





Rima de Vallbona

Las mujeres aztecas en los codices indigenas y las crénicas de la Colonia

Introduccion por

Jorge Chen Sham



Editorial
Costa Rica



A mi querida amiga y colega

Dra. Maria Amoretti,
quien leyo el manuscrito en sus comienzos
y me alento para sequir adelante; he aqui

el resultado de ese inapreciable estimulo.

Agradecimiento

Mi sincero agradecimiento al Dr. Jorge Chen Sham,
de la Universidad de Costa Rica,

por el interés y aportaciones a este proyecto;

por los valiosos consejos y colaboracion en algunas
partes del mismo; por la “Introduccion” y

por el apoyo intelectual que me brindo siempre.

A mi querida alumna y ahora amiga, Alicia di
Giorgio Suaste, por toda la ayuda que me brindo
con los nuevos programas electronicos,

lo cual me permitié preparar debidamente el



“Indice onomadstico, toponimico y

de vocablos indigenas™ de mi manuscrito.



Introduccion

La inscripcion de la mujer azteca en los codices y cronicas
coloniales: un ejercicio de reconstruccion de la memoria

Dr. Jorge Chen Sham|[*]

Con el titulo de Las mujeres aztecas en los cédices indigenas y las cronicas de la
Colonia, Rima de Vallbona se propone una amplia empresa de recopilacion e
interpretacion de los datos que, sobre la mujer indigena, se pueden reunir
actualmente. Este proyecto, en el que he tenido el privilegio de participar desde
sus comienzos, tiene la ambicion no solo de cotejar las fuentes documentales con
las que contamos, sino también la de reunir de primera mano el acopio de
materiales para presentarlas al lector. Dos son los problemas para quien esté
interesado en el mundo indigena precolombino o colonial: a) el primero, que los
textos (cronicas, codices, correspondencia oficial, etc.) son a veces dificiles de
ubicacion, ya sea porque no existen ediciones modernas, ya sea porque estas
tienen una circulacién reducida, y b) el segundo se refiere a la recepcion de este
tipo de escritos con una mentalidad y un estilo narrativo y retérico que
solamente interesarian al especialista o al investigador en los campos de las
letras o de la historia.

El gran acierto de Rima de Vallbona estriba precisamente en dar respuesta a
estos dos problemas. L.a manera de procesar la informacién y su forma de
abordar las fuentes documentales con un hilo narrativo y estilo esclarecedor,
hacen que se visibilice, en el espacio americano, la participacion de la mujer
indigena. De ahi viene el primer problema al que se enfrenta la escritora
norteamericano-costarricense, ;como hacer hablar a las cronicas coloniales,
teniendo en cuenta su punto de vista euro-céntrico en primer lugar y, en segundo,
el hecho de que han sido hombres quienes las han escrito? No solo se trata de
una doble marginacion, tanto étnica como genérica, sino también la toma de



conciencia de que su discurso ha servido para elaborar simbolicamente
representaciones del sujeto con su entorno social con las instituciones a las que
ha servido y a las cuales se ampara (Morafia, 243). Lo anterior ha conducido a
que la Academia vea con suspicacia, sobre todo las créonicas coloniales,[1] en
tanto portadoras de una vision que materializa exclusiones socioculturales a lo
largo de la Conquista y como medios de expresion de la propaganda apologética
de Espana. Es decir, en la actualidad las créonicas coloniales se desarticulan para
leerlas de otra manera y se han sometido a un radical ejercicio critico que las
interpreta diferencialmente para disefiar la especificidad americana en términos
de multiculturalismo, otredad, heterogeneidad o transculturacion, para cita-
espposr algunos de los conceptos mas rentables epistemologicamente hablando.

Pero, ¢es aun valido lo que su narracién nos informa?, ;tiene alguna relevancia
lo que podamos extraer de estas cronicas, cuando, a partir de las ciencias
sociales y de la arqueologia foucaldiana del discurso se ponen en duda el dictum
y su palabra? Por ejemplo, desde el punto de vista de la antropologia
arqueologica, Gustavo Verdesio asegura que las sociedades indigenas han dejado
sus huellas indelebles en un territorio, representado a sus 0jos como espacio
habitado y ya inscrito. Los accidentes orograficos, la fauna y flora, la geografia,
han sido nombrados y utilizados con anterioridad al descubrimiento espafiol y,
de este modo, moldeados por los grupos indigenas que precedieron a los
conquistadores/cronistas (Verdesio, 60), dejando en este territorio sus rastros, es
decir, su memoria historica en vestigios, monumentos y codices. Aun mas, hoy
en dia se cuestiona el grado de exactitud y de fiabilidad histérica que debemos
otorgarle a su caracter de informacion, sobre todo, etnografica, cuando “los
imperios colonizadores [siempre] han pretendido imponer modos de
comportamiento sobre la poblacion colonizada” (Gonzalbo Aizpuru, 7). Por lo
anterior, hoy se diversifica el uso de otras fuentes documentales y materiales
etnograficos provenientes de asentamientos arqueologicos, vestimenta,
orfebreria y ceramica, urnas funerarias, estelas conmemorativas, inscripciones
epigraficas, petroglifos, tradicion oral, etc.[2]

Por otra parte, aceptariamos mejor la incorporacion de las cronicas que no han
conformado el canon colonial, ya que no son textos tan abiertamente proclives a
la propaganda civilizatoria espafiola, al denunciar atropellos y criticas del
régimen virreinal; asi “razones politicas e ideoldgicas y prejuicios raciales
explican su sistematica eliminacion” (Velazco, 33). Me refiero a aquellas
cronicas que Raquel Chang-Rodriguez denomina como “mestizas”, hibridas y
heterogéneas por “su elaboracion del material histérico americano con



estrategias narrativas indigenas y europeas y por tomar en cuenta la tradicion
oral [autoctona]” (27). Estas cronicas escritas por un sujeto “mestizo” proponen
otro enfoque alternativo al que ha distorsionado lo indigena, como la Primer
nueva coronica y buen gobierno (1615), de Felipe Guaman Poma de Ayala, o las
Relaciones historicas e Historia de la nacion chichimeca, de Fernando de Alva
Ixtlilxochitl (publicadas por primera vez en 1848).[3] Sus espacios de
enunciacion estan marcados por esa necesidad de conjugar diferencias
socioculturales (Velazco, 49) y buscar su lugar y posicién frente al mundo
caotico y de subordinacion en que les toco vivir a estos cronistas, apelando a la
resistencia cultural o al regreso del régimen anterior (Chang-Rodriguez, 67).
Mencion aparte entre los antropologos e historiadores merece el caso de fray
Bernardino de Sahagun, quien dominaba el nahuatl y se hacia rodear de
informantes, cuando redactaba su monumental Historia general de las cosas de
Nueva Espafia, al respecto explica Juan Adolfo Vazquez:

Sahagun ha sido considerado como pionero en la investigacion etnografica
moderna. Sus recopilaciones en nahuatl, con una version espafiola que es en
realidad un comentario corrido, son una mina de datos sobre la vida,
pensamiento y literatura azteca. Como los poemas, cantos y mitos nahuatles sin
duda provenian de antiguas tradiciones, los codices de Sahagun pueden
considerarse como fuentes de corrientes literarias que llegaron a México-
Tenochtitlan a través de culturas mas antiguas, especialmente las de Tula y
Teotihuacan (316).

En lo que respecta a los codices, tampoco se cuestionaria su inclusion en el
corpus de estudio de Rima de Vallbona, puesto que constituyen la primera fuente
del enfoque etno-histdrico que utiliza la antropologia para narrar las experiencias
indigenas (Jones, 145). La mayoria son de caracter astronomico, ritual y
mitologico y pertenecen al periodo prehispanico o colonial temprano (Vazquez,
1978, 314); en estos ultimos se incorporan a la escritura jeroglifica, mapas y
notas en espafiol de lo que se configuran como verdaderas zonas de transicion o
de fronteras culturales. No solo nos darian una informacién de primera mano,
sino que podriamos pensar en estos codices en el sentido de material auténtico.

[4]

En la 6ptica de la curiosidad y de la novedad, propias del saber letrado del
Antiguo Régimen, las cronicas describen aspectos de las sociedades indigenas en



el orden civil y natural, dentro de una jerarquia y un sistema clasificatorio que
establecen las bases del nuevo orden colonial, pues la realidad americana
aparecia como un vasto mundo por definir, ordenar y clasificar (Coello de la
Rosa, 55). Desde este punto de vista, plantea José Antonio Mazzotti que los
patrones euro-céntricos haran que los cronistas observen tanto las costumbres y
las religiones, asi como las instituciones y la organizacion de las sociedades
indigenas desde una ortodoxia cristiana y una visiéon del conquistador que debia
civilizar al buen salvaje (85). La mirada exotdpica y, por lo tanto, extrafia y
exclusivista se impone para establecer los objetivos “del control directo de la
Corona y de la Iglesia en la empresa conquistadora” (Mazzotti, 85), esto no se
puede negar de ninguna manera y de ahi que estas crénicas sean propaganda
fidei. Pero por ello, ;podemos prescindir de las cronicas de la Conquista y de la
Colonia para la interpretacion de este periodo de la Historia?; Rima de Vallbona
es consciente de que intereses politicos u otras justificaciones moralistas y
religiosas intervienen en las valoraciones de los cronistas soldados, historiadores
o misioneros, al punto de que sirven a la hora de discriminar y establecer
criterios de valoracién de las sociedades indigenas (Gonzalbo Aizpuru, 2000, 9).

Pero es en el terreno teoldgico en donde las implicaciones de las religiones
indigenas justificaran no solo la intervencion/expansion de la civilizacion
cristiana, sino también la percepcién desvalorizante del indigena en tanto salvaje
(su minusvalia espiritual); sus ritos y creencias se ven como supersticiones que
hablan de por si del estado de degeneracién moral y necesidad de guia espiritual.
De esta manera, al relacionar aquellas con el demonio, desde las primeras
cronicas se expone la idea de que la estrecha relacion entre idolatria y demonio
por un lado y, por otro, la oposicién entre la accion de Dios frente a los actos del
diabolico, hacen urgente la intervencion de los misioneros y frailes. Como
plantea Alexandre Coello de la Rosa:

La maquinaria tridentina se volvio hacia el Nuevo Mundo como resultado de un
sentimiento de ortodoxia religiosa contra los pueblos paganos, fomentando un
discurso beligerante que dio lugar a una nueva imagen del Diablo, mucho mas
soberbio y vengativo que nunca. El resultado de sus malas actuaciones que no
podia ser otro que la introduccion de la “fealdad” de los idolos en el imaginario
de los indios, asi como la aparicion de tratados idolatricos y de indios idolatras
(56).



Las repercusiones de tales ideas las encontramos constantemente en las cronicas
que revisa y anota Rima de Vallbona, en donde el celo de los misioneros se
convierte en la mirada que contempla con horror y con desprecio ritos y
costumbres, catalogadas de diabolicas o de salvajes. Y para hacer efectivo este
control se acompafié de una estructuracién del espacio habitado
geograficamente, pues las medidas de una policia religiosa y civil “no podrian
implementarse sin una reorganizacion espacial de las comunidades indigenas”
(Sullivan, 35) en congregaciones, ejidos, asentamientos que substituian las
autoctonas. La nueva configuracién de las ciudades o de los poblados, la
confeccién de los nuevos trazados de caminos y de rutas de comunicacion, ellas
atestiguan la imposicion de un modelo espacial en términos matematicos, es
decir, ordenados siguiendo la mentalidad europea; es mas, también actos y
comportamientos de la vida cotidiana, instituciones y practicas religiosas, fueron
valorados y narrados siguiendo esquemas exdgenos y desde una éptica de
parcialidad ideologica.

Sin embargo, ya sea que adapten el punto de vista de los conquistadores, ya sea
que dejen escuchar la voz de los vencidos, las crénicas son un eslabon necesario
en esta inédita comprension del espacio americano durante la época colonial,
sobre todo las del siglo xvi, gracias a su informacion de primera mano: “a traveés
de sus cartas, informes y otros documentos oficiales incluyeron relatos de
primera mano o informacion bien comprobada acerca de la forma de vida,
creencias, y a veces sobre mitos y leyendas indigenas” (Vazquez, 1978, 317). En
los ultimos afios del siglo xx, la renovacion de los estudios coloniales ha sido tal
que la escritura cronistica se ha revalorado para dejar de ser epifendmenos. La
realidad americana era tan vasta y desconocida que se necesitaban recursos
expresivos y estilisticos propios de la prosa historica, “por lo que los cronistas
palpan esa realidad con ojos nuevos y maravillados, a lo cual corresponden
procedimientos creativos que den paso a la mirada maravillosa y espectacular
ante lo narrado” (Stein, 520). De manera que el proceso de novelizacion
(fabulacion, ficcionalizacion) se apoya en un acto de apertura de nuevas zonas
de contacto con la realidad. Entre lo novelesco y la realidad americana se
impone la cronica como textualidad inédita, cuando los viejos esquemas
novelescos necesitaban ampliarse:

La prosa colonial incorpora en este sentido un estilo implicita-espposmente
transgresor donde el lenguaje se transforma radicalmente en el proceso de
percibir y nombrar el nuevo mundo. [...] Esta transformacion, de indole
lingiiistica y politica, representa el indicio de las nuevas practicas discursivas de



los escritores [coloniales] cuya transgresion de las formas literarias oficialmente
sancionadas es inevitable (Stein, 523).

Rima de Vallbona es consciente de esta radical importancia de las cronicas,
fundadoras de una nueva textualidad en Ameérica, Por eso, si a ella le interesa la
vida cotidiana indigena en ese proceso socio-histérico que denominamos
Descubrimiento/ Colonizacion del dominio espafiol, siguen siendo las cronicas,
sobre todo las tempranas de los siglos xvi y xvii, el “vehiculo para preservar y
explicar la antigua cultura” (Chang-Rodriguez, xi), antes de que las
transformaciones de la mentalidad espafiola se impusieran y los grupos indigenas
cambiaran para siempre con la nueva apropiacion del territorio. Un ejemplo de
ello es el régimen nahua de la tierra, que favorecia los asentamientos parcelarios
frente a la concentracion en grandes propiedades fundiarias por parte de los
espafioles (Sullivan, 42). En el ambito de la vida cotidiana, por ejemplo, Pilar
Gonzalbo Aizpuru demuestra, para el caso de Nueva Espafia, como la exigencia
de la evangelizacion impuso un rechazo/adopcion de normas de comportamiento
en cuanto a la familia y al matrimonio, con la imposicion de los rigidos criterios
cristianos tales como: a) la indisolubilidad del vinculo conyugal frente al papel
que poseian los padres al elegir y al efectuar ellos mismos el contrato nupcial, y
b) el rechazo de la poligamia extendida entre la nobleza azteca (2000, 9).

Ahora bien, ;por qué el mundo azteca y su zona de influencia? El apabullante
numero de cronicas que versan sobre Nueva Espafia y las que llamamos las
grandes civilizaciones indigenas (aztecas, incas y mayas) es impresionante.
Recordemos que la escolastica tomista habia ensefiado la necesidad de una
jerarquia de la Naturaleza, pues se presentaba “como un conjunto de leyes sobre
las cuales se basa[ba] toda la inteligibilidad del mundo; reflejo de un orden
donde los hombres y las cosas podrian cambiar sus significaciones bajo los
auspicios divinos” (Coello, 60) y que, desde Aristoteles, el grado maximo de
desarrollo lo otorgaba el prestigio de la convivencia y organizacion social en
ciudades. Al encontrar en el radio de accion de Tenochtitlan, grandes urbes y un
sistema de organizacion, los conquistadores se maravillaron, al punto de que el
contraste era fuerte con los grupos encontrados en las islas caribefias. Stephanie
Merrim ha analizado precisamente ese asombro de Hernan Cortés en su Segunda
Carta de relacion, calificando a Montezuma de “sefior barbaro”, al tiempo que
hacia un inventario de sus riquezas y de las maravillas que encontro en la
ciudad-estado (89).



A la luz de lo anterior, rapidamente se impone para el mundo indigena
precolombino y colonial una clasificacion que tomaba en cuenta diferentes
grados de evolucion. Por ejemplo, en su Historia moral y natural de las Indias
(Sevilla, 1590), el jesuita José de Acosta reconocia diferencias en las sociedades
indigenas a raiz de su evolucion: dice explicita-espposmente lo siguiente:

Hay conjeturas muy claras, que por gran tiempo no tuvieron estos hombres
reyes, ni republicas concertadas, sino que vivian en beheterias, como ahora los
Floridos y los Chiriguanas, y los Brasiles, y otras naciones muchas, que no
tienen ciertos reyes, sino conforme a la ocasién que se ofrece en guerra o paz,
eligen sus caudillos [...]; mas con el tiempo algunos hombres que en fuerza y
habilidad se aventajaban a los demas, comenzaron a sefiorear y mandar [...] y
poco a poco creciendo vinieron a fundar los reinos de Perti y de Méjico, que
nuestros espafioles hallaron, que aunque barbaros, pero hacian grandisima
ventaja a los demas indios (39).

Con arreglo a sus palabras, Coello explicita-esppos una clasificacion segun el
tipo de desarrollo socio-politico de las sociedades indigenas: a) por su
refinamiento y desarrollo del sistema de gobierno, leyes e instituciones, aztecas e
incas estaban en la cispide, aunque eran idolatras y no tenian escritura; b) luego
se encontraban las “beheterias” o comunidades organizadas con consejos; y c) en
la escala mas baja, los indios sin sistema de organizacion fija[5] y nomadas por
lo tanto (Coello, 63). Como “los patrones sedentarios [estaban] considerados
como modelos de civilizacion, tales como la educacién y el arte, la agricultura y
la ganaderia” (Coello, 63), aunado a su situacion geopolitica, ya que en estas
zonas se hallaron las mayores concentraciones de indigenas, en donde el
posterior establecimiento de los centros del poder virreinal se consolido. No es
casual que los cronistas dedicaran principalmente su campo de observacién a
estos grupos y a la conquista de estas zonas. Asi, los cronistas reinventaron el
esplendor y las riquezas del pasado indigena mas inmediato con fines correctivos
de politica monarquica, para mostrar el poderio y lustre de esas grandes
civilizaciones indigenas (Graubart, 213).

Es por eso que, ante la cantidad de cronicas sobre la sociedad azteca y su area de
influencia, Rima de Vallbona haya revisado cuidadosamente y comparado, para
este caso, los diversos materiales y versiones que estas cronicas cuentan; ademas
ha hecho algo no tan usual entres quienes trabajan el mundo de las crénicas:



a) reproduce suficientemente las palabras de los cronistas para que escuchemos
su punto de vista, por lo que hay una profusion de cita-espposs y, de este modo;

b) si un detalle, una observacion, un acontecimiento lo narran varios autores,
pues anota todos los lugares en donde esto se anota, en un deseo de
exhaustividad y de dar a conocer las variadas fuentes.

Reconstruir la vida cotidiana con un apego a las fuentes crénicas y a los codices
conservados ha sido, para Vallbona, un gran esfuerzo intelectual y académico.
Pero es también ejercicio de memoria en el sentido que el Antiguo Régimen
daba al término: dejar constancia, sacar a la luz, preservar, reunir en un mismo
lugar y de forma ordenada, tal y como lo requeria el ejercicio de la retdrica
esencial a toda escritura.[6]

Y llegamos ahora al punto crucial de esta Introduccion. ¢Por qué en esta optica
de la reconstruccion de la vida cotidiana, dedicarse a ver el papel y la funcion de
la mujer? La misma tarea que acomete Vallbona es la que tienen como objetivo
quienes, desde las teorias del género, se decantan por una lectura diferencial y
entre lineas de los textos. En el panorama de las cronicas coloniales, la mujer (y
todo lo que gire alrededor de ellas), pasa a un segundo plano y esta al servicio de
la construccion imaginaria de la subordinacion cultural y de las exclusiones
ideolodgicas (Guerra, 20-21). Dicho de otra manera, marginalizada del proceso de
conquista militar como actividad ligada al hacer masculino y, por ende,
obliterada en la construccion de los estados porque la guerra y la politica las
hacen los hombres, la mujer esta silenciada. Y sin embargo, ese es el primer
rasgo impactante en la reconstruccion realizada por Rima de Vallbona, porque
aparecen mujeres singulares en esa sociedad azteca, solo hay que saber leer en
los intersticios e intervalos del discurso cronistico para encontrar sus huellas.

No cabe duda de que el impacto del género en la revitalizaciéon de los estudios
sobre la mujer ha obligado también a ver el papel y la funcién de estas en las
sociedades prehispanicas y coloniales,[7] en donde no solo las relaciones
raciales son zona de conflicto y de confluencia, sino también las que tienen que
ver con las representaciones del cuerpo femenino, la sexualidad y la maternidad.
Como indica Grant D. Jones en los estudios etno-histéricos llevados a cabo
actualmente para renovar el enfoque de la mujer en la sociedad azteca antes de la
Conquista: “While Mesoamerican etnohistorian have increasingly come to



recognize that women in pre-conquest time played an important part in the
political sphere of these complex societies, even as rulers in the own right”
(145).

Jones hace este comentario a proposito del libro Indian Women of Early Mexico
que esta resefiando; pero hay que hacer la salvedad que si la mujer azteca ejercia
alguna influencia “politica”, era sobre todo la perteneciente a las élites del poder
en donde sobresale el caso de la tan denostada dofia Marina, como sale ya a
relucir en las cronicas que analiza Rima de Vallbona. Otro juicio de Jones me
parece aiin mas pertinente para comprender la dimension de la mujer azteca en el
transito hacia el régimen colonial y que él reproduce de la “Introduccién” del
libro antes mencionado:

[...] is the extraordinary capacity of native women for accommodation, cultural
conservatism, and survival in the face of catastrophic change and seemingly
insurmountable obstacles (Susan Schroeder, “Introduction” a Indian Women of
Early Mexico, cita-espposdo por Jones, 146).

Esta capacidad de sobrevivencia, que podriamos comparar con las tretas del
débil, transforma el saber femenino y el mundo que lo rodea en una mejor
estrategia para resistir ante el “invasor”. Situada en el ambito de la casa y de la
familia, es decir, en el territorio de lo doméstico porque las esferas de la acciéon
militar y de lo publico-religioso eran tarea masculina, la mujer azteca supo mejor
conservar y adaptarse a los nuevos signos de los tiempos, porque si prestamos
atencion en toda historia de las civilizaciones, son las bases de la
“infraestructura” estatal las que se derrumban en primer lugar: el poder del
monarca azteca, su aparato burocratico y la administracion de la institucion
religiosa; mientras que en la parte superestructural se hace posible la resistencia
y la adaptacion: las formas de organizacion social, las practicas religiosas de la
vida cotidiana, el saber de la casa, la transmision de las tradiciones, etc.:

Como consecuencia del choque étnico y cultural, las mujeres adquirieron
importancia como sintetizadoras de viejas tradiciones e impulsoras de soluciones
ante los problemas que planteaba la vida cotidiana. Las mujeres indigenas
tuvieron pocas oportunidades de mantener sus anteriores creencias y debieron
reprimir las manifestaciones externas de los antiguos cultos religiosos; en
cambio, conservaron habitos y rutinas domésticas prehispanicas que escaparon



de la atencion de los evangelizadores, ya que, aparentemente, no afectaban a la
nueva fe y sus practicas religiosas (Gonzalbo Aizpuru, 1987, 8).

Mucho de ello estaba a cargo de la mujer y era su funcion la transmision de este
patrimonio espiritual e intangible, que una historia oficial como es el discurso
cronistico no le interesa pero no puede borrar del todo.

Ahora bien, habria que prestar cuidado, y eso subraya también el trabajo
realizado por Rima de Vallbona, sobre la imposicion de nuestra perspectiva
occidental ante la problematica de la mujer y el espacio de lo doméstico. Los
comentarios de Sahagun y otros cronistas hacen ver que en la sociedad azteca,
las ocupaciones domésticas de la mujer estan en complementariedad con la
esfera de la guerra ejercida por el hombre, dentro de esa organizacion y
cosmovision que tenian del mundo, por lo que seria pecar de euro-centrismo
asignarle, a esta manera de establecer compartimentos o a dividir los papeles
dentro de la estructura socio-econémica, una funciéon de subordinacion como se
atribuye a la nuestra de origen judeo-cristiana: “though their powers were
complementary to those of men and their obligations were domestic in nature,
through their endurance, hard work, and humility they earned their status as
parallel partners with men” (Jones, 146).

Mas bien seria con el dominio hispanico y su vision judeo-cristiana que la mujer
azteca caeria en un estatus de inferioridad que, alejado de la complementariedad
azteca, se decanta por consolidar el control y su emplazamiento a las escalas mas
bajas del sistema social colonial. Y lo es también porque, a causa de la represion
ideoldgica y la intolerancia sexual de la tradicién hispanica, el cuerpo de la
mujer y su sexualidad deben ser controlados y sujetos a técnicas de dominacion.
No es de extrafiar lo que apunta Antonio Sanchez Jiménez en relacion con la
importancia de la memoria y de mnemotecnia en la organizacion compositiva de
las primeras cronicas, con descripciones de gran plasticidad (269), para los ojos
asombrados de los espafioles. En la oratoria, se privilegiaba que el orador
utilizara rasgos extremos en las imagenes para llamar la atencion.[8] Y
precisamente uno de esos lugares recomendados para atraer la atencion de los
auditorios era el empleo de imagenes atractivas de mujeres. Las descripciones
realizadas por Gonzalo Fernandez de Oviedo y otros cronistas siguen esta regla,
pues atraen la fascinacion y se maravillan por lo espectacular y lo extraordinario
de sus impresiones, la mayoria de las veces sensuales, sobre todo en lo que se



refiere a la voluptuosidad carnal de las indigenas.

En lo que respecta a la vida cotidiana de la mujer azteca hacia la transicion
colonial, este libro podria perfectamente ubicarse dentro de la categoria de
historia de las mentalidades, por su reconstruccion de la vida cotidiana y del
ambito familiar en el que se desarrollaba la mujer azteca y de sus areas de
influencia. Recordemos que el imperio azteca se erige a partir de la influencia de
la rica cultura tolteca, que habito la region del lago de Texcoco antes de la
invasion de los mexicanos, quienes adoptaron sus costumbres, artes y
tradiciones. A la luz de lo anterior, Rima de Vallbona inicia su texto con una
pregunta que le ronda la cabeza hace tiempo y le sirve como hipétesis inicial: ;es
el machismo herencia espafiola o viene como sustrato indigena? Con el fin de
dar una respuesta pertinente y reflexionada fue necesario recabar las fuentes y
los testimonios por un lado y, por otro, los estudios de antrop6logos y etn6logos.

En un primer capitulo, denominado “Generalidades”, Vallbona desarrolla el
marco interpretativo que guia su pesquisa. En las estrategias geopoliticas de todo
sistema politico basado en las conquistas y alianzas, la mujer ocupa un lugar
destacado como elemento de intercambio y de negociaciones (ver sobre todo
Powers), para lo cual el matrimonio o el contrato de unién serian el punto de
inflexion que utilizarian los gobernantes (también nobles o plebeyos) para
mantener su influencia y su patrimonio. En este sentido, Vallbona se pregunta si
en realidad hay vestigios de matriarcado en las sociedades prehispanicas. Parece
obvio, a partir de la tesis sostenida por quienes han leido las crénicas coloniales
en forma sesgada y desde un pensamiento euro-céntrico, sostener la supremacia
masculina que propiciaba la subordinacion de la mujer, por cuanto se la excluia
de la estructura de poder que regentaban las instituciones militares-religiosas.
Pero queda claro en el estudio de Vallbona que no pueden seguir sosteniéndose
mas tales ideas. Desde el momento en el que la mujer poseia una funcién en un
sistema en el que casa y guerra tenian una distribucion complementaria, y en los
aspectos economico-civiles tales como “el mercado” y “el trabajo del campo”
adquirian un papel fundamental para el desempefio de actividades necesarias a la
vida social, tenian su parte en el ejercicio de un poder social; prueba de ello son
los derechos fundiarios que les permitian a ellas también heredar y transmitir su
herencia de la tierra y del linaje. No en balde los aztecas justifican la legitimidad
ideologica de su genealogia y su asentamiento en el Valle de México en
matrimonios con dos mujeres de linajes toltecas, lo cual significé darles la
alcurnia y la heredad simbdlica sobre la tierra que dominaron.



Vistas asi las cosas, no puede sostenerse, tampoco, que la mujer indigena
estuviera relegada al papel de inferioridad y de “encerramiento” socio-religioso
al que le obligaran los estrictos patrones espafioles, basados en una ideologia
cristiana que negaba “la carne” y el cuerpo femenino. Y a pesar de ello, la mujer
siempre fue objeto de deseo masculino y de intercambio politico; asi la
practicada “donacion de mujeres” (Lopez de Mariscal, 51), en esa logica de los
vencidos/vencedores, es prueba de la funcién politica que cumplian; pero que se
exacerba ya a partir del periodo de la expansion territorial azteca. En este
contexto, insistir en el papel de mujer reproductora que ofrecia mano de obra, o
en el de la confidente/traductora de los espafioles a la hora de hacer avanzar los
proyectos del conquistador o la guerra, era parte de una estrategia por recluirla
en un ambito secundario e instrumentalizarla por parte de la vision del
conquistador. Pero para lo segundo se necesitaba someter el cuerpo de las
mujeres y que ejecutaran nada mas el papel de reproductoras, lo cual se
presentaba en tiempos de guerra (ya tenia razén la Lisistrata de Euripides) y de
colonizacion, como resultado de ese proceso de “miscenizaje” que, violento o
no, es el germen de nuestra identidad racial y cultural. A la luz de lo anterior,
termina este capitulo planteando Vallbona los abusos y las crueldades cometidas
por el conquistador en tanto la mujer indigena era objeto de concupiscencia
(deseo) del espafiol y la resistencia activa o pasiva, dado el nuevo orden de las
cosas y en un afan de supervivencia, preferiria tener hijos con el conquistador.

En el segundo capitulo, “Asedio e instrumentalizacion de la mujer indigena: su
sometimiento por el cuerpo”, Rima de Vallbona sigue una de esas lineas de
investigacion de las teorias del género modernas, que ven en el cuerpo una
estrategia y el lugar en donde reside la jerarquia/subordinacion de la mujer. Bajo
la oposicion entre indigenas prostitutas e indigenas violadas, muy acertadamente
reconstruye Vallbona el sometimiento de la mujer que se impondra en época
colonial. La perspectiva de los conquistadores se ajusta muy bien a esa vision de
la indigena concupiscible, objeto del deseo de los espafioles, frente a una
interpretacion mas historica que, reconfigurando el proceso de conquista, explica
el comportamiento impudico de las indigenas en esa transferencia realizada en el
pensamiento del conquistador. Luego se dedica Vallbona a analizar todo lo
referente a las estrategias del discurso del cuerpo, pues nociones como la
monogamia, el adulterio o el matrimonio deben revisarse por estar contaminadas
por una 6ptica judeo-cristiana dentro de la escritura cronistica. Merecen atencion
especial los ayunos y las penitencias (ayuno de alimentos o abstinencia sexual)
que practicaban los indigenas siguiendo los ciclos de sus fiestas religiosas y
calendarios litirgicos, mientras otros ritos se ajustaban, especificamente a la



nocion de una comunion sacrificial en la que se hacia ingesta de cuerpos
humanos que, por otro lado, horrorizo a los misioneros catélicos. De esta
manera, la propaganda fidei catdlica luché ostensiblemente tanto contra la
practica del “amancebamiento”, contraria al sacramento del matrimonio, como
en contra de los nefastos cultos tildados de “demoniacos”. Termina este capitulo
con un breve inventario de algunos usos denigrantes de lo femenino utilizados
por la cultura indigena, de acuerdo con la transcripcion/memoria que el discurso
de las cronicas nos ha dejado. Ya en este punto del trabajo de Vallbona queda
claro que la perspectiva eurocéntrica y “machista” se impone captando una
imagen desfigurada y parcial no solo del mundo indigena, sino del papel y de la
funcion de la mujer azteca.

En el capitulo tercero, “El sistema imperial absoluto e inflexible de los aztecas”,
empieza por ofrecernos algunas generalidades historicas y culturales para pasar,
propiamente, a la ideologia que estructura su vision de mundo. La sociedad
azteca aparece estratificada fuertemente y regida por un sistema que se translucia
en su cosmogonia religiosa y en su calendario ritual, de manera que no nos
extrafie de ninguna manera el sistema de penas y castigos que se imponia para
normar los aspectos de la vida cotidiana, como por ejemplo, la embriaguez o la
ingesta de bebidas en ocasion de fiestas o bodas, el robo, el incesto en primer
grado de consanguinidad o afinidad o la sodomia entre la casta sacerdotal.
Vallbona pasa luego a ocuparse del binomio divorcio/ adulterio, palabras que ya
de por si estan contaminadas por el pensamiento judeo-cristiano también.
Resultan sorprendentes los diferentes casos en los que se podia legislar en
relacion con el adulterio masculino o femenino, superando asi la vision estrecha
y desvalorizada que las leyes “occidentales” promovian a la hora de sancionar el
adulterio de la mujer solamente, cuando la legislacion azteca podia dar muerte al
adultero, o a los soldados que se encontraran en delito fragante de adulterio.
Llama también la atencion el que las leyes aztecas permitieran que el hombre
tuviera mas de una esposa, pues como nos lo explica Fray Diego de Duran en su
Historia de las Indias de Nueva Espafia e islas de Tierra Firme: “podia hacerlo
siempre y cuando labrara una nueva parcela para que cada familia quedara asi
protegida” (365), es decir, la poligamia estaba permitida si habia sustento
econdmico, mientras que otra cosa distinta era entre los gobernantes o la casta
aristocrata.

Vallbona continta su analisis con las creencias religiosas de los aztecas,
destacando primero, ese lugar que las guerras y la expansion del imperio
imponian a un sistema religioso que necesit6 de sacrificios humanos para



apaciguar a los dioses o en honor a ellos segtin su calendario, por cuanto
presidian las estaciones y también las diversas ocupaciones de los seres
humanos. A la luz de lo anterior, Vallbona se interesa por establecer un
inventario de las deidades femeninas entre los aztecas, con conclusiones sobre su
sistema de interdependencias. En primer lugar, llama poderosamente la hipotesis
de los antropologos sobre el paralelismo del pantedn azteca y sus repercusiones
en la normatividad de la sexualidad y de los roles atribuidos a cada sexo, con esa
division del ambito de su influencia: la guerra y la polis para los hombres, el
hogar y los oficios ligados a su conservacion, a la mujer. No estan en una
oposicion castradora o desfigurante, como en nuestro mundo occidental de
acuerdo con el pensamiento grecolatino. Mas bien, la unién césmica de los
principios masculino y femenino conduce a subrayar la tesis bioldgico-mitica de
una integracion armonica de la cual dependia el equilibrio del mundo, cuyo
esquema seria la regeneracion vital, vida y muerte, y los opuestos
complementarios: hombre y mujer. Si esto queda como trasfondo en el
pensamiento arcaico, es decir, mitico-religioso, ¢seria la prueba de que la mujer
azteca gozaba de otra posicion en ese mundo? Efectivamente, Rima de Vallbona
va leyendo de otra manera las cronicas y defiende este fundamento como la base
de su argumentacion. Por ello, Vallbona termina este capitulo centrandose en el
papel de los sacrificios de las mujeres en el ciclo agro-lunar, pues estos formaban
parte de esa sistematica regenerativa que estaba ligada a una nocién de muerte
creativa. Ella pasa revista a los casos y a las circunstancias en los que las
mujeres son sacrificadas segutn los cronistas, entre los cuales se destacan los
dedicados a la diosa Toci (la diosa madre y esposa del dios de la guerra
Huitzilopochtli), tal y como nos lo refiere Francisco Javier Clavijero: “en las
espaldas de otra mujer era degollada y después le quitaban la piel, la cual se
vestia un joven, y con gran acompafiamiento, la llevaba a presentar al dios
Huitzilopochtli en memoria del cruel sacrificio ejecutado” (188).

El cuarto capitulo del libro, “Obligaciones matrimoniales y demandas sociales™
esta dedicado, propiamente, a la vida cotidiana de las mujeres. Ya que el hogar
representaba ese axis mundi del ambito de lo femenino, resulta pertinente
enfocarlo desde la perspectiva del contrato social que representaba el
matrimonio y el cuidado del hogar. Tanto el cortejo como el matrimonio estaban
regulados por un estricto ceremonial en el que padres y familiares tenian la
ultima palabra, mientras el sacerdote indicaba la boda fijando el dia fausto para
celebrarla; pero el momento de mayor significacion lo constituia cuando la
pareja de esposos consumaba su union y se ofrecia un nuevo sacrificio
simbolico; relata Clavijero al respecto: “En los cuatro angulos de la cama ponian



unas cafias verdes y unas puas de maguey para que los novios se sacasen sangre
de la lengua y de las orejas en honra a los dioses. Los mismos sacerdotes eran
los que aderezaban el lecho para santificar el matrimonio” (196). A partir de este
momento, la existencia de la mujer giraba en torno del fogon y del metate como
lugares en los que concentraba el orden del universo. Por otra parte, en las
cronicas se consigna la existencia del divorcio y la separacion de los bienes que
cada uno de los contrayentes llevaba al matrimonio, con el fin de que fuera facil
recuperarlos en el caso de rompimiento de los vinculos, lo cual debe
interpretarse como otro elemento de igualdad ante la ley.

Uno de los apartados a los que Vallbona dedica mayor atencion es el relativo al
embarazo, parto y cuidado de los nifios; la relevancia de la maternidad como
realidad ligada a la mujer es innegable y era un trabajo que se le comparaba al
del guerrero cuando iba al campo de batalla, pues las mujeres que fallecian de su
primer parto recibian también honores. Por esta razon, se comprende que el
nacimiento de los nifios estaba acompafiado de una serie de rituales en los que se
destacaba la colocacion del ombligo: ya sea enterrado en el campo de batalla
para el vardn, ya sea en la casa en el caso de la hembra. Se trataba de una forma
de predisponer y de condicionar los diferentes radios de accion de cada sexo y de
las futuras experiencias de los individuos en el marco social; el orden y la
disciplina eran de rigor en cada una de las etapas de su insercion, desde los
alimentos a la educacion. En ese sentido, llama poderosamente la atencién
encontrar, en la sociedad azteca, un sistema extendido de educacion tanto para
nobles como para plebeyos que culminaba cuando tuvieran edad de casarse y
que incluia también a las mujeres. Se trata de una realidad que contrasta con la
europea del momento en que se escriben las primeras cronicas, segin anota fray
Bartolomé de Las Casas. En todo barrio o corregimiento habia escuelas, las
Telpochcalli, en las que se impartian artes y técnicas, religion, costumbres y
labores corporales; mientras que los templos tenian las Calmecac, en los que los
nifios iban a aprender los rituales de danza y canto al servicio del ceremonial
religioso y prestaban sus servicios a la religion. En este sentido, habia
muchachas que se consagraban a la “vida” religiosa, sobre todo, al culto de dios
Quetzalcoatl o que llevaban tal recogimiento de vida en los grandes templos para
dedicarse a las labores de limpieza y a la preparacion de las ofrendas a los
dioses.

Merecen atencion especial las labores y los oficios propios de las mujeres
aztecas. Muy temprano empezaba la educacién de las nifias bajo la supervision
de sus propias madres. Todas las mujeres, nobles o plebeyas, debian ser



hacendosas y economas. L.a administracion del hogar era de su competencia;
ellas se sentian orgullosas de su papel, lo cual resultaba de esa transferencia
simbolica del orden y la limpieza del hogar hacia la configuracién del orden
cosmico que ellas ayudaban a mantener y a consolidar. A causa de la relevancia
argumental de esta idea, habria que cuestionar las consecuencias que la esfera de
lo publico (la plaza, lo masculino) versus lo privado (el hogar, lo femenino)
poseen en nuestro pensamiento occidental, cuando se trata de despreciar el
trabajo del hogar y relegar a la mujer solamente a este ambito. Entre las labores
femeninas, sobre todo se destacan las del tejido y del campo, mientras que el
tianguis o mercado eran el espacio de su accion, pues la guerra y la plaza
pertenecian al dominio masculino. Por ello, la participacion de las mujeres en la
guerra acaso es un hecho fortuito (Lépez de Mariscal, 101), aunque las historias
recogidas por los cronistas nombran las hazafas de algunas de ellas que
sobresalieron como guerreras o gobernantes. Porque descubrieron el uso del
agua-miel del maguey para preparar el pulque, y otras hierbas medicinales para
curar enfermedades, fueron elevadas a divinidades tutelares: por ejemplo,
Tzaputlatena, diosa de la resina de pino (combustible) o Vixtocioutl, diosa de la
sal, cuyos cultos eran del dominio femenino, amén de que también les
ofrendaban sacrificios de mujeres. En cuanto a la significacion del conocimiento
terapéutico y culinario de plantas, minerales y alimentos, fray Bernardino de
Sahagun reconoci¢ la significacion de sus descubrimientos y las catalogé como
“médicas” (sin mencionar nunca un varon en esa profesion). Eran, por supuesto,
las parteras y algunas fueron catalogadas de “hechiceras” en la mente morbosa
de cronistas y misioneros. Ahora bien, una mirada al calendario littrgico azteca
permitira observar la importancia de las divinidades femeninas, como vestigio de
la alta estima y posicion que tenia la mujer; pero ello contrasta con su
desempefio secundario en la vida cultual en donde dominaban los sacerdotes. Por
otra parte, Vallbona se dedica a revisar las supersticiones y los agiieros que
obsesionaban a los aztecas, pues los augurios regian su vida cotidiana, al mismo
tiempo que las prohibiciones alimentarias, pues sobre todo, debian ser
cuidadosos en el manejo y preparacion del maiz, el cuidado de los embarazos y
los partos, el manejo de la escoba y las ofrendas al fuego tutelar del hogar. Un
ultimo apartado se dedica a otros elementos de la vida cotidiana como las fiestas,
los pasatiempos en los que testimonia fray Bartolomé de La Casas que las
mujeres practicaban el juego de la pelota, asi como la literatura y las artes,
actividades en las que no podria especificarse si estaban propiamente ligadas a
las mujeres. Sin embargo, retomando a Ledn-Portilla, Vallbona nos llama la
atencion sobre la presencia de ellas en el ambito de la poesia, asi como en otras
actividades (técnicas en el sentido etimoldgico del griego clasico) que hablan de



su calidad como inventoras y promotoras del bien social, lo cual sirve de
complemento final a este detallado capitulo sobre las demandas sociales y
quehaceres de las mujeres aztecas.

En su conclusion, Vallbona vuelve a sefalarnos con Louise Burkhart, dentro de
ese sistema que hace al hombre y la mujer un par complementario en el orden
cosmico del universo, la funcion desempefiada por el hogar como espacio
asignado al “destino” (sagrado) de la mujer; ella ha analizado con detalle ese
ambito de lo doméstico y el simbolismo césmico que la casa en tanto axis mundi
tiene en la cultura azteca. La significacion de las expectativas y los
deberes/responsabilidades, que recaen sobre la mujer, esto lo ha planteado
Vallbona, para revelarnos la independencia y su autonomia en la administracion
del espacio de la casa. Lo anterior le permite criticar su pérdida y la imposicién
del discurso judeo-cristiano que tiende a disminuir y a desaparecer la
importancia de la mujer en unos cronistas que, de rebote, despreciarian y no
podrian interpretar su papel en las sociedades precolombinas o en la transicion
colonial. La vision eurocéntrica se impone en esa vision de la ortodoxia catélica
que no les permitia comprender aquello que es distante a sus 0jos y que, mas
bien, tienden a cercenar. Todo lo anterior constituye ese aporte investigativo que
me permitiria agregar, en la misma linea que lo hace Matthew Restall en Los
siete mitos de la conquista espafiola, que si las cronicas estan repletas de “mitos”
y de “estereotipos” (28 y 217), aqui en este libro Rima de Vallbona ha develado
uno mas en ciernes al que el investigador inglés no le ha dedicado toda su
significacion posible; faltaria ahora que las continuaciones futuras de la labor
ingente de Rima de Vallbona[9] acometan también reconstruir las huellas y los
trazos de la mujer en la conquista y en la colonizacion de nuestras tierras
americanas.

Leer de otra manera los cédices y las crénicas para visibilizar la presencia de la
mujer azteca estriba en una tarea imprescindible del legado que hace Rima de
Vallbona, escritora e intelectual radicalmente “mujer”; es para ella una tarea de
activismo y de proyeccion que debe ser acompafiada de una lectura diferencial y
de “adiciones”, siempre y cuando estén subordinadas no solo a una reflexion
serena y meditada, sino también a un manejo directo y fiel de los textos que ella
estudia. En este sentido, Vallbona no solo ha leido los textos canonicos de la
literatura colonial, sino también otras decenas de cronicas que muchas veces o se
cita-espposn por terceros o se leen fragmentariamente. Ello le ha permitido
desentrafiar la trama de una historia, la del signo mujer azteca, con unos
parametros reivindicativos y una amenidad que destaca por el manejo de su



estilo y de su narracion. Invito a los lectores, pues, a sumergirse en estas
peregrinas y aventureras paginas que nos ubicaran de nuevo en el mundo de las
maravillas americanas, con unos ojos inéditos que cuestionaran otra vez los
indices propios de nuestra identidad y haran que en sus entresijos sobresalga y
tenga existencia la mujer.

Obras citadas

Acosta, José de Acosta. Obras del P. José de Acosta de la Compafiia de Jests.
Madrid: Editorial Atlas, 1954.

Chang-Rodriguez, Raquel. La apropiacion del signo: Tres cronistas indigenas del
Peru. Tempe: Arizona State University, Center for Latin American Studies,
1988.

Clavijero, Francisco Javier. Historia antigua de México. México, D.F.: Editorial
Porraa, 1971.

Coello de la Rosa, Alexandre. “Mas alla del Incario: Imperialismo e historia en
José de Acosta, SJ (1540-1600)”. Colonial Latin American Review 14.1 (2005):
55-81.

Duran, Fr. Diego. Historia de las Indias de Nueva Espafia e islas de Tierra Firme.
México, D.F.: Editorial Porrua, 2°. Edicion, 1984.

Gonzalbo Aizpuru, Pilar. Las mujeres en la Nueva Espafia: Educacion y vida
cotidiana. México, D.F.: El Colegio de México, 1987.

. “La familia novohispana y la ruptura de los modelos”. Colonial
Latin American Review 9.1 (2000): 7-19.

Graubart, Karen B. “Indecent Living: Indigenous Women and Politics of
Representation in Early Colonial Peru”. Colonial Latin American Review 9.2
(2000): 213-235.

Guerra, Lucia. La mujer fragmentada: Historias de un signo. La Habana/Bogota:



Casa de las Américas/ Concultura, 1994.

Jones, Grant D. “Representing Native Peoples: Recent Etnohistories of Colonial
Mesoamerica and its Frontiers”. Colonial Latin American Review 8.1 (1999):
145-152.

Lopez de Mariscal, Blanca. La figura femenina en los narradores testigos de la
Conquista. México, D.F.: El Colegio de México/Consejo para la Cultura de
Nuevo Leén, 2004.

Mazzotti, José Antonio. “Indigenismos de ayer: prototipos perdurables del
discurso criollo”. Indigenismo hacia el fin de milenio: Homenaje a Antonio
Cornejo-Polar. Mabel Morafia (Ed.). Pittsburgh: Instituto Internacional de
Literatura Iberoamericana, 1998. 77-101.

Merriman, Stephanie. “Civilizacion y barbarie: Prescott como lector de Cortés”.
La historia en la literatura iberoamericana: Memorias del XXVI Congreso del
Instituto Internacional de Literatura Iberoamericana. Raquel Chang-Rodriguez y
Gabriella de Beer (Eds.). Hanover: Ediciones del Norte, 1989, 87-96.

Morafia, Mabel. “Indigenismo y globalizacién”. Indigenismo hacia el fin de
milenio: Homenaje a Antonio Cornejo-Polar. Mabel Morafia (Ed.). Pittsburgh:
Instituto Internacional de Literatura Iberoamericana, 1998, 243-252.

Powers, Karen Vieira. Women in the Crucible of Conquest: The Gendered
Genesis od Spanish American Society, 1500-1600. Albuquerque: University of
New Mexico Press, 2005.

Restall, Matthew. Los siete mitos de la conquista espafiola. Barcelona: Paidés
Ibérica, 2004.

Sanchez Jiménez, Antonio. “Memoria y utilidad en el Sumario de la natural
historia de las Indias de Gonzalo Ferndndez de Oviedo”. Colonial Latin
American Review 13.2 (2004): 263-273.

Stein, Susan Isabel. “Aproximaciones criticas a la prosa hispanoamericana
colonial y la cuestion de la ‘prosaica’. Revista Iberoamericana 61.172-73 (1995):
517-525.

Sullivan, John. “Un dialogo sobre la congregacion de Tlaxcala”. Colonial Latin



American Review 8.1 (1999): 35-59.

Vazquez, Juan Adolfo. “El Campo de las Literaturas Indigenas
Latinoamericanas”. Revista Iberoamericana 44.104-5 (1978): 313-349.

. “Reflexiones finales”. From Oral to Written Expression: Native
Andean Chronicles of the Early Colonial Period. Syracuse: Maxwell School of
Citizenship an Public Afair, 1982, 175-179.

Verdesio, Gustavo. “Hacia la descolonizacion de la mirada geografica: Las
practicas territoriales indigenas en la ‘prehistoria’ de la ribera norte del Rio de la
Plata”. Revista Iberoamericana 65.186 (1999): 59-80.

Notas

[*] Catedratico, Universidad de Costa Rica. Miembro Correspondiente,
Academia Nicaragiiense de la Lengua. Colaborador, Academia Norteamericana

de la Lengua Espafiola.
[1] A lo largo del trabajo utilizaré indistintamente este término para englobar la

serie “cartas, cronicas, relaciones”, a las que hace necesariamente referencia el
titulo de un trabajo de Walter Mignolo), aunque a causa de su heterogeneidad
discursiva y la polivalencia pragmatica estemos obligados a diferenciarlas en un
analisis exhaustivo.

[2] La metodologia con informantes y el trabajo de campo, como se denominan
en antropologia, han permitido rescatar y reconstruir relatos y testimonios que

han permanecido subyacentes o0 han sobrevivido al paso del tiempo; son “los
testimonios que podriamos llamar de literatura oral, de tradiciones orales, donde

se mantiene esa resistencia al invasor” (Vazquez, 1982, 177).

[3] Para el ambito azteca, Juan Adolfo Vazquez enumera otras crénicas en su
detallado e informativo articulo (1978): 331-332, nota 21), como las siguientes:

a) la Cronica Mexicayotl, escrita en nahuatl alrededor de 1609, por Fernando
Alvarado Tezozomac, nieto de Moctezuma; b) la Relacién de Texcoco, de Juan




Bautista Pomar, hijo de espafiol y de una hija del rey Nezuhualpitzinli; c) las
Diferentes historias originales de los reynos de Culhuacan y México, y de otras

provincias, de Domingo de San Antén Mufion Chimalpadin; y ¢) la Historia de

Tlaxcala, de Diego Mufioz Camargo.

[4] Tomo el término prestado de la ensefianza de la literatura en L.2.

[5] Son las que Juan Adolfo Vazquez en las conclusiones del volumen From
Oral to Written Expression: Native Andean Chronicles of the Early Colonial

Period denominaba como “sociedades primitivas o culturas marginales, que
tienen esto en comun: No tuvieron nunca el grado de compleja civilizacién que

alcanzaron los mesoamericanos o los andinos” (176-177).

[6] Y digo esencial porque, en esa conjuncion de oratoria y escritura que se
produce a partir del Medioevo, no puede pensarse en el saber letrado sin ese
ajuste a las técnicas de la memoria requeridas para la composicién y la
redaccion/lectura. Bien ha hecho Antonio Sanchez Jiménez el subrayar esta

dimension del discurso cronistico para el caso de Gonzalo Fernandez de Oviedo
(2004).

[7] Para la sociedad novohispana, el estudio mas completo sobre la vida
cotidiana de la mujer es el de Pilar Gonzalbo Aizpuru (1987).

[8] Pues la fealdad y lo bello, asi como lo macabro o lo grotesco atraen la
atencion del espectador e inclinan su balanza y su juicio.

[9] Ella misma ha venido trabajando esta linea con trabajos dedicados a las

monjas de la Colonia o a las mujeres colonizadoras.




Capitulo 1. Generalidades

Canto de las mujeres de Chalco

jCon las flores que estdn sobre mi, yo me adorno,
son mis flores, soy una Chalco, soy mujer!

Deseo y deseo las flores,

deseo y deseo los cantos,

estoy con ansias, aqui en el lugar donde hilamos,
en el sitio donde se va nuestra vida.

Asi estimo tu palabra,

compafiero en el lecho, tu, pequerio Axaydacatl.
Con flores lo entretejo, con flores lo circundo,

lo que nos une levanto, lo hago despertarse.

Asi daré placer

a mi compafiero en el lecho, a ti, pequefio Axaydcatl.

Aguiauhtzin, poeta de Ayapanco

De Cantares mexicanos



El machismo predominante en Hispanoamérica, que ha hecho de la mujer una
victima y la ha privado de libertad, de derechos legales y de su propia identidad,
es achacado a nuestra herencia indigena y espafiola. Examinar los diversos
comportamientos del hombre hacia la mujer en ambas sociedades y grupos
raciales, a lo largo de los siglos, desde la época precolombina hasta los tiempos
modernos, podria constituir una forma de comprender mejor los origenes de las
conductas machistas en nuestro continente. En este texto solo pretendemos dar
un vistazo a algunas instancias socio-culturales en las que vivieron las mujeres
de nuestra América durante los tiempos precolombinos; estas instancias han sido
rescatadas del olvido por algunos codices indigenas (libros); mas tarde,
cronistas, historiadores, arquedlogos, etndlogos, socidlogos y criticos literarios
aportaron mucha y valiosa informacion que hoy reunimos en este libro para el
publico en general. El material recogido es tan abundante, que resolvimos
distribuirlo en dos tomos: el primero abarcara el quehacer de la mujer entre los
aztecas de México-Tenochtitlan llamado Nueva Espafia durante la Colonia el
segundo comprendera las civilizaciones maya e inca.

En el mundo precolombino, por ejemplo, especialmente entre los aztecas de
Meéxico y los incas de la region andina, tenemos la impresion de que la mujer fue
sometida a un sistema patriarcal que la mantuvo subyugada por siglos. Estudios
etno-historicos recientes y mas profundos arrojan un panorama diferente al
considerar, sobre todo entre los aztecas, el paralelismo genérico auto-
independiente por el cual las mujeres ocupaban amplios espacios en los que sus
quehaceres tenian un equivalente masculino, lo cual iremos viendo a lo largo de
estas paginas. En relacion con los incas, por ejemplo, Betanzos (cronista)
comenta que era costumbre ancestral incaica que las mujeres ayudaran a los
hombres en sus diversas faenas, sobre todo las de la agricultura, pero observa
que los espafioles no lo entendian asi y rompieron con esa norma (Betanzos, 37).

¢De donde procede la informacion relacionada con la vida de los indigenas?[1]
Los aztecas de México, por ejemplo, dejaron consignadas sus costumbres y
relevantes sucesos en codices como el de Mendoza, el Florentino y otros.[2]
Ademas, entre los incas y algunas tribus de México se guardan verdaderas
colecciones de figuritas de barro concebidas con gran realismo y otras piezas de
alfareria: en ellas se da testimonio de sus mas intimas relaciones y de las varias
aquellos tiempos, lo poco que se sabe se conserva en tablas y piedras talladas o
en rudimentarios dibujos grabados con grafito en las rocas petroglifos
(escritura).



La tradicion oral fue recogida por fray Bernardino de Sahagun, el Inca Garcilaso
de la Vega, Juan de Betanzos (cronistas) y otros cronistas. Asimismo contamos
con los testimonios de conquistadores como Hernan Cortés, Bernal Diaz del
Castillo, Gonzalo Fernandez de Oviedo, Cieza de Leén (conquistadores y
cronistas), que participaron en la gesta de la Conquista y los de fray Toribio de
Benavente (Motolinia), el Padre José de Acosta, fray Bartolomé de las Casas
(misioneros y cronistas) entre otros, que cumplieron con su labor de misioneros,
educadores y recopiladores de datos importantisimos para la etnohistoria. Los
mestizos como fray Diego Duran,[3] Diego Mufioz Camargo,[4] Fernando Alva
de Ixtlilxdchitl[5] y Hernando de Alvarado Tezozomoc (cronistas meztizos)[6]
suministraron también en sus respectivas cronicas muchos datos importantes;
Laurette Séjourné (antropologa) agrega a esos cronistas el nombre de
Chimalpain (Cronista) (fines del siglo xvi) y afiade que tanto este, como los dos
anteriores, fueron descendientes de principes aztecas y transcribieron la historia
de sus antepasados del nahuatl (lengua nahua) a la escritura fonética de nuestro
alfabeto (Séjourné, Burning Water, 17). Sin embargo, Prescott (William H.
Prescott historiador bostoniano) relata que cuando el gobierno mexicano destino
una pequefia suma para efectuar la traduccion al castellano del manuscrito que se
creia ser la historia original de Chimalpain (cronista), Carlos Maria de
Bustamante, el editor, descubri6 que:

el pretendido original era una version en lengua azteca de la Cronica de Gomara.
No obstante esto, continu6 sus tareas hasta dar al publico una edicion americana
de la obra del capellan, siendo un hecho notable que el editor, en sus otros
escritos se refiere constantemente a la misma obra llamandola Croénica de
Chimalpain (Prescott, 426).

Lo anterior deja ver como durante la Conquista y la Colonia predomino el
discurso masculino que manipulaba la escritura, mencionando a las mujeres
cuando sus costumbres eran totalmente diferentes a las de Espafia o cuando eran
de cierta alcurnia. En el primer caso se les nombra para marcar la diferencia con
respecto a la norma euro-occidental; en el segundo, para valorar el linaje o el
desempefio heroico, subversivo o inmoral segtin lo declaraban la Iglesia catélica
y las costumbres europeas. Ademas, daban solo los nombres sin apellidos de las
plebeyas, o las incluian entre la mercancia o como si fueran objetos de mercadeo
o de placer, al pasarlas de mano en mano; de esta forma modelaban la
observacion de la realidad indigena a partir de la experiencia europea.



Hay que tomar en cuenta que asi como los espafioles destruyeron gran cantidad
de cédices, también hubo algunos como Motolinia, Durdn y Acosta (cronistas y
misioneros) que pidieron a los aborigenes poVerdores de una habil y extremada
memoria que transcribieran a la escritura latina lo que estaba en las pinturas de
sus libros. Quienes se prestaron a realizar dichas transcripciones fueron
especialmente sacerdotes (papas, como se llamaban en nahuatl), sabios,
mandatarios y estudiantes procedentes de las escuelas nativas y de los templos,
lugares que eran un verdadero deposito de la sabiduria nahua y maya. Esos
codices suministraban con extrema precision fechas, lugares, nombres y
atributos de los dioses y muchas otras ideas y conceptos abstractos, explica
Leon-Portilla (Fifteen Poets, 8-9). Otros nativos, utilizando las mismas técnicas
tradicionales pintaron manuscritos, pero en papeles y telas occidentales —
especifica Garza Tarazona—. Eso lleva a pensar —continua la escritora— que “los
autores no pudieron sustraerse a las influencias occidentales que se manifiestan
evidentemente en los tonos empleados en el colorido, en la perspectiva y la
libertad de movimiento de la figura humana (Garza Tarazona, 13).[7]

Respecto a los nombres de esas plebeyas, la escritora Rebecca Horn comenta
que durante la Colonia se hacia una diferencia entre hombres y mujeres
indigenas, pues a ellos se les asignaban mas prestigiosos nombres a lo largo de
su vida debido a su puesto oficial o por reconocimiento publico; esto, agrega la
autora, hace casi imposible localizar a una plebeya en los documentos o a lo
largo de generaciones o como ente individual (Horn, “Nahua Naming...”, 122).
En cuanto a la interpretacion de los conquistadores de las costumbres indigenas,
sirva de ejemplo el siguiente: fray Bartolomé de las Casas, quien comprendio,
defendio y justifico algunas de las costumbres de los indigenas, en una ocasion,
al referirse al matrimonio y a sabiendas de que este se hacia por un intercambio
de obsequios valiosos entre las dos familias, escribié que ellos “compraban a los
padres las hijas que habian de ser sus mujeres” (Las Casas, IV, 219). Es
interesante observar que hasta Malintzin, alias dofia Marina,[8] pese a que ella
era mujer, en una instancia ordeno a los mexicanos que trajeran “todo tipo de
cosas: bellas mujeres, buen maiz desgranado, guajolotes (pavos), huevos de
guajolote, buenas tortas de maiz” para el “Dios-capitan”, o sea, para Cortés, a
quien algunos indigenas llamaban asi (Anales historicos de Tlatelolco en
Baudot, 201. Las cursivas son nuestras).

1.1. Presencia de la mujer en las esferas politicas y militares



Aqui conviene decir que, en un intento por anular el discurso de la conquista, en
la actualidad se efectta una re-lectura de algunos de dichos datos, sobre todo
entre quienes abogan por las corrientes feministas o neo-indigenistas. Es
interesante observar que la interpretacion feminista coincide en muchos aspectos
con la sociologia, etnologia, antropologia, mitologia, etc. Tan innovadora
interpretacion ha permitido comprender que entre los indigenas “obsequio de
mujeres” o “intercambio de mujeres”, eran practicas que respondian a un patron
de habil politica con miras a favorecer el poderio gubernamental o imperial.
Segun esto, Powers explica que las mujeres no se consideraban a si mismas
como meros objetos comerciales, “sino como agentes en importantes estrategias
politicas inter-étnicas”; es probable, agrega la autora, que esas mujeres-
obsequios estuvieran bien enteradas de ello (Powers, “Conquering Discourses”,
11).

Por su parte, retomando el pensamiento de Claude Lévi-Strauss, Fages explica
que en tales situaciones entran en juego los principios universales del
intercambio y la reciprocidad; este autor sefiala, ademas, que en las sociedades
arcaicas, el intercambio de las mujeres es el mas fundamental, “pues las mujeres
son el bien por excelencia”. En esas sociedades el trueque de objetos y regalos se
traduce en “vinculos e instrumentos de realidades de otro orden: potencia, poder,
simpatia, estatus social, emocidn; y el sabio juego del intercambio [...] consiste
en un complejo conjunto de maniobras conscientes o inconscientes destinadas a
obtener seguridades y precaverse contra riesgos en el doble terreno de las
alianzas y las rivalidades” (Lévi-Strauss, interpretado por Fages, 48). En este
proceso se transforman los individuos en asociados. Y es que en el inconsciente
se mezcla lo objetivo con lo subjetivo, el objeto con el sujeto, el otro con el yo,
pues “lo inconsciente es el caracter comun especifico de los hechos sociales y
tiene la categoria del pensamiento colectivo” (Lévi-Strauss, interpretado por
Fages, 55).

Al respecto, Steve Stern, citado por Wood, afirma que durante la Colonia “el
matrimonio con las nativas que procedian de influyentes y ricas familias les
aportaba a las elites espafiolas conexiones sociales y dotes” (Wood, Sexual
Violation, 20). Ademas, aumentaban su autoridad y potencial econémico al
cultivar una clientela de indigenas, aliados y funcionarios. Para los nativos, estas
alianzas representaban proteccién y prosperidad (Wood, Sexual Violation, 20).
[9] Muchos nativos consideraban el matrimonio o el concubinato de sus hijas



con los espafioles, porque también adquirian propiedades o evadian impuestos
que pesaban sobre sus comunidades (Wood, 31, n. 53). En 1560 un aborigen de
Florida ofreci6 su hermana al conquistador Pedro Meléndez de Avilés; después
de un debate acerca de qué era lo mas apropiado hacer, los hombres del
conquistador le explicaron a la mujer que era bueno “que durmiera con
Meléndez de Avilés, para lograr un gran comienzo de confianza en él y en otros
cristianos” (Wood, 31, n. 54).

Asimismo, para ellos significaban esas alianzas refuerzo y superacion de su
estirpe. En cuanto a esto ultimo, Antonio de Herrera[10] cuenta que, cuando
Moctezumal[11] sali6 a dar la bienvenida a los espafioles, le obsequi6 a Cortés
muchas joyas de oro y una de sus hijas acompafiada de algunos de sus stbditos
para que la sirvieran o con el fin de que el marqués los distribuyera entre sus
caballeros; Moctezuma le dijo: “Mira, Malinche, que tanto os amo, que o0s quiero
dar una hija mia muy hermosa para que os caséis con ella y que la tengais por
vuestra legitima mujer”.[12] Cortés explicé que él era casado y que a los
cristianos solo se les permitia tener una esposa; sin embargo, Moctezuma insistié
en que tomara a su hija, pues él queria tener muchos nietos de “un hombre tan
valiente” (Herrera, II, 390; Diaz del Castillo,[13] 192).

Se sabe que Moctezuma tuvo varios hijos[14] y que algunos de ellos murieron
en la Noche Triste. Entre los que sobrevivieron esta Yotiualicahuatzin, el hijo
que Moctezuma concibié con Miahuaxochil, su segunda esposa,[15] el cual, en
el bautismo se llam6 Pedro Moctezuma (Prescott, n. 36, 376; Solis,[16] 249).
Segun Solis, “concurri6 en €l la representacion de su padre por ser habido en la
sefiora de Tula”, por lo que su descendencia heredo el titulo nobiliario de condes
de Moctezuma y de Tula (Prescott, 249). Con Tezalco la primera esposa legitima
con titulo de reina, Moctezuma tuvo a la princesa Tecuichpotzin que recibio el
nombre cristiano de dofia Isabel Moctezuma (Clavijero, 363; Gonzalbo Aizpuru,
47).[17] Resulta dificil pensar que esta princesa haya sido la que entregaron a
Cortés. Sin embargo, se afirma que ella primero se casé con Atlixcatl, el sucesor
al trono de Moctezuma, y después, con los sucesores al trono de ese monarca:
Cuitlahuentzin y Cuauhtemoc, de los cuales qued6 viuda. Fue amante de Cortés
por poco tiempo y entonces se le dio la encomienda de Tacuba (Pedro Carrasco,
“Indian-Spanish”: 92). Cortés tuvo con ella una hija (Diaz del Castillo, 520;
Sahagun, Historia II, 1829, XLV; Clavijero, 363) y arreglo su matrimonio con
Alonso de Grado; este murié poco después de su matrimonio con Isabel-
Tecuichpotzin Moctezuma. Una vez mas viuda, se caso con Pedro Gallego, con
quien tuvo un hijo, Juan de Andrade Moctezuma. Por ultimo, de nuevo viuda, se



cas6 con Juan Cano, encomendero de Macuilxochitl (Pedro Carrasco, “Indian-
Spanish”, 92-93).

La hermana de Tecuichpotzin e hija de Moctezuma II, dofia Leonor de
Moctezuma, al quedar viuda de D. Juan Paez, se casé con D. Cristébal de
Valderrama. De su primer matrimonio recibio la encomienda de Ecatepec (en el
monte del viento). Su hija, de dofia Leonor Valderrama de Moctezuma, se caso
con D. Diego Sotelo, quien al morir su suegro, recibié la encomienda de
Ecatepec (Carrasco, “Indian-Spanish marriages”, 93).

En relacion con las generosas dotes y beneficios que aportaron las indigenas a
los espafioles, Diaz del Castillo menciona en especial a la cacica[18]
Techquihuatzin, la cual se llamo en el bautizo, dofia Luisa Techquihuatzin, hija
del anciano cacique tlaxcalteca Xicoténcatl;[19] ella fue donada a Pedro de
Alvarado, conquistador de Guatemala, con el que contrajo matrimonio (Diaz del
Castillo, 124 y 589). De esa unién el conquistador recibi6 “la mayor parte de
Tlaxcala”,[20] muchos valiosos obsequios y “de alli se conservaron las paces”
con los tlaxcaltecas, quienes se sumaron a las huestes de Cortés (Diaz del
Castillo, 585). Con ella tuvo el conquistador un hijo, don Pedro, y una hija, dofia
Leonor; esta después se casé con don Francisco de la Cueva, caballero de la
Orden de Santiago, gobernador de Guatemala y primo del duque de
Alburquerque. Diaz del Castillo dejo consignado que cuando Pedro de Alvarado
fue a los Reinos del Peru, habia llevado a dofia Leonor con gente espafiola; el
Viejo fallecio en Guatemala, en casa de su hija dofia Luisa Xicoténcatl y ésta fue
enterrada con los honores que merecia como madre de dofia Leonor, esposa del
gobernador (Diaz del Castillo, 124, 585-86; Clavijero, 322). Entre las doncellas
que obsequiaron los tlaxcaltecas a las huestes de Cortés estaba también la hija
del benigno y prudente principe Maxixcatzin, la cual en la pila del bautismo
recibio el nombre de Elvira; esta fue otorgada al capitan Juan Velazquez de
Leon, quien murio, con su mujer, dofia Elvira Maxixcatzin, en la huida de
México durante el desastre de la Noche Triste (Clavijero, 322, 366).

Del reino de Tezcoco vemos que una hija del rey Nezahualpillitzin, fue bautizada
con el nombre de Ana. Para su boda con el conquistador D. Juan de Cuellar,
llevo de dote unas regiones de Acolhuacan.

Dofia Francisca Verdugo Ixtlilxéchitl, heredera del gobernante de Teotihuacan y
nieta del rey Ixtlilxdchitl de Tezcoco, se casé con el espafiol Juan Grande,
descendiente de uno de los pilotos de Cristobal Colon y de un conquistador. Esta



pareja fueron los abuelos del cronista D. Fernando de Alva Ixtlilxochitl (Orozco,
93).

También ilustra lo anterior lo que explica Betanzos del Inca Yupanqui, quien
“habia dado ciertas hijas suyas a caciques, sefiores y otras muchas hijas de
sefiores de su linaje”, a las cuales caso con ellos para “traerlos a su servidumbre
y dominios del Cuzco” y hacerlos sus aliados (Betanzos, 110). En el sur del
continente, informa Galvez, la hija del cacique de Angaco en Cuyo, se cas6 con
el hidalgo Juan de Mallea en 1562, aportando al matrimonio “el sefiorio de
Angaco y muchos reales en pepitas de oro de los arenales” (Galvez, 25).[21] El
cacique Kislay proclamoé que estaba dispuesto a reconocer la soberania del rey
de Espafia si alguno de los invasores se casaba con una de sus hijas, la que,
bautizada, se llamo Juana. Se caso6 con ella un oficial llamado Gomez Islefio, a
quien se le concedi6 la merced de las tierras desde el Rio Quinto, en el limite
con Cordoba [Argentina] (Galvez, 25-26).

Ha quedado en los anales de los chichimecas[22] como el rey de México
Iztcohuatzin, para evitar entrar en batalla contra su sobrino Nezahualcoyotl,
después de disculparse tres veces por su comentario de que el tltimo no merecia
ser Chichimecatl Tecuhtli,[23] le envié de obsequio “cierta cantidad de doncellas
muy hermosas y de linaje real” (Alva Ixtlilxochitl, Obras I, 318); sin embargo,
esto mas bien encendio la ira del sobrino, al ver “que por via de mujeres [el rey
mexicano] queria negociar con él”, por lo que, después de hacerles a ellas
muchas mercedes, las volvié a enviar con el mensaje a su tio de que él “no era
mujer para que le enviaran aquellas Sefioras; que le mandara hombres, que era lo
que él queria, y que si para tal dia (que le sefialaba) no salia al campo a pelear,
que lo iria a destruir y matar dentro de su propia ciudad”. Asi fue como los
ejércitos de ambos entraron en batalla (Alva Ixtlilxochitl, Obras I, 318-319).

Por otra parte, han sido también consignados momentos en los que las mujeres
intervinieron en asuntos del estado. Uno de estos se puede apreciar cuando
Nezahualcoyotzin requeria ayuda para recuperar el reino de los acolhuas. Su
maestro y protector envio a Tecuhxdlotl a pedir ayuda a los chalcas, para lo que
él se dirigio a la corte del poderoso Toteotzintecuhtli, donde cont6 a Atoloztzin,
esposa de ese soberano, las desventuras del lider acolhta; ella, “afligida y llorosa
de los trabajos del principe, le prometié que haria todo lo posible para que
Toteotzintecuhtli, su marido, diese el favor que se le pedia”. Entonces el sefior
dio orden de levantar una tarima donde Tecuhxolotl fue atado “de pies y manos a
un palo”; un pregonero anuncio que si los sefiores de la provincia querian



socorrer a Nezahualcoyotzin, el embajador quedaria libre, y si no, lo mandaria
matar. Los caballeros decidieron aliarse al acolhua, con lo que este principe entro
triunfante en Tezcoco y recuperd su reino (Alva Ixtlilxochitl, Historia de la
nacion Chichimeca, 73-75).

En algunas ocasiones, las mujeres participaban activamente en los planes de los
mexicanos para hostigar a los pueblos a los que ellos pretendian someter bajo su
poder. Un ejemplo de esto se puede ver en la cronica de Tezozomoc, en el pasaje
que explica el “enojo y rrabia” de los xochimilcas cuando se enteraron de la
manera como los mexicanos sometieron a los tepanecas y repartieron sus tierras
entre los capitanes: después de discutir los xochimilcas de qué manera se podrian
defender de ellos, decidieron hacer lo posible para mostrar a los tenochcas[24]

su valor. Dias después de esta reunion,

las mugeres de los mexicanos yban al mercado de Suchimilco a vender pescado,
rranas, axayacatl (moscas del agua salada), yzcahuitle, tecuitlatl [alga lacustre
comestible] y otras cosas salidas de la laguna, y patos de todo género. Las yndias
mugeres de los suchimilcas, labando muy bien el yzcahuitle [gusano acuatico] y
guisando los patos, todo muy bien labado limpiamente, [... lo llevaron] al palacio
de Tecpan para que lo comiesen los prengipales. Y comencandolo a comer estaua
muy sabroso, y prosiguiendo su comida, luego hallaron en los basos [jicaras]
cabecas como de criaturas y manos y pies de persona y tripas (Tezozomoc —
cronista, 100).

Horrorizados los xochimilcas comenzaron a dar voces diciendo que los sefiores
mexicanos eran “malos y peruersos [...], que con estas tales cosas y otras,
avasallaron a los tepanecas, azcapucalcas y Cuyuacan” (100).[25] De este modo
decidieron apercibirse para cualquier ataque de los tenochcas. Ademas, durante
la salida de México-Tenochtitlan que emprendieron los espafioles, fue una mujer
quien los divisd y grito: “iMexicanos, venid todos!, jhe aqui que salen, he aqui
que salen en secreto, vuestros enemigos”; en seguida, del templo de
Huitzilopochtli, un hombre dio el mismo aviso, por lo que los mexicanos
corrieron al ataque que resulto en la conocida masacre historica de la “Noche
Triste” (Baudot, Codice Florentino, 123).

Hay que tomar en cuenta que el papel de la mujer no quedaba solo en esas
formas de colaborar para hostigar a los pueblos o avisar del peligro; con el fin de



iniciar una batalla o una guerra; en realidad iba mas alla: en un articulo titulado
“The Life and Struggle of Dofia Josefa Maria de Tepoztlan”, Robert Haskett
hace una revisién de la capacidad para gobernar que tenian las nativas mexicanas
nobles. Con ese fin se basa en la autoridad de estudiosos de ese tema, como
Susan D. Gillespie, quien declara que las mujeres tuvieron un papel crucial en la
sucesion de la dinastia y la legitimidad politica de la misma (101-103). Hace
también referencia a La mujer mesoamericana de Silvia Garza Tarazona de
Gonzalez, texto en el que la autora expresa su creencia de que la imagen de
Coyolxauhqui, a la cabeza de “400 conejos”, representa un simbolo del liderazgo
de la mujer (Haskett “Dofia Josefa”, 160-161).[26]

Ademas, hay que recordar que uno de los cuatro lideres de los ndmadas
mexicanos era una mujer llamada Chimalma.[27] Agrega Garza Tarazona que en
regiones de la meseta central de México y la Huasteca, hay indicios de que las
mujeres asumieron puestos de gobernantes o lideres, lo cual parece haber sido
una practica muy extendida. Finalmente, la autora hace referencia a los
bajorrelieves descubiertos en la ciudad de México, en los cuales se representa a
una mandataria de Colhuacan, ataviada para la guerra, quizas en la conquista de
ese estado por los mexicanos bajo el reinado de Moctezuma I I1huicamina,
conocido por los espafioles como Moctezuma 1.

Importa consignar aqui el hecho de que la anénima Relacion de Michoacan[28]
recoge instancias en las que el rey o cazonci saludo6 a los sacerdotes diciéndoles:
“‘madres, seais bienvenidas’. Pues asi era como se dirigia a los sacerdotes de la
madre Cuerauaperi” (Relacion, 218-220; Relation, 263-264).[29] Este trato a los
mandatarios probablemente esté ligado a Ometéotl Moyocoyotzin, el dios dual
que habitaba en Omeyocan, el lugar metafisico de la dualidad; como dios
supremo rein6 mas alla de los cielos y del tiempo. Por medio de sus poderes
generativos y conceptivos, como ser dual, engendré cuatro hijos y a partir de
entonces fue “madre y padre de los dioses”. A lo anterior hay que agregar la
tendencia nahua de llamar a sus gobernantes “padres y madres” del pueblo —
prosigue Haskett— lo cual significaba que tanto los varones como las mujeres en
su funcion paternal eran necesarios para realizar un liderazgo adecuado. Por
ejemplo, ante el rey recién elegido, dice Sahagun, un sefior principal lo amonesta
y le advierte que si comete faltas, no merecera “ser madre y padre del reino”
(Sahagun II, 1829, 104-105, 230; Zorita, Los sefiores, 74, 76).

Kellogg recoge también del Codice Florentino lo siguiente: los mexicanos daban
a su vinculo maternal y paternal el mismo o bilateral peso; para ellos tanto el



semen del padre como la sangre de la madre eran sustancias necesarias para
formar una nueva vida; el semen hacia o completaba la forma de la criatura,
mientras que la sangre de ella la fortalecia y animaba. Los bebés heredaban de
los padres sus rasgos positivos y negativos, hasta la maldad de ellos. Los recién
nacidos pertenecian bilateralmente a los padres y por medio de ellos, a otros
parientes, vivos y muertos: los nahuas creian que estos antepasados tenian una
presencia en sus vidas ya que su influencia reaparecia en sus descendientes vivos
(Kellogg, 165). En el plano politico, los mandatarios se describian
frecuentemente como los padres y madres metaféricos de sus subditos, de modo
que en en esa funcion paternal, dichos mandatarios los alimentaban, ensefiaban y
castigaban (Kellogg, 166). Mas adelante veremos como antes de subir al poder,
el futuro jerarca era amonestado para evitar el adulterio, pues si lo cometia, no
merecia “ser madre y padre del reino” (Sahagun II, 1829, 104-105, 230; Zorita,
Los sefiores, 74, 76).

Asimismo, en el circulo de sus familias los nativos esperaban que el primogénito
fuese un guia y proveedor para sus hermanos menores, y de ahi que el vocablo
“hermano/hermana” era frecuentemente utilizado como titulo en ciertos puestos
politicos y religiosos, cuya principal funcion consistia en el cuidado y guia de los
jovenes (Kellogg, 167-68). Sigue Kellogg explicando que la version mexicana
de la casa se refiere a menudo a una unidad multifamiliar o compleja, pues era
tipico que “dos, tres, o mas parejas desposadas compartieran una casa” (169); lo
mas probable, dice la autora, es que la economia de Tenochtitlan influyese en la
composicion de la casa (171).

Es de observar que en la region de Topoztlan, segun Haskett, la descripcion de
los lideres como “padres y madres” continu6 durante la era colonial (Haskett,
160). El autor echa mano del discurso relacionado con el matrimonio, que
implica cierto papel politico de las esposas de los mandatarios, el cual esta
contenido en los Dialogos de Bancroft. El autor sustenta lo anterior basandose en
el Caédice florentino que menciona, entre otras cualidades, para una buena noble,
las siguientes: ser vigorosa, orgullosa, ejemplar, buena administradora,
proveedora y valiente (161). Por supuesto, durante la Colonia, cuando una
indigena concedida por algin tiempo a un conquistador quedaba embara, fuera
como obsequio, sirvienta o esclava, era probable que ella hiciera concesiones
para asegurar el futuro de su hijo, dice Wood. Algunos espafioles proveian bien a
eso0s nifios, aunque no tanto como a sus legitimos hijos; a las hijas les daban
substanciales dotes y las casaban con otros espafioles (Wood, Sexual Violation,
24).[30] Esto se puede apreciar en la dote que Cortés dejo a sus tres hijas, a



quienes, segin Diaz del Castillo, “desde nifias les dio buenos indios, que fueron
unos pueblos que se dicen Chinanta” (514); ademas, a una de ellas, llamada dofa
Catalina Pizarro, hija de una indigena de Cuba, para casarla con un hijo del
adelantado Francisco de Garay, le dio de dote “gran cantidad de pesos de oro y
que Garay fuese a poblar el rio de Palmas, y que Cortés le diese todo lo que
hubiese menester para la poblazon y pacificacion de aquella provincia y atn le
prometi6é que le daria capitanes y soldados de los suyos para que con ellos se
descuidase en las guerras que hubiese” (Diaz del Castillo, 372). En 1528 un
soldado de Cortés consigno en su testamento que “dejaba 50 pesos de oro como
dote a su hija natural, tenida con la india Beatriz y la recomendacion de que la
lleven a Castilla con su madre” (Aizpuru, Mujeres, 45, n. 8). El cirujano maese
Francisco, consigné en su testamento que “dejaba 150 pesos a su esposa legitima
y 100 a su hija natural y a la madre de ella (Aizpuru, Mujeres, 45, n. 9). En
cambio, explica Aizpuru, el intérprete de Cortés, Jeronimo de Aguilar, “nunca
menciond a su esposa maya, aunque las cronicas indigenas se refieren a ella”
(Mujeres, 46).

Esta interpretacion dificilmente se puede aplicar a las esclavas que los
tlaxcaltecas entregaron a Cortés para su servicio; segin Mufioz Camargo, ellas
eran “mas de trescientas mujeres hermosas [...] muy bien ataviadas” y que
estaban condenadas a morir en la piedra del sacrificio “por excesos y delitos que
habian cometido contra [... las] leyes y fueros” nahuas. Cortés las acepto con la
condicién de que sirviesen a Malintzin, pues comprendio que los nativos
“sienten mucho [...] cuando no les reciben los presentes que dan [...] porque
dicen que es sospecha de enemistad y de poco amor y poca confianza del dante y
del que presenta la cosa, que ansi se usaba entre ellos” (Mufioz Camargo, 191).
El cronista cuenta que esas mujeres lloraban su desventura, pues temian ser
sacrificadas y ser comidas por los cristianos; sin embargo, mas adelante,

viendo que algunas se hallaban bien con los espafioles, los propios Caciques y
principales daban sus hijas propias con el proposito de que si acaso algunas se
emprefiasen, quedase entre ellos generacion de hombres tan valientes y
temidos[31] y ansi fue que el buen Xicoténcatl dio una hija suya hermosa y de
buen parecer a D. Pedro de Alvarado por mujer, que se llamo6 Dofia Maria Luisa
Tecuehuatzin, porque en su gentilidad no habia mas matrimonio que el que se
contraia por voluntad de los padres (Mufioz Camargo, 192; Diaz del Castillo,
124).[32]



Siguiendo esta linea de pensamiento e interpretacion, observamos a lo largo de
las crénicas que durante los momentos de peligro o de guerras, las diversas
comunidades indigenas trataban de proteger y poner a salvo a mujeres y nifios,
pues la supervivencia de las tribus y clanes dependia de esa proteccion que
siempre ha respondido al “instinto” biol6gico de preservar y mantener la vida.
En los tltimos momentos criticos de los mexicanos durante el reinado de
Cuahutémoc (Aguila-que-Cae),[33] el tltimo rey azteca, las gentes de
Xochimilco no solo no acudieron en su ayuda para enfrentar los ejércitos
espafioles, sino también se dedicaron a atracar a la gente: “se fueron a robar a las
mujeres queridas, y a los nifios pequefios, y a las viejas mujeres respetables.
Enseguida, a algunos de ellos los mataron” y a otros se los llevaron en barcas.
Por su parte, los mexicanos vengaron la traicion de los de Xochimilco y los
aniquilaron, pero “no se llevaron a ninguna de las mujeres queridas” de
Xochimilco. Al comprobar los mexicanos que era inminente el ataque de los
espafoles, “fueron trasladadas las mujeres queridas, las ancianas respetables y
los jovenes nubiles. Todos los demas fueron muertos. No se salvo nadie”
(Cddice Florentino en Baudot, Relatos, 152-155).

En contraste, en otras culturas indigenas, por ejemplo, la inca, en la que durante
las crueles guerras se les daba muerte hasta a las mujeres y a los nifios; esto se
vio en la derrota del Inca Huascar y sus ejércitos, pues los generales de
Atahualpa, segun fray Martin de Murua,[34] no contentos con haber matado a un
sinnumero de gentes, hicieron que se reunieran “todas las mugeres de Huascar,
ansi prefiadas como paridas, y las demas criadas y queridas suyas, con sus hijos
y todos los criados dél y dellas, sin faltar ninguno”. Todos salieron del Cuzco
rumbo a Chuqui Pampa, donde, ante el Inca Huascar se les maté como

si entre las mancas ouejas se empezara a hacer carniceria, y alli mataron ochenta
y tantos hijos e hijas de Huascar Ynga [...]. Entre ellos, mataron a vna hermana y
manceba de Huascar, llamada Coya Miro, la qual tenia a vn hijo y una hija suya,
[...] y también muri6 alli Chimpo Cica, hermana suya (Murua, Historia general,
I, 168-69).

Murta contintia relatando que de esa matanza se salvaron algunas mancebas del
Inca Huascar “porque no estauan prefiadas ni paridas” y, por ser hermosas, las
dejaron para Atahualpa.[35] A las otras, “que eran hijas de pobres [...] las
mataron con exquissitos modos y géneros de muertes, abriéndoles los vientres y



pechos, porque no quedase rastro de generacion de Huascar” (I, 169). Con ese
fin también quemaron el cuerpo momificado de Tupa Ynga Yupanqui, por ser
padre de Rahua Ocllo, madre del Inca Huascar, y abuelo del mismo. Ademas,
mataron “un infinito nimero de mamaconas”, las cuales cuidaban de él; también
se les dio muerte a “mill criados y cassi mill nietos y visnietos y descendientes”
de él. Por ultimo, con Huascar murieron su madre Rahua Ocllo y su esposa,
Chiqui Huipa en Antemarca (Murta, I, 170-171 y 180-181). A partir de
entonces, y con la llegada de los espafioles, termino el linaje de los Incas.

En contraste con los incas, a la llegada de los espafioles los nahuas mantuvieron
en algunas provincias ciertos privilegios, pues no solo respetaron el sistema
politico, sino también “reforzaron la autoridad de los mandatarios tradicionales y
los incorporaron en su plan de aculturacion, explotacion econdmica, conversion
religiosa y el implemento del sistema de beneficencia y resolucion de conflictos”
(Spores, 187). Esto se puede observar en Oaxaca, donde segin Spores, cuando
llegaron los conquistadores en 1520 hallaron que en esa region mixteca habia
una constelacion de cacicazgos que se extendian de Puebla hasta la costa del
Pacifico y del Valle occidental de Oaxaca hasta Guerrero. El sistema hereditario
habia otorgado igual poder y propiedad a las mujeres y a los hombres de la
realeza a partir del afio 1000 D.C. Aunque eran tributarios de los acolhuas, en su
sistema de gobierno gozaban de gran libertad. Bajo el dominio hispano, las
cortes y los administradores reconocieron la institucion del cacicazgo mixteca de
los “sefiores naturales”. Asi, por via del matrimonio y conquistas militares las
cacicas mantuvieron su poderio, posicion y riquezas hasta mediados del siglo
xviii. El autor sigue informando que las cacicas “continuaron ocupando
posiciones de importancia hasta mediados del siglo xix” al norte de Oaxaca y
menciona a tres: Ana de Sosa de Tututepec, Catalina de Peralta de Teposcolula y
Maria de Saavedra de Tlaxiaco-Achiutla (Spores, 188). Les dedicaremos un
amplio espacio a estas tres cacicas en el apartado 1.2. Vestigios matriarcales en
algunas comunidades prehispanicas de este libro, el cual viene a continuacion.

1.2. Vestigios matriarcales en algunas comunidades prehispanicas

La mayoria de las sociedades prehispanicas, tal como fueron interpretadas y
trasmitidas a la posteridad, mantuvieron un predominio de costumbres de



caracter patriarcal. Esto se puede apreciar en especial entre incas, aztecas, mayas
y otros grupos aborigenes que durante los dltimos tiempos de su soberania
fueron adquiriendo estructuras de poder, las cuales propiciaban la supremacia de
los hombres. Asi, poco a poco, conforme se efectuaban las guerras
expansionistas de los imperios indigenas, se fue excluyendo a las mujeres del
ambito del trabajo, politica, religion, economia, cultura e instituciones militares;
y para sustentar dicha exclusion, se les atribuyeron defectos que las devaluaban a
ellas y lo femenino, con el fin de sobrevalorar a los hombres y lo masculino. La
presencia de los espafioles en el Nuevo Mundo remach6 dicha tendencia y acab6
del todo, en la mayoria de las comunidades indigenas, con el paralelismo
interdependiente de los géneros, que explicaré mas adelante.

La antropologa Laurette Séjourné dedica parte de sus investigaciones a seguir la
pista a los vestigios matriarcales que se observan en algunas comunidades
nativas del Nuevo Mundo, como el hecho de que “el hombre no se avergiienza
de hacer las tareas juzgadas en otras partes como indignas del sexo fuerte”
(Séjourné, 148). Una de las pruebas, a su entender, se puede apreciar en lo que
ocurria en Ecuador y en los alrededores del Cuzco, donde, segiin Cieza de Leo6n,
las mujeres labraban los campos y beneficiaban las tierras y las mieses, y los
maridos hilaban, tejian y se ocupaban en hacer ropas (Séjourné, 148-149).
Ademas, hay que tomar en cuenta lo que fray Bartolomé dice de los hombres
que no eran “para mujeres” o habian perdido su virilidad, los cuales usaban
“vestidos femineos, para dar noticia de su defecto, pues se habian de ocupar en
hacer las haciendas y ejercicios de mujeres” (Las Casas, IV, 371).

En muchos aspectos, los chorotegas o mangues[36] de la Gran Nicoya, actual
region de Costa Rica, pero de Nicaragua en tiempos de la Conquista hasta 1824,
[37] se destacaron por transgredir las estructuras del poderio azteca, por lo que
se prestan como ejemplo de lo que podrian haber sido vestigios de un muy lejano
matriarcado. Por mandato del gobernador Pedrarias Davila, fray Francisco de
Bobadilla efectu6 una entrevista a los nativos de Nicaragua durante el tiempo
que paso en esa region indoctrinandolos; dicha entrevista la reprodujo Gonzalo
Fernandez de Oviedo[38] en su Historia general y natural de las Indias, en la
cual se pueden apreciar los muchos privilegios que tenian las mujeres chorotegas
(Fernandez de Oviedo, IV, 367-381). Empecemos por sefialar que en la sociedad
chorotega algunos padres llevaban a sus hijas virgenes al cacique y hasta le
suplicaban que las desflorara; esto lo hacian “para las honrar a ellas e a sus
parientes, e luego se casaban con ellas de mejor voluntad los otros indios”
(Fernandez de Oviedo, 1V, 417).



A lo anterior hay que agregar que el prostibulo ocupaba un lugar muy especial en
el mercado y las mujeres ejercian su “profesion” por la suma de diez granos de
cacao por cliente —recordar que el cacao fue una de las primeras monedas de
Mesoamérica— Cuenta Fernandez de Oviedo que esas mancebias tenian sus
“madres” o alcahuetas, las cuales “les alquila[ba]n la botica e les da[ba]n de
comer por un tanto. E [...tenian] sus rufianes, no para darles ellas nada, sino
para que las acompafien e sirvan” (Fernandez de Oviedo 1V, 364, 377 y 421-
422). Para los chorotegas era tan importante la dote que las mujeres llevaban al
matrimonio, que para obtenerla, algunas se dedicaban a la prostitucion, oficio
respetable en esa sociedad (Fernandez de Oviedo, IV, 364).[39] Cuando estas
prostitutas querian retirarse de esa ocupacion, u optaban por casarse, su padre les
obsequiaba una parcela de sus tierras; entonces la joven reunia a sus clientes o
enamorados para anunciarles que queria contraer nupcias con uno de ellos; a
continuacion les pedia a cada uno que le construyeran una casa en el terreno que
le habia obsequiado su padre, para lo que les encargaba aportar los materiales de
construccion y los manjares que se iban a servir para celebrar la boda. “jCuanto
se excedia cada uno de ellos en dadivas! Le ofrendaba este los mas finos troncos
de madera; aquél, las cafias mas flexibles; ése, hojas de palma de las mejores; y
el otro, barro escogido; y para los festejos le brindaban pescado, ciervos, puercos
y maiz. iNi qué decir del primor y esmero que todos y cada uno ponian en la
construccion para demostrarle a la mujer lo que ella significaba para ellos! Ella
los miraba hacer y muy zorrita, no soltaba prenda acerca del preferido de su
corazén”. Una vez terminado el palenque, la joven anunciaba en ceremonia
publica quién era el escogido. Fernandez de Oviedo, quien particip6 en la
colonizacion de esos pueblos, cuenta que los pretendientes “tienen por mucha
honra quedar con la mujer habida de esta manera, e que él sea escogido e los
competidores desechados” (Fernandez de Oviedo, 1V, 422).

El dia de la boda o “sentencia libidinosa” —como la llamé Fernandez de Oviedo—
parientes y amigos la celebraban con una abundante cena. Terminada esta, la
novia se levantaba para anunciar que ya era hora de irse a dormir con su marido;
en seguida agradecia a los pretendientes el esmero con el que construyeron su
palenque y agregaba “que ella se quisiera hacer tantas mujeres, que a cada uno
dellos pudiera dar la suya, e que en el tiempo pasado ya habian visto su buena
voluntad e obra con que los habia contentado, e que ya no habia de ser sino de
un hombre, ‘e quiero que sea aqueste’; e diciendo aquesto, tobmale de la mano y
éntrase con €l donde han de dormir”. Los que quedaban, bailaban, cantaban y
bebian hasta caer borrachos. A partir de ese momento, ella cuamplia como muy
buena y fiel esposa (Fernandez de Oviedo, 1V, 422).[40]



Algunos de esos pretendientes aceptaban la derrota, pero ocurria a veces que uno
o varios de ellos amanecian ahorcados. Lo interesante es que el cronista general
de Indias comenta ironicamente que “aunque las animas de tales ahorcados se
pierden, [...] el cuerpo no lo dejan perder, si no que renuevan con la carne de él
su boda y convites” (Fernandez de Oviedo, 1V, 422).

Ademas, en los “areitos” (asi llamaban los cronistas los bailes y cantos
indigenas) participaban igualmente hombres y mujeres chorotegas delante de los
templos en la plaza principal, alrededor del monticulo del sacrificio; ellas,
“asidas de las manos, e otras de los brazos, e los hombres en torno dellas, mas
afuera”; en el espacio entre ellos y ellas andaban otros repartiendo bebidas a los
danzantes; estos tomaban su “vino” (la chicha) sin perder el ritmo. Aquel dia las
mujeres estrenaban un par de gutaras o sandalias; recordar que los incas, en el
momento en el que el novio le ponia a su prometida el calzado u ojeta en el pie,
la boda quedaba consagrada. El zapato en las danzas chorotegas era muy
significativo si se interpreta con Cirlot como simbolo del sexo femenino y de las
bajas, humildes y ruines cosas naturales (Cirlot, 469); en este caso, obsérvese
que mientras la ojeta es un objeto pasivo en la cultura incaica porque la mujer se
somete al hombre por los vinculos del matrimonio, en la cultura chorotega, es un
objeto activo en los pies de las mujeres que pisotean con ritmo ritual la tierra
como un acto de protesta subversiva. Subraya esta interpretacién lo que sigue:
después de cuatro horas o mas de mantener ese compas, sacaban a uno de ellos,
mujer u hombre, para sacrificarlos al sol arrancandole el corazén y cortandole la
cabeza; a otros cuatro o cinco los sacrificaban también, pero su sangre no la
ofrecian al sol, sino a los idolos. Los cadaveres los echaban a rodar por el
monticulo, para ser “recogidos e después comidos por manjar sancto e muy
presciado” (Fernandez de Oviedo, IV, 417).

Terminada la danza y los sacrificios rituales de algunos de los bailarines, todas
las mujeres dan una grita muy grande y se van huyendo al monte [...] contra la
voluntad de sus maridos e parientes, de donde las toman a unas con ruegos, e a
otras con promesas e dadivas, e a otras que han menester mas duro freno, a palos
o atandolas por algun dia [...]; e a la que mas lejos toman, aquélla es mas alabada
e tenida en mas (Fernandez de Oviedo, IV, 418).

Bien podria interpretarse con Lévi-Strauss que esta algazara o “guirigay” en
todas las latitudes es signo y complot de una ruptura del orden, ruptura entendida
como matrimonios desavenidos, eclipses, sacrificios, guerras, motines, etcétera
(Lévi-Strauss interpretado por Fages, 114). De acuerdo con esto se podria



descifrar la griteria y huida de las mujeres como una protesta contra el régimen
patriarcal que imponia guerras y horrendos sacrificios humanos.

Una vez casadas, en general las mujeres chorotegas no querian tener hijos para
no estropear su belleza. Contrariamente a la costumbre de los aztecas, el aborto
era muy corriente entre los chorotegas, siempre que lo aprobara el marido.

Vale mencionar que el mercado o tianguez, era administrado y atendido solo por
las mujeres, quienes vendian “esclavos, oro, mantas, maiz, pescado, conejo e
caza de muchas aves, e todo lo demas” (Fernandez de Oviedo, Historia, IV, 379).
A ningtin hombre de la comunidad se le permitia la entrada, excepto a los
mancebos que no habian conocido mujer, a los hombres de otros pueblos y a
forasteros aliados (Fernandez de Oviedo, Historia, IV, 379). Puesto que las
mujeres chorotegas se cuidaban del trueque y trato de las mercancias, los
hombres debian proveer los productos de su quehacer cotidiano, a saber,
labranza, caza o pesca; pero antes que el marido saliera a cumplir con esas
actividades, tenia que dejar barrida la casa y encendido el fuego (Fernandez de
Oviedo, Historia, IV, 366). Por todo lo anterior, los nicaraos, vecinos de los
chorotegas, haciendo alarde de que eran “muy sefiores de sus mujeres” a las que
mandaban y tenian sujetas a su voluntad, les echaban en cara a los feroces y
valientes guerreros chorotegas, ser “mandados e subjetos a la voluntad e querer
de sus mujeres” (Fernandez de Oviedo, 1V, 385).[41]

Ademas de los chorotegas, existen signos en otros grupos etnohistoricos que
sugieren la presencia de lejanos matriarcados en la geografia del Nuevo Mundo.
Por ejemplo, Fernandez de Oviedo informa que las mujeres del Golfo de Uraba,
en Castilla del Oro, “van a las batallas con sus maridos, e también, cuando son
sefioras de la tierra e mandan e capitanean su gente”, las llevan en andas, al igual
que los mandatarios, por una o dos docenas de indios (Fernandez de Oviedo,
Historia, III, 313).

Asimismo, Séjourné reporta que han quedado en otros grupos indigenas
supervivencias de algunas costumbres que practicaban los antiguos chorotegas,
en especial, la de la presencia dominante de las mujeres en los tianguez o
mercados. La antropéloga lo experiment6 en Tehuantepec, donde todavia, en
1978 (fecha de publicacion de su libro), “seria extraordinario encontrar a un
hombre del lugar en el mercado [...]. Es evidente que solo las mujeres venden en
los mercados; los [...] hombres que alli se ven provienen de afuera” (Séjourné,
148). Los lugarefios pacientemente “esperan en el exterior de la cerca que lo



rodea, que alguna mujer quiera llevarles lo que piden” (Séjourné, 148). Ninguno
de ellos se atreveria a instalar un puesto en esos tianguez, pues las mujeres lo
echarian en seguida con burlas y desprecios. En el pueblo de San Mateo del Mar
de esa region, como vimos antes entre los chorotegas, son los varones los que
realizan ciertas tareas atribuidas por tradicion a la mujer; cuenta Séjourné que en
la vivienda en la que fue acogida como huésped, mientras la esposa reinaba en el
mercado, el marido “lavaba la hamaca que fue destinada [para ella como
invitada], cuidaba del fuego del hogar y cosia alegremente a maquina los
huipiles” (Séjourné, 148-49).[42]

Conviene destacar que a lo largo de la geografia precolombina hubo regiones en
las que persistia una conducta matrilineal. En el lecho de muerte, por ejemplo,
segun Anton, el testamento oral del marido generalmente no dejaba nada a la
esposa y en cambio favorecia a sus hermanos o a los hijos varones de una
hermana (38). En el Nuevo Reino de Granada (Colombia) “en ninguna manera
heredan los hijos [del testador], sino los hermanos, y a falta de ésos, sus
sobrinos; de manera que totalmente son excluidos los hijos de la herencia”
(Oviedo III, 123). Se puede observar el caso mas destacado en el imperio
incaico, en el que prevaleci6 un sistema patriarcal militarizado. Pese a que bajo
ese poderio la mujer era un objeto al servicio del Estado, existié entre los
sefiores principales la supremacia de la herencia materna, sobre todo en las
costas del Pacifico, donde, segin Cieza de Leon, citado por Séjourné, “los
herederos de un sefior son primero la esposa, después el hijo de la hermana”.
También en Ecuador, “es el hijo de la hermana el heredero”, segiin Lopez de
Gomara[43] (Séjourné, Antiguas culturas, 145). En lo que toca a los mayas,
Anton afirma que en lejanos tiempos se descubrieron vestigios de un antiguo
matriarcado. En Yucatan; por ejemplo, se le asignaba el primer lugar al nombre
del clan de la madre, mientras que al clan del padre se le concedid ese privilegio
poco antes de la llegada de los espafioles (28).

En Quisqueya (La Espafiola), al testar los caciques:

dejan heredero del reino al primogénito de la hermana mayor, si lo hay; en su
defecto, al de la segunda, y si esta no tiene hijos, al de la tercera, por estimar que
hay certidumbre de que esa descendencia procede de su sangre. En cambio, no
consideran legitimos a los hijos de sus mujeres. Cuando faltan los de las
hermanas, pasa el reino a los hermanos, y si estos no viven, a sus hijos; de no
haberlos, nombran por heredero al que esté mas reputado en toda la isla como el
mas poderoso, para que defienda a sus subditos de sus enemigos inveterados”



(Angleria, I, 371).[44]

El cronista Alva Ixtlilx6chtl reitera la idea de que los toltecas practicaban la
monogamia (Ixtlilxéchtl, Historia, 35) “y en muriéndose [las esposas, los
viudos] no se podian casar, guardaban castidad hasta que morian, y las mujeres,
si morian sus maridos antes que ellas, heredaban el reino, y en muriendo ellas,
sus hijos legitimos, y ni mas ni menos no podian casarse otra vez asi como sus
maridos”. En cambio, aunque los plebeyos o macehuales practicaban la
monogamia, “podian casarse segunda y tercera vez” (Alva Ixtlilx6chtl,Obras, I,
41).

En relacion con los nahuas, Zorita explica que la sucesion de los sefiores
supremos se realizaba de diferentes maneras en las diversas regiones. En
México, Tezcoco, Tacuba y Tlaxcala, por ejemplo, se realizaba de la misma
manera. No obstante, lo comun era la sucesién “por sangre y linea recta de
padres a hijos. No sucedian hijas, sino el hijo mayor habido en la mujer mas
principal”. Si el hijo mayor no mostraba capacidad para gobernar, el padre
escogia al otro, tomando en cuenta siempre a los hijos de la esposa. Si solo tenia
hijas y alguna de ellas tenia hijos, uno de estos era nombrado; pero a falta total
de sucesor, eran los principales de su sefiorio los que elegian al futuro sefior. En
algunas partes, sobre todo en el sefiorio de México, “sucedian los hermanos,
aunque hubiese hijos” y de ellos, seguian los hijos (Zorita, Los sefiores, 11-14).

En el reino de Tezcoco la sucesion del trono pasaba directamente a los hijos del
monarca, segun Duran lo consigna en su crénica, en relacion con los sucesores
de Nezahualpilli.[45] Sin embargo, Baudot aclara que en ese caso, en realidad
Moctezuma “impuso la eleccion de Cacamatzin, hijo natural de Nezahualpilli y
de la princesa de Xilomenco que era la propia hermana de Moctezuma”; esto se
hizo contra la voluntad de Ixtlilxdchitl, hijo legitimo del difunto rey, quien se
levant6 en armas (Baudot, Relatos, n. 12, 328; Clavijero, 145-146). Sin embargo,
se sabe que entre los toltecas figurd la reina Xiuhtzaltzin, a la que Alva
Ixtlilxochitl la llama Xiuhtlaltzin (Obras, I, 272), esposa y sucesora del rey
tolteca Mitl; a esta, la penultima que ocup0 el trono tolteca, “habiendo muerto a
los cuatro afios de su reinado, le substituyd la nobleza” durante 48 afios, pues la
ley imponia que todo monarca habia de gobernar solo durante 52 afios (un siglo
tolteca). Si moria antes, quedaba gobernando la nobleza; y si cumplia ese lapso
en el trono, cedia el gobierno a otro monarca (Clavijero, 49; Alva Ixtlilxochitl,



Obras, I, 272, 398, 419).

Para la sucesion al trono, los Incas buscaban un heredero que fuera valiente,
prudente para regir, y que continuara las conquistas para ensanchar su poderio.
Al sucesor entonces lo escogian, primero, entre los hijos legitimos; después entre
los bastardos, y si no lo habia con esos requisitos, no pasaba el estado a manos
del hijo del hermano, “antes al hijo de la hermana, que deste preferian, diziendo
que este era mas sierto heredero y sobrino que el hijo del hermano”, pues lo
habia parido la cufiada (Murua, Historia general, II, 65). Casos como los
anteriores llevan a la antropéloga Séjourné a afirmar lo siguiente: “la
supervivencia del conjunto cultural centrado en la filiacion femenina no se
observa mas que en los paises colindantes con el Pacifico, por lo que se puede
pensar que su lugar de origen sea la region del actual Perti” (Séjourné, Antiguas
culturas, 148-149).

Felizmente, en la actualidad la investigacion relacionada con temas como el de
la mujer prehispanica no se entretiene solo en la etnohistoria oficial de las
cronicas, pues ya se sabe que existe otro tipo de documentos relacionados con la
Colonia, los cuales contienen datos muy importantes y reveladores sobre
diversos temas. Por ejemplo, la informacion contenida en el ensayo titulado
“Mixteca Cacicas” lo desarroll6 Ronald Spores basandose en documentos de
varios archivos contenidos en diversas instituciones coloniales en México. Este
ensayo sustenta mas la teoria de Séjourné, al suministrar evidencia de la
abundancia y riqueza de cacicas que durante la Colonia predominé en esa
geografia. Entre dichas cacicas se destacan, segtin Spores, Ana de Sosa, Catalina
de Peralta y Maria de Saavedra.

La primera gobernanta mixteca, Ana de Sosa, fue la cacica de Tututepec, una de
las comarcas mas fértiles de Mesoameérica, la cual abarcaba desde el Istmo de
Tehuantepec hasta la frontera entre Oaxaca y el actual estado de Guerrero. “Al
morir el sefior de Tututepec, el titulo paso6 a su hijo, quien opt6 por el nombre de
Pedro de Alvarado. Cuando este murio, cerca de 1550, Ana, [su esposa,] quedo
de cacica de la provincia de Tututepec, [...] hasta que cerca de 1570 el titulo pasé
a manos de su hijo, Melchor de Alvarado” (Spores, 188). Ella tenia extenso
numero de bienes muebles e inmuebles; Spores explica que “solo las posesiones
de Hernan Cortés en el Valle de Oaxaca y de Tehuantepec, excedian las de Ana
de Sosa. [...] Sin duda alguna, a mediados del siglo xvi Ana de Sosa era la mujer
mas rica y poderosa, nativa o espafiola, en el sur de Nueva Espafia” (Spores,
188-89). “En 1601 Isabel de Alvarado, una nieta de Ana Sosa, fue confirmada



cacica de Tututepec y Juquila por el virrey y la audiencia de Nueva Espafia”
(Spores, 189).

La segunda cacica de Oaxaca fue Catalina de Peralta, quien en 1559 recibio el
titulo real de cacica de Teposcolula después de un largo pleito legal contra Felipe
de Austria de la familia poderosa de Tilantongo. Catalina pudo sustanciar su
demanda al titulo de hija de la hermana de Pedro de Osorio y la parienta mas
cercana a su tio. Mas tarde ella demostré que era la nieta de los gobernantes de
Tecpantecuhtli y sefiora de Ozomasuchitl. Teposcolula era la capital
administrativa de la Mixteca y un importante cacicazgo, tanto antes como
durante la Conquista de Nueva Espafia (Spores, 190). El precio legal declarado
de los bienes de Catalina “abarcaba casas, joyas, tierras y huertas y era de seis
mil pesos de oro de minas y mucho mas” enorme suma para aquellos tiempos
(Spores, 189-190. Las cursivas son del autor). Esta cacica paso su vida
defendiendo su herencia, pero sufrio el mismo destino de su predecesora en
Teposcolula, al morir estéril y sin herederos, por lo que a finales del siglo xvi ese
titulo recay6 en un noble primo suyo (Spores, 190).

Otra de las poderosas cacicas de la region mixteca fue dofia Maria de Saavedra,
en 1573, recibio el cacicazgo de Achiutla y Tlaxiaco, dos de los mas grandes y
ricos patrimonios nativos, los cuales heredo6 de su padre, don Felipe de Saavedra;
con el fin de que dofia Maria recibiera ese titulo, su padre impuso en su
testamento la orden de que su hija debia casarse con su primo, el hijo de la
hermana de él, dofia Isabel de Rojas (Spores, 190-191). En 1587 dofia Maria de
Saavedra contrajo matrimonio con su primo hermano, don Francisco de
Guzman, hijo del cacique de Yanhuitlan, Gabriel Guzman y dofia Isabel de Rojas
de Tlaxiaco-Achiutla. Recordar que los mixtecas practicaban la endogamia, por
lo que era comun para ellos el matrimonio entre primos durante la época pre-
hispanica y la Colonia (Spores, 191). Una vez cumpli6 con los requisitos
impuestos en el testamento de su padre, sus tierras y posesiones “eran las mas
extensas y valiosas, pertenecientes a un solo individuo en la provincia de
Tlaxiaco a mediados del siglo xvi” (Spores, 191). Ademas de esas cacicas,
Spores menciona otras mixtecas menos poderosas que las de Tlaxiaco,
Yanhuitlan y Teposcolula.

Lo importante es que algunos de esos cacicazgos siguieron siendo gobernados
por mujeres, segun Spores, hasta el siglo xviii y otros continuaron hasta
principios del xix; ese fue el caso de dofia Pascuaza Feliciana de Rojas,
descendiente de dofia Juana de Rojas, cacica de Santo Tomas Ocotepec, Santa



Cruz Nundaco y otras comunidades mixtecas (Spores, 193). Mas avanzada la
Colonia, las mujeres mixtecas perdian sus privilegios y titulos, los cuales eran
refiidos por sus propias vecinas, comunidades, caciques, la orden de frailes
dominicos, y hasta espafioles, mestizos e indios. “Dofia Pascuaza tuvo que
defender sus derechos en varias ocasiones, de modo que sus herederos
continuaron en posesion de sus tierras hasta muy entrado el periodo
posrevolucionario” (Spores, 193-194). Todas esas cacicas mixtecas eran
miembros de la misma casta endogamica y estaban relacionadas a través del
matrimonio o por vinculos familiares. De acuerdo con Spores, “las cacicas
fueron activas e influyentes en la vida social, econémica y politica y
representaron un importante papel en la formacion de la sociedad colonial
mixteca” (Spores, 195).

Ademas, vale tomar en cuenta que Fernandez de Oviedo ofrece varios datos de
mujeres indigenas que “viven en republicas e son sefioras sobre si, a imitacion de
las Amazonas” (Historia, II, 419; IV, 282-283). Asi, a lo largo de su crénica
suministré datos de que unos conquistadores, bajo el mando de Jer6nimo Dortal,
hallaron en tierra firme “pueblos, donde las mujeres [...eran] reinas o cacicas e
sefioras absolutas, e manda[ba]n e goberna[ba]n, e no sus maridos, aunque los
ten[i]lan” (Fernandez de Oviedo, Historia, I, 192). Nufio Guzman y sus huestes,
conquistadores de Nueva Galicia (Jalisco), “tuvieron nuevas de una poblacion de
mujeres, e luego nuestros espafoles las comenzaron a llamar amazonas”[46]
(Fernandez de Oviedo, I, 192). Gonzalo Lopez, maestre de campo de Nufio
Guzman, con permiso de este para explorar la region tuvo la oportunidad de
entrar con su tropa en el pueblo llamado Ciguatan o Ciguatlam, vocablo que
quiere decir “Pueblo de Mujeres”.

[Ellas] diéronles muy bien de comer e todo lo nescesario de lo que tenian.
Aquella republica es de mill casas y muy bien ordenada; e supose, dellas
mismas, que los mancebos de la comarca vienen de su cibdad cuatro meses del
afio a dormir con ellas, e aquel tiempo se casan con ellos de prestado e no por
mas tiempo, sin ocuparse en mas de las servir e contentar en lo que ellas les
mandan que hagan de dia en el pueblo o en el campo. [...] E cumplido el tiempo
que es dicho, ellos todos se van a sus tierras [...]. Y si quedan esas mujeres
prefiadas, después que han parido, envian los hijos a sus padres para que los
crien [...]; e si paren hijas, retiénenlas consigo, e crianlas para aumentacion de su
republica (Oviedo, Historia I, 192-193; IV, 282-84; Léopez de Mariscal, 40).[47]



También Fernandez de Oviedo menciona que el gobernador Jeronimo de Dortal
y sus acompafiantes hallaron “en muchas partes, pueblos donde las mujeres eran
reinas o cacicas e sefioras absolutas, e manda[ba]n e gob[ernab]an, e no sus
maridos, aunque los [...tuviesen]; y en especial una, llamada Orocomay, que la
obedescen mas de treinta leguas en torno de su pueblo” (Oviedo, Historia I, 192;
Lopez de Mariscal, 39). Ella solo se hacia servir de mujeres y en su pueblo no
vivian hombres, salvo los que ella misma llamaba para realizar trabajos o
enviarlos a la guerra (Oviedo, Historia I, 192; 11, 419; 1V, 282-284; V, 241;
Lopez de Mariscal, 39). La tierra de esta reina es fértil “e de muy buenas aguas e
de mucho maiz y yuca e otros mantenimientos” (Oviedo, Historia II, 419).

Asimismo se tuvieron noticias del capitan Francisco de Orellana y los
descubridores que navegaban con él, que la cacica Conori gobernaba en Tierra
Firme, en Quito (entre el rio Marafion y el Rio de la Plata o Paraguanazu), un
territorio de mas de trescientas leguas “pobladas de mujeres, sin tener hombres
consigo. [... Conori era] muy obedescida e acatada e temida en sus reinos e fuera
de ellos, en los que le [eran] comarcanos. E t[enia] subjetas muchas provincias
que la obedesc[ia]n e t[enia]n por sefiora”. Fernandez de Oviedo explico que era
tanto el poderio de esta monarca, que le rendian obediencia y tributo grandes
sefiores de las comarcas aledanas, de los cuales el cronista hasta suministré los
siguientes nombres: Rapio, Toronoy, Yaguarayo, Topayo, Cuenyuco, Chipayo y
Yaguayo. Estos principes, explica Oviedo, eran “grandes sefiores e sefiorea[ba]n
mucha tierra” (Historia, V, 241-242; Lopez de Mariscal, 42).[48]

Es probable que este encuentro con regiones pobladas y gobernadas por mujeres
haya dado pie a las noticias de que en el Nuevo Mundo habia amazonas. Ya
vimos que Fernandez de Oviedo recogi6 en sus cronicas rumores de pueblos
habitados y gobernados por ellas en las costas de Venezuela, Colombia, Quito y
México (Historia III, 42-43 y V, 241-42).[49] Ademas, en junio de 1542, fray
Gaspar de Carvajal consigno que él y quienes lo acompafiaban vieron a las
amazonas luchando como capitanas al frente de un batallon de hombres
indigenas. Ellas peleaban tan valientemente que los hombres bajo su mando no
se atrevian a rendirse y aquellos que intentaban retirarse, los mataban ahi mismo,
ante los espafioles (Francesca Miller: Latin American Women, 16). A lo anterior
habria que agregar la relacion de Joan de Samanos en la que el autor describe el
“pueblo de las Amazonas” como un lugar exuberante y prospero, segin dejé
consignado Lopez de Mariscal (39). No obstante, es obvio que el cronista oficial
pone en tela de juicio el que en realidad fueran amazonas las que vivian en esos
pueblos de mujeres, explicandolo como sigue:



los cristianos las comenzaron a llamar amazonas, sin lo ser; porque aquellas que
los antiguos llamaron amazonas, fue porque para ejercitar el arco y las flechas,
seyendo nifias, les cortaban o quemaban la teta izquierda, e no les crescia, e
dejaban la derecha para que pudiesen criar la hija que pariesen [... asi pues, en
griego,] amazona quiere decir sin teta [a significa “sin” y masén, denota “teta”]
(Oviedo, Historia II, 330; III, 123. La cursiva es del autor).

Lopez de Mariscal observa que desde los primeros momentos del
descubrimiento del Nuevo Mundo “se percibe, a través de los ojos de los
narradores, que la mujer tiene en esta sociedad un papel de igualdad con respecto
del hombre. No se ve en ellas una relacion de sumision ni mucho menos de
subordinacion cuando los cronistas describen habitos y costumbres de los
indigenas” (Lopez de Mariscal, 44). Mas adelante, la autora comenta que Colon
se dio cuenta muy pronto del importante papel que las mujeres representaban
como “figuras de control dentro de su propio grupo social” y de las posibilidades
que ellas podian brindarle para lograr la cooperacion de los indigenas; es por eso
que para que los seis prisioneros que llevaba Colén a Espafia se comportasen
bien, los hizo acompafiar de siete mujeres y tres nifios (Lopez de Mariscal, 44).

Tuvo también la mujer una participacién firme y segura en el mandato, pues se
sabe, por ejemplo, que durante la Colonia los caciques de Salamanca
(Venezuela) se sublevaron contra Francisco Infante y Garci-Gonzalez, instigados
por “una vieja, llamada Apacuane, madre del Cacique Guasema, grande
hechicera, y arbolaria” (Oviedo y Bafios, 550). En su ensayo sobre “Women and
Crime in Colonial Oaxaca” Lisa Mary Sousa revisa expedientes criminales en
los que algunas mujeres mixtecas y zapotecas aparecen como acusadas,
quejosas, testigos, adulteras y ebrias, pero rara vez como criminales u homicidas.
No obstante llama la atencion que se hayan destacado como rebeldes e
instigadoras de insurrecciones; tal es el caso de Juana de Mendoza, quien
desobedecio a los alcaldes y regidores, al incitar una rebelion por la que las
autoridades se quejaron diciendo que “ya no podian convencer a las gentes para
que fueran a la iglesia o para que rindieran tributo, porque Juana las habia
animado a desobedecer” (Sousa, 209). En su defensa, la acusada explico que ella
y las otras mujeres se habian rebelado contra el oneroso aumento de los tributos.
Lo que ocurrio ese afio fue que en vez de cuatro mujeres, fueran solo tres las que
impusieron las autoridades para hilar una manta de tributo dedicada al festival
del santo patrono del lugar (Sousa, 209). Se ha sabido que por lo menos una



cuarta parte de las insubordinaciones en Teposcolula, fue instigada por mujeres;
esas sublevaciones ocurrian cuando la comunidad se veia amenazada (Sousa,
209).

En el ensayo de Sousa sobre el crimen en la Oaxaca colonial, se destacan los
documentos en los cuales las mujeres rara vez representan un papel secundario
como quejosas, acusadas o testigos; tampoco aparecen como indefensas,
ingenuas o dependientes de padres, maridos o hermanos. Segun los documentos
revisados por Sousa, predominan las demandas juridicas de las mujeres contra
sus maridos por haberlas atacado, apaleado o maltratado fisicamente. Lo
interesante es que esas mujeres se presentan ante las cortes espafiolas o indigenas
expresandose por si mismas; en raras circunstancias, como en el momento de la
agonia, las representaba el padre, esposo u otro pariente (Sousa, 203-204). Sousa
comenta el caso de Maria Gutiérrez, quien presenté cargos contra el gobernador
y el alcalde que quemaron su casa porque ella no quiso abrirles la puerta, por la
seguridad de sus hijas; lo que subraya mas la conducta atrevida de la mujer, es
que su marido, acusado de idolatria, “nunca testifico ni presenté6 demanda alguna
en el caso”; la sentencia del juez espafiol a los dos acusados consistio en que
pagaran el costo de la casa y su contenido (Sousa, 207). Sousa concluye, entre
otras cosas, que las historias de las mujeres mixtecas y zapotecas “destruyen el
estereotipo del dominio masculino en lo econémico, politico y social y ponen en
relieve la complejidad de las experiencias indigenas durante la Colonia
mexicana” (Sousa, 213).

Volviendo a los tiempos prehispanicos, pese a que rara vez se menciona la
participacion de las concubinas en cosas del Estado, Alva Ixtlilxdchitl recogio la
siguiente historia de intriga palaciega: el principe Tetzauhpiltzintli, quien era
“filosofo, poeta y muy excelente soldado”, recibié como obsequio de su padre, el
rey Nezahualcoyotzin, una bella estatuita que habia labrado otro infante,
hermanastro suyo. El principe envi6 al rey su agradecimiento, holgandose de que
su hermano fuese tan buen artifice. El mensaje lo llevo el hijo de una concubina
de su padre; como ella pretendia “que no hubiese hijo legitimo [...] porque sus
hijos entrasen en la sucesion del reino después de los dias del rey, por parecerle a
ella que se anteponia en calidad y privanza con el rey a todas las demas
concubinas” (Alva Ixtlilxochitl, Historia, 2000, 177-178), instig6 a su hijo a
cambiar las palabras. Fue asi que el infante le dio al rey una mala respuesta que
implicaba la sospecha de que su hijo legitimo se queria alzar con el reino, por lo
cual el rey Nezahualcoyotzin con Moctezumatzin, rey de México y con
Totoquihuatzin, rey de Tlacopan, sentenciaron a muerte al principe heredero



Tetzauhpiltzintli (179-180).

A lo anterior se debe agregar que en algunas circunstancias, cuando el peligro
era inminente, los diversos pueblos recurrian a la ayuda de la mujer. El padre
jesuita Bernabé Cobo cuenta, por ejemplo, que debido a los ataques y
avasallamientos realizados por el rey Tupa Inca Yupanqui, (Cobo, Historia II,
84-85; History, 11, Cap. 14, 142-144),[50] mas de veinte mil indigenas,
incluyendo mujeres y nifios de las provincias situadas en la frontera de Charcas,
escaparon y se refugiaron en los valles de Oroncota, en un enorme cerro
protegido por todas partes por peligrosos despefiaderos. El cerro se erigia como
una inexpugnable fortaleza natural. Al enterarse de esto el Inca y al comprobar
que era imposible penetrar en aquel refugio, ordeno establecer un poblado junto
a una grieta que tenia la colina y puso soldados para vigilar dicha grieta. Luego
llamo6 a hombres y mujeres, los cuales debian bailar y cantar cada noche y
entregarse “a sus deleites carnales, sin que nadie se lo estorbase”; pasadas varias
noches, “las mujeres, instruidas por el Inca, comenzaron a llamar a los guardas y
centinelas del fuerte con cantares y requiebros, convidandoles a que bajasen y
gozasen de aquel bien que para todos era [...] permitido”. Cuando aquellos
incautos bajaron, los diez mil soldados incas, listos para realizar una emboscada,
entraron en aquel fortificado baluarte y aprisionaron a todos los que ahi se
refugiaban. Una vez mas la estrategia militar se vale del “canto seductor de las
Sirenas” para cautivar y doblegar los cuerpos masculinos (Historia II, 85 y
History, II, 145-146). Es asi como la mujer sigue siendo objeto de seduccion y
medio estratégico para la guerra.

Cuando los espafioles entraron a las casas del cazonci, cuenta la an6nima
Relacién de Michoacan, que echaron mano de los cuarenta cofres, veinte de oro
y veinte de plata, en rodelas. Al verlos las mujeres del cazonci los persiguieron
con garrotes y comenzaron a darles porrazos. Aunque ellos tenian sus espadas,
no se atrevieron a agredirlas, pero si ponian las manos sobre la cabeza para
protegerse de los garrotazos, por lo que algunos, mientras huian, perdieron su
botin. Entonces las mujeres comenzaron a insultar a los dignatarios tepanecas,
recriminandoles que como portadores de las insignias de “Hombres Valientes”
era su deber defender ese tesoro; este fue enviado a Cortés, quien estaba en
Meéxico (Relacion, 274; Relation, 288).

La tension que resulto en los comienzos de una guerra entre los vecinos de
Tenochtitlan y Coyoacan, tuvo lugar porque no enterados los tenochcas de que
Maxtlaton, el lider tepaneca habia cerrado los caminos y prohibido que ni



hombres ni mujeres entraran en Coyoacan a comprar, vender o hacer cualquier
negocio. Un dia algunas mujeres aztecas se dirigieron al mercado a hacer su
habitual compra o venta; al llegar a la entrada de Coyoacan, los guardas les
declararon que ellos eran sus enemigos, por lo que las atacaron, les robaron todo
lo que ellas llevaban y por ultimo, las violaron. Lo mismo ocurrio a otras esposas
e hijas. Debido a esos abusos, el mandatario azteca prohibié que sus stbditos
fueran a Coyoacan, lo cual fue interpretado por los tepanecas que aquéllos se
estaban preparando para hacerles la guerra (Duran, The History, 86-87).

También Fernandez de Oviedo cuenta que en el Nuevo Reino de Granada (hoy
Colombia), habitaban los feroces panches.[51] Durante las batallas, no son los
hombres los que piden tregua o la paz, “sino la mujer o mujeres; porque dicen
que son mas amigables y mas blandas para alcanzar la paz de los contrarios [...]
y porque es mejor que mientan ellas, que no ellos”. Entre estos panches, las
mujeres que no quieren casarse acostumbran llevar arco y flechas y van a la
guerra con los hombres; ellas guardan castidad y “pueden matar sin pena a
cualquier indio que les pida el cuerpo o su virginidad” (Oviedo, Historia III, 127;
Séjourné, 141-142).

Fray Diego Duran explica también que durante la segunda refiida batalla que los
mexicanos dieron a los de Tlatelolco,[52] el rey mexicano Axayacatl arremetio
contra los adversarios, con tal impetu, que los desbarat6 y obligé a retirarse sin
orden ni concierto. Los dos jefes tlatelolcas, Moquihuix y Teconal, al verse
perdidos

subiéronse a lo alto del templo, y para entretener a los mexicanos y ellos poderse
rehacer, usaron de un ardid, y fue, que juntando un gran nimero de mujeres y
desnudandolas todas en cueros, y haciendo un escuadron de ellas, las echaron a
los mexicanos que furiosos peleaban (Duran, II, 163; Tezozomoc, 207-209).

Esas mujeres salieron asi, desnudas, “dandose palmadas en las barrigas y otras
mostrando las tetas y exprimiendo la leche de ellas y rociando a los mexicanos”
(Duran, II, 163). Detras de ellas iba otro escuadron de nifios “haciendo un llanto
lamentable”. Axayacatl orden6 que no se lastimara a las mujeres ni a los nifios,
pero que se los llevaran presos; hecho esto, él subi6 al templo y mat6 a sus dos
enemigos. Por intervencion de un anciano tlatelolca, tio suyo, Axayacatl perdono
la vida a los vencidos, pero con la condicion de que a partir de entonces “tenian



que pechar y tributar e ir a las obras publicas y comunes”. Ademas, el trono fue
trocado en un puesto de gobernador, reparti6 la plaza, Unica tierra que tenian los
tlatelolcas, entre los sefiores mexicanos (Duran, II, 261-265).[53]

El texto de Tezozomoc explica ese pasaje diciendo que

dos o tres mujeres con las bergiiencas de fuera y las tetas, y emplumadas, con los
labios colorados de grana, motexando a los mexicanos de cobardia grande.
Benian estas mugeres con rrodelas y macanas para pelear con los mexicanos y
tras de estas mugeres siete u ocho muchachos desnudos, con armas a pelear con
los mexicanos (Tezozomoc, 208).

Axayacatl, condolido de la suerte que iban a correr ancianos, mujeres, nifios, les
brindo la paz, pero los tlatelolcas no la quisieron. Entonces las mujeres desnudas

Comencaron a golpearse sus bergiiencas dandoles de palmadas y los muchachos
arrojaron sus baras tostadas. [... Desde lo alto] del cu de Huitzilopochtli otras
mujeres van mostrando las nalgas a los mexicanos y otras comencaron [a] arrojar
de lo alto del cu escobas[54] y texederas y urdideras [...] y esprimiendo la leche
de los pechos, arrojandola a los mexicanos, y con esto arrojan las mugeres la
tierra rrebuelta con suziedad o pan mascado” (Tezozomoc, 208-209).

A su vez, Axayacatl subi6 a la cuspide del templo y arrojo a Moquihuix que cay6
hecho pedazos. Viéndose perdidos, los tlatelolcas comenzaron a clamar por la
paz hasta que finalmente Axayacatl accedid, segun los términos antes expuestos
(Tezozomoc, 208-209).

Llama la atencion observar que los tlatelolcas no solo presentaron al enemigo
mujeres desnudas, sino también que estas utilizaron como armas de defensa todo
cuanto connotaba la maternidad: el vientre en el que se concibe y crece el feto,
los pechos y la leche que han de nutrir a la criatura, una vez nacida. Esta curiosa
estrategia nos lleva a recordar que los aztecas tenian en muy alta estima a las
embarazadas y si alguna moria durante el parto, tenia el mismo destino que el
guerrero muerto en batalla. ;Acaso la intencion de los tlatelolcas con ese
peligroso desfile de mujeres, fue la de explotar ese amor y respeto a la
maternidad azteca?



Powers lo interpreta diciendo que para los aztecas tanto los actos bizarros de las
mujeres como la provocacion a los hombres estaban cargados de simbolismo y
“claramente se entendia que representaban el poder de la mujer como género”
(Powers, Women, 15), lo cual se puede apreciar mejor al considerar en la
sociedad azteca el paralelismo genérico y la complementariedad de los géneros.
En una sociedad con paralelismo genérico, explica la autora, “mujeres y
hombres operan en dos esferas separadas pero equivalentes, en las cuales cada
género disfruta de autonomia” (Powers, Women, 15); como ejemplo, la autora
expone el siguiente: tanto en la sociedad azteca como en la inca, las mujeres
tenian sus propias organizaciones religiosas y politicas con su propia jerarquia de
sacerdotisas y oficiales, como tenian los hombres en su esfera. Pese a que cada
género funcionaba en su propia esfera, sus mundos eran altamente
interdependientes y se juntaban en la cispide del sistema politico por el mandato
de un sefior supremo y su concejo.

Aqui conviene tomar en cuenta que en el sistema politico y gubernamental, el
puesto de maxima autoridad, después del monarca azteca, lo ejercia un hombre
cuyo titulo era cihuacéatl, que quiere decir “mujer serpiente”. Entre las “Voces
Nahuas” de “Vocabularios” en la Historia de fray Diego Durén, Angel M?
Garibay, en el prologo presenta la siguiente interpretacion: “ciuacoatl,
cihuacuatl, cihuacohuatl. Grafias variadas. [...] Es el funcionario segundo en
categoria; sigue al tlacatecuhtli, y es el representante del ‘principio femenino’.
De ahi su nombre, que puede traducirse ‘Mujer serpiente’ o mejor ‘Comparte
femenino’. Es el que sustituye al rey, como la mujer al marido en casa” (Duran,
Historia, II, 584). De esta estructuracion mitico-simbolica de un doble principio
vital podria derivarse el sentido de dignidad que se mantuvo entre los aztecas. A
partir del monarca azteca y de cihuacoatl, su correspondiente en el poder, se
aprecia una casi rigurosa correspondencia de las funciones de hombres y mujeres
que reproducen las que cumplian las parejas sagradas en el Cosmos.

Vale la pena consignar aqui, y lo repetimos, que la anénima Relacion de
Michoacan recoge instancias en las que el rey o cazonci saludo a los sacerdotes
diciéndoles: “‘madres, seais bienvenidas’. Pues asi era como se dirigian a los
sacerdotes de la madre Cuerauaperi” (Relacion, 218-220; Relation, 263-264). A
lo anterior hay que agregar la tendencia nahua de llamar a sus gobernantes
“padres y madres” del pueblo —prosigue Haskett— lo cual significaba que tanto
los varones como las mujeres en su funcién paternal eran necesarios para realizar
un liderazgo adecuado. Entre los preceptos poéticos que el padre da al hijo, le
recomienda: “no digas en tu interior: / ;qué es lo que dice el viejo, la vieja? /



Nada mas que fortalecerte manos y pies. / ¢ Te agrada o no te agrada? Es igual: /
soy tu padre, soy tu madre. / No empujes con la mano, no hieras con el pie [...]/
a mi que soy tu padre, a mi que soy tu madre” (Garibay, Panorama, 146). Otro
ejemplo de esta dualidad de los progenitores o de los gobernantes se puede
apreciar cuando ante el rey recién elegido, dice Sahagtn, un sefior principal lo
amonesta y le advierte que si comete faltas, no merecera “ser madre y padre del
reino” (Sahagun, II, 1829: 104-105, 230; Zorita, Los sefiores, 74, 76). Hay que
tomar en cuenta que en los comienzos de la etapa ndmada de los mexicanos,
cuando buscaban donde establecerse, y eran rechazados como “salvajes”, uno de
los cuatro lideres era una mujer llamada Chimalma.

No olvidar que entre los toltecas figuro la reina Xiuhtzaltzin, a la que Alva
Ixtlilxochitl 1a llama Xiuhtlaltzin (Obras, I, 272), esposa y sucesora del rey
tolteca Mitl; a esta, la penultima que ocup0 el trono tolteca, “habiendo muerto a
los cuatro afios de su reinado, le substituyd la nobleza” durante 48 afios, pues la
ley imponia que todo monarca habia de gobernar solo durante 52 afios (un siglo
tolteca). Si moria antes, quedaba gobernando la nobleza; y si cumplia ese lapso
en el trono, cedia el gobierno a otro monarca (Clavijero, 49; Alva Ixtlilxochitl,
Obras, I, 272, 398, 419).

Agrega Garza Tarazona que en regiones de la meseta central de México y la
Huasteca, hay indicios de que las mujeres asumieron puestos de gobernantes o
lideres, lo cual parece haber sido una practica muy extendida. Finalmente la
autora hace referencia a los bajorrelieves descubiertos en la ciudad de México,
en los cuales se representa a una mandataria de Colhuacan, ataviada para la
guerra, quizas en la conquista de este estado por los mexicanos bajo el reinado
de Moctezuma Ilhuicamina, conocido como Moctezuma I.

Pedro Carrasco menciona también a dos reinas: Atotoztli, hija de Moctezuma I
[Thuicamina, el Viejo, la cual sucedi6 a su padre brevemente, y dofia Isabel
Moctezuma. De esta dice Haskett que no se sabe su nombre nahua, pero
Clavijero deja constancia de que se trataba de Tecuichpotzin, la hija menor de
Moctezuma II (Clavijero, 363). Dofia Maria Isabel Moctezuma present6 una
probanza en la que constaba que “si no bahia varones valientes y cercanos, las
mujeres podian suceder a los dirigentes” (Haskett, 160).

Los datos recogidos en los codices y en las cronicas a veces resultan anacronicos
y confusos, como el que el Codice Chimalpahin ofrece sobre Matlalxocitzin,
quien segun ese texto, fue hija de Moctezuma Ilhuicamina I y se cas6 con



Tocancoztli, un noble que gracias a su esposa se convirtio en mandatario de
Tepexic Ixtlan. De ese matrimonio nacieron dofia Maria y don José (Codice
Chimalpahin, I, 133-134). Aqui una vez mas podriamos ver un ejemplo de como
las mujeres nobles fueron transmisoras de poder para los hombres. Sin embargo,
vale observar que durante el reinado de Moctezuma I [1huicamina atn no habia
ocurrido la Conquista ni menos la cristianizacion, por lo que habria que desechar
ese dato como equivocado.

Lo que no se puede negar es que Matlalxocitzin fue una reina; empero, en lo que
no se ponen de acuerdo los cronistas es en lo siguiente: Torquemada, menciona
que Matlalxocitzin era hija del rey Huitzilihuitl, y que este, a los 26 afios ya tenia
un nieto de 20 afios (Clavijero, n. 4, 83). Pese a que en una nota al pie de pagina
Clavijero sefiala los anacronismos que algunos historiadores dejan ver en sus
declaraciones, €l incurre en lo mismo, pues en un pasaje explica que el monarca
Ixtlixéchitl, casado con Matlalxocitzin, hija de Acamapichtli, rey de México, a
su muerte dej6 heredero de la corona a su hijo Nezahualcoyotl. Este, sin
embargo, no pudo subir al trono hasta muchos afios después debido a la
persecucion que sufrio de parte de los tiranos Tezozomoc y su hijo Maxtlaton
(Clavijero, 83). No obstante, paginas mas adelante, cuenta que Nezahualcdyotl,

aunque desde su juventud tuvo varias mujeres y en ellas muchos hijos, a ninguna
hasta entonces bahia concedido el honor de reina, por ser todas ellas o hijas de
vasallos o cautivas. Pareciéndole necesario tomar una mujer digna de tan grande
honor, [...] casé con Matlalxocitzin, joven, bella y modesta, hija del rey de
Tlacopan, la cual fue conducida a Tezcoco por su padre y el rey de México”. Los
festejos de la boda se celebraron durante ochenta dias; al afio, nacio
Nezahualpilli, heredero de la corona [...].

Este, aunque era el menor de los hijos, fue el preferido por ser hijo de la princesa
de Tlacopan y por su talento y rectitud (Clavijero, 107 y 115). Notese la
discrepancia, pues arriba la princesa era la madre de Nezahualcoyotl y en este
parrafo arriba transcrito es su esposa. Una nota al pie de pagina explica que el
monarca texcocano estuvo casado en su juventud con Nezahualxochitl, “pero
parece que esta sefiora murio antes de que el rey, su marido, recobrase la corona
que le tenian usurpada los tepanecas” (Clavijero, n. 4, 107).

Powers contintiia informando que “las mujeres mixtecas heredaban titulos



dinasticos por medio de descendencia directa, tal como los heredaban sus
contrapartes masculinos y eran iguales a ellos en rango” (Powers, Women, 22).
Asimismo los mixtecas desarrollaron un sistema de alianzas maritales
endogamicas que produjo una multitud de pequefios cacicazgos desde el afio
1000 D.C. Estas indigenas mixtecas tendian a gobernar mas que las mujeres del
centro de México. Aparentemente, concluye Powers, lo que contaba en esa
sociedad era el linaje y no el género (Powers, Women, 22).

También se han hallado posibles vestigios matriarcales entre los incas, en los
cuales predomino el sistema matrilineal, como ya hemos dicho, que se aplicaba
en la sucesion al trono y en los testamentos de los incas (Séjourné, 148). Powers
dice que durante la expansion imperial incaica existian grupos étnicos
gobernados por mujeres llamadas capullanas, con el mismo poder y privilegios
de los lideres masculinos. Cuando hacia 1530 llegaron los espafioles, estas
mandatarias mantenian su poderio en la costa norte del Pert. Aqui interesa
mencionar el caso de dofia Francisca Sinagsichi, cuyo mandato en las tierras del
altiplano del Ecuador, fue legitimado por el Inca durante la conquista de los
Andes del norte “en una doble ceremonia en la que a ella y a su esposo se les
concedio separada jurisdiccion sobre la gente de esa area” (Powers, Women, 22).

Sin embargo, bajo el mandato de los espafioles, las capullanas poco a poco
fueron perdiendo su poderio; ese fue el caso de dofia Francisca Canapaynina,
quien se apoyo en la tradicion de que las mujeres gobernaban antes de la llegada
de los espafioles, para reclamar ante las cortes espafiolas el liderazgo de uno de
esos grupos del altiplano; ella perdio su caso y el poder pasé a su marido, don
Juan Temoche (Powers, 45-46). En cuanto a la capullana Sinagsichi, del
Ecuador, quien habia recibido el poder de mano del Inca, después de la invasion
de los espafioles, las autoridades coloniales reconocieron solo a su esposo, don
Sancho Hacho, como el poderoso sefior de la entera provincia de Latacunga, que
abarcaba los dominios de su esposa. Ademas, por servicios militares, se le otorgd
a él una encomienda, la orden de caballero y un escudo heraldico; asi, el sefior
Hacho se convirtio en uno de los mas ricos quitenses del siglo xvi. A dofia
Francisca se le concedi6 una propiedad hereditaria y en los expedientes
espafioles aparece solo como la esposa legitima de don Sancho (Powers, 46). En
1580, cuando dofa Francisca preparaba su testamento, don Sancho la habia
abandonado y vivia en concubinato con dofia Francisca Chiguaranquil. Esto la
llevo a temer que su marido se aprovechara del sistema colonial que no favorecia
en nada a las mujeres, y le quitara poder politico (Powers, 46).



Aqui se hace preciso aclarar que atin no se sabe si el matriarcado existio como
un ciclo independiente de cultura, o sea que hubiese habido una etapa de la
historia caracterizada por un absoluto predominio de la mujer. Sin embargo,
existen ciertas estructuras —el matrilocalismo, la ginecocracia— que realzan la
importancia social, juridica y religiosa de las mujeres; empero, Eliade explica
que importancia no significa supremacia de ellas. Ademas, hay que tomar en
cuenta que segun los etnélogos, el matriarcado no fue un fenémeno primordial,
pues ocurrio después del cultivo de las plantas y de la propiedad en tierra
laborable (Eliade, Myths, 176-177).

Por otra parte, podriamos explicar que a lo largo de los siglos la mujer tuviera
tanto poderio, si prestamos atencion, entre los aztecas, por ejemplo, el cual muy
recientemente ha comenzado a ser motivo de observacion de antropdlogos,
sociologos, etndlogos y otros estudiosos de esas culturas. Kellogg expone al
respecto que

la base del paralelismo genérico se apoya tanto en las formas de cultura y
pensamiento mexicanos, como en las creencias y estructuras mexicanas del
parentesco. Aquéllos abarcan en especial dualidades y complementariedades, las
cuales a veces ponen énfasis en contrastes y oposiciones (Kellogg, 92).

Algunos intelectuales dicen que este principio fue socavado tanto por los aztecas
como por los incas, pues con la expansion de sus imperios, la guerra llego a ser
la ocupacion mas prestigiosa; segun ellos, fue asi que las mujeres, que no podian
ser guerreras, perdieron su estatus social. Otros como Louise Burkhart
expusieron que esas sociedades desarrollaron entonces nuevas ideologias del
género que equiparaban el rol de la mujer al de los guerreros, como veremos mas
adelante en el mundo azteca (Powers, Women, 207, Cap. 1, n. 4). Sabemos que
en las ceremonias religiosas las sacerdotisas no podian efectuar los sacrificios
humanos; ademas, politicamente las mujeres estaban subordinadas a los
hombres, ya que tampoco se les permitia ejercer el mandato supremo del
imperio. Sin embargo, las esposas de los mandatarios gozaban de considerables
prerrogativas politicas, como la de ejercer el poder en ausencia de sus conyuges,
y disfrutar otros privilegios propios del liderazgo. Empero, se sabe que eran las
esposas legitimas las que determinaban la descendencia y sucesion de los
gobernantes, lo cual trataremos mas adelante en detalle (Powers, Women, 21).



El paralelismo genérico interdependiente creaba balance y armonia entre
hombres y mujeres (Powers, Women, 15-17). Dicha descendencia paralela
aseguraba que la mujer ejerciera una funcion auxiliar tan importante como la de
los hombres, y no subordinada a la de ellos; o sea, ambas funciones eran
complementarias. Como los aztecas creian que la madre y el padre habian
contribuido fluidos corporales en la creacion del feto, la criatura descendia
igualmente del hombre y de la mujer (Powers, Women, 15-17).

Ademas del paralelismo genérico, y descendencia paralela, agrega Powers, el
género complementario fue un marcado rasgo de las culturas mesoamericana y
andina, ya que aunque hombres y mujeres ejercian diferentes roles y funciones
en la vida politica y econémica, los dos se complementaban, y las mujeres no se
consideraban subordinadas o menos importantes en el manejo exitoso de la
sociedad (Powers, Women, 17). Por ejemplo, en las comunidades andinas, los
hombres araban, las mujeres sembraban y los dos juntos recogian las cosechas.

Lo interesante es que equiparaban el rol de la mujer al de los guerreros (Powers,
Women, 207, Cap. 1, n. 4). Asi, el paralelismo de los géneros se puede apreciar
en el hecho de que el parto con éxito lo comparaban con la victoria del guerrero
en el campo de batalla, pues en el momento en el que la criatura salia del vientre
de la madre, “la partera daba unas voces a manera de los que pelean en la guerra;
esto significaba [...] que la paciente habia vencido varonilmente, y que habia
cautivado un nifio” (Sahagun, II, 1829, 199-200. La cursiva es del autor). Este
constante paralelismo entre parto / guerra, // parturienta / guerrero // 'y // recién
nacido / cautivo/a, persiste en otros discursos, como el que le hace la comadrona
a la recién parida, en el cual le dice que el parto lo habia hecho “como aguila y
como tigre” o sea, como valiente guerrero, por lo que seriia puesta en los
estrados “de los valientes soldados” (Sahagun, II, 1829, 199-200).

Es interesante observar que la relacién entre parturienta y guerrero no se aplica
solo al parto, ya que la mujer que lograra ser diestra en su oficio, “como el
soldado en el ejercicio de la guerra”, era estimada “como si estuviera en los
estrados de los que por sus hazafias en la guerra merecieron honra” y entonces la
parturienta podria presumir de la rodela “como los buenos soldados” (Sahagutn,
I1, 1829, 124).

A manera de conclusion, el recorrido por las cronicas y tltimas teorias de los
expertos en el asunto y debido al poderio alcanzado por las mujeres como
cacicas en vastas regiones de los imperios azteca e incaico, de las cuales se



tienen noticias, la antropdloga Laurette Séjourné conjetura lo siguiente: ademas
de los chorotegas, existieron otros grupos etnohistéricos, con vestigios
matriarcales, entre los que incluye los del Golfo de Uraba, en Castilla del Oro,
los de Tehuantepec, y regiones colindantes a la costa del Pacifico. Sin embargo,
todavia no se ha probado que hubiese existido en el mundo precolombino el
sistema matriarcal; o sea, que hubiese habido una etapa de la etnohistoria de
nuestro continente caracterizada por un absoluto predominio y poderio de la
mujer. Al haber existido algunas regiones gobernadas por mujeres, por lo que
dice Eliade al respecto, eso no significa supremacia matriarcal de las mujeres
(Eliade, Myths, 176-177).

Finalmente, conviene protestar con Spores por el sesgo patriarcal que han dado
los expertos, hombres y mujeres, a la intrahistoria oficial: tanto mujeres, como
nifios y las clases trabajadoras y tributarias, rara vez aparecen en las cronicas
individualmente o como activos participantes en la vida y la etnohistoria de las
diversas regiones. Con Spores también afirmamos ser obvio que la
documentacion relacionada con esos grupos, sobre todo la que se refiere a la
mujer, existe, lo cual prueba que “la mujer tuvo un papel activo, importante y
hasta influyente en la sociedad indigena y euroindigena (Spores, 196). Spores
afirma que eso se refleja de manera convincente en las actividades de las
mujeres provenientes de los estamentos aristocraticos. Spores sigue explicando:
“las actividades de las mujeres de otras clases socioecondmicas se observan en
su participacion en asuntos civiles y criminales que fueron resueltos en las cortes
y en instituciones administrativas espafiolas y a través de oficinas eclesiasticas”
(Spores, 196-197). En especial, este critico sustenta dicha afirmacion en el hecho
de que su ensayo sobre las mujeres mixtecas se basé en datos concretos del
Archivo General de la Nacion, Archivo General del Estado de Oaxaca, Archivo
Regional de la Mixteca, Tlaxiaco y el Archivo del Poder Judicial del Estado de
Oaxaca (Spores, 196-197).

1.3. La poligamia, otro espacio socio-politico en la expansion de
los imperios

Una vez en México, Diaz del Castillo explica que él, Cortés y los otros espafioles
supieron que “las muchas mujeres que [Moctezuma] tenia por amigas, casaba de



ellas con sus capitanes o personas principales muy privados, y aun de ellas dio a
nuestros soldados, y la que me dio a mi era una sefiora de ellas [...] que se dijo
dofia Francisca” (Diaz del Castillo, 175). Pese a su connotacion lasciva, los
llamados por los conquistadores “‘harenes de indigenas’, eran para las regiones
mesoamericanas igual que para las andinas (tanto para hombres como para
mujeres) un refinado y bien organizado sistema politico que utilizaba la
poligamia como su eje central”, declara Powers (11). Se hace preciso recordar
que las comunidades indigenas de este continente “a menudo formaban alianzas
politicas a través de uniones conyugales o secundarias entre mujeres de un grupo
étnico particular con hombres de otros grupos étnicos” (Powers, 11). Segun
Lévi-Strauss, en la poligamia que se practicaba como un “privilegio de los
jefes”,[55] se produce el trueque de “los elementos de seguridad individual
relacionados con la regla de la monogamia por una seguridad colectiva que
deriva de la organizacion politica”. De esta forma, intercambio general
(monogamia) o por excepcion, la poligamia, “remiten a la cohesion y
supervivencia del grupo” (Lévi-Strauss, interpretado por Fages, 46).

No obstante, estas practicas regidas por las leyes en los tiempos prehispanicos,
sobre todo entre los nahuas, durante la Colonia no cumplen con esa cohesién ni
supervivencia de grupo, pues en algunas regiones los excesos llegaron a tales
extremos de lujuria, que ha quedado en los anales el siguiente triste ejemplo: en
la expedicion de don Pedro de Mendoza que fundé la ciudad de Asuncién en
Paraguay, la poblacién blanca masculina era mucho mayor que la femenina; este
problema se solucion6 porque los indigenas del Paraguay practicaban la
poligamia, y por tanto, “daban como la cosa mas natural sus hijas y hermanas a
los espafioles —a quienes llamaban sus cufiados— y éstos las tenian como
concubinas o servidoras™. Tal situacién dio lugar a grandes abusos en Asuncion,
ciudad a la que por su libertinaje se lleg6 a llamar “Paraiso de Mahoma”
(Galvez, 96; Konetzke, América Latina, 79). Ademas, en los protocolos
notariales de la ciudad de Cérdoba (Argentina) hay datos de que el viudo
Bartolomé Jaimes, conquistador de Chile y Tucuman, mantuvo un pequefio
harén formado por cuatro indigenas con sus hijos ilegitimos (Galvez, 24). En lo
que respecta a la Nueva Espafia, las mujeres adoptaron la practica de la bigamia
y poligamia, lo cual se puede apreciar en las causas inquisitoriales; entre esas
causas se destaca “el proceso del Fiscal del Arzobispado de Antequera, contra
Ana Hernandez, la Serrana, por casada cuatro veces. Afio de 1560”.

En lo que respecta a los tiempos de la Conquista del Imperio Azteca, cuenta
Diaz del Castillo que en Cempoal los esperaba un cacique con “otros



principales”, aguardandolos con comida y la oferta de entregarles

sus hijas y parientes para hacer generacion; y que para que mas fijas [...fueran]
las amistades trajeron ocho indias, todas hijas de caciques. [...] Y cuando el
cacique gordo las presento, dijo a Cortés: “[...], estas siete mujeres son para los
capitanes que tienes, y ésta, que es mi sobrina, es para ti, que es sefiora de
pueblos y vasallos (Diaz del Castillo, 80).[56]

Son varios los pasajes de la cronica de Diaz del Castillo en los que las mujeres
son tratadas, segun la opinion occidental, como objetos-obsequios (55, 80, 83,
97, 113, 122, 124, 144, 175, etcétera). En otro pasaje del mismo cronista, los
nativos vuelven a insistir en que, puesto que ya son amigos, los cristianos debian
aceptar sus hijas y parientas “para hacer generacion” (Diaz del Castillo, 122;
Céadice florentino en Baudot, 83).[57]

Lopez de Mariscal analiza en detalle el sentido del sintagma “donacion de
mujeres” en lo que respecta a las citas anteriores de Diaz del Castillo, relativas a
la entrega de doncellas tlaxcaltecas a los espafioles; su analisis la lleva a concluir
muy acertadamente que “en el mundo mesoamericano [la donacién de mujeres]
responde a su particular cosmovision, y no puede juzgarse a partir de una escala
de valores occidental. Las mujeres eran ofrendadas en primera instancia para
‘hacer generacion’”, por lo que a las obsequiadas las escogian entre las
principales (Mariscal, 51).

En la cita anterior, Diaz del Castillo explica que “para que mas fijas [...fueran]
las amistades trajeron ocho indias, todas hijas de caciques” (80). Para los
totonacas y tlaxcaltecas, aclara Lopez de Mariscal, estas uniones tenian como
finalidad protegerlos de los abusos de los crueles e injustos mexicanos, a los
cuales pagaban tributo (53). Diaz del Castillo lo confirma diciendo que “dan sus
hijas para tener parientes que les defiendan de los mexicanos” (203).[58]

A lo largo de las diversas cronicas relacionadas con los incas se observa como
los obsequios de mujeres cumplian también con esa funcion politica. Entre los
muchos pasajes que han quedado como constancia de lo anterior esta el
siguiente: a raiz de las incursiones guerreras que hizo Tarco Huaman, hermano
del Inca Capac Yupanqui,[59] este le obsequié muchos tejidos finisimos y
“mujeres, ademas de las que habia recibido en Cuzco cuando sali6 a hacerse



cargo de la gobernacién” de la Provincia de Cuyos, en los Andes (Cobo, II, 71-
72 y History II, 122).

Entre los aztecas se puede observar lo anterior cuando el consejo de estado
pensoO que convenia casar al segundo rey mexicano, Huitzilihuitl (“pluma rica”,
“pluma de colibri”), que estaba soltero,[60]

con la hija del rey de Azcapuzalco, para tenerle por amigo y disminuir algo con
esta ocasion de la pesada carga de los tributos que le daban; aunque temieron
que no se dignase darles su hija, por tenerles por vasallos. Mas, pidiéndosela con
grande humildad y palabras muy comedidas, [...Tezozomoc,] rey de
Azcapuzalco vino en ello y les dio una hija suya llamada Ayauchigual, a la cual
llevaron con grande fiesta y regocijo a Méjico, e hicieron la ceremonia y
solemnidad del casamiento (Acosta, 219; Duran, History, 61; Clavijero, 77).[61]

En su calidad de reina de México, Ayauhcihuatl, obtuvo de su padre,
Tezozomoc, que relevase de los mexicanos los exagerados tributos que por
muchos afios habian estado pagando. Este pasaje revela no solo la influencia
positiva de las mujeres en el desarrollo del poderio azteca, sino también como
gracias a su ilustre estirpe, ellas transfirieron a los mexicanos el noble linaje
necesario para su reconocimiento por parte de las otras naciones, tal como lo
expone Susan D. Gillespie (71). Con la reduccion de tributos “quedaron con esto
muy aliviados y contentos los de Méjico; mas el contento duré poco porque la
reina [Ayauhcihuatl], su protectora, murio dentro de pocos afios, y otro afio
después el rey de Méjico” (Acosta, 219; Clavijero, 79).[62]

En algunas ocasiones, pero pocas, explica Lopez de Mariscal, las mujeres eran
entregadas como sirvientas “para que les guisasen de comer y hiciesen pan de
maiz, que es lo mas trabajoso de hacer, y que sin mujeres no se puede amasar
sino mal y con gran dificultad” (L6opez de Mariscal, 56; Las Casas, 411).
También se las daban para acompafiar y servir a las cacicas y princesas lo cual
beneficiaba grandemente a quienes las recibian.[63]

Ademas, Américo Vespucio coment6 que al igual que los tlaxcaltecas, “el mayor
signo de amistad que os demuestran [los indigenas de Venezuela] es daros sus
mujeres y sus hijas. Y un padre y una madre se tienen por muy honrados si,
cuando os traen una hija, aunque sea moza virgen, dormis con ella” (citado por



Herren, 120).[64] Fernandez de Oviedo observo eso en Venezuela y comento
que parecia ser costumbre practicada entre las diversas tribus de Tierra Firme y
el Caribe.

Cuatro puntos propone Lopez de Mariscal en el capitulo II de su citado libro, los
cuales dejan ver como en primer lugar, en la sociedad mesoamericana la
donacion de mujeres “implica conceptos y valores profundamente arraigados en
dicha cultura”; estos los podemos entender solo “a partir de la cosmovision de
los pueblos indigenas y de las circunstancias particulares del desembarco de
Cortés” (Lopez de Mariscal, 60). En segundo lugar, en las regiones donde los
cristianos fueron tenidos como dioses, las mujeres fueron entregadas a ellos para
crear una nueva generacion. En tercer lugar, continda la autora resumiendo lo
expuesto, al explicar que cuando los donados eran hombres, estos cumplian la
mision de servir. Y por ultimo, los donados debian cumplir diversos oficios
dependiendo de su condicion social (Lopez de Mariscal, 60).

Lo que mas sorprendio a los espafioles de ese comportamiento era que si la
mujer casada se queria ir con el huésped, su marido no se lo impedia; “y si se
quiere quedar como primero estaba, no es por eso mal tratada ni mal mirada;
antes parece que ha hecho un gran favor a su marido, obligandolo a que mucho
mas la quiera, tanto por haber cumplido con el amigo, su huésped, como en no
haberlo negado a él por el otro nuevo conocimiento” (Oviedo, III, 59). Por lo
anterior, no seria pertinente concebir el matrimonio segtn los parametros
occidentales; algunos grupos indigenas no han practicado ni la monogamia ni las
restricciones sexuales, por lo cual hay que tratar con cautela las versiones de los
cronistas espafioles, llenas de moralidad y de una concepcion judeo-cristiana del
cuerpo. Por otro lado, Fernandez de Oviedo explica que en ciertas regiones
donde las mujeres andaban desnudas, en sefial de su doncellez, llevaban solo un
hilo para cubrir sus partes privadas; esto lleva al cronista oficial a comentar que
“mas fiel guarda son estos hilos destas indias, para su abono, que en nuestra
Europa las clausuras y porteros que algunas mujeres muy estimadas tienen”
(Historia, I1I, 59).

Sin embargo, predominan en las cronicas las criticas a la liberalidad sexual, en
especial la de las mujeres del Caribe y de algunas otras regiones del Nuevo
Mundo, “cuyos artificios para satisfacer su insaciable liviandad no refiero por no
ofender el pudor”, critica Américo Vespucio (Vespucio, citado por Herren, 122).
Lo interesante es que no mencionaban lo que ellos hacian para satisfacer su
“liviandad” o lujuria de hipdcritas cristianos. Ricardo Herren opina muy



acertadamente que la reaccion de los espafioles escandalizados se debe a que
“provenian de una sociedad donde la sexualidad era una actividad
culpabilizadora, ‘sucia’, secreta y plagada de tabties que a los nativos les
hubieran provocado risa” (Herren, 122). Lo anterior nos lleva a considerar un
acierto la afirmacion de Powers de que la conquista de América no solo
represent6 un choque cultural, sino también un choque de géneros (Women, 39).

Powers sustenta lo anterior explicando que en la sociedad azteca el acto sexual
se asociaba al goce, y tanto hombres como mujeres se esperaba que derivaran
placer cuando lo practicaban. Xochiquetzal (“preciosa flor de plumas”), la diosa
del amor, era responsable de la cancion, la danza y el placer sexual, sigue
explicando la autora y agrega que las “Casas de la alegria” eran burdeles
operados por el estado, y a las mujeres que proveian servicios sexuales se les
llamaba “chicas del placer” o “hijas del deleite”; ademas, prostitutas
independientes practicaban su oficio en los mercados, pues aunque socialmente
no eran aceptadas, su oficio era legal (Powers, Women, 27). Esta practica de la
prostitucion entre los nativos ya la vimos al exponer las costumbres de los
chorotegas de origen nahua.

Lo interesante es que pese a que los indigenas practicaban “el sexo ludico, el
sexo hedonico, la intrascendencia de las relaciones carnales y por tanto de la
virginidad y de la ‘pureza’ de las mujeres” segin Herren (52-53), “el ideal azteca
era el de hacerlo todo con moderacion y sin excesos” explica Powers (Women,
27). Para los conquistadores y para el resto de los europeos, el ideal femenino, la
Virgen Maria, su modelo, estaba exenta de sexo, mientras entre los nativos la
sexualidad femenina no estaba marcada de negatividad.

Asi fue como, en contacto con los invasores, el paralelismo interdependiente de
los indigenas se troco en “un sistema patriarcal que le asignaba al hombre casi la
exclusiva autoridad tanto en asuntos politicos y religiosos como sobre la casa y
la familia”, lo cual obligaba a las mujeres a obedecerles y ser subordinadas de
los hombres (Powers, Women, 40). Sin embargo, Powers comenta que
acostumbradas como estaban las nobles nativas aztecas e incas, a ejercer
influencia en las comunidades, durante la Colonia se vieron reducidas a hallar
medios para continuar haciéndolo; fue asi que junto a sus parientes masculinos y
aliados, continuaron participando en proyectos de politica local. La autora aduce
como ejemplo el hecho de que en 1568 la viuda de un mandatario de Cuernavaca
se unio a lideres masculinos para forzar al administrador de un trapiche de
azucar a pagarles a los peones del poblado. Concluye la autora diciendo que



aunque el régimen espafiol asignara titulos de mando exclusivamente a los
hombres, en realidad el mando se componia de familias de la elite, hombres y
mujeres; de esta manera los nativos repetian el modelo prehispanico en el que
hombres y mujeres asumian la autoridad como pareja (un padre y una madre
simbolicos) y gobernaban a la comunidad (Powers, Women, 44).

Ademas, durante la Colonia el sistema familiar de parentesco se desplazé hacia
un énfasis patrifilial (Kellogg, 160). Bajo las leyes espafiolas las mujeres casadas
y solteras que no se habian emancipado de sus padres, no podian entablar un
juicio legal o realizar cualquier otra transaccion legal, ni ser testigos en asuntos
judiciales; tres mujeres testigos eran equivalentes a un testigo hombre (Powers,
Women, 41).

Todavia, a principios de la Colonia, en lo que respecta a las propiedades, los
nativos reclamaban sus derechos basandose en el titulo tradicional de ese solar,
en el cual se establecia que tal propiedad habia pertenecido a sus antepasados
antes de la llegada de los espafioles (Kellogg, 60-70).[65] También la religion
cristiana representaba otra condicion para efectuar ese reclamo y ganar la
demanda; por eso las viudas se identificaban como “buenas cristianas” y
“mujeres legitimas” para sustentar sus derechos a alguna propiedad. Kellogg
menciona el caso de dos mujeres, en especial el de Magdalena Ramirez, viuda de
Pedro Luis, y su hija, quienes reclamaban una herencia, pues la primera se habia
casado “de acuerdo con la ley y con la bendicién de la Santa Madre Iglesia”
(Kellogg, 75). Explica Kellogg que la nueva costumbre, alentada por los
sacerdotes, de escribir los testamentos, ejercio una gran influencia sobre los
conceptos de propiedad y asimismo represent6 un significativo papel en la
introduccion y refuerzo de las creencias cristianas entre los nativos (Kellogg,
121). Por lo anterior se puede ver que el sistema espaiiol establecido en el Nuevo
Mundo elimin6 del todo la autonomia que gozaban las mujeres indigenas antes
de la llegada de los espafioles, de modo que para la representacion politica
dependian por completo de los hombres nativos. Y a eso Powers agrega que la
Conquista también alter6 de manera drastica la sexualidad y la vida familiar de
esas gentes (Powers, Women, 42).

Hay que aclarar aqui que aunque predominaba el comportamiento heddnico
entre los nativos, sustenta el principio de moderacion azteca la epopeya
Mexicana (1594), que sigue los modelos clasicos de la épica, y exalta la
conquista del Anahuac por Cortés y sus hombres; su autor, Gabriel Lasso de la
Vega, capto la siguiente escena, inspirada en un pasaje de Francisco Lépez de



GoOmara: Aguilar y Matienzo, quienes por mandato de Cortés salieron en busca
de bastimentos,[66] rescataron en el camino a Clandina, una doncella indigena a
la que Hirtano intentaba violar. Por medio de la traduccion de Aguilar, Clandina
les conto que ella era hija heredera del cacique Calpuchi de Champotén; agrego,
ademas, que solo a su “voluntad se sometia / de la ciudad la gente mas granada”.
Lo anterior idealiza, por un lado, el recato de la azteca, conforme a los preceptos
neoplatoénicos de la época; por el otro, exalta la integridad moral de los dos
espafioles que la llevan de vuelta a su gente, por lo que Clandina los ve como a
dioses salvadores (Vega, Canto X, 66-73).

Volviendo a los privilegios denegados a los indigenas, Powers comenta que entre
los nobles andinos contaba la prohibicion de que las mujeres incas asistieran a la
escuela que los frailes habian establecido para educar solo a los varones de la
elite. También a las coyas o reinas incas se les quitaron sus derechos; su antiguo
papel de eje del sistema politico femenino que del Cuzco irradiaba a todo el
imperio, fue poco a poco eliminado hasta dejarlas subordinadas a los lideres
masculinos. Powers cuenta que la situacién de esas coyas llego a ser tal, que “la
esposa del Inca Manco Capac fue raptada y violada por Gonzalo Pizarro, al
principio de la conquista” (Powers, Women, 44). Es probable que esto hubiese
ocurrido, pero la coya que fue raptada y violada no podia ser la esposa de Manco
Capac, pues segun el Inca Garcilaso,” muri6 Manco Capac [en el] afio de
seiscientos sesenta y cinco afios de la natividad de Cristo Nuestro Sefior”
(Garcilas, 1V, 220). Lo mas probable es que fuera la esposa de Wascar, la de
Atahualpa o de algtin noble sefior.

Durante la Colonia, el principio de que en lo legal la mujer era como el menor de
edad, prendié muy lentamente, pues segiin Powers, tanto las aztecas como las
incas continuaron presentandose ante las cortes espafiolas para defender los
derechos individuales, comunitarios y familiares a lo largo del siglo xvi y parte
del xvii. No obstante, a finales del siglo xvi la mayor parte de las nativas
perdieron su estatus de personas juridicas para quedar bajo la tutela de esposos,
padres, hermanos y otros parientes (Powers, Women, 45). Este sistema faculto de
tales atribuciones a los hombres nativos, sobre todo a los de la elite, lo cual
afectd mucho el balance tradicional del poder entre los sexos. Las lideres
femeninas de la costa norte de los Andes, conocidas como capullanas, por
ejemplo, pasaron al olvido, tal como lo mencionamos arriba (Powers, Women,
45).[67]

Continua explicando Powers que hubo algunas regiones en las que las mujeres



siguieron representando un papel importante y menciona entre los nahuas a la
region mixteca, donde parece que la descendencia real y no el género, era lo que
contaba para el liderazgo. A estas mujeres que gozaban de esos privilegios desde
el afio mil D.C,, se les permitié mantener el rango legitimo de cacicas; dicho
reconocimiento se lo concedieron el rey de Espafia, la Iglesia Catolica y sus
subditos; empero, el puesto de gobernador se les reservaba a los hombres. Estas
mixtecas lograron mantener sus riquezas y su influencia y pudieron continuar
recibiendo el tributo tradicional y servicios de sus stubditos hasta el siglo xviii
(Powers, Women, 47). La autora explica que durante la Colonia hubo otras areas
en Mesoamérica y los Andes, en las que gobernaron algunas mujeres
descendientes de linaje noble, en ausencia de herederos varones. Pero si la mujer
se casaba, debia cederle el poder al marido (Powers, Women, 47).

1.4. Del pacto politico a la nueva realidad racial: la mujer
(re)productora

Entre las nativas que contribuyeron grandemente en la conquista de México-
Tenochtitlan se destaca Malinal o Malintzin, mas conocida en la actualidad como
dofia Marina y la Malinche. Diaz del Castillo cuenta que los caciques y
principales del pueblo de Tabasco llevaron ricos regalos a Hernan Cortés y sus
hombres, entre los que figuraban veinte mujeres (Diaz del Castillo, 80; Mufioz
Camargo, 179). Una de ésas obsequiadas a Cortés, fue “una muy excelente
mujer” a la que se le bautizé con el nombre cristiano de dofia Marina. Esta india
era “gran cacica e hija de grandes caciques y sefiora de vasallos, y bien se le
parecia en su persona” (Diaz del Castillo, 54). Dofia Marina, quien ademas del
nahuatl hablaba la lengua de los mayas, al principio trasmitia los discursos de los
aztecas a los espafoles por medio de Aguilar; a su vez, este traducia lo dicho al
castellano; mas adelante, ella aprendio el castellano y fue asi como sirvié de
intérprete o “lengua” entre los pueblos nahuas y los conquistadores (Diaz del
Castillo, 54-55 y 107).[68]

Segun Diaz del Castillo “dofia Marina tenia mucho ser y mandaba absolutamente
entre los indios en toda Nueva Espafia” (Diaz del Castillo, 57). El se admiraba de
la fortaleza “varonil” que tenia esta mujer, pues aunque persistia la amenaza de
que los mataran y comieran, jamas vieron “flaqueza en ella, sino muy mayor



esfuerzo que de mujer” (Diaz del Castillo, 107). No nos extrafie el
comportamiento varonil de dofia Marina; esa calificacion de sus actos fue la que
le permitio codearse con el militar y maquiavélico politico que era Cortés.[69]

La crénica de Diaz del Castillo deja ver que dofia Marina no solo fue intérprete,
sino que también desempefié un papel mucho mas activo en la conquista del
Imperio Azteca. A lo largo de las paginas de su cronica, Diaz del Castillo explica
que la eficaz participacion de Malintzin en la conquista consistié no solo en
traducir del nahuatl, sino que “como mandaba absolutamente entre los indios en
toda la Nueva Espafia”, también agregaba a los mandatos de Cortés, motu
propio, lo que ella, con eficiencia, consideraba favorable para los espafioles.
Fray Bartolomé reconoce el aporte de Malintzin a la conquista de México, al
comentar que los espafioles, sin dominio del nahuatl, y con sefias, no podian
expresarse para averiguar en detalle datos importantes relacionados con las
gentes que encontraban en su avance militar;[70] a lo poco que ellos le
comunicaban, Malintzin agregaba pregunta sobre pregunta, y en lengua maya les
trasmitia mucha informacién por medio de Aguilar. Fue asi como “Cortés se
holgd de hallar en aquella tierra unos sefiores enemigos de otros, para poder
efectuar mejor su propdsito” (II, 469).[71] Asimismo, Malintzin les explicaba a
Cortés y a sus hombres costumbres de los pueblos indigenas.[72]

En una ocasion, los tlaxcaltecas enviaron cincuenta embajadores con promesas
falsas; entonces la sagaz Malintzin advirtio a Cortés que esos hombres eran
espias; al comprobarlo, el general dio orden de cortarles las manos. Diaz del
Castillo afirma que se las cortaron a diecisiete de ellos, y al resto, solo los dedos
pulgares (Diaz del Castillo, 114). Ademas, les avisaba de peligros y como
evitarlos;[73] les daba aliento en arriesgados trances, como cuando Xicoténcatl,
el joven general tlaxcalteca —quien lucho contra los espafioles hasta dar su vida
por defender su ideologia— asedi6 a los conquistadores en un desfiladero sin
salida, en el que por poco mueren todos. En esa ocasién un jefe cempoalteca,
aliado de los espafioles, le dijo a Malintzin que no habia ninguna posibilidad de
escapar de la muerte. Ella respondio: “Dios, nuestro Sefior todopoderoso, que
nos ama, esta con nosotros y El nos guiara hasta sacarnos de este peligro sanos y
salvos”. En efecto, no acababa de decirlo, cuando por un verdadero milagro los
ejércitos cristianos lograron abrirse paso entre las filas cerradas del enemigo;
durante ese ataque, amparada como estaba por su firme fe en la proteccion del
Sefior Jesucristo, Malintzin no dio muestra alguna de miedo.

Ademas, Malintzin lleg6 a ser tan versada en la religion cristiana, que con



Aguilar se dedicaba a adoctrinar a los indigenas (Diaz del Castillo, 123). En
suma, dofla Marina fue un valiosisimo instrumento para la conquista de Nueva
Espafia. Era tan imponente la presencia suya al lado de Cortés y frente a las
tropas espafiolas, que en los textos indigenas, sobre todo en el Codice Florentino,
el narrador declara que se le dijo a Moctezuma que una indigena de esas tierras
“guiaba [a los espafioles y] les servia de intérprete hablando nahuatl” (Baudot,
79). Los espias que vigilaron a los espafioles por mandato de Moctezuma, le
llevaron la sorprendente nueva de que “traian consigo una mujer que era
hermosa como una diosa, porque hablaba la lengua mexicana y la de los dioses,
que por ella se entendia lo que querian y que se llamaba Malintzin, porque como
fue bautizada la llamaron Marina” (Historia de Tlaxcala en Baudot, 248).

Ademas, el lector comprueba a lo largo de esos textos, que predomina la voz de
Malintzin, la cual acalla la de Cortés. Esto se puede apreciar en el siguiente
pasaje: los espafioles entraron a la camara de reservas de Moctezuma, en donde
se apoderaron de sus riquezas y ornamentos sin dejar nada; en seguida Malintzin
“vino a dar la orden de convocar a todos los sefiores [...]. En una terraza vino a
colocarse, en lo alto de un parapeto. Dijo: ‘{Mexicanos, vengan aqui!, he aqui
que sufren grandes tormentos los espafioles. Traigan, pues, alimentos [...] y todo
lo que necesitan. Pues ya sufren de cansancio’” entonces, aterrados, los
mexicanos corrieron a llevar lo que se les pedia (Cddice florentino en Baudot,
104-105). En otra instancia, ante la oferta de brindarles un sitio para descansar,
Malintzin dijo: “esta bien. Nos han servido bien. Alla iremos mafiana, alla
dormiremos” (Cddice Florentino en Baudot, 126). En otra ocasion, los indigenas
recogieron el oro que habia quedado en los canales durante las refriegas de la
Noche Triste y se lo presentaron a Cortés en canastos; “cuando el capitan y
Malintzin vieron eso, en seguida [...] montaron en c6lera. Dijeron: ‘;Es acaso
eso lo que buscamos? Lo que buscamos aqui es lo que ustedes nos hicieron
abandonar a la fuerza en el canal de los toltecas. ;Donde esta? jTiene que
encontrarse’” (Anales historicos de Tlatelolco, en Baudot, 204);[74] en este
pasaje es interesante observar como el narrador reproduce con el verbo en plural
lo que dicen Cortés y Malintzin, como si ambos juntos formaran una sola voz.

Observa Lopez de Mariscal que el inico que no dio relevancia al “papel
protagonista de Malintzin, fue Cortés, como si temiera que en la Carta de
relacion [al monarca] la figura de dofia Marina fuese a destacar mas de lo
conveniente” (Lopez de Mariscal, 68). La autora basa su opinion en el hecho de
que en ese documento la menciona solo ocasionalmente refiriéndose a ella como
“la lengua”. Algunos ejemplos sustraidos de ese texto confirman dicho aserto:



“asi lo asent6 un escribano, por las lenguas que yo tenia”, “la lengua que yo
tengo [...] es una india de esta tierra” (Cortés, 43-44). Esto lo analiza Baudot
diciendo que las Cartas de relacion tienen una finalidad politica muy obvia, pues
Cortés le concede a Malintzin solo una alusion pasajera de su funcion como
intermediaria obligada, (“Malintzin...”, 181-208). Tanto en esos textos como en
la politica de Cortés durante la Conquista de Nueva Espafia, es obvio que él
asumio en todo momento una actitud maquiavélica, al aplicar una y otra vez el
principio de que no importan los medios con tal de conseguir los fines buscados.

Segun Octavio Paz, dofia Marina “encarna lo abierto, lo chingado, frente a
nuestros indios estoicos, impasibles y cerrados”. El autor concluye que los
mexicanos de hoy en general la rechazan como un simbolo de traicion a su raza
(Paz, 90-91). Ella encarna “lo chingado”,[75] no solo por la ayuda que prest6 a
los espafioles en esa empresa, sino también porque su destino fue pasar de uno a
otro espafiol como valioso objeto de mercadeo, pues segin Diaz del Castillo,
“era de buen parecer y entremetida y desenvuelta”.[76] A partir del momento en
que fue entregada a Cortés, la historia de Malintzin fue la de las otras indigenas:
recién entregada como obsequio a los espafioles, con el fin politico de ganar el
favor de Cortés, este la entreg6 a “Alonso Hernandez Puerto Carrero [...] que era
muy buen caballero, primo del conde de Medellin y después que [en 1519] fue a
Castilla Puerto Carrero, estuvo la dofia Marina con Cortés y hubo en ella un hijo
que se dijo don Martin Cortés” (Diaz del Castillo, 55, 57 y 520; Gémara, 454 ).
[77] En 1523, después de conquistado México y otras provincias de Nueva
Espafia, durante la campafia de Huiberas, en el pueblo de Orizaba, Cortés la
entrego por esposa al hidalgo don Juan Jaramillo, “capitan que fue de un
bergantin, cuando los espafioles estaban ya en México” y ocup6 importantes
puestos en el Ayuntamiento durante los primeros afios de la Colonia.[78] La
pareja tuvo una nifia, a la que bautizaron con el nombre de Maria (Diaz del
Castillo, 514; Clavijero, 552). En cuanto a dofia Marina, Prescott acopio otros
documentos archivados en el Ayuntamiento de México, por los cuales se sabe
que ella “vivié honrada y considerada al lado de su marido en la casa que
tuvieron en la calle que [...] entonces llevaba el nombre de Jaramillo”; fue
ademas, duefia de varias propiedades y hasta se le dio un terreno “para casa de
placer, junto a Chapultepec, [...] y solar para otra casa en San Cosme”; en
Coyoacan le obsequiaron una huerta que pertenecié a Moctezuma, a lo que hay
que agregar que tanto ella como su marido tenian repartimientos de indios
(Prescott, 556-557). Ella fue sefiora de los pueblos de Olutla y Jaltiplan; estas
mercedes las recibi6 junto a su marido, “por sus numerosos méritos de guerra”.
“Dofia Marina vivia todavia el afio de 1550 y habia visto hasta su tercera



generacion”, segin comprobo¢ Prescott en un documento que se hall6 en el libro
de gobierno del virrey don Antonio de Mendoza (fojas 330), en el cual ella pedia
que se obligara a los habitantes del pueblo de Tilantongo que pagaran tributo y
servicios a su nieto, don Alonso de Estrada, quien poseia esa encomienda
(Prescott, 556-557).[79]

A raiz del papel que represent6 Malintzin como lengua, comenta Lopez de
Mariscal que el lenguaje se convirtio luego en “un eficaz instrumento de
penetracion, en la conquista militar primero, y posteriormente en la conquista
espiritual” (Lopez de Mariscal, 78). Segun parece, ante la dificultad de obtener
informes sobre los caminos y como llegar a los poblados, los cristianos se
valieron de las mujeres, verdaderas fuentes de conocimiento, a las que apresaban
(L6pez de Mariscal, 80). Chimalpahin dice que, ademas de Malintzin, hubo otras
mujeres informantes entre las que cuentan Matlalcihuatzin[80] y Xihualtzin,[81]
a las cuales aprehendieron los espafioles “para que les ayudaran” (Chimalpahin,
citado por Lopez de Mariscal, 78). Fernandez de Oviedo recogio el dato de que
en La Espafiola el gobernador Hernando de Soto sali6 en busca de perlas con
“algunos de caballo [...] y la india que trujo Baltasar de Gallegos por guia, e fue
camino de Cofitachequi” (Historia, II, 167). Ademas, se las utiliz6 como
“emisarias o intermediarias entre los indigenas y los espafioles” (Lopez de
Mariscal, 84). Cabeza de Vaca cuenta que los nativos que recibieron a los
soldados espafioles con abastecimientos, se negaron a acompafiarlos porque el
pueblo al que ellos iban era su enemigo; entonces decidieron darles “dos
mujeres, una suya, y otra que de ellos tenian captiva; y enviaron éstas porque las
mujeres p[odian] contratar aunque h[ubiera] guerra;” y los espafioles las
siguieron (Cabeza de Vaca, 541; Lopez de Mariscal, 84). Asimismo, Lépez de
Mariscal recoge otras hazafas de nativas a favor de los cristianos, las cuales han
quedado plasmadas para la historia en la lamina veintidos de los Lienzos de
Tlaxcala; en ella se capta a unas mujeres armadas, las cuales participan en la
batalla de Tepotzotlan (73).

Cervantes de Salazar menciona también a la mulata Beatriz de Palacios, quien
presto gran ayuda a las huestes de Cortés durante la primera entrada a México-
Tenochtitlan y en el cerco a esa ciudad, realizado después. Esta mujer fue casada
con Pedro de Escobar; cuando este estaba muy cansado de luchar, su esposa se
dio mafia para reemplazarlo en la noche a hacer guardia

no con menos animo y cuidado que su marido, y cuando dejaba las armas, salia
al campo a coger bledos [... que aderezaba] para su marido y para los demas



compafieros. Curaba los heridos, ensillaba los caballos e hacia otras cosas como
cualquier soldado, y ésta y otras, algunas de las cuales [...] fueron las que
curaron [...] a Cortés y sus compafieros cuando llegaron destrozados a Tlaxcala,
y las que, como Macedonas, diciéndoles Cortés que se quedasen a descansar en
Tlaxcala, le respondieron: “No es bien, sefior Capitan, que mujeres espafiolas
dexen a sus maridos yendo a la guerra; donde ellos murieren, moriremos
nosotras, y es razon que los indios entiendan que son tan valientes los espafioles,
que hasta sus mujeres saben pelear, y queremos [... ocuparnos de] la cura de
nuestros maridos y de los demas; somos necesarias [para] tener parte en tan
buenos trabajos [y] para ganar algin renombre como los demas soldados™
(Cervantes, II, 209).

Asimismo, agrega Lopez de Mariscal, en “el Codice Florentino y en las pinturas
de los tlacuilos reproducidas en el texto de Duran hay grabados en los que se
representa a las mujeres en combate” (73).

Este continuo contacto de los conquistadores con las indigenas no quedo solo en
utilizarlas como intérpretes o “lenguas”, informantes, proveedoras de alimentos,
etcétera, pues ellas también fueron esposas, concubinas y compafieras de
aquellos aguerridos hombres. Conquistar y poblar se volvieron asi términos
complementarios que quedaron claramente expresados por Gomara al referirse a
lo que dijo Panfilo Narvaez, adelantado y gobernador: “quien no poblare, no
hara buena conquista, y no conquistando la tierra, no se convertira la gente; asi
que la maxima del conquistar ha de ser poblar”’[82] (Gomara, 181). De esta
manera, el lema “poblar es fundar” se convirtio en el moto de la politica
espafola. ;Y quién sino la mujer fue el instrumento para poner esto en practica?
Cuando se preparaba a colonizar México, Hernan Cortés puso énfasis en que

las colonias sin mujeres no era posible que se sostuviesen, [...por lo] que exigio
que los colonos que fuesen casados llevasen a sus mujeres a la colonia dentro de
dieciocho meses, so pena de perder sus encomiendas, debiendo auxiliar el
gobierno a los excesivamente pobres. L.a misma pena se imponia por otra ley a
todos los solteros que dentro del mismo término no se casasen. Parece que el
general consideraba el celibato como demasiado lujo para un pais naciente. Su
propia esposa, dofia Catalina Juarez, se hallaba entre las que fueron de las islas a
la Nueva Espafia (Prescott, 540).



La llegada a Nueva Espafia de Catalina Juarez, esposa de Cortés, no fue muy
grata para €él, ya que “su casamiento parace haber sido con repugnancia” por
parte de él: ella era de humilde condicion y una rémora para sus futuros
adelantos”. Prescott comenta que pese a eso, vivieron juntos en armonia por
varios afios. Parece que el clima de la meseta central no le sent6 a Catalina, pues
padecia de asma y por eso murio tres meses después de su llegada a Tierra Firme
(Prescott, 540-541). Mas tarde, enemigos de Cortés levantaron ocho cargos
contra él, entre los que se le acusaba de haber asesinado a su esposa pero €l salié
libre de ese y otros cargos (Prescott, 568). Mas adelante se cas6 con una sobrina
del Duque de Béjar, dofia Juana de Zuiiga (Diaz del Castillo, 416, 502, 514).

Aizpuru comenta que debido a la escasez de espafiolas surgio la orden de que las
que perdieran a sus maridos debian casarse enseguida (Aizpuru, 51). La autora
recoge al respecto la curiosa anécdota que conté Diaz del Castillo en relacion
con la esposa de Alonso Valiente, Juana de Mancilla: ella se negé a creer que
habian muerto todos los que participaban en la expedicién de Hibueras
(Honduras) y por tanto, se negd a contraer matrimonio como se lo habian
ordenado. Su desobediencia le valié que “la mand¢ azotar el factor por las calles
publicas de México por hechicera”, al atreverse a afirmar con tanta seguridad
algo contrario a las noticias recibidas por las autoridades (Diaz del Castillo, 454-
455; Aizpuruy, 51). Interesa aclarar aqui que pasado el tiempo y comprobada la
verdad de lo que afirmaba la esposa de Valiente, el factor fue castigado con
dureza y a Juana de Mancilla se le rindi6 homenaje, con lo que se le restituyo el
honor[83] (Diaz del Castillo, 462).

El mestizaje surge asi inevitablemente, pues se sabe que el promedio de las
mujeres espafiolas que llegaron a América entre 1509 y 1519 fue el 5,6% del
total de emigrantes (Boyd-Bowman, citado por Lopez de Mariscal, n. 4, 60).[84]
De 1609 a 1538 ascendi6 al 10% el nimero de mujeres emigradas (Konetzke,
“La emigracion”, 146); de ellas, agrega el autor que el nimero de solteras era
mas elevado que el de casadas (Konetzke, 146). Hay que reconocer, pues, con
Alberto Salas, que “las mujeres indigenas fueron el vehiculo mas atractivo y
eficaz en la colosal experiencia de transculturacion que significo la conquista de
Ameérica” (Alberto Salas citado por Galvez, 21). Sin embargo, hay que tomar en
cuenta que mientras aumentaba el nimero de europeas, disminuia el de las
nativas: Cook y Borah dicen que en 1521 habria unos doce millones de mujeres
indigenas, pero que a comienzos del siglo xvii quedaban solo



600 000
(citado por Aizpuruy, 43, n. 1).

Entonces se volvié costumbre la barragania o amancebamiento; se trataba, seguin
Aizpuru, “de uniones consensuales aceptadas por ambas partes” por lo que no
representaban una humillacion para la mujer. Sigue la autora explicando que “el
acto de entablar una relacion de barragania se solemniz6 mediante ceremonias
que pudieran ser tan significativas para las familias de los jovenes como lo
hubiera sido un matrimonio religioso”. La nota 5 de esta autora, con datos
tomados de Konetzke revela la importancia y legalidad de este proceso necesario
para cumplir con el lema de “poblar es fundar”, ya que dice que “la barragania
no se consideraba una relacion ilegitima, puesto que estaba reglamentada por la
legislacion en las Siete Partidas” (Aizpuru, 44-45). Basandose en datos
obtenidos en Relaciones geograficas del siglo xvi, la antrop6loga Garza
Tarazona explica que durante la Conquista era obligatorio que los matrimonios
entre indigenas se realizaran en edad muy temprana, o sea, entre los 13y 14
afios, “costumbre que prevalece hasta nuestros dias en los sectores rurales” de
Meéxico (93). Los conquistadores fueron quienes promovieron esos casamientos
a temprana edad “para repoblar rapidamente a la Nueva Espafia y de esta manera
tener mano de obra. Otro motivo de tipo economico fue el hecho de que un
hombre casado pagaba impuestos mas altos que un soltero” (Garza Tarazona, 93,
n. 128).

Explica Aizpuru que a partir de 1503 nuevas normas favorecian los enlaces
mixtos, como se puede ver en la real cédula de Fernando el Catdlico, en la cual
se recomendaba que “algunos cristianos se casen con algunas mugeres yndias, e
las mugeres cristianas con algunos yndios, por que los unos e los otros se
comuniquen e ensefien” (Aizpuru, n. 12, 46). Con el mestizaje aparece también
en el nuevo continente una subclase social de hijos bastardos. Al principio la
Iglesia fue tolerante y no reaccionaba ante esta situacion, quizas porque aceptaba
lo que Francisco de Aguirre, conquistador de Chile y Tucuman decia: “se hace
mas servicio a Dios en crear mestizos que el pecado que por ello se comete”
(citado por Galvez, 20).

Hay que agregar a esto el llamado “mestizaje al revés”, el cual ocurrid
especialmente en las guerras contra los araucanos; dicho fenomeno consistia en
que los aborigenes mataban a los hombres y se llevaban cautivos a mujeres y
nifios. El mestizo al revés era el que adoptaba los usos, costumbres, lengua,



religion y cultura de los indigenas (Galvez, 127). Cuando en 1554 Francisco de
Aguirre reconquistd La Serena en Chile, “saco del poder de los dichos indios
muchos nifios y nifias cristianos, hijos de espafoles, que los dichos indios habian
muerto” (Galvez, 126). Diaz del Castillo da testimonio de que el nombre del
puerto de Matanzas, en Cuba, se origino en el hecho de que unos nativos
mataron a casi toda la treintena de pasajeros de un navio y solo dejaron vivos “a
tres hombres y una mujer que era hermosa”; a ésta se la llevo un cacique y a los
espafioles los repartieron entre los atacantes nativos (Diaz del Castillo, 15). Mas
adelante, este cronista relata el encuentro en Cozumel con Jeronimo de Aguilar,
quien fue lengua de Cortés junto con dofia Marina, y que después de vivir con
los indigenas mayas por largo tiempo hablaba un “espafiol mal mascado y peor
pronunciado” y mas parecia un aborigen por su raida vestimenta, rapado del
cabello y aspecto general (Diaz del Castillo, 43). Aguilar conté que se habia
perdido en esas tierras con otros quince espafioles y dos mujeres y que todos
ellos murieron menos él y otro llamado Gonzalo Guerrero; este no quiso unirse a
los cristianos porque “estaba casado y tenia tres hijos y [...] tenia labrada la cara
y horadadas las orejas y el bezo de abajo” (Diaz del Castillo, 43-44).

En cuanto a la bastardia, hay que tomar en cuenta que en los estamentos de la
nobleza indigena, los sefiores procreaban con concubinas para preservar la
legitimidad de su linaje. Tomemos los casos del décimo Topa Inca Yupanqui, de
quien “dizen que tubo ciento y cinqiienta hijos uastardos”; y del onceno Inca
Guayna Capac, el cual tuvo “quinientos hijos y hijas” con sus concubinas,[85]
entre los que estaban Huascar y Atahualpa tal como lo afirma Poma de Ayala (I,
119).

Entre los chichimecas, Nezahualpilli, quien vivi6 cincuenta y dos afios y rein6
durante cuarenta y cuatro, tuvo sesenta y nueve hijos varones y sesenta y seis
hijas (Alva Ixtlilxdchitl, Obras I, 256). El anciano Xicoténcatl[86] tuvo “muchos
hijos hombres y armados caballeros, porque tuvo mas de quinientas mujeres y
mancebas”,[87] por lo que la mayoria de los sefiores de Tlaxcala proceden de su
linaje (Mufioz Camargo, 84-85). Es interesante mencionar aqui el caso de
Acamapichtli, del que se dice que tuvo muchos hijos con su esposa Ylancueytl,
pero en realidad ninguno con ella; explicamos: lo que ocurria era que “en
naciendo [...] algun hijo o hija [de alguna concubina con su marido] se acostaua
la Ylancueytl con la criatura como si ella la pariera por ser estéril; de esta
manera [h]vuo Acamapichtli todos estos hijos y hijas para que éstos sefiorearan
por sefiores de México Tenuchtitlan” (Codice Chimalpahin, I, 38). Asi,
Acamapichtli tuvo ocho o nueve hijos.[88] Es obvio que el acto de acostarse la



reina con cada uno de ellos, era su forma de transferirles legitimidad para que en
lo futuro pudieran suceder al monarca.

Pasando al sur del area mesoamericana, Fernandez de Oviedo cont6 que el
Nuevo Reino de Granada estaba dividido en varias provincias, cada una con su
respectivo cacique que prestaba obediencia a dos sefiores principales, el sefior de
la provincia de Bogota y el de Tunja; de ellos, el primero era el mayor y “tenia
cuasi cuatrocientas mujeres” (Oviedo, Historia General III, 125-126). De la
provincia de Tunja, cuenta este cronista que en Bogota, los padres dan sus hijas
con buenas dotes a los que pretenden casarse con ellas. Es por eso que

casanse los indios cuantas veces quieran, y tienen juntas cuantas mujeres toman
y pueden mantener; y hay cacique que tiene veinte mujeres, y tal que tiene
treinta y cincuenta, y hase visto cacique de cient mujeres. Y los otros indios que
no son tan principales, tienen a seis y a diez, y el que menos tiene es dos o tres
mujeres; pero por muchas que sean, nunca rifien una con otra, sino [...] cada una
se contenta y conforma con la voluntad de su marido (Fernandez de Oviedo, III,
111).

Garza Tarazona explica que el “Sefior de Culhuacan les dio a sus hijas tierras de
riego y huertos con muchos vasallos renteros, en calidad de dote”, segun Alva
Ixtlilxochitl (97). En general se dice que eran los parientes los que aportaban los
regalos que el novio entregaba a la novia y viceversa. La riqueza de los
obsequios estaba en funcion de la posicion social de los contrayentes. Sigue la
autora diciendo que “se acostumbraba que el novio pagara al futuro suegro el
precio de la novia, ya que le estaba quitando fuerza de trabajo a su casa; el pago
podia ser en cargas de lefia o incluso que fuera a vivir con la familia de la esposa
y trabajara alli hasta por un lapso de cinco o seis afios. Este pago por la novia,
segun la autora, todavia se acostumbra en muchos lugares con poblacion
indigena” (97-98).

En los primeros afios de la Conquista los espafioles y los portugueses aspiraban
realizar un matrimonio con alguna nativa de ascendencia noble, afirma
Francesca Miller. Un buen ejemplo de como utilizaban los espafioles el
matrimonio para legitimizar el poder y la posesion de territorio se puede ver en
el caso de la coya peruana Beatriz Clara, una princesa inca, nieta del emperador
Huascar, la cual era considerada un gran premio marital, pues era heredera de



inmensas riquezas en tierras y en valiosos tesoros. Algunos aspiraban ya a su
mano cuando todavia era una nifia. Después de dos alianzas, en 1576 el virrey
del Pert la dio en matrimonio a Ofiez de Loyola, como parte de su retribucion
por haber vencido a Tupac Amarud. En 1591, Ofiez de Loyola fue nombrado
gobernador de Chile y Beatriz Clara fue la gobernadora, o sea, la primera dama
de la region. Durante muchas generaciones sus descendientes gozaron de todos
los privilegios propios de su rica y poderosa posicion social. La autora continda
haciendo la observacion de que en esos primeros afios las mujeres ibéricas
brillaban por su ausencia y solo se las veia en el Nuevo Mundo cuando las
guerras habian terminado y los poblados habian sido establecidos (Francesca
Miller, 19-20).

Por otra parte, y volviendo al concubinato como asunto promiscuo para la
Iglesia, al no haber mujeres espafiolas en Yucatan, el problema de las concubinas
indigenas llevo a las autoridades eclesiasticas a celebrar un Capitulo, en el que el
padre Diego de Landa fue electo Custodio; este, cumpliendo dicha funcién
recorri6 ciudades y villas “y procuré quitar las concubinas a los mas de los
vecinos, que tenian muchos hijos en ellas [...] y ellos por no dejarlas, y a sus
hijuelos, se casaron con ellas muchos, o los mas de ellos, que casi todos eran
solteros” (Landa, 173).

Conviene recordar que a partir de 1501 los monarcas espafioles permitieron el
proceso de miscegenacion o mezcla de razas; tanto que algunos gobernadores
como el de La Espafiola, fomentaron esa relacion interracial. Sin embargo, “en
1514 solo el 10% de espafioles en Santo Domingo se casaron con nativas, pues
el concubinato era la norma” (citado por Wood, Sexual Violation, 33, n. 72). Con
ese sentido de pertenencia, los abusos sexuales de los espafioles llegaron a tales
extremos que humillaban a los nativos al llevarse a las mujeres ante la mirada de
hermanos, padres y maridos, segun explicé Martir de Angleria. Por su parte,
Cuneo dio testimonio de que en la Isla “las mujeres, con el jugo de cierta hierba,
acababan con su embarazo, para no engendrar mas nifios, y luego, siguiendo el
ejemplo de sus maridos, se ahorcaban” (Wood, Sexual Violation, 27, n. 15y 16).
Wood concluye su ensayo diciendo que “el membrus febrilis, junto con la espada
y los microbios, fueron en realidad el instrumento de una guerra mortal” (Wood,
Sexual Violation, 25). Este violento y doloroso proceso de miscegenacion,
apunta a un triste capitulo de la historia de nuestro continente, el cual todavia
hoy arrastra sus consecuencias: los hijos ilegitimos o los que entonces se
llamaban “hijos de la Iglesia” o “hijos naturales” constituyeron durante la
Conquista y la Colonia de este continente un nuevo sub-grupo social tanto en los



estratos privilegiados, como en los mas pobres.

Hay que anotar como dato que subraya el machismo espafiol, que Martin no fue
el Unico hijo ilegitimo de Cortés, pues este, segtiin Diaz del Castillo, “fue un
poco travieso sobre mujeres” (514-515) y la primera hija que tuvo, a la cual le
puso de nombre Catalina Pizarro con el apellido de la madre, fue con una india
cubana (Diaz del Castillo, 514).[89] Con Tecuichpotzin —hija de Moctezuma II,
[90] y a quien se le dio el nombre cristiano de Maria Isabel- tuvo una hija y
luego la caso a ella “legitimamente” con el hidalgo Alonso de Grado[91] (Diaz
del Castillo, 520; Sahagun, Historia II, 1829, XLV; Clavijero, 363). “Otro hijo
tuvo [Cortés] con una dama tan principal que los cronistas precavidos, callan el
nombre”, cuenta Cristébal de Castro (citado por Martinez de Paula, 35-36). Es
probable que ese hijo sea el que Diaz del Castillo menciona como “don Luis
Cortés, que hubo en otra sefiora que se decia dofia fulana de Hermosilla”; don
Luis y don Martin, cada uno a su vez ocupo el puesto de comendador de
Santiago de Cuba (Sahagun II, 1829, 514).[92] Tuvo, ademas, otras dos hijas, “la
una hubo [...] con otra india mexicana y otra que naci6 contrahecha”, de otra
mexicana; estas nativas eran doncellas con buenas dotes; cuenta Gémara que a
dofia Juana, la menor, la cas6 con don Felipe de Arellano, “con setenta mil
ducados de dote” (Gémara, 454). En total, fueron legitimos solo Martin Cortés, y
tres hijas que tuvo con su primera esposa dofia Catalina Suarez(Sahagun, II,
1829, 514) Sahagin menciona que a la hija del rey de Tezcoco,
Nezahualpiltzintli, la cual se salvo de la matanza de la Noche Triste, donde
murieron dos hermanas suyas, la llamaron “dofia Juana, que por ser tan querida
de Cortés y estar en dias de parir, la hizo bautizar” (Sahagun, Historia II, 1829,
41; Alva de Ixtlilxochitl, Obras, 11, 230-231).

También entre los incas Cuxirimay Ocllo, esposa legitima de Atahualpa,[93]

paso a manos del marqués Francisco Pizarro con el nombre cristiano de dofia
Angelina Yupanque; con ella Pizarro tuvo dos hijos, Francisco y Juan Pizarro
(Betanzos, Suma, 198).

Los otros conquistadores no se quedaban atras, pues un tal Alvarez, “de quien el
cronista Bernal Diaz del Castillo solo recuerda su apellido [...] tuvo en tres afios
treinta hijos” de nativas. Un centenar de hombres al mando de Alvaro de Luna,
“desarrollaron tal actividad sexual con mujeres aborigenes durante la conquista
de Chile que, en su campamento, recientemente estacionados ‘hubo semanas que
parieron sesenta indias de las que estaban al servicio’ de los soldados” (Diaz del
Castillo citado por Ricardo Herren, 13-14; Poma de Ayala, I, 117). Asi,



conquistar era poblar para los espafioles, mientras que para las indigenas, se
trataba mas bien de contingencias y a la vez maniobras para salvar a sus hijos.
De todas maneras, la estrategia de cualquier imperio y su politica militar consiste
en atacar, arrasar y poblar, como lo hicieron incas, aztecas, espafioles y otros
pueblos, para la expansion de sus territorios.

1.5. Abusos y crueldades cometidos por los espanoles

Lopez de Mariscal comenta que Landa, Motolinia, Las Casas, Vasco de Quiroga,
Torquemada, Olmos, Montesinos y otros compartian la Utopia de Tomas
Moro[94] (1478-1535), originada durante el Renacimiento. En aquellos tiempos
dicho texto habia sido muy divulgado por Europa y hasta traducido al espafiol;
precisamente la edicién que leimos es una reedicion de la que prologé en
espafol don Francisco de Quevedo Villegas, caballero del habito de Santiago y
destacado escritor espafiol del siglo xvii. En América, el enfrentamiento de las
dos culturas, la espafiola y la indigena, lo concibié Moro como “la creacion de
una nueva sociedad que acabaria por compartir tanto las virtudes como los
defectos de las sociedades cristianas y aborigenes” (Moro, citado por Lopez de
Mariscal, 106, n. 3). No obstante, esos misioneros que perseguian la utopia en el
Nuevo Mundo comprobaron que “una sociedad de derecho natural acabaria
compartiendo, antes que las virtudes, los defectos de las sociedades cristianas”
(Lopez de Mariscal, 105-106). Precisamente Landa reconoce que los nativos se
preciaban, con razon, de las bondades de su cultura antes de la llegada de los
invasores europeos (Landa, 65). Mas adelante veremos diversos casos que
sustentan este aserto, como el de borracheras, lujuria, hipocresia, abuso de poder,
practicados por los cristianos.

En su informe al presidente y oidores del Real Consejo de las Indias, el Dr.
Zorita se queja de las muchas injusticias y abusos cometidos por los
conquistadores contra los nativos. Y en un pasaje, casi al final de esas paginas,
dice:

iQuién podra acabar de referir las miserias y trabajos que aquellas mas que
miserables y malventuradas gentes pasan y sufren, sin tener socorro ni ayuda
humana, perseguidos, afligidos, desamparados! jQuién y qué hay que no sea



contra ellos, quién que no les persiga y aflija, y quién que no les robe y
aproveche de su sudor! (Zorita, 152).

Fray Bartolomé se queja de lo mismo en relacién con los indigenas de La
Espafiola, donde “por ser mal tratados e peor mantenidos, e mucho trabajados, se
han disminuido [... de cien mil animas y] no han quedado sino quince o diez e
seis mil, e fenesceran todos si no son presto remediados e desagraviados™ (Las
Casas, I, 27-28). Sin embargo, creemos necesario detenernos para anotar, segun
Motolinia —testigo confiable— que pese a la apasionada defensa de los nativos
que abanderd, con otros religiosos, fray Bartolomé de Las Casas, este era un
sujeto “bullicioso y pleitista, [...el cual] pensaba ser mas celoso y mas justo que
los otros cristianos, y mas que los religiosos” (Motolinia, 208). El franciscano
deja ver en su “Carta al emperador Carlos V” del 2 de enero de 1555, que
ademas el dominico era un hipdcrita que fingia amar mucho a los indios, a los
que “él solo los quiere defender y favorecer mas que nadie. En lo cual, aca, muy
poco se ocupo, si no fue cargandolos y fatigandolos”. Motolinia explica que
cuando lleg6 a Tlaxcala, Las Casas “traia tras de si, cargados, 27 o 37 indios que
aqui se llaman tamemes (Motolinia, 208). También lo acusa de haberse negado a
bautizar a un “indio que estaba bien aparejado” en la doctrina cristiana.
Motolinia le recriminé esto, diciéndole: “;como?, Padre, stodos vuestros celos y
amor que decis que tenéis a los indios, se acaba en traerlos cargados, y andar
escribiendo vidas de espafioles y fatigando a los indios [...]?”. Sigue contando el
franciscano que “cuando [fray Bartolomé] fue alla, a Espafia, que volvio obispo,
llevaba ciento y veinte indios cargados, sin pagarles nada; y agora procura alla
con V[uestra] M[ajestad] y con los del Consejo de Indias, que aca ningtin
espafiol pueda traer indios cargados pagandolos muy bien, como agora, por todas
partes se pagan” (Motolinia, 208). Prosigue relatando el franciscano que dos
religiosos que pasaron por Chiapas, donde Las Casas era obispo, vieron como
“atn en el articulo de la muerte, no absolvian a los espafioles que pedian la
confision, ni habia quien bautizase los nifios hijos de los indios, que por los
pueblos buscaban el bautismo” (Motolinia, 209). Asimismo le reprocha que
nunca aprendiera el nahuatl, y vive pidiendo que los indios lo llamen su
protector. El franciscano acaba llamandolo “apéstata” por haber abandonado el
obispado (Motolinia, 210). En resumen, es interminable la lista de reproches que
Motolinia le hace a fray Bartolomé (205-221). Sabiendo lo anterior, para no
eliminar del todo el mito que hacia de fray Bartolomé el gran defensor de
nuestros humildes indigenas, no queda mas que aferrarnos a la idea de que



quizas eso ocurrio al principio de sus labores como sacerdote y obispo.

Los abusos y crueldades cometidos por los espafioles en las tierras recién
descubiertas, fueron tales, que a lo largo de las crénicas ha quedado constancia
del desprecio y rechazo que manifestaban los nativos contra los espafioles que se
hacian llamar cristianos. Girolano Benzoni, autor de La historia del Mundo
Nuovo cuenta que en la provincia de Nicaragua el cacique Gonzalo, quien
conocia muy bien la lengua espafiola, le dijo lo siguiente: “squé cosa es cristiana
en los cristianos? / Piden el maiz, la miel, el algoddn, la manta, la india para
hacer el hijo; / piden oro y plata. / Los cristianos no quieren trabajar, / son
mentirosos, jugadores, perversos, blasfemos. / Cuando van a la iglesia a oir misa,
/ murmuran entre si. / Se hieren entre si.”. Como Benzoni le objet6 que los que
hacian todo eso eran los malos, y no los buenos, el cacique le contesto: “¢y los
buenos donde estan? / Que yo no he conocido otros / salvo estos malvados™
(Arellano, 47 y 273).[95] En otra instancia, cuenta Fernandez de Oviedo que un
obispo reprendi6 a un nativo por ciertas deshonestidades y mentiras y lo exhort6
para que se volviera virtuoso; al final de sus amonestaciones, el obispo le
pregunto: “‘;Dime, bellaco, por qué haces estas cosas?’ Dijo el indio: ‘¢No ves
td, sefior, que me voy haciendo cristiano? [...] Voy seyendo bellaco, como
vosotros los cristianos” (Oviedo, Historia, III, 59).

Como testimonio de los iniquidades cometidas por los espafioles, Arellano
reproduce, tomado de fray Bartolomé, el siguiente lamento “que los chorotegas
emitian, llorando y suspirando cuando iban a laborar para los cristianos:
‘aquellos son los caminos / por donde ibamos a servir a los caciques / y aunque
trabajabamos mucho, / volviamos al cabo de algin tiempo / a nuestras casas / y a
nuestras mujeres / e hijos: / pero ahora vamos sin esperanza / de nunca mas
volver, / ni de verlos, / ni de tener mas vida” (Arellano, 46).

Mientras la vision del vencido y de los defensores de los indigenas es favorable,
benigna y hasta idealizada (Poma de Ayala, Fray Bartolomé, Alonso de Zorita),
otros, sobre todo el jesuita Bernabé Cobo, describen a los indigenas o “
‘américos’ [asi los llama Cobo] como gentes que casi convirtieron en su propia
naturaleza las ruindades y vicios bestiales a que comtinmente son dados” (Cobo,
17); la embriaguez es uno de ellos, al punto que “no vienen a gozar del uso de la
razon la tercera parte de la vida” (Cobo, 17) . A esto se suma la falta de
disciplina en la crianza de los hijos que crecen como “bestezuelas”, sin que los
padres los reprendan, por lo que “no saben qué cosa sea buen respeto y cortesia”
(Cobo, 17-18). Fray Bernabé se refiere entonces a sus viviendas, que para este



cronista son en realidad “chozas y cabafias” (Cobo, 19). Califica a los indigenas
de “barbaros, voraces y sucios” y entonces se refiere a los “mexicanos que tenian
la carne humana por manjar sabroso y regalado, y los [...incas] comian mil
maneras de sabandijas asquerosas, hasta los piojos que criaban” (Cobo, 20-21).
Sigue el religioso llamandolos miserables, pues eran parcos en el comer cuando
comian lo de ellos, pero “cuando se les ofrece la ocasion, se dan unas
ventregadas como lobos; que suele ser cuando comen a costa de espafioles”
(Cobo, 21).

Ante todo, hay que aclarar que Fray Bernabé se referia en especial a los nativos
del sur, pues al mencionar las borracheras, por ejemplo, generaliza y no toma en
cuenta lo que otros cronistas como Betanzos y Fray Bartolomé dicen de las
estrictas leyes que se aplicaban en el Imperio Mexicano contra la embriaguez, el
adulterio y otros descarriados comportamientos. Tampoco toma en cuenta la
enseflanza que todos, nobles y macehuales recibian en las escuelas publicas
obligatorias del Imperio Azteca.

Por otro lado, en Xaragua (La Espafiola), eran tantos los atropellos cometidos
por los espafioles contra los indigenas, que al enterarse Colon, envio dos
carabelas con socorros para los pobladores de la region. Sin embargo, Roldan y
sus secuaces no iban a permitir que les arrebataran sus privilegios; por lo tanto,
exhortaron a los recién llegados a desertar y unirse a ellos prometiéndoles que
“en lugar de azadones, manejarian tetas, en vez de trabajo, cansancio y vigilias,
placeres y abundancia y reposo” (Martir de Angleria, citado por Herren, 86-87).

Martir de Angleria (primer cronista del Nuevo Mundo), quien mantuvo una gran
amistad con los espafioles, los cuales le suministraban abundantes datos para sus
Décadas, critica sobre todo a Pedrarias y sus seguidores porque “han logrado el
oro a costo del sudor de los pobres indigenas” (Angleria, II, 531). Ademas, les
reclama que no han cumplido lo establecido por el Consejo de Indias de que los
nativos “sean libres en todas partes y que se les emplee en cultivar los campos y
en la enseflanza cristiana [... y que] pueden ser recibidos como asalariados”
(Angleria, II, 531).

Por su parte, el oidor Zorita reclama que los espafioles llaman “barbaros a los
indios por su gran simplicidad y por ser como es de suyo gente sin doblez y sin
malicia alguna” (Zorita, 106). Asi, sale en defensa de los nativos diciendo que

estan injustamente infamadas aquellas gentes de faltos de razon y



desagradecidos, y cuando hay alguna muestra de esto en ellos, es cuando el
miedo los tiene asombrados por las crueldades que con ellos se han hecho y
hacen. [...] No hay indio, por bozal que sea, [...] que en viendo algunos
[espafioles] no les dé cuanto le pidieren, y desea agradecerlos y no sabe servicio
que hacerles (Zorita, 26).

Zorita sigue diciendo que explica eso “para que se entienda la poca razén que
tienen los que aquellas gentes infaman” (Zorita, 26). Fray Bartolomé cuenta que
a su llegada a La Espafiola los conquistadores aprisionaron mil seiscientos
hombres y mujeres. Entonces Colén “dio un bando permitiendo que cada uno
tomase para su servicio a las mujeres que quisiera” y dejo que las no escogidas
regresaran a sus casas; para escapar sin estorbos, algunas de estas dejaron
abandonados a sus hijos de pecho (Las Casas, I, 27, citado por Baez Diaz). A eso
agrega que Francisco Roldan y sus hombres, quienes llevaban vida de hidalgos
sin serlo, pues rechazaban el trabajo y aprovechaban para recargarlo de manera
abusiva en los indios; ellos “forzaban a las mujeres a trabajar tanto o mas que los
hombres, aunque estuvieran prefiadas o recién paridas; asimismo abusaban de
ellas bestialmente” (Las Casas, I, 320). Los seguidores de Roldan tenian por
pasatiempo hacer “pasar un indio, para con su espada cortallo por medio; [...] y
porque no lo cortaba de un golpe, tornaba a hacer que pasase otro y otros, y asi
despedazaban cuantos se les antojaban, riendo” (Las Casas, I, 320). Como unica
forma de escapar a esos abusos, los aborigenes comenzaron a suicidarse, las
mujeres tomaban hierbas abortivas para que los nifios no nacieran y hasta se
envenenaban familias enteras ingiriendo el jugo de la yuca amarga (Moya Pons,
33).

Fray Bartolomé sigue comentando que debido a conflictos bélicos, hambres,
enfermedades y “las fatigas y opresiones que después sucedieron y miserias y
sobre todo mucho dolor intrinseco, angustia y tristeza, no quedaron de las
multitudes que en esta isla [Espafiola ...] habia desde el afio [14]94 hasta el de
[149]6, segun se creia, la tercera parte de todas ellas” (Las Casas, I, 293). En su
“Carta a un personaje de la Corte” de 1535, Fray Bartolomé se queja de que la
gobernacion de Nicaragua, “paraiso del Sefior”, era tan infausta, que “de
seiscientos mil indios de hac[ia] diez afios, solo queda[ba]n doce mil, por la
guerra ordinaria y acostumbrada tirania en que los ha[bia]n puesto” (Las Casas,
“Carta” citada por Arellano, 277). Sigue relatando el dominico que en el término
de dos afios se llevaron mas de doce mil nativos al Perd, y a Panama mas de



veinticinco mil y todos murieron (Las Casas, “Carta” en Arellano, 277). En
cuanto a las nativas, segun Cook y Borah, en 1521 existirian en Mesoamérica
unos doce millones de mujeres indigenas; a comienzos del siglo xvii, quedaban
solo

600 000
(Aizpuru, Las mujeres, n. 1, 43).

Otra de las crueldades consistia en quemarlos vivos: el fraile dominico cuenta
que un espafiol intent6 violar a una indigena, y como ella se resistid, “la meti6 en
una casa de paja. Y le puso fuego. Y la quemo viva. ;Y la pena fue una multa de
cinco pesos!” (Las Casas, “Carta” en Arellano, 277). Vale aqui mencionar la
metodica traicion que practicaron los espafioles: comenzaban por invitar a los
nativos a una reunion, festin o fiesta religiosa, para acabar masacrandolos.

En La Espafiola, debido a sospechas de que los caciques Anacaona y Behechio,
su hermano, planeaban alzarse con sus stubditos contra los espafioles por los
multiples abusos cometidos contra ellos, el comendador fray Nicolas de Ovando
mando perpetrar una cruel y criminal matanza de los nativos, sin distincion de
mujeres, hombres, ancianos y nifios; a los sefiores principales ordend encerrarlos
presos en un bohio y quemarlos vivos. A Anacaona la sentencio a la horca (Las
Casas, 11, 27-30 y Oviedo, I, 83).[96]

Otro caso singular de emboscada ocurrio en Cholula: poco antes de llegar los
conquistadores a México-Tenochtitlan, los cristianos convocaron a todos los
sefiores, los principes, los gobernadores, los capitanes valerosos y los hombres
del pueblo. De esa manera se lleno el atrio del templo [de Quetzalcoatl]. Y
cuando estuvieron todos reunidos, entonces los espafioles vinieron a cerrar las
puertas, por todas las partes por donde se entra. Enseguida entonces,
espachurraron, asesinaron, golpearon [a los cholutecas desarmados...].
Simplemente, sin saberlo, fueron asesinados, fueron aniquilados con engafios;
simplemente, sin saberlo, fueron asesinados (Baudot, Cddice florentino, 85).

Una vez conquistada México-Tenochtitlan, cuando Cuauhtémoc, y otros
embajadores fueron llevados presos, los espafioles masacraron sin piedad el
pueblo nahua. En esa ocasién, en busca del oro perdido en los canales durante la
huida de la Noche Triste, “algunas mujeres-amadas se fajaron las nalgas con
harapos. Por todas partes los cristianos las esculcaban, las despojaban de sus



faldas, las exploraban por todas partes, en sus orejas, en sus bocas, en su vientre,
en sus cabellos” (Anales histéricos de Tlatelolco, en Baudot, Relatos, 202). El
Cadice Florentino dice que los espafioles “como monos [...] se apoderaron por
todas partes del oro. Era como si [...] se refrescara su corazén. Porque es bien
cierto que tenian mucha sed [de oro], como si lo engulleran, como si murieran de
hambre por él, como si lo desearan como puercos, el oro” (Cédice florentino en
Baudot, 87). Se dice que los tlatelolcas escondieron el tesoro en un profundo
pozo de la ciudad. Para que revelaran el lugar donde estaba ese tesoro, Cortés
orden6 que muchos indios fueran aperreados, algunos, ahorcados y otros,
quemados vivos, pero nadie revelo el secreto (Duran, 558-559).

Ya que comenzamos a revisar las ideas utépicas de Moro, hacemos un paréntesis
para comentar que la codicia por el oro y los abusos cometidos por los llamados
cristianos, contrasta enormemente con lo expuesto en el texto de Moro. Respecto
a la actitud que los ut6picos practicaban hacia los metales preciosos, los cuales
son tenidos entre ellos en ignominia, se lee que “el oro y la plata [...] no tienen
alli valor superior al que les diera la Naturaleza” (Moro, 74); tampoco se les
considera tan utiles y valiosos como son para ellos el aire, el agua y la tierra. Los
utopicos comen y beben en platos y vasos de barro o de cristal; en cambio, y
para realzar su desprecio por el oro y la plata,

con ellos hacen las vasijas destinadas a los usos mas sordidos y aun los intimos.
Las cadenas y los pesados grillos que colocan a los esclavos, estan hechos
también de esos mismos metales. [L.os criminales...] deben llevar zarcillos en las
orejas, anillos en las manos, un collar en el cuello y una diadema en la cabeza,
todo ello de oro” [metal por el que mataban y daban la vida los espafioles]
(Moro, 74-75).

Herren afirma que los conquistadores no solo traian la fiebre del oro y de la
fama, sino también la del sexo; por lo que se puede afirmar que la Conquista de
Ameérica constituyo “probablemente el festin licencioso mas grande y
prolongado de la historia” (Herren, 12). El autor comenta esto porque en La
Espafiola, las indigenas de los estamentos privilegiados se colocaban una barra
de oro puro debajo del busto para levantarselo; tal costumbre lleva a Herren a
comentar con acierto, que los lascivos espafioles se abalanzaban por igual “sobre
tetas y alzatetas, conjuncion ideal para la codicia y lujuria de los cristianos”
(Herren, 31-32).[97]

En la ciudad de Trujillo, Venezuela, durante la ausencia del gobernador Diego



Garcia Paredes, se sabe que unos mozos, ademas de robar a los indios, llevados
de sus instintos “sin recato ni temor a la obscenidad de aprovecharse de sus
hijas, y mujeres, con tan poco miramiento, que no re[hJusaban ejecutar
operaciones tan feas, aunque fuese a la vista de los mismos ofendidos”. Esto
llevo a los nativos a vengarse y matar “cuantos espafioles pudieron encontrar
divertidos en los entretenimientos de su lascivia” (Oviedo y Bafios, 230).

Isaac Pardo hizo un resumen de algunos expedientes en los que quedaron
consignados, por declaracion de los indios, los abusos y crueldades cometidos
por los espafioles y hasta religiosos.[98] En la provincia de Venezuela se acota
que un encomendero azotaba a los indios “y después los aprisiona[ba] en grillos,
cadenas y otras prisiones de madera. En otro [expediente], consta que el
encomendero los “mata[ba] a palos” y a un indio principal lo amarr6 de pies y
manos y le metié “un palo por entre las piernas que le cogid los brazos” y luego
le dio de azotes. Uno de los documentos expone que el encomendero “les
quita[ba] sus hijas para servirse de ellas [...y] que se sirv[io] el suso d[ic]ho de
indias casadas usando mal de ellas”. En el harén de este encomendero estaba la
india Beatriz, casada a escondidas con el indio Juan; al enterarse de esa unién
secreta, “el semental rug[io] y azot[6] a la infeliz con unas riendas” y a Juan,
quien intentaba defenderla, le dio una paliza que lo dejo muy débil y con el
cuerpo llagado (Pardo, 180).[99]

En su ensayo titulado “El caso del cura perverso o del ejercicio del poder”,
Maria Elvira Buelna Serrano revisa cémo los espafioles, y entre ellos muchos
curas, se aprovecharon del poder que les concedia su estatus de estamento
dominante, como representantes de la Iglesia, de tal modo que en nombre de
Dios, maltrataban, encerraban y daban muerte a los hombres y torturaban,
violaban y asesinaban a las mujeres. L.a manipulacion ejercida por el religioso
Diego Diaz hizo que el obispo e inquisidor Zumarraga desconfiara de las
declaraciones de unos indigenas acusados de idolatria, mientras que “daba total
crédito a las acusaciones presentadas por Diego Diaz u otros espafioles”. Segin
Tristan, esclavo del cura Diego Diaz, este viol6 a varias mujeres y como no pudo
forzar a Clemencia de Ocuituco, quien se defendio, “le dio de coces y la arrastré
de los cabellos y golpe6 en sus pechos, de lo cual [...] estuvo mala y, dende a tres
dias, muri6. [... Ademas, declara Tristan] que el dicho Diego Diaz se echaba con
otras muchas mujeres casadas e solteras, que son tantas, que no las puede
contar”; hasta abus6 de su propia hija, Petronila, con la que se amancebd.
Finalmente fue condenado a cadena perpetua en la carcel del obispado de
México (Archivo General de la Nacion, Ramo Inquisicion, vol. 68, exp. I, f. 39v,



citado por Buelna Serrano, 91).[100]

En Nuevo México fray Nicolas de Freitas notific6 que muchos frailes tenian
concubinas, por lo que en los pueblos abundaban los hijos de religiosos, segun
Gutiérrez. Este continta diciendo que algunas indigenas levantaron cargos
contra sacerdotes y varios de ellos admitieron su culpabilidad; entre ellos estaba
un fraile que habia violado a una mujer, a la que le desgarro6 la garganta y la
enterro en su celda (Gutiérrez, 123-125).[101]

No pararon ahi los atentados y atropellos contra los nativos, pues en Cochua y
Chectemal, Yucatan, cortaron narices, brazos y piernas, “y a las mujeres los
pechos y las echaban a las lagunas hondas con calabazas atadas a los pies”
(Landa, 27). Landa cuenta que en la provincia de Cupul vio un arbol en cuyas
ramas colgaban varias mujeres ahorcadas por un capitan espaiiol; no satisfecho
con ese horrendo crimen, les colgd de sus pies a sus hijos pequefios (Landa, 24-
25). Agrega el fraile que en el poblado de Verey ahorcaron a una doncella y a
una recién casada, ambas nativas, solo por el crimen de ser bellas y porque
temian que su belleza perturbara a los soldados; ademas, lo hacian para
demostrarles a los indigenas que los espafioles no estaban interesados en sus
mujeres. Landa afirma que existen testimonios de este ultimo crimen, tanto entre
los nativos como entre los espaiioles, debido a la gran belleza de ambas mujeres,
como a la crueldad a la que fueron sometidas (Landa, 25). Los aborigenes,
hombres o mujeres, que se rebelaran, eran sometidos a toda clase de cruentos
castigos, los cuales eran justificados por los conquistadores diciendo que los
indios eran muchos y los cristianos pocos, por lo que metiéndoles miedo asi los
sujetaban (Landa, 27).

Del Codice Florentino recogié Lopez de Mariscal los recursos y argucias que
utilizaban las mujeres para librarse del acoso sexual de los invasores: como ellos
escogian a las mas bellas, “a aquéllas cuyo cuerpo era amarillo [...], algunas
mujeres, cuando se las iban a llevar, se cubrian con lodo el rostro y se ponian
harapos remendados [...y] mugrientos” (Codice Florentino, 179). En cuanto a las
de cuerpo amarillo, vale recordar aqui lo que Sahagun explico: el tecozahuitl o
polvos amarillos se les ponia a las doncellas jovencitas (Historia, 11, 1829, 156),
lo que explica la atraccién que estas ejercian en los conquistadores.

Oviedo y Bafios explica que dichas crueldades eran “sin namero, e debajo de
comer carne humana, todo lo demas se puede creer”. Ese comentario lo hace al
referirse a la expedicion de Ifiigo de Vascufia con veinticinco hombres, rumbo a



Coro (Provincia de Venezuela), en la cual era tal la debilidad y hambre de esos
conquistadores, que

fueron matando uno por uno los pocos indios que les habian quedado de
servicio, y sin despreciar los intestinos, ni otra parte alguna de sus cuerpos, se
los comieron todos, con tan poco reparo, ni fastidio, que sucedi6 al matar el
postrer indio, [...] arrojar el miembro jenital (como cosa obcena y peligrosa) y un
soldado, llamado Francisco Martin [...] lo cojié con gran presteza, y sin esperar a
que lo sazonase el fuego, se lo comi6 crudo” (Oviedo y Bafios, 31; Aguado, 82-
83).

La aficion de estos espafioles por la carne humana lleg6 a tales extremos que
cuatro de ellos que se separaron del grupo hambriento, al divisar unos indigenas
que recorrian el rio Chama en una canoa, les suplicaron con sefias que les dieran
de comer; al verlos “tan macilentos, flacos, y desfigurados”, compasivos, fueron
los nativos a traerles “maiz, yucas, batatas y otras raices, para socorrerlos”.
Pareciéndoles eso poco para saciar su hambre, “embistieron con ellos para
matarlos, y comérselos”; empero, estaban tan débiles que solo pudieron atrapar a
uno, al cual “le quitaron la vida, haciéndolo luego cuartos, que guardaron
asados”; entre estos soldados estaba Francisco Martin, arriba mencionado
(Oviedo y Bafios, 31-33; Aguado, I, 82-83; Fernandez de Oviedo, Historia, III,
26-27; Pardo, 105).

Las iniquidades y atropellos de los conquistadores no solo los ejercian con las
mujeres, sino también con los nifios, como ocurri6 en la conquista de los
choques, en Venezuela; cuatro soldados bajo el mando del gobernador Spira,
ademas de yucas y batatas, encontraron “una criatura de poco mas de un afio,
que con la priesa de huir debié su madre de haber dejado olvidada; y revestidos
aquellos hombres [...] de inhumanidad diabolica, mataron la criatura y poniendo
al fuego en una olla un cuarto, la cabeza, pies y manos, mientras se cocinaba, a
medio asar se comieron la asadura, saboreandose después con el caldo de la olla
(Oviedo y Bafios, 111). El gobernador se enterd del crimen, pero decidié no
darles la pena de muerte que les correspondia, porque tenia un numero muy
pequefio de hombres para continuar con su empresa” (Oviedo y Bafios, 111).

»

Fernandez de Oviedo continiia comentando que otra de las infamias consistia en
“aperrear” a los indigenas a modo de castigo: esto consistia en echarles perros



adiestrados “que presto daban con el indio en tierra [...] e lo desollaban e
destripaban e comian de €l lo que querian”. Un castigo de este tipo lo ordend
Pedrarias Davila contra los nativos que agredieron a unos encomenderos
(Historia, IV, 419). No solo aperreaban a los hombres, sino también a las
mujeres, como ocurrio cuando

el capitan Alonso Lépez de Avila [...] prendié una moza india y bien dispuesta y
gentil mujer, andando en la guerra de Bacalar. Esta prometié a su marido [...] no
conocer a otro hombre si no [era] él y asi no bast6 persuasion con ella para que
no se quitase la vida por no quedar en peligro de ser ensuciada por otro varon,
por lo cual la hicieron aperrear (Landa, 65).

Ademas, en los Anales historicos de Tlatelolco se mencionan varios ataques con
perros: los espafioles —dice el texto— entregaron a los perros, “para que los
devoraran”, a cabecillas nahuas que en las ultimas y desesperadas batallas,
cayeron en poder del enemigo mientras defendian el poderio azteca; esto
coincidio con la caida de México y de Cuauhtémoc, el ultimo emperador, en
poder de los espafioles. Cortés hizo que a este monarca le quemaran los pies y lo
torturaran para que declarase donde estaban las inmensas riquezas del tesoro de
Moctezuma. Tres afios después, lo ahorcaron (Baudot, 204-206).

Todavia en 1612 tenemos el testimonio de don Domingo de San Antén
Chimalpahin, quien cuenta lo siguiente: una mujer fue a la Real Audiencia a
quejarse porque por orden de fray Jerénimo de Zarate, notario de la Real
Audiencia, le dieron tales azotes a su esposo, que lo dejaron casi muerto. Y a ella
y a otros dos que venian con una notificacion, los hizo desnudar y dar de
latigazos; a Maria Constanza Lopez, la castigo de esa manera porque no habia
ido a misa un domingo (Chimalpahin, Annals of His Time, 195-196).

A todo lo anterior hay que agregar que a los nativos prisioneros en batalla los
herraban. Diaz del Castillo cuenta que en uno de los enfrentamientos ocurrido en
Chiapas, apresaron a “muy buenas indias”; la gente pedia que se las entregaran,
pero “Diego de Godoy aconsejaba a Luis Marin que no las diese, sino que se
herrasen con el hierro del rey” porque en la batalla los chapanecas les habian
matado tres caballos, y lo justo era que ellos “pagasen los caballos con aquellas
piezas de indias que estaban presas” (396). Obsérvese cOmo en ese texto se
menciona a las mujeres despectivamente como “piezas”, término aplicado a los



animales que mata el cazador.

La declaracion que hizo en 1545 el presbitero Francisco Gonzalez Paniagua de
Asuncion, Paraguay, da prueba del libertinaje que predominaba: “el espafiol que
esta contento con cuatro indias es porque no puede haber ocho, y el que con
ocho, porque no puede haber dieciséis” (citado por Herren, 12-13). Lo expuesto
arriba explica que el proceso de miscegenacion o mestizaje se llevara a cabo en
Ameérica en forma tan acelerada.

Fray Bartolomé expuso también, entre otros, el episodio de una madre, a quien,
por defender a su hija que iba a ser violada, la mutilé un espafiol y a la doncella
la mat6 a pufialadas porque no quiso consentir sus impulsos libidinosos (I'V, 99;
Lopez de Mariscal, 107). Este pasaje lleva a considerar el temple de las
indigenas, quienes, exponiendo sus vidas, con valor y entereza se defendian de
los avances lascivos de los invasores. Fernandez de Oviedo explica a sus
hombres con qué tipo de mujeres se van a encontrar y narra el caso de que por
intentar violarla, “una india tomé a un bachiller, llamado Herrera, [...] e asiole de
los genitales e ttivolo muy fatigado e rendido”, tanto que estuvo a punto de
matarlo si no hubiese sido auxiliado por unos cristianos que pasaban por el lugar
(Oviedo, Historia, II, 161; Lopez de Mariscal, 107).

Powers sigue explicando que conforme avanzaba el siglo xvi, aumentaba en el
Nuevo Mundo el nimero de mestizos y también el de espafiolas que se habian
atrevido a cruzar el Océano. Esto di6 como resultado la eliminacién de los
mestizos para ocupar altos puestos administrativos, ya que entonces habia
espafoles para ocupar esos puestos. No solo eso, sino también el crecimiento de
la poblacion mestiza se percibié como una amenaza para la corona y las elites,
pues temian que al superar en numero a los europeos, se declararan imperio
independiente (Powers, “Introduction”, Women, 5-6).

Comenta Powers que el aumento incontenible de este proceso llevo al régimen
espafiol a imponer un sistema legal de castas basado en la raza, segun el cual los
habitantes del Nuevo Mundo eran considerados conforme el color de la piel se
asemejaba al de los espafioles o al de los nativos; cuanto mas clara era la piel, se
tenian mayores privilegios, y mayores estigmas recibian los de piel mas oscura.
Asi, los africanos y los indigenas estaban obligados a trabajos forzados; ademas,
los nativos estaban obligados a pagar tributo. Todo lo anterior era reforzado de
tal manera que “en el bautismo el sacerdote clasificaba a los individuos segtn su
categoria racial en el certificado bautismal”; en cambio los espafioles y criollos



recibian beneficios y los servicios de los muy desafortunados nativos, negros y
mestizos (Powers, “Introduction”, Women, 6). En otro capitulo desarrollaremos
ampliamente este proceso de miscegenacion o mestizaje.



Capitulo 2. Asedio e instrumentalizacion de la mujer
indigena — Su sometimiento por el cuerpo

La alegradora

con su cuerpo de placer,
vende su cuerpo...

Se yergue, hace meneos,
dizque sabe ataviarse,

por todas partes seduce...
Como las flores se yergue...
No se estd quieta,

No conoce el reposo,

su corazon estd siempre de huida.
Palpitante su corazon...
Con la mano hace senas,
Con los ojos llama.

Vuelve el ojo arqueando,

se rie, andase riendo,

muestra sus ngICiClS. ..



Tlaltecaltzin de Cuauhchinanco

Codice Matritense (folio 129)[102]

Traducido del nahuatl por Leon-Portilla

2.1. Indigenas prostitutas / indigenas violadas

A lo largo de la historia de la conquista de América ha predominado el discurso
de la dominacion sexual del hombre y del rol pasivo de la mujer como objeto
sexual; asi, se ha mantenido el paradigma de mujer prostituta y mujer traidora.
Es probable que el predominio de ese discurso proceda de los comentarios
machistas de los conquistadores que alardeaban con exageracion de su virilidad,
comentarios que fueron recogidos indiscriminadamente en las crénicas. A
continuacion transcribimos el siguiente: Michele de Cuneo relat6 lo mucho que
le cost6 a él doblegar a una indigena del Caribe y someterla a satisfacer su
lascivia; cuando logro que se le entregara, el cronista habla del comportamiento
de esa mujer diciendo: “os aseguro que habriais pensado que ella habia sido
criada en una escuela de prostitutas” (citado por Wood, “Sexual Violation”, 11).
Se ha repetido, por ejemplo, que los soldados que acompaiiaban a Cristobal de
Onate en su expedicion por el norte de México en 1598 gritaban: “Vamos a los
pueblos a fornicar con las indias. Solo con trato lascivo se conquista a las indias”
(Gutiérrez, 1991, 51). Mas adelante, las primeras feministas y los activistas
indigenas interpretaron a su vez ese momento histérico en la dicotomia de mujer
violada y mujer victima.

En los tres volimenes de su Nueva Coronica, Guaman Poma de Ayala se queja
de los estragos que la llegada de los conquistadores ocasiond en todos los
sectores de la vida indigena. Se lamenta en especial de los dafios que ellos
causaron en los matrimonios, pues “en tiempo de los Yngas no avia adulteras,
putas, mal cazadas. Agora lo hay”. Entre las ordenanzas de los Incas hay una que
se refiere a



la muger corrompida o [que] consentia que la corrompiesen o fuese puta, que
fuese colgada de los cauellos o de las manos en una pefia biua en Anta Caca y
que la dexen alli murir; al desuirgador, quinientos asotes y que pase por el
tormento de hiuaya [piedra muy pesada] que le suelte de alto de una vara al lomo
de dicho hombre” Con esta pena se muere, algunos quedan bibos. [...] Y si se
consentieron los dos, mueren colgados, yguales penas (Poma de Ayala, I, 163).

A continuacion aclara Poma de Ayala que entre las causas de esos desordenes
esta el mal ejemplo de las espafiolas. En seguida menciona que las indias se
emborrachan y encienden la lujuria de los espafioles. Ademas explica que los
indigenas tratan de imitar el mal ejemplo que les dan los corregidores, sacerdotes
y encomenderos que viven amancebados. Por ultimo expone cémo esos
europeos violan a “las mugeres y hijas, donzellas” y las prostituyen. Poma de
Ayala sigue declarando que durante esos tiempos las indias se han vuelto
“embusteras, golosas, ladronas, desobedientes, y en especial, grandes putas”; les
recrimina que prefieran vivir como concubinas de los espafioles —y a veces de
los negros y mulatos— que casarse con un indio pobre (III, 871). Se lamenta
también de que los espafioles no dejan casarse a las mujeres “ni hazer vida con
sus maridos”, por lo que paren “mesticillos”. Todo lo anterior lo lleva a pedir a
los reyes un duro castigo para los que maltratan de esa manera a los indios y a
las indias y no respetan los principios morales y cristianos (III, 901-902). Aqui
se hace preciso tratar el delicado tema de la violacion sexual. Wood se pregunta
qué es lo que diferencia una relacion sexual de una violacion sexual y se
responde que legalmente se define la violacién como el conocimiento carnal de
una mujer forzada al coito contra su voluntad. La autora explica que esta
definicion no distingue entre la presion seductiva del hombre y la imposibilidad
de rehusarlo la mujer; por eso propone revisar el sentido de violacién en amplias
practicas culturales como las que tuvieron lugar en los albores de este
continente. Lo anterior la lleva a concluir que no existe una linea definida entre
coercion y consentimiento, pues el sexo consensual puede ser fisicamente
forzado y la violacion puede originarse en una union sexual consentida. Asi, en
la actividad sexual los nativos no hacian distincion entre los actos sexuales
consentidos versus actos violentos coercitivos (Wood, 16-17). Ilustra lo anterior
lo que arriba mencionamos de la aventura lasciva de Cuneo con la india y su
obsceno comentario.

Importa recordar aqui que para los aborigenes el sexo era un acto ludico e



intrascendental, al cual los cristianos habian marcado con el sello de pecado.
Ademas, Fernandez de Oviedo explica que “las mujeres desta isla [La Espafiola]
eran continentes con los naturales, pero [...] a los cristianos, de grado se
concedian” (I, 120).[103]

Lo interesante es que Poma de Ayala olvida los abusos que cometieron los Incas
y nobles con las mujeres a las que convirtieron en concubinas y esclavas bajo la
supervision de la esposa legitima (piuiguarme). Y ya que hemos mencionado los
hijos ilegitimos que dejaron los espafioles, debemos recordar que en la region
andina, por ejemplo, tal como se explicé antes, el décimo primer Inca Guayna
Capac tuvo nada menos que “quinientos hijos y hijas” (Poma de Ayala, I, 119).

Powers deplora que dicho discurso haya persistido hasta el siglo xx; entre los
modelos que aduce esta la tajante conclusién publicada en el libro de Magnus
Moéde de que “la conquista espafiola de las Américas fue una conquista de
mujeres” (Powers, 8), equivalente esto a la dominacion de sus cuerpos y mentes.
En la mayoria de las naciones hispanoamericanas se lee que “la mujer debe
obediencia a su marido, quien tiene sobre ella el derecho de corregirla”. En el
siglo xiii Beaumanoir escribio: “es licito al hombre pegarle a su mujer [...]
cuando ésta no quiere obedecer a sus razonables mandamientos, como debe
hacer toda mujer prudente” (Leret de Matheus, 54). En épocas anteriores, en la
ley XII de Las siete partidas se lee que “el marido es como sefior e cabeza de la
mujer” (Leret de Matheus, 55); es obvio que este decreto se inspiré en San
Pablo, quien declara a “las casadas sujetas a sus maridos como al Sefior; porque
el marido es cabeza de la mujer, como Cristo es cabeza de la Iglesia” (Efesios 5,
22-24; también en Colosenses 3, 18). Mas tarde, en el siglo xvi, D’ Argenté repite
que “el marido debe contener y castigar a la mujer.” Ademas, las leyes otorgaban
al marido poderes de administracion amplisimos sobre los bienes de su esposa,
que como mujer era considerada una incapaz (Leret de Matheus, 54);[104] lo
que las leyes arriba expuestas conceden a los hombres, contrasta enormemente
con el sistema igualitario de los nahuas. Hay que tomar en cuenta que los
codigos civiles de Hispanoamérica “tienen su fuente en el derecho francés y el
derecho espafiol”, en los cuales predomina la nocion de la incapacidad de la
mujer. La autora explica que todavia, en 1975 —fecha de la publicacion de su
libro— esas leyes seguian vigentes en algunos paises de este continente (Leret de
Matheus, 55). Los conquistadores, por supuesto, llegaban al Nuevo Mundo
saturados con la idea de la prepotencia del hombre sobre la mujer, la cual
impusieron inmediatamente en estas tierras. Considerando lo anterior,
preguntamos si bajo esa ideologia, ¢podia acaso rebelarse la mujer contra



tanpoderoso ente que la asediaba, seducia y violaba sin miramientos de ningin
tipo?

Stephanie Wood interpreta la violacion sexual y degradacion de las mujeres
indigenas por los conquistadores, diciendo que ellas representaban al “otro”. La
autora comenta que segin Padden no fueron los microbios, ni la espada, ni los
pufios, los que conquistaron a México, sino el membrus febrilis, de modo que, en
general, los espafioles dejaron mas embarazos en los campos de batalla que
muertes (Sexual Violation, 9).

Ward Stavig observa que en el Cuzco rural[105] la actitud hacia la violacion
sexual, podria ser divergente de nuestra interpretacion de la misma, razén por la
que “esto pudo haber disminuido el nimero de casos de violacion sexual
documentados” (The World, 32). Al respecto, Sharon Block en su libro sobre
Rape and Sexual Power in Early America, se pregunta cuando una relacion
sexual es una violacion. La respuesta suya es que legalmente se considera como
tal el conocimiento carnal de una mujer por la fuerza y contra su voluntad
(Block, 16). Empero, agrega la autora, en dicha definicion, forzar fisicamente a
una mujer no provee una linea divisoria entre coercion y consentimiento (Block,
17).

Hay que tomar en cuenta que para los aztecas, la violacion de un nifio o nifia era
no solo una afrenta para la criatura, sino también para los padres y la comunidad;
lo mismo ocurria en el caso de una mujer casada,[106] pues la afrenta abarcaba
asimismo al marido y a la comunidad. No obstante, entre los andinos esto no se
aplicaba de igual forma a las solteras, porque el sexo premarital era la norma
entre los andinos. Por eso en tales casos, asi como en aquellos en los que todo
habia ocurrido bajo la influencia del alcohol, el asunto quedaba entre las familias
de los dos individuos o se dejaba como un asunto que concernia a la comunidad;
se sabe de estos casos, solo por las confesiones en las que el cura preguntaba si
el pecador habia “forzado” a alguna mujer.

Al respecto, Stavig trae a colacion el caso del capitan don Pedro de Roda: este
habia servido en el gobierno rural del Cuzco, pero en un Juicio de Residencia fue
acusado por los naturales de crimen, violacion, deudas, golpes mortales a la
gente, y de “haber ahogado a una jovencita después de violarla, y de haber
‘forzado’ a otra mujer”; sin embargo, debido a su poder, influencia y habilidad
para sembrar la duda, fue absuelto, como muchos otros culpables de las mismas
faltas (Stavig, The World, 31-33).



Asi como los cronistas han dado abundante informacion sobre lo que ellos
llaman “el comportamiento impudico de las nativas”, hemos observado que poco
se menciona la resistencia de las mujeres para someterse a ese macho
conquistador. Wood cita algunos pasajes de las crénicas para probar su aserto: en
uno de los viajes de Colén, por ejemplo, las diez cautivas que transportaban
saltaron de la nave en la que las transportaban y trataron de nadar media legua
para refugiarse a salvo en La Espafiola. En otra ocasion, Michele de Cuneo
cuenta que cuando liberaron en esa isla un grupo de esclavas, “ellas abandonaron
a sus hijitos en el suelo y escaparon llenas de desesperacion”. Algunas de ellas
corrieron hasta ocho dias; esta urgencia de escapar la interpreta Wood diciendo
que “los nifios podian haber sido el producto de un asalto sexual cuando fueron
cautivadas”. Ademas, con el jugo de la yuca, las nativas abortaban y para seguir
el ejemplo de sus maridos se ahorcaban (Wood, “Sexual Violation...”, n. 15, 27).
Wood concluye que los ejemplos anteriores de mujeres que presentaron
resistencia a los avances sexuales de los espafioles, proveen “indirecta
evidencia” de que no hubo siempre un comportamiento lascivo de esas mujeres,
sino que mas bien prevalecio la violacion sexual de los invasores (Wood,
“Sexual Violation”, 11).

A lo anterior hay que agregar lo que afirmo Guillermo Coma, los abusos
sexuales cometidos con las mujeres en La Espafiola, villa La Navidad, fueron los
que provocaron la matanza de los espafioles y la destruccion del fuerte que
Colon dejo6 en esa Isla durante su segundo viaje (citado por Wood, “Sexual
Violation”, 12). Segun datos suministrados en el Libro Copiador, en la carta de
1494 dirigida a los Reyes Catolicos, Colon reconstruye los hechos tal como se
los comunicaron un testigo y el cacique Ocanaguari: al principio rein6 la paz y el
buen entendimiento entre los colonos, mas luego olvidaron los espafioles las
recomendaciones que les habia hecho Coldon de que “sobre todo dexasen las
mugeres ajenas y todas las de los yndios y nunca saliesen de la fortaleza a otra
parte salvo seis dellos, y otros tantos después de éstos bueltos” (Libro Copiador,
130-131). Pese a tales recomendaciones, mas adelante, la mayor parte de los
pobladores de L.a Navidad pasaron a vivir a la isla, debido al “gran tracto con las
mugeres [... que] cada uno havia tomado, y no solamente éstas les abastavan,
que les tomaban las muchachas” (Libro Copiador, 132). Los ocho defensores que
quedaron en la fortaleza La Navidad con Diego de Arana de Cordova, reiteraron
que “era la causa el gran tracto de las mugeres” (Libro Copiador, 133). El
exterminio total de la fortaleza, la cual fue quemada y destruida, lo realizé en
octubre de 1493, segin Col6n, Cahonabe, el marido de Anacaona y régulo de La
Maguana, al frente de un nutrido grupo de aborigenes (Libro Copiador, 133).



[107]

Lo mismo ocurrié en Ciudad Trujillo, Venezuela, contra Francisco Infante y
Garci-Gonzalez, como reaccion a los excesivos abusos de los soldados, segtn lo
citamos arriba (Oviedo y Bafios, 230). Por su parte, y ya lo explicamos antes,
Poma de Ayala cuenta en varios pasajes de sus libros que al principio de la
conquista esposas, hijas y hermanas de familias indigenas pobres eran raptadas
por los espafioles, y violadas bajo amenazas contra esposos, padres o hermanos
(Poma de Ayala, III, 901-902).

Stavig explica que la violacion sexual era considerada un crimen muy serio entre
los aborigenes, pues uno de los componentes unificadores de la comunidad era la
armoniosa y afectuosa relacion marital de sus integrantes. Durante la Conquista,
ese tipo de relacion pudo mantenerse a duras penas debido a las violaciones, que
segun parece, fueron mas abundantes de lo que se han consignado, pues no todas
las relaciones entre espafioles y nativas fueron por mutuo consentimiento;
algunas indigenas consintieron a entregarse por oportunismo, unas cuantas por
amor y necesidad y otras por el bien de los hijos de esa unién. Wood reproduce
al respecto un pasaje de la cronica de fray Bartolomé de las Casas en el que en
1519 los capataces en las minas de oro del Caribe a menudo violaban a indigenas
casadas y hasta a doncellas y para abusarlas enviaban a los mineros, maridos,
padres, hermanos, a los campos (Wood, 30, n. 40).

Es por eso, sigue analizando Wood, que no han quedado pruebas del nimero de
violaciones que ocurrieron durante ese periodo; ademas, los nativos creian que
no valia la pena acusar a un espaiiol poderoso, pues esos cargos rara vez eran
seguidos, o al acusado lo exoneraban con la connivencia del poder real. Asi,
concluye Stavig, hubo “pocas acusaciones contra espafioles por violar a una
indigena” (Stavig, The World, 31).

Para comprender mejor el comportamiento de las indigenas resulta muy
interesante considerar el analisis que efecttia Sahagun de las creencias y
costumbres religiosas de los aztecas. Dicho analisis lleva al lector a observar que
ciertos principios indigenas se acercan a los fundamentos del cristianismo; sirva
de ejemplo la extensa oracion que hacian los sacerdotes

por la necesidad que tienen los pobres populares y gente de baxa suerte y de
poco caudal en la hacienda [...], que cuando se echan en la noche no tienen nada,
ni tampoco cuando se levantan a la mafiana. [...] Los hombres no tienen una



manta con que se cobijen, ni las mujeres alcanzan unas naoas (enaguas) con qué
se envuelvan y atapen sus carnes, sino algunos andrajos (Sahagun, Historia II,
2000, 481-484).

En una de las ensefianzas contenidas en el Codice florentino el padre exhorta a
sus hijos a tener “paz con todos”, humildad y respeto; también los induce a sufrir
las injurias con humildad, pues Dios, que todo lo ve, respondera por ellos
(Sahagun, Historia II, 2000, 551).

2.2. Valores sexuales, morales y rituales de la mujer en las
culturas indigenas

Actualmente se revisan los conflictos y adaptaciones de los valores sexuales y
morales entre los indigenas y los espafioles. Los aztecas, por ejemplo, antes de la
llegada de los conquistadores, condenaban y castigaban severamente —al igual
que hacian los cristianos— la violacién de nifios y de mujeres casadas. La
monogamia era muy importante en ambas culturas, en especial entre los
plebeyos indigenas, por lo que en esta area no se presentaron conflictos extremos
entre los valores de los nativos y los de los conquistadores.

Fray Bartolomé critica a los nativos, sobre todo a los de la Isla Espafiola, aquello
que la Iglesia considera pecaminoso, y él llama “bestiales costumbres”,[108] a
saber, el habito entre los sefiores de tener muchas concubinas, ademas de la
esposa oficial; la costumbre de algunos maridos de conceder que su esposa se
casase con otro; la del “viejo que tenia a la mujer moza [y] convidase a algin
mozo que la conosciese”; la del que persuadia a otro para que le prestase “la
mujer paridera”; la de que “se casasen hermanos con hermanas a cada paso, [...
y] padres con hijas e hijos con madres” (Las Casas, IV, 221-222). Cervantes
Salazar acusa también a los caciques y sefiores, quienes abusando de su gran
poder, disponian a su parecer de mujeres, hijos y haciendas” de sus stubditos
(Cervantes, 140). Hay que agregar que a lo largo de las cronicas se alza la voz de
protesta de los cronistas contra el concubinato, los sacrificios humanos, la
idolatria y la antropofagia de muchos pueblos del Nuevo Mundo. En suma, en



nombre de la Iglesia se atacaban especialmente idolatria, adulterio,
promiscuidad, incesto, concubinato, sacrificios humanos, canibalismo y abusos
del poder que arrasaban con los principios morales.

Sin embargo, en lo que respecta al adulterio, Sahagtin reconoci6 que entre los
aztecas el castigo a esa falta era extremo, pues quien la cometia era penado con
la muerte por lapidacion o por otros medios crueles. El rechazo a la infidelidad
matrimonial en esa cultura se puede captar en el principio que prohibia a los
individuos mirar “con curiosidad el gesto y disposicion de la gente principal,
mayormente de las mugeres, y sobre todo de las casadas, porque dice el refran
que el que curiosamente mira a la muger, adultera con la vista” (Sahagun,
Historia II, 1829, 147). Este pasaje da la impresion de haber sido adulterado por
el fraile, ya que tal proverbio moralizador parece ser tomado y adaptado de la
Biblia, que dice: “yo te digo que todo el que mira a una mujer para codiciarla, ya
adulteré con ella en su corazon” (Mateo, 5, 27-29). Vale aqui agregar que los
aztecas no solo abogaban por la fidelidad para llevar una honorable vida —
explica Sahagun— pues era costumbre que el padre le recomendara practicar a su
hijo discrecion, templanza, diligencia en el cumplimiento de los deberes,
humildad, honestidad, valentia, y otras virtudes que igual son cristianas
(Sahagun, Historia II, 1829, 146-152). Con tan estrictas leyes y principios tan
honestos, sorprende leer en Alva Ixtlilxochitl que “Iztaccaltzin tuvo amores con
Quetzalxochitzin, esposa de un caballero llamado Papantzin, descendiente de la
casa real [tolteca], y en esta sefiora tuvo este rey a Topiltzin; y aunque adulterino
le sucedio en el reino o imperio, que fue en el afio de 882” (Alva Ixtlilxochitl, 70
y 71. La cursiva es del autor).[109] Una nota de Chavero aclara que hay una
contradiccién en esto, “pues aqui es esposa de Papantzin la que alla [en otra
relacion del autor] es su hija” (en Alva Ixtlilxéchitl, 71, n. 3). Por esas
contradicciones, la fuente de Alva Ixtlilxdchitl hay que utilizarla con mucho
cuidado. Mas adelante, al tratar de los origenes del pulque, analizamos esto en
detalle.

Entre los michoacanos o tepanecas, cuando un marido se enteraba que su mujer
cometia adulterio, les cortaban a ambos adulteros las orejas, lo cual quedaba
como signo de que habian sido descubiertos en flagrante delito de adulterio; a
esta y otras faltas, si las cometian los michoacanos por cuarta vez, se les aplicaba
la pena de muerte, como veremos, mas adelante (Relacion, 84-86; Relation, 58-
59). Otros castigos aplicados en especial a las mujeres mayas, segin Diego de
Landa, consistian en asar chiles y hacer aspirar el humo a las castigadas;
asimismo, cuando eran deshonestas y coquetas se les untaba chile; también, si



eran traviesas, flojas y no cumplian con sus deberes, o salian a la calle, o alzaban
la vista, les pellizcaban orejas y brazos. Si las muchachas tenian entre diez y
doce afios, los castigos eran mayores (Garza Tarazona, 80). El Codice Mendoza,
interpretado por Garza Tarazona, menciona que las castigaban pinchandolas con
puas de maguey (80).

Tampoco hubo conflictos en lo que respecta a la prohibicion del incesto y esto lo
reconoce Stavig (The World, 36-38). Sin embargo, el incesto era tolerado entre
los nobles y poderosos incas. Al respecto, Poma de Ayala reprodujo un decreto
revelador de las injusticias cometidas por las clases privilegiadas incas con los
subditos del estamento llano:

mandamos que nenguno se cazazen con [h]ermana ni con su madre ni con su
prima hermana ni tia ni sobrina ni parienta ni con su comadre, so pena que seran
castigados y les sacaran los dos ojos y le[s] haran quartos y le[s] pondran en los
serros para memoria y castigo, porque solo el Ynga [h]a de ser cazado con su
[h]ermana carnal por la ley (Poma de Ayala, I, 164; Betanzos, Suma, 110).

Aclara el padre Acosta que entre los reyes incas la costumbre de casarse los
reyes con hermanas consanguineas, ocurri6 a partir del reinado del Topa Inca
Yupanqui, quien se cas6 con Mama Ocllo[110] su propia hermana de parte de
padre y madre. El padre Acosta concluye que “como aquel matrimonio fue
ilicito y contra ley natural, asi orden6 Dios que en el fruto que de él procedio,
que por Guascar Inga y Atahualpa Inga, se acabase el reino de los Ingas”
(Acosta, 198; Cobo, Inca Religion II, cap. 7, 209). Aqui, la sancion moral de la
prohibicion del incesto se une a la consabida maldicion del incesto; la
argumentacion de Acosta, desemboca en el cronotopo apocaliptico, el caos y el
fin de una época, y el comienzo de otra.

Hay que agregar que los nahuas coincidieron también con la fe catélica en los
ayunos y penitencias que se practicaban durante ciertas fechas sagradas en honor
de sus dioses. Sahagun suministra, entre otros ejemplos, el ayuno de cuatro dias
que realizaban los aztecas en los festejos de Cintéuitl, dios del maiz (Sahagun, I,
2000, 170). Asimismo ayunaban durante ocho dias a tortillas y agua cada cuatro
afios, antes de la fiesta para horadar las orejas a los nifios (Sahagun, I, 2000,
175). Ademas, los futuros mandatarios aztecas hacian ayuno durante un duro
periodo de prueba que lindaba con la ascesis cristiana; Alonso de Zorita[111]



explica que en Tlaxcala, Huexotcingo y Cholula,

el que habia de suceder al sefior lo promovian primero a una dignidad o titulo
que llaman tecuitli, que era la mayor que entre ellos habia, y para ello hacian
unas ceremonias en su templo; y acabadas, los del pueblo lo vituperaban y le
decian palabras injuriosas, y le daban empujones para probar su paciencia. Y era
tanto su sufrimiento, que no hablaba palabra ni volvia el rostro a ver quién lo
injuriaba o maltrataba (Zorita, 17).

En seguida lo encerraban en un aposento del templo, donde permanecia durante
“un afio y a las veces dos, encerrado, haciendo penitencia”. Los cuatro primeros
dias no lo dejaban dormir y si cabeceaba, los guardas lo pinchaban con hojas de
maguey, reclamandole que su deber era velar por sus vasallos. Terminada la
penitencia, se celebraba una gran fiesta a la que asistian los sefiores de comarcas
aledafias, parientes, amigos y allegados (Zorita, 18).

Fernandez de Oviedo recoge el dato de la manera de elegir al Inca o el rey de la
geografia andina, como sigue:

cuando el que lo era se moria, después de visto a quién pertenecia la sucesion del
estado, aquel sucesor se encerraba adonde no le veia persona alguna, vestido de
ropa muy fina, de color roja o carmesina, e ayunaba cuatro o cinco dias; e
después de haber hecho esa cerimonia, le ponen, en lugar de corona, una borla
de color de un finisimo carmesi, de lana hilada e torcida [...]. E luego que sale
con esta borla, que es la investidura real, [...] todos los sefiores de su reino y
sefiorios le sirven e adoran en él (Fernandez de Oviedo, V, 102).

En el Reino de Granada, cuenta Zorita que para ocupar el gobierno de Sogamoso
el sefior “hacia penitencia siete afios, encerrado en el templo, que no veia sol ni
luz ni gente, mas de los que le servian; y esto a efecto de probar sus
sufrimientos” (Zorita, 20). Otros sefiores eran probados enviandolos a gobernar
estados menores (Zorita, 20-21).[112]

Esta practica deja ver que, contrariamente a la opinion occidental, los indigenas
eran muy disciplinados y prudentes para someterse a tan extremos procesos de
iniciacion con el fin de gobernar. Ademas, continua el cronista espafol relatando



que cuando ese sefior llegaba a un pueblo mandaba que se alimentara a los
pobres, fueran estos indigenas o espafioles, lo cual lleva a pensar en el auténtico
espiritu de caridad cristiana puesto en practica.

Interesa observar que cuando recibian a otro sefior inferior en poder al suyo,
escuchaban sus consejos; las sefioras que recibian visitas de esposas de
mandatarios inferiores hacian lo mismo, escuchando sus consejos y consuelos.
Zorita reproduce largos y muy bien razonados discursos de esos y de las
visitantes; entre las palabras con las que responde la sefiora suprema, después de
agradecer el consejo recibido, recogemos las siguientes que proyectan una vez
mas el sentido de renuncia y el espiritu ascético-césmico de esos pueblos
nahuas: “;Quién soy yo para estimarme? ;Soy sino una vasija sujeta a
corrupcion? No es de olvidar vuestro amor y vuestras palabras y lagrimas con
que me habéis esforzado. jOh, si yo mereciese tomar y obrar vuestros consejos
de madre!” (Zorita, 15).

Por otro lado, en Tlaxcala, explica fray Bartolomé de las Casas, se cortaban la
lengua con cuchillas para introducir en ellas unos palillos del grueso del dedo
mefiique; una vez hecho este sacrificio, les pedian a los dioses “que les diesen
fuerzas y esfuerzo para comenzar el tiempo de su ayuno y acabarlo con salud,
hecha verdadera penitencia” (Las Casas, IV, 134). Todos, sefiores, vasallos,
nobles, plebeyos, hombres y mujeres, ayunaban durante ochenta dias comiendo
solo unas tortillas de maiz sin chile; ademas, no se lavaban ni bafiaban durante
ese tiempo y los hombres se abstenian de “conversar con sus mujeres” (Las
Casas, 1V, 134-137). En México-Tenochtitlan, durante los preparativos de los
festejos a Huitzilopochtli, las mujeres, cuando preparaban las comidas rituales y
amasaban con diversidad de granos la imagen del dios, debian ayunar durante un
afo (Baudot, Cédice Florentino, 105).

Segun fray Bartolomé, en Cholula se celebraba cada afio, en mayo, la fiesta de
Quetzalcoatl con un “terrible ayuno” que practicaban los sacerdotes durante
ochenta dias antes de los festejos: “los cuatro dias primeros no comian ni bebian
mas de una tortilla de maiz que no pesaba una onza y un poquillo de agua” (Las
Casas, IV, 137). Durante sesenta dias solo dormian dos horas en la noche y una
hora durante el dia; “todo el otro tiempo velaban y ofrecian incienso, echando
brasas todos juntos en aquellos incenciarios”. Los otros veinte dias, el ayuno y
penitencia eran mas leves (Las Casas, IV, 137-138). Segun Alva Ixtlilxéchtl, fue
Quetzalcoatl —llamado también Huemac—,[113] quien “para refrenarles de sus
deleites y deshonestidades les constituyo6 [a los olmecas y xicalancas] el ayuno; y



[fue] el primero que ador6 y coloc6 la Cruz, que llamaron
Quiauhtzteotlchicahualizteotl, y otros Tonacaquahuitl, que quiere decir dios de
las lluvias y de la salud, y arbol del sustento y de la vida”[114] (Ixtlilxochtl,
Obras, I, 20. La cursiva es del autor). Lo interesante es que los nahuas
generalmente practicaban el ayuno junto con la abstinencia sexual. Ademas,
llama la atencién comprobar que los cronistas han dejado pocos testimonios de
que las mujeres realizaran esa practica religiosa, sobre todo en relacion con los
aztecas.[115]

La necesidad de conservar siempre vivo el fuego y los incensarios, se debe a que
el fuego es un “simbolo de transformacion y regeneracion” (Cirlot, 209-210).
Ademas, para la mayoria de las sociedades indigenas el fuego “procede del sol,
[y] es su representacion sobre la tierra; por esto se relaciona, de un lado, con el
rayo y el relampago; de otro, con el oro”; asi, pues, se le considera una
prolongacion y reflejo de la luz y calor solar y el que aqui, en la tierra, sustenta y
nutre al Sol (Cirlot, 209-210). Proyecta esa idea el siguiente poema nahua
“Canto al sol”, de la Gran Nicoya: “cuando se mete el sol, mi sefior, / me duele,
me duele el corazon. / Murid, no vive el sol / el fuego del dia. // Te quiero, yo te
quiero / fuego del dia, sol no te vayas. / Mi corazon, mi corazon llora. / Fuego
del dia no te vayas, / no te vayas fuego. // Se fue el sol, / mi corazon llora”
(Arellano, 48; Zabala y Araya, 198).

Segun Miller y Taube, “los pueblos mesoamericanos reconocian el fuego como
el fundamental catalizador de los cambios” (The Gods, 88).[116] Como tal,
explica Nicholson, al final del periodo de cincuenta y dos afios, todos los fuegos
eran extinguidos, las casas eran barridas y se tiraban basuras y desperdicios; a
medianoche, los aztecas encendian un fuego sobre el pecho de un cautivo de
noble ascendencia, y si no producia suficiente llama, persistia la creencia de que
el sol se iba a extinguir y que los demonios de las tinieblas bajarian a devorar a
los hombres. Las mujeres, aterrorizadas, eran encerradas en los graneros con
mascaras de hojas de maguey; al amanecer, hombres y mujeres se regocijaban
por la venida de una nueva vida; del gran fuego, unos corredores llevaban llamas
a todos los templos de esos dominios (Nicholson, Mexican, 38).

A diferencia de los ayunos cristianos, los indigenas no se abstenian de todas las
comidas durante un determinado periodo de tiempo, sino solo de la sal y el aji o
chile, o sea, sus condimentos. Solo “en ciertas ocasiones graves, afiadian el
abstenerse por algunos dias, de comer carne, beber chicha[117] y de llegar a sus
mujeres, lo cual tenian por rigor exquisito” (Cobo, Historia II, 207; History, 124-



125). En el Archivo Arzobispal de Lima se conserva un documento en el cual la
anciana Maria Catalina, heredera de los deberes, obligaciones y conocimientos
rituales de su madre Maria Cocha, a la pregunta de por qué ayunaban de esa
manera, respondié que “era una costumbre que se la habian transmitido sus
antepasados y que su madre, Maria Cocha, se la habia pasado a ella” (Leg. 3,
Exp. XIII, f. 5, citado por Silverblatt, 37).

También la abstinencia sexual la practicaban los mayas (Landa, 48). Entre los
incas, era una imposicion del Inca, segin Betanzos: durante los dias de fiestas y
ayunos, los inspectores del Imperio debian entrar a las casas para sorprender a
“quienes dormian con mujeres, aunque fuesen sus mujeres propias porque en los
tales dias nadie habia de ser osado” (Betanzos, Suma, 106). Si algunas parejas no
guardaban el precepto, les quitaban “una joya o pieza de vestir de cada uno
dellos”, sin que nadie pudiera protestar, ni salir en defensa de los culpables pues
si protestaban, les esperaba la horca, asi fueran nobles o “la sefiora principal
mujer del Ynga” (Betanzos, Suma, 106). Al afio, y durante el ultimo dia de dicho
afio, se reunia todo el pueblo y la corte para que cuatro sefiores “sentenciasen a
cada uno segun los delitos”; delante del Inca sacaban “pieza a pieza la ropa y
joyas” (Betanzos, Suma, 107). Y conforme las sacaban, sus respectivos duefios
eran sentenciados, segun su falta, a ser encerrados en alguna de las prisiones que
a ese efecto tenian; si el culpable de crimen capital, era “algun hijo del Ynga
[...,] el mismo Ynga con sus manos le matase alli en presencia de todos diciendo
que” los hijos del Inca debian dar el ejemplo (Suma, 106-107).

Asimismo, hay noticias de que en algunas comunidades como las de los incas,
aztecas, mayas y chorotegas, se practicaba una especie de confesion (Oviedo, IV,
380-81; Landa, 47).[118] El jesuita Cobo comunica que entre los incas habia
informes amplios al respecto: ante todo, “el confesor estaba obligado al secreto,
aunque con ciertas limitaciones, y el penitente, a decir verdad”. Esta la
averiguaban echando suertes con una piedrecitas pues si no, ahi mismo era
castigado el confeso, “dandole con una piedra cierto nimero de golpes”, y
obligandolo a confesarse de nuevo, hasta que lo hiciera bien; entonces el
confesor le daba la penitencia segtn la gravedad del pecado, la cual era muy
severa, sobre todo para los pobres, que no tenian nada que dar al confesor (Cobo,
Historia II, 206-207; Murta, II, 96). En el Imperio Inca los malos pensamientos,
como deseos o inclinaciones desordenadas y la fornicacion, no contaban como
pecados que debian confesar; los que si contaban eran:

el matar uno a otro fuera de la guerra, o violentamente, o con hechizos y



ponzoias; el hurtar; el descuido en la veneracion de sus guacas y adoratorios; el
quebrantar las fiestas o no solemnizarlas, y el decir mal del Inca, y no hacer su
voluntad. Aunque tenian por pecado tomar la mujer ajena y corromper doncella,
no era porque sintiesen que la fornicacién de suyo fuese pecado, sino en cuanto
era quebrantamiento del mandato del Inca, que prohibia esto” (Cobo, Historia II,
206; Inca Religion I, 122; Murua, II, 97).

Persistia en la cultura incaica la creencia de que “todos los trabajos y
adversidades que sufrian los hombres, eran por sus pecados, y
consiguientemente, que aquéllos eran mayores pecadores que padecian mas
graves tribulaciones y calamidades; y cuando a alguno se le morian los hijos,
creian ser muy grandes sus pecados” (Cobo, Historia II, 206; Murda, II, 96). Si
el confesor juzgaba que el penitente era un gran pecador, porque quizas se le
habian muerto sus hijos, le aumentaba la penitencia, como sigue: debia buscar
“una persona que hubiese nacido contrahecha y sefialada de naturaleza”, o sea,
unos enanos con una gran corcova; estos iban al rio con los penitentes, y en
cuanto estos ultimos terminaban de lavarse los pecados, los azotaban con ortigas;
ademas, practicaban otras ceremonias de las que se burla el padre jesuita (Cobo,
Historia II, 206-207; Inca Religion I, 122).

En el Imperio Incaico las creencias respecto al pecado iban mas lejos, pues si el
Inca enfermaba, segtn ellos, se debia a los pecados de sus subditos, pero no a los
del rey mismo. El Inca “a ninguna persona confesaua sus peccados, sino solo al
Sol, su padre, para que €l los dijese al Hacedor y se los perdonase”. Al finalizar
la confesion, igual que hacian sus subditos, pues tenian la creencia de que habian
sido perdonados tan pronto se bafiaran después de la confesion, se metian en un
rio y decian estas palabras: “Yo e dicho mis peccados al sol, mi padre; td, rio,
con tus corrientes, llébalos belozmente a la mar, donde nunca mas parezcan”.
Cuando los del pueblo llano estaban enfermos, también solian ir a lavarse a los
rios; tomaban el ichhu (una especie de esparto), lo escupian diciendo sus
pecados; creian que asi “lababan sus almas de los peccados que abian cometido
y que los llebauan las corrientes de los rios”, con lo que quedaban curados. Otros
quemaban la ropa con la que habian cometido los pecados, para quedar libres de
ellos (Murta, II, 97 y 123-124; Cobo, Historia II, 206). El padre Cobo expresa
su rechazo de dichas costumbres diciendo que fue el demonio el que las
introdujo entre los indigenas. Ademas, critica la confesion de los andinos,
aduciendo que no abarcaba las perversiones e inclinaciones mentales (Historia



I1, 206; Inca Religion I, 123-125).

Entre los aztecas, la solemnidad, amonestaciones y penitencias impuestas por los
sacerdotes sobrepasan las demandas de cualquier otra religion. Veamos: cuando
un hombre o una mujer pedian confesion, el sacerdote consultaba el libro de las
adivinanzas para ver cual dia podria ser mas favorable para recibir dicha
confidencia. El penitente llegaba el dia indicado con un petate nuevo, copal y
lefia para quemar el incienso; una vez en la casa del sacerdote, “barria muy bien
el lugar donde se habia de tender el petate nuevo para ponerse sobre €l el
confesor, y luego encendian fuego” para quemar el copal. A continuacién, el
sacerdote decia una oracion al dios del fuego en su funcion purificadora; una vez
acabada la plegaria, se dirigia al pecador diciéndole:

Hijo, has venido a la presencia del dios favorecedor y amparador de todos;
veniste a publicarle tus interiores hedores y podredumbres: vienes a abrirle los
secretos de tu corazon [...] mira que no te despefies ni te extravies mintiendo en
la presencia de nuestro sefior. [...] Es cierto que estas delante de él, aunque no
eres digno de verle, ni aunque €l no te hable porque es invisible y no palpable;
[...] mira que no dejes nada por vergiienza ni por flaqueza (Sahagun, I, 1829, 10-
11).

El pecador juraba decir verdad “tocando la tierra con la mano, y lamiendo lo que
se le habia pegado”,[119] y echaba copal al fuego para reforzar el juramento. El
sacerdote amonestaba al pecador diciéndole: “cuando naciste eras como una
piedra rica, y como una joya de oro [...]. Pero por tu propia voluntad y albedrio
te ensuciaste, te amancillaste, y revolcaste en el estiércol, y en las suciedades de
los pecados y maldades que cometiste, y ahora has confesado” (Sahagun, II, 61).

Ademas, el confesor le hacia ver que al pecar, se habia arrojado al infierno
[Mictlan][120] y ahora, con la confesion, habia vuelto a resucitar en este mundo
“como quien viene del otro” y ha tornado a nacer de nuevo. Una vez confesados
los pecados, la penitencia consistia en guardar ayuno durante cuatro dias y
atravesar la lengua con una especie de mimbre, durante los festejos en honor a
las diosas de la carnalidad; asimismo le mandaba barrer y “quitar el estiércol” de
su casa y que se limpiara a si mismo. También le ordenaba sacrificarle al dios
invisible y omnisciente un esclavo y que trabajara un afio o dos en el templo; la
penitencia no terminaba ahi, porque debia “hacer limosnas a los hambrientos y



menesterosos, y que no [... tenian] qué comer, ni qué beber, [... y] vestir, a los
que anda[ba]n desnudos y desamparados” (Sahagun, II, 62-63).

Terminada la confesion, los penitentes procuraban no reincidir para librarse de la
pena de muerte prescrita por las implacables regulaciones nahuas; asi,
confesaban una sola vez, al final de la vida, para evitar que se les aplicaran tales
extremos. Sahagun explica que durante la cristianizacion de estos pueblos, una
vez hecha la penitencia por homicidio o adulterio, u otro grave delito, los
pecadores demandaban “una cédula firmada del confesor, con propdsito de
mostrarla a los que [...regian], ya [...fueran] gobernador y alcaldes, para que
s[upieran] que ha[bia]n hecho penitencia y confesadose, y que ya no tiene nada
contra ellos la justicia” (Sahagun, I, 1829, 11-14), lo cual, por supuesto, no tenia
validez alguna bajo el régimen espafiol.

A su vez, Duran explica que a diferencia de los que habian cometido faltas
veniales, aquellos que hubiesen cometido algunas graves como hurtar, fornicar,
asesinar, o haber ido contra sus leyes y preceptos, se les ordenaba que
examinasen su conciencia, y luego, reuniesen tantas pajas del tamafio de un
palmo, de las que hacian las escobas, segtin el nimero de sus pecados. Hecho
esto, cada uno se iba al templo, y delante de la diosa Xuchiquetzal se atravesaba
con una lanceta la lengua y una a una, pasaba las pajas por esa lancetada y
“como las iba pasando, asi, llenas de sangre, las arrojaba delante del idolo™;
entonces se iba a lavar y comer el tzoalli como los demas. “De estos penitentes y
confesantes habia muchos, asi hombres como mujeres” (Duran, I, 157). Por su
parte, cuenta fray Bartolomé que en cambio los totonacas tenian una confesion
oral que efectuaban como sigue:

cada uno se apartaba en un rincon de su casa y ponia las manos a manera de
quien muncho se cueita, a veces torciéndoselas, otras, encasando los dedos unos
con otros, llorando [...;] cada uno por si confesaba sus culpas, yerros y pecados a
sus dioses, con tanta compuncion y arrepentimiento que verlos era cosa bien
digna de consideracion (Las Casas, 1V, 147).

Algunos confesaban también en los montes, en los rios y en el templo, dos veces
al afo, en determinadas fechas; asi permanecian un dia entero y a veces mas,
llenos de “tristeza, pesar y amargura”, sin reir, ni admitir placer alguno (Las
Casas, 1V, 147).



Entre los chorotegas de Mesoamérica se sabe que los ancianos se hacian cargo
de recibir las confesiones en secreto, sin testigos y estando de pie. Estas
confesiones abarcaban el pecado de no cumplir lo establecido por sus creencias;
el de no haber participado en alguna de las veintiuna fiestas anuales dedicadas a
sus dioses; el de haber hablado mal de los dioses cuando no llovia, o si decian
que sus deidades no eran buenas. Las penitencias consistian en llevar lefia al
templo para iluminarlo, barrerlo, etc. Estos ancianos confesores llevaban
colgando del cuello una calabaza en sefial de que eran confesores. Aquellos que
incurrian en pecado se confesaban el mismo dia o a mas tardar, al dia siguiente
solo si habian dejado de ser mancebos, o sea que ya habian conocido mujer.
Cuando acababa la confesion, el informante de fray Francisco de Bobadilla
explico: “e como lo habemos dicho, andamos descansados e con placer de se lo
haber dicho, como si no lo hubiésemos hecho”. Los viejos confesores acababan
diciéndoles que se marcharan y no lo hicieran otra vez (Oviedo, 1V, 380-381;
Ferrero, 120; Chapman, 39). No cabe duda que estas costumbres facilitaban a los
indigenas la aceptacion y adaptacion de las practicas cristianas por la via del
sincretismo o la asimilacion.

Cobo también recogio informacion acerca de los festejos del Capac Raymi
(fiesta del primer mes que correspondia al nuestro de diciembre), los cuales se
celebraban en el Imperio Incaico con un significativo ritual. En platos grandes de
plata y oro, de la vajilla del sol, que eran consagrados para ese proposito, los
sacerdotes llevaban innumerables tortas pequefiitas de maiz y sangre de llamas —
estas fueron sacrificadas con solemnidad ese mismo dia—, las cuales, con los
discursos ceremoniosos de los sacerdotes, hacen pensar en una suerte de
comunion ritual. Los prelados incas “daban a cada uno de los presentes un
bocado de aquellos bollos, diciéndoles que comiesen aquel manjar que les daba
el sol para contentallos”. Una vez los comian, los sacerdotes les decian: “Esto
[...] es manjar del sol, y ha de estar en vuestros cuerpos por testigo, si en algtin
tiempo dijiéredes mal dél o del Inca”; ellos entonces prometian no hacerlo
(Cobo, Historia II, 212; Inca Religion I, 133). De nuevo, el cronista o
conquistador tuvo que comprender la realidad cultural de los indigenas a través
de la propia.

Del Imperio Azteca, en tierra de totonacas y en las provincias de Chiapas, donde
fray Bartolomé de las Casas sirviéo como obispo, se describe “una cerimonia y
manera de sacramento de comunién”, la cual recibian los fieles con gran
devocion, tal y como sigue: cada tres afios sacrificaban a tres nifios y la sangre la
mezclaban con ulli (hule) y con las primeras semillas de la huerta del templo



hacian una masa que “tenian por comunion y cosa santisima; llamabanla en
lengua mexicana Yoliaimtlaqualoz, que quiere decir manjar del anima”. Los
hombres de veinticinco afios y las mujeres de dieciséis debian recibir la supuesta
comunion cada seis meses. Fray Bartolomé expresa su asombro ante la
reverencia, veneracion y humildad con la que los sacerdotes repartian pedacitos
de esa masa que los fieles “tragaban no con menos temblor y devocién”. Y
cuando se secaba aquella masa, la diluian con sangre de otros sacrificios (Las
Casas, 1V, 143-144).

En esta misma linea de sucesos, Duran recogi6 otra instancia que hace pensar
también en una comunion sagrada entre los aztecas: al finalizar los festejos en
honor de la diosa Xuchiquetzal, “acabada la cerimonia del lavatorio, donde todos
entendian recibian perdon y remision de culpas, iban a comer [...] tzoalli [...],
que siempre fue tenido por carne y hueso del dios [Huitzilopochtl]” (Duran,
Historia, I, 156).[121]

En uno de los festejos religiosos cercano a la Navidad, se juntaba todo el pueblo
totonaca en el templo a escuchar un sermon de dos horas y rezar diciendo “que
habria de venir el hijo del Sol al mundo para renovallo y producillo de mejores
cosas de mantenimiento y de otras munchas que ellos no sabian, para que con
menos trabajo y zozobras y mas descanso y quietud pudiesen pasar la vida” (Las
Casas, IV, 144-146). A los que sacrificaban en esta ceremonia, los “enviaban por
mensajeros [...] al gran dios Sol, para que les enviase su hijo que los librase de
aquella tan pesada obligacion”. El fraile comenta que asi, cuando esos nativos se
convirtieron al cristianismo, no fue dificil “quitalles aquella costumbre de
sacrificar hombres” (Las Casas, 1V, 146).

Las equivalencias con el cristianismo no terminan ahi, pues hay noticias de que
los incas creian en la resurreccion de la carne: en una encarnizada batalla en la
que murieron miles de miles de guerreros, se tuvo cuidado de recoger a los
muertos y enviarlos a su lugar de origen, pues decian: “Cuando venga el fin del
mundo, nos levantaremos con vida y con la carne que tenemos ahora” (Betanzos,
101), lo cual recuerda lo de “Creo en [...] la resurreccion de la carne y la vida
perdurable” del cristianismo.

Laurette Séjourné comenta que los cadaveres eran tratados en algunas
sociedades en funcion de esa creencia, pues los vestian ricamente y los
enterraban con sus bienes materiales y todo aquello que les fuera ttil, hasta
alimentos y bebidas. En la isla Espafiola, por ejemplo, ademas de que los



sentaban sobre un duho o banquillo usado solo por los caciques y lideres, les
introducian un bambu con salida en el exterior por el otro extremo para
aprovisionarlos de chicha, salvifico alimento. Fue por la “creencia en la
resurreccion del cuerpo que los autdéctonos rogaban a los espafioles no desplazar
los huesos al pillar las sepulturas” (Séjourné, 147). No obstante lo anterior, el
padre Cobo explica que “no se hallo entre todos estos indios nacion que tratase
de la resurreccion de la carne, ni por alguna via creyese que los cuerpos han de
venir a ser algo jamas”, ni hacian sufragios por las animas de los difuntos,
explicando que si estaban en el cielo, que no tenian necesidad de eso (Cobo,
Historia II, 155).

Séjourné interpreta también el hecho de que con el difunto se enterraran vivos
mujeres, servidores y labradores debido a la creencia en el mas alla. En Panama,
por ejemplo, existian ideas que apuntaban al concepto del alma como “nucleo
indestructible, creado por el hombre y que generalmente se localiza en el
corazén”. Solo algunos privilegiados lograban esa creacion; los otros eran
condenados, ya fuera a la nada, ya fuera a la repudiable condicion de fantasmas.
Las victimas se inmolaban voluntariamente “para aprovecharse de la existencia
de un alma sin la cual caerian en la nada y desaparecerian como los animales”
(Séjourné, 142). Por supuesto, esta manera de interpretar la resurreccion
discriminando segun ciertas categorias sociales, no concuerda con el dogma
cristiano.

Segin Gomara, los aztecas creian que “las animas eran inmortales, y que
penaban o gozaban segun vivieron, y toda su religion a esto se encaminaba”;
ademas, los difuntos moraban en nueve lugares diferentes, de los cuales la casa
del sol era el maximo galardén para los buenos, los muertos en batalla y los
sacrificados (Gomara, 436). Para Mufioz Camargo los tlaxcaltecas también
creian que habia nueve cielos donde existia “perpetua holganza”, y cuando
algunos caciques o personas de calidad morian, enterraban con ellos, vivos,
“doncellas de servicio, [...] alguna de sus mujeres” y otros subditos (Gomara,
130).

Ademas, Duran explica que el veinte de marzo celebraban una fiesta muy
solemne en la cual veneraban “a un idolo que, con ser uno, lo adoraban debajo
de tres nombres, y, con tener tres nombres, lo adoraban por uno, casi a la mesma
manera que nosotros creemos en la Santisima Trinidad, que es tres personas
distintas y un dios verdadero”. Esta trinidad azteca estaba integrada por: Totec
(“sefior espantoso y terrible”), Xipe[122] (“hombre desollado y maltratado™) era



el segundo, y el tercero, Tlatlauhqui Tezcatl (“espejo de resplandor encendido™).
También los llamaban “Tota, Topiltzin y Yolometl que quiere decir ‘Padre, Hijo
y el Corazon de ambos a dos’”. Este no era un festejo local ni regional, sino
“universal de toda la tierra” (Duran, Historia I, 95).

Se admira Duran de lo que hemos venido consignando hasta aqui sobre las
practicas religiosas de los aztecas; a eso agrega el contenido de los sermones en
los que el sacerdote amonestaba a los fieles para llevar una vida pacifica, hacer
“caridad con los pobres y forasteros peregrinos. Vedaba el hurtar, el fornicar y
adulterar y desear lo ajeno”; los persuadia a no incidir en el mal, porque irian al
infierno y en cambio, los buenos recibirian galardén del “sefior de las alturas”.
Concluye este fraile diciendo que todo esto “demuestra haber tenido esta gente
noticia de la ley de Dios y del Sagrado Evangelio, y de la bienaventuranza, pues
predicaban haber premio para el bien y pena para el mal”, con la misma retorica
catolica; empero, se lamenta de que todo esto estuviera mezclado con la idolatria
y los abominables sacrificios humanos (Duran, Historia, I, 102).

El padre Bernabé Cobo cuenta que los incas recurrian a la oracion y la penitencia
durante los tiempos de necesidad, tribulacion, enfermedad y largos viajes. En
especial pedian que les fuera bien en los negocios y tuvieran éxito en lo que
emprendian y les fuera bien en el camino cuando viajaban. Ademas mantenian
“largas vigilias en sus guacas, velando de noche”. A veces en voz alta y otras en
silencio, cada uno decia sus propias oraciones, pues no las habia formales. En
cambio si habia oraciones compuestas por el Inca Pachacutic para ser recitadas
durante los sacrificios; “y aunque carecia esta gente de letras, [las oraciones] las
conservaba por tradicion”. No solo se encomendaban a las guacas, sino que
también pedian a los sacerdotes [que] hiciesen oracién por ellos, y lo mismo a
sus mujeres, parientes y amigos” (Cobo, Historia II, 205; Inca Religion, 119).

Para lograr la conversion de los indigenas al cristianismo, los misioneros hacian
su conversion por medio de los nifios. Por su parte, el padre Landa explica que
para acabar entre los mayas con la idolatria, las borracheras y la compra y venta
de esclavos, los misioneros franciscanos recogieron a los hijos pequefios de los
sefiores y gente principal y los pusieron en casas de oracién para adoctrinarlos,
pero la resistencia de los padres y los mayores para abandonar la idolatria, fue
extrema, al punto que algunos nifios fueron muertos por sus progenitores por
haber destruido los idolos (Motolinia, 26-28 y 182-183; Mendieta, 134-135y
146-148). Poco a poco fueron entendiendo los beneficios que se les estaban
proporcionando, y comenzaron a entregarlos de buena voluntad (Landa, 31).



[123] “Después de ensefiados, [los pequefios] tenian cuidado de avisar a los
frailes de las idolatrias y borracheras y rompian los idolos aunque fuesen de sus
padres”.

Ejemplifica esto la historia de Cristobalito, un indigena de unos trece afios; este
fue a estudiar con sus tres hermanos al monasterio de Tlaxcala, donde en poco
tiempo aprendio la doctrina cristiana y recibio en el bautismo el nombre de
Cristobal; asi, pronto empez6 a instruir a criados y vasallos de Acxatecatl, su
poderoso padre, para que abandonaran la idolatria y las borracheras; ademas, se
dedicé a destruir idolos y tinajas de vino. Por intrigas de una concubina, el padre
apale6 y echo al fuego a Cristobalito; pese a tanta crueldad, el nifio lo perdon6
poco antes de morir, pidiendo la misericordia y perdén de Dios para su padre.
Después, para tapar el crimen, el desalmado hombre hizo asesinar también a la
madre del pequefio y a ambos los sepult6 en lugares secretos. Cuando se
descubrieron estos crimenes y otras fechorias, este sefior, recibié de castigo la
horca. Pese a que este episodio fue narrado por varios cronistas, parece que
quien fue testigo de lo acaecido y conoci6 a los hijos de este perverso padre, fue
Motolinia; Mendieta sigue de cerca esta version; es de notar que la de Mufioz
Camargo se separa en algunos puntos (Motolinia, 176-179; Mendieta, 143-146;
Gomara, 450 Mufioz Camargo, 244-247).[124] Ademas de este, Motolinia,
Mendieta y Mufioz Camargo mencionan otros casos de nifios sacrificados y de
resistencia indigena al cristianismo.

Sin embargo, entre los mayas, cuando ya estaban instruidos en la religion,

fueron pervertidos por los sacerdotes que en su idolatria tenian y por los sefiores,
y tornaron a idolatrar y hacer sacrificios [...] de sangre humana, sobre lo cual los
frailes hicieron inquisicion [...] y se celebro un auto [de fe] en que pusieron [a]
muchos [en] cadalsos [... y fueron] azotados y trasquilados y algunos
ensambenitados por algtn tiempo; y otros, de tristeza, engafiados por el
demonio, se ahorcaron, y en comuin mostraron todos mucho arrepentimiento y
voluntad de ser buenos cristianos (Landa, 32).

Mayores dificultades surgieron cuando la Iglesia Catolica intervino y prohibid
las relaciones premaritales; estas se consideraban necesarias entre los incas para
garantizar el éxito y la estabilidad del matrimonio, de la familia y de la
comunidad.



En Mesoamérica, el doctor Zorita explica esa costumbre diciendo que el joven
pedia a los padres la mujer para manceba con el fin de tener hijos; “en habiendo
el primer hijo, los padres de la moza requerian al mancebo que la tomase por
mujer o la dejase libre, pues ya tenia hijo; [... él] se casaba con ella o la dejaba
volver con sus padres, y no se juntaban mas” (Zorita, 61; Garza, xx; Tarazona,
106). Fray Bartolomé y Motolinia dejaron testimonio de las practicas del
amancebamiento entre los aztecas, las cuales ocasionaron conflictos con la
Iglesia Catolica en Nueva Espafia. Lo interesante es que fray Bartolomé alabo el
hecho de que los reyes o gobernantes indigenas de esa geografia, en vez de
incluirlas en sus rigurosas leyes, disimularon faltas como la del ayuntamiento de
las parejas, a las cuales dejaban en libertad de hacer. Es de notar que tal como
dijimos antes, dicha costumbre estaba tan arraigada que los mancebos, sobre
todo los hijos de sefiores, pedian permiso a los padres de las jovenes, para
tenerlas de mancebas o Tlacatcauili (Las Casas, IV, 269-271). Aun mas, fray
Bartolomé se atrevio a escribir: “;por qué mas prohibe y castiga la Iglesia los
amancebados que las mujeres publicas, pues en ambos casos estan en pecado
mortal?” (Las Casas, IV, 269-272).

Stavig confirma que entre los grupos andinos persistia también la costumbre de
hacer vida marital antes de casarse, lo cual se conocia entre ellos como

b N3

“sirvinacue”, “tincunacuspa” o “matrimonio a prueba”. El primer vocablo
procede del quechua, originado en el término espafiol de “servicio”, “servir”;
“tincunacuspa” se origina en “tincunacuy”, que denota accién y efecto que tiene
lugar cuando dos personas se juntan. Otra palabra utilizada al comienzo de la
Colonia, fue “pantanacuy” (Stavig, The World, 277, n. 47). El padre Acosta,
quien exalta “la gloria de la virginidad”, explica que entre los indigenas, a los
que en esta circunstancia llama “bestias”, nadie toma mujer “sin haberla
conocido y probado antes por muchos dias y meses, y, vergiienza da decirlo,

ninguna es buena esposa si no ha sido antes concubina (Acosta, 603).

La arraigada costumbre del amancebamiento, al que los espafioles llamaban
“diabolica practica”, se extendio hasta el siglo xviii; los religiosos no lograban
desarraigarla, pues si no probaban y se ayuntaban antes de casarse, los indigenas
se quejaban de que no alcanzaban “la paz, contento y amistad” que buscaban en
el matrimonio.[125] Contra dicha conducta, en 1570 el virrey don Francisco de
Toledo dirigio una ordenanza a los sacerdotes, corregidores, caciques y alcaldes
para que aplicaran a los indigenas castigos ejemplares con el fin de erradicar esa
“costumbre tan nociva y perniciosa a su conversion, policia y cristiandad”
(Stavig, The World, 24 y 41). El objetivo, afirma Stavig, era inculcar en los



nativos los valores europeos, para hacer al “otro” mas parecido a ellos. Las
herramientas para corregir errores e instruir a los indigenas en normas de
conducta sexual, fueron la confesién y la penitencia (Stavig, The World, 28). Las
preguntas dirigidas por los sacerdotes a los feligreses quechuas, tenian que ver
con “bestialidad, incesto, masturbacién, posicion adecuada al practicar el sexo,
suefios eroticos, y hasta sexo con sacerdotes” (Stavig, The World, 29).[126]
Aunque en general esos interrogatorios se aplicaban indistintamente a hombres y
mujeres, algunas preguntas eran dirigidas a los hombres, y otras, a mujeres
(Stavig, The World, 29).

A Stavig le sorprende el afan de los religiosos por erradicar esa costumbre, pues
la misma se emparenta con “la palabra de casamiento” o “desposorios” propios
de la sociedad espafiola;[127] estos eran el comienzo del proceso matrimonial,
pero a diferencia de la tradicion indigena, los novios no mantenian relaciones
sexuales durante ese periodo de tiempo. En la mayoria de los casos, las parejas
que practicaban sirvinacuy, acababan casandose, pero a veces habia
incompatibilidad y se deshacia el compromiso, “sin ninguin estigma”. Ademas,
los hijos que nacieran de esas uniones eran aceptados en las sociedades
indigenas andinas. Si la relacion progresaba, la mujer, y en pocas ocasiones el
hombre, se desplazaba a vivir con los padres de su pareja (Stavig, The World,
42).

Durante el proceso de erradicacién del amancebamiento en el Virreinato del
Pert, Poma de Ayala protest6 porque cuando se ligaban un indio y una india
pobres y parian un hijo, las autoridades —visitador, vicario, sacerdote, corregidor,
teniente y encomendero— los castigaban; a ella la trasquilaban y la desterraban “a
casa de una sefiora o en la cocina del dicho cura”. Este fornicaba con la india, de
cuya relacion nacia un mestizo, pero en tal caso nadie la molestaba, por lo que
ella preferia estar amancebada con cristianos. Por lo mismo los nativos no
respetaban a algunos padres de la doctrina cristiana, y no querian ir a misa,
escuchar sermones, ni asistir al catecismo, pues cuando esos curas salian a la
calle era con fines “de pecado, de luxuria, enbidia y soberbia”; ademas,
castigaban a los nativos y les quitaban su hacienda, hijas y esposas. En cambio,
los indios llamaban santos y veneraban a los clérigos humildes y de auténtico
espiritu religioso, en especial a los franciscanos y a los jesuitas (Poma de Ayala,
I11, 871, 881, 901).

La opinion expresada arriba fue ratificada por algunos religiosos de aquellos
tiempos en relacion con atrocidades cometidas por los espafioles y los nefastos



efectos que dej6 la Conquista en las costumbres de los nativos: fray Bartolomé
explico que después de que los cristianos conquistaron aquella tierra y
destronaron a los sefiores naturales y jueces, aboliendo las rigidas leyes antiguas,
los mexicas pasaron de la abstinencia impuesta por sus leyes, a excesos y
borracheras, sobre todo cuando bebian vino de Castilla. Los religiosos se
maravillaban al tener noticia de que tal embriaguez con sus transgresiones no se
practicaba durante el estricto régimen azteca, antes de la llegada de los
conquistadores (Las Casas, IV, 269). No obstante, no seria justo culpar a los
espafoles por las borracheras de otros grupos étnicos indigenas, pues se sabe que
michoacas o tepanecas, incas y tainos, entre otros, acostumbraban embriagarse
durante los festejos religiosos y no habia entre ellos leyes tan rigurosas como las
aztecas contra esta practica.

En cuanto a la nefasta influencia ejercida por los espafioles, Sahagun resalta que
antes de la Conquista, los aztecas eran criados “en gran austeridad; de manera
que los vicios e inclinaciones carnales, no [...] tenian sefiorio en ellos asi en los
hombres como mugeres” (Historia III, 1829, 71). Sin embargo, eso cesé porque
los espafioles “derrocaron y echaron por tierra todas las costumbres y maneras de
regir que tenian estos naturales, y quisieron reducirlos a la manera de vivir de
Espafia, asi en las cosas divinas como en las humanas” (Sahagun, III, 1829, 71).
[128]

Insiste el fraile franciscano en el dafio que les causaban las borracheras, en la
salud, y por los efectos funestos de rifias, ataques y muertes que ellas motivaban
(Sahagun, I, 1829, 72). En fin, llego a tal estado el relajamiento de las
costumbres de los nativos, que fracasaban todos los intentos efectuados por los
franciscanos para dar a hombres y mujeres la oportunidad de integrarse a la
disciplina religiosa de los conventos catélicos y profesar como frailes, sacerdotes
y monjas.

Por su parte Fernandez de Oviedo recoge en su crénica el razonamiento que
Paucal, un capitan inca, le hizo al adelantado Diego de Almagro en los mismos
términos expuestos arriba; su mensaje decia:

nosotros, los orejones, sus caballeros [del Inca, éramos] exentos, temidos,
acatados y honrados de nuestras naciones, comiamos, bebiamos y logabamos sin
que nadie nos pidiese la cuenta. [...] Nuestras mujeres e hijas estaban seguras, e
nuestras haciendas e casas sin rescebir perjuicio de nadie. Agora, después de que
los cristianos venistes, de libres nos hicistes esclavos, e de sefiores sus siervos.



[...] Habéis seido tan mal agradescidos, que en lugar de nos tractar bien y
mantener en justicia, nos tomasteis nuestras mujeres e hijas para mancebas;
robastesnos nuestras haciendas, quemandonos e aperreandonos para nos las sacar
(Fernandez de Oviedo, V, 156).

Sahagun también reconoci6 la dificultad de erradicar la poligamia, los ritos
idolatricos que los indigenas seguian practicando en secreto, y la supersticion
(IT1, 1829, 74-79). Motolinia menciona en especial las dificultades de desarraigar
la poligamia, y reconoce que a los nativos se les hacia muy duro dejar de
practicar esta “antigua costumbre carnal”. El fraile observa que ademas de los
goces sensuales, los poligamos recibian grandes beneficios, ya que esas
concubinas tejian y hacian muchas ropas y les servian muy bien, “pues las
mujeres principales llevaban consigo otras criadas” (Motolinia, 131). Bajo el
poderio espafiol, la relacion de esas concubinas fue considerada inmoral, ilegal y
un impedimento para la salvacion eterna. Los hijos, que gozaban de muchas
prerrogativas y hasta podian suceder en el trono bajo el poderio azteca e inca,
segun las leyes espafiolas, eran meros bastardos, comenta Powers, apoyandose
en un texto de Chimalpahin (Powers, Women, 60); a continuacion Powers
presenta las dificultades que en 1529 tuvo Quetzalmacatzin, rey de
Amaquemeca, para escoger entre sus muchas mujeres, la que habria de ser su
esposa cristiana; y es que esas mujeres le brindaban importantes conexiones
politicas y le habian dado muchos hijos. Finalmente escogi6 a la quinta esposa,
hija del rey de Tlalmanalco; no obstante, heredo el trono un hijo de ese rey con
la primera esposa (Powers, Women, 60).

Al referirse a las mujeres que bailaban en los areitos, Sahagun informa que al
terminar de danzar, las encargadas de ellas las llevaban a sus casas, sin consentir
que se fuesen con algtin hombre, “excepto con los principales si llamaban a
algunas dellas para darlas de comer” (Sahagun, I, 2000, 217). Sigue explicando
el fraile que los que “querian llevar alguna de aquellas mozas, decianlo
secretamente a la matrona que las guardaba para que se la llevase. No osaban
llamarlas publicamente [...]. De noche la llevaba y de noche salia. Si alguno
déstos hacia esto publicamente, érasele tenido a mal y castigabanle”
chamuscandole los cabellos que eran su sefial de que era valiente, y quitandole
las armas y los atavios que usaban; ademas, los apaleaban y por ultimo los
echaban, tachandolos de bellacos, sin tomar en cuenta sus servicios a la
comunidad (Sahagun, I, 2000, 217). A partir de entonces este infeliz nunca mas



volvia a danzar ni a cantar. “Y a la mujer con quien este se habia amancebado,
también la despedian de la compaiiia de las otras” para nunca mas volver a
danzar ni cantar; entonces €l la tomaba por mujer (Sahagun, I, 2000, 217).

El uso arbitrario de “amante” —la que desplaza ilegalmente a la esposa—y
“concubina” —mujer que cohabita con un hombre sin ser su esposa— dice Powers,
implica la idea de posesion, lo cual “perpettia el discurso de la conquista sexual
en la historia que se escribe actualmente. [...] Esto les arrebata a las mujeres la
capacidad de escoger su actitud sexual y las totaliza negandoles amplitud de
roles, comportamientos, actividades y experiencias vividas” (Powers, 11).

Los ritos idolatricos fueron también muy dificiles de desarraigar. Powers dice
que en la segunda mitad del siglo xvi los clérigos descubrieron que los indigenas
seguian adorando a sus idolos y practicando sus antiguos ritos paganos. “Las
mujeres en especial fueron activas en estas practicas idolatricas” (Powers,
“Introduction”, Women, 7). Esto dio lugar a medidas extremas de parte de la
Iglesia, como las persecuciones que ocurrieron en los Andes, donde los
feligreses indigenas “fueron interrogados, torturados y obligados a ser
indoctrinados en los principios de la religion catolica” (Powers, “Introduction”,
Women, 7). Pese a eso, Powers informa que aunque en esas regiones se venera a
Jesucristo, “hoy en dia se siguen idolatrando las antiguas deidades. Esto llevo a
los sacerdotes a resignarse y aceptar una forma de catolicismo sincrético, en
parte institucionalizado” en algunas regiones (Powers, “Introduction”, Women,
7).

2.3. Explotacion y uso de lo femenino en las sociedades
precolombinas

Ya hemos visto que persiste la impresion de que la mujer precolombina fue
sometida a un sistema patriarcal que la mantuvo subyugada por siglos,
especialmente entre los aztecas de México y los incas de la region andina.
Estudios etno-historicos recientes arrojan un panorama diferente al considerar,
sobre todo entre los aztecas, el paralelismo genérico auto-independiente por el
cual las mujeres ocupaban amplios espacios en los que sus quehaceres tenian un
equivalente masculino. Las nuevas teorias sefialan que en esa sociedad “mujeres



y hombres opera[ba]n en dos esferas separadas pero equivalentes, en las cuales
cada género disfruta[ba] de autonomia”, explica Powers (Women, 15). La autora
continda relatando que pese a que cada género funcionaba en su propia esfera,
sus mundos eran altamente interdependientes y se juntaban en la ctspide del
sistema politico por el mandato de un sefior supremo y su concejo. Se trataba de
un sistema que buscaba balance y armonia en la relacion entre hombres y
mujeres (Powers, Women, 15-17). Al complementarse ambos, las mujeres no se
consideraban subordinadas o menos importantes en el manejo exitoso de la
sociedad (Powers, Women, 17).

Confirma lo anterior el hecho de que en esos tiempos todas las labores caseras de
la mujer se consideraban sagradas. De ahi que a lo largo de codices y crénicas en
dichas comunidades la escoba connota un arma de defensa y de ofensa. Para los
nahuas, suciedad y basura simbolizaban caos, desorden, y peligro; por tanto,
barrer era un acto de purificacion y de prevencién contra el mal que penetraba en
el centro del universo azteca, el hogar, y se le equiparaba al arma ofensiva y
defensiva del guerrero (Powers, Women, 25). Segtn Burkhart, una mujer con la
escoba en las manos, estaba en la interseccion del caos y el orden; con la escoba
la mujer mantenia el balance adecuado entre su centro ordenado, o sea, la casa, y
el desorden de la periferia, el campo de batalla, que amenazaba con tragarsela
(Burkhart, “Mexica Women”, 35-37; Powers, Women, 25). En una seccion de su
ensayo titulada “El poder de la escoba”, Burkhart revisa los discursos de padres,
madres, parientes y parteras, dirigidos a las recién nacidas y jovenes; en ellos
observa que predominan frases como “cuidate mucho de barrer bien y ponerlo
todo en orden”, “levantate temprano [...] y agarra la escoba” y otras mas
(Burkhart, “Mexica Women”, 33). Powers comenta que durante la Colonia los
sacerdotes consideraban una supersticion pagana la creencia azteca arriba
mencionada de que todas las labores caseras de la mujer eran sagradas. Barrer
estaba inserto en la psique indigena, tanto que ellos creian que si los rituales de
purificacion no se efectuaban debidamente, el desastre acecharia, el sol no se
asomaria, los rios se secarian, el maiz no creceria; por eso, aunque los
franciscanos creian que barrer era parte del ritual idolatrico, se vieron forzados a
aceptar que se barrieran el templo y los patios como devocion de las fieles;[129]
asi fue como esos frailes hicieron tal oficio parte de las actividades de la Iglesia
Cristiana (Powers, Women, 49-50; Burkhart, “Mexica Women”, 38).

La importancia del acto de barrer (ichpana) era tal para los aztecas, que la escoba
se ponia en manos de la nifia recién nacida para indicar que su deber era el de
conservar la limpieza necesaria para el mantenimiento del cosmos-casa; por eso



representaba un arma de defensa contra el desorden, la desorganizacion y la
suciedad; representaba la proteccion contra fuerzas peligrosas, segun han
interpretado algunos este simbolo (Burkhart, “Mexica Women”, 33-41; Powers,
Women, 25-26). Desde pequefias, era su deber levantarse antes de que
amaneciera, para barrer; estas nifias se veian a si mismas como parte activa en la
regeneracion del orden, al separar el dia de la noche, eliminar los desechos
nocivos dejados por la noche y proteger a su familia de fuerzas nefastas
(Burkhart, “Mexica Women”, 34).

Esto se puede observar cuando el ambicioso rey tlatelolca Moquihuix con sus
aliados, hacia planes de levantarse para usurparle el poder a Axayacatl, rey de
México, y a su consejero, Tlacaelel, con el fin de hacer de “Tlatelulco la silla y
asiento del ymperio” (Tezozomoc, 193); en dicha ocasion los tlatelolcas
comentaban que las mujeres de los mexicanos deshonraban a sus mujeres y las
insultaban diciéndoles: “aguardad, tlatelulcas, un rrato, que buestro pueblo sera
nuestro corral” (Tezozomoc, 193-194); también se quejaban los varones
tlatelolcas de las injurias, humillaciones y demandas de tributo que sufrian de
parte de los gobernantes mexicanos[130] (Tezozomoc, 194). Fue por eso que
segun Clavijero, algunas mujeres tlatelolcas tuvieron “la osadia de entrar en las
calles de México y de quemar unas escobas en las puertas de las casas,
insultando con desvergiienza a los mexicanos y amenazandoles con su pronto y
total exterminio” (Clavijero, 117). Es obvio que este acto de quemar las escobas
se realizé con la intencion de avisarles a los mexicanos que el orden y
centralizacion de su mandato estaba por desaparecer; quemadas las escobas, la
suciedad, el mal, el desorden y la guerra amenazaban a los mexicanos.

El paralelismo de los géneros, lo vimos antes, se puede apreciar también en el
hecho de que el parto con éxito lo equiparaban a la victoria del guerrero en el
campo de batalla, pues en el momento en el que la criatura salia del vientre de la
madre, “la partera daba unas voces a manera de los que pelea[ba]n en la guerra;
esto significaba [...] que la paciente habia vencido varonilmente, y que habia
cautivado un nifio” (Sahagun, Historia II, 1829, 199-200; la cursiva es del autor).
Esta constante correspondencia entre parto / guerra, // parturienta / guerrero // 'y
// recién nacido-a / cautivo-a, persiste en otros discursos, como el que le hace la
comadrona a la recién parida, en el cual la alaba diciéndole que lo habia hecho
“como aguila y como tigre” o como valiente guerrero. (Sahagun, Historia II,
1829, 199-200). Y cuando las mujeres morian en el parto, ellas devenian
deidades llamadas Cihuapipilti o Cihuateteu, las cuales acompafiaban al Sol en
su jornada nocturna, mientras los soldados victoriosos, lo acompafiaban durante



la jornada diurna. Obsérvese como, pese al paralelismo auto-interdependiente, y
a que a la parturienta se la equipara al valiente guerrero, la mitologia nahua
asignaba a las mujeres la noche, las sombras y la oscuridad. No solo eso, tales
deidades andaban juntas en el aire y aparecian a las personas, sobre todo a nifios
y nifias, causandoles la perlesia y toda clase de dolencias; por eso los padres y
madres “vedaban a sus hijos y hijas que en ciertos dias del afio [...] salieran fuera
de casa, porque no topasen con ellos estas diosas, y no les hiciesen algin dafio”
(Sahagun, I, 2000, 79).

Visto lo anterior, sorprende encontrar en las paginas de codices y créonicas como
la mujer, la feminidad, sus labores, vestimentas y hasta la posicién pasiva —
propia de las mujeres en el coito— de los sodomitas, connotan situaciones
insultantes de debilidad y cobardia al aplicarselas a los hombres. Eso ocurre
cuando con el tiempo el sistema del paralelismo genérico auto-independiente fue
socavado, tanto por los aztecas como por los incas, debido a la expansién de sus
imperios, durante la cual la guerra lleg6 a ser la ocupacién mas prestigiosa; fue
asi que las mujeres, a las que no se les permitia ser guerreras, perdieron su
estatus social. (Powers, Women, 207, capitulo 1, n. 4). Fue asi como en contacto
con los pueblos invasores, o invadidos, el sistema igualitario de los indigenas se
troco en “un sistema patriarcal que le asignaba al hombre casi la exclusiva
autoridad tanto en asuntos politicos y religiosos como sobre la casa y la familia”,
lo cual obligaba a las mujeres a obedecerles y ser subordinadas de los hombres
(Powers, Women, 40). Ademas, durante la Colonia el sistema familiar de
parentesco se desplazd hacia un énfasis patrifilial (Kellogg, 160). Bajo las leyes
espafiolas las mujeres casadas y solteras que no se habian emancipado de sus
maridos y padres, no podian entablar un juicio legal o realizar cualquier otra
transaccion legal, ni ser testigos en asuntos judiciales. En ese ambito bélico la
masculinidad se asociaba a la fuerza y al desempefio en la guerra, mientras todo
lo femenino representaba debilidad, cobardia, degradacion e incapacidad varonil.

En la sociedad azteca, por ejemplo, el huso y la lana, aplicados a los hombres,
simbolizaban la docilidad, lasitud y subordinacion de las mujeres. Ejemplos de
esto han sido consignados en los anales indigenas: para insultar a Ixtlilxochitl I,
rey de Tezcoco, el tirano Tezozomoc, quien pretendia usurparle el poder, le envio
“muchas cargas de algodon” para hacer mantas en pago a los tributos (Alva
Ixtlilxochitl, Obras I, 300). Eso sugeria, segtin Nash, que el rey “Ixtlilxuchitl era
una débil mujer, capaz solo de hilar algodén” (Nash, 1978, 356; Navarro, 12),
por lo que no merecia ser jurado rey. Cuando recibi6 por segunda y tercera vez el

algodon, el principe Ixtlilxochitl, desobedeciendo a Tezozomoc, no envio las



mantas, lo cual indicaba que no se sometia mas a las érdenes del tirano, por lo
que este se prepard para atacar los dominios del otro; fue asi como se inicié una
sangrienta guerra entre ambas facciones. Ixtlilxochitl fue asesinado por sus
propios vasallos, pero su hijo Nezahualcoyotl (Lobo Ayunado), sobrevivio a su
padre y vivié perseguido durante veinte afios por el tirano Tezozomoc (Alva
Ixtlilxochitl, Obras I, 309-323).[131]

Asimismo los trajes de mujer se utilizaban también como insultos provocativos.
Clavijero menciona en su cronica el pasaje del primer rey mexicano,
Chimalpopoca, quien fue humillado por el tirano tepaneca Maxtlaton, el cual le
correspondio al generoso obsequio de aquel,

enviandole un cueitl, que era cierta especie de enaguas, y un huepilli, que era
camisa mujeril, lo que era tanto como tratarlo de afeminado y cobarde. Agravio
el mas sensible para aquellas gentes que de nada se preciaban tanto como del
valor; y para hacer mayor el desprecio se escogi6 la ropa mas tosca y vil
(Clavijero, 88).

Segun el cronista Tezozomoc, la guerra entre los tepanecas y los tenochcas, fue
ocasionada por el obsequio de cargas de lefia y huipiles que el rey tirano de los
primeros, Maxtlaton, envi6 al rey mexicano, Ytzcoatl; los tepanecas fueron muy
lejos al forzar a los embajadores mexicanos a vestirse esas ropas femeniles y
para mayor humillacion, los hicieron bailar “bestidos de aquella manera
mugeril” (Tezozomoc, 92-93; Duran, 91-92). Al verlos en ese habito, el rey
Itzcoatl, les dijo: “dexaldos bosotros, que es sefial que nos rruegan, y no de paz
sino de guerra, motejandonos de cobardes” (Tezozomoc, 95). En esa guerra los
mexicanos vencieron a los tepanecas. Entonces Tlacaelel, el consejero oficial,
amenazo a los tepanecas afirmando que los tenochcas no iban a parar “hasta
acabar de consumir a Cuyuacan [...] porque entendais, bellacos, como nos
pusistes hueipiles y naguas de magués” (Tezozomoc, 96-97; Duran, 93-95).

En el mundo de los tepanecas o michoacas, el autor anénimo de la Relacion de
Michoacan recogio la excusa que la hija de Chanchori dio para justificar el
abandono que ella hizo de Tariacuri, su marido; para encender la furia de su
parentela contra él, ella invent6 que cada dia su conyuge le repetia que era
“valiente hombre” y le mostraba las flechas diciéndole: “mira, mira, mujer, con
éstas tengo de matar [a] tus hermanos y parientes. ;Como son valientes



hombres? [...] ;No son mujeres?” En vez de hacer caso a esos insultos,
enfurecido, el padre reconoci6 que ésas eran “palabras de mujeres” y ordené que
unos ancianos llevaran a la mujer a su esposo (An6nimo, Relacion, 91).

Lo que arriba dice la mujer se explica porque entre los nahuas, los indios
tarascas[132] o “michhuacas y por otro nombre cuaochpanne” (Sahagun, 2000,
971) representaron una excepcion respecto a la vestimenta femenina usada por
los hombres, sin detrimento de su virilidad. Esos nativos no llevaban braguetas,
sino huipiles femeninos en memoria de cuando tuvieron que pasar el estrecho de
Toluca; para atar los troncos en los que transportaron a sus familias, los hombres
se quitaron las braguetas, y después, para cubrir sus desnudez, “fueles necesario
quitar las camisas de sus mujeres, y huipiles, y vestirse ellos, dejandoles tan
solamente las enaguas [...] de la cintura abajo (Mufioz Camargo, 10-11; Chavero,
Los mexica, 26). Por su parte, Duran cuenta que su dios Huitzilopochtli les habia
mandado que siguiesen su camino, pero mientras se bafiaban, les robaron sus
ropas para que no pudieran seguirlo, de modo que al salir del agua, no tenian con
qué cubrirse, por lo que desde entonces usaron camisas largas hasta el suelo
(Duran, Historia, I, 21-22). Sahagtn simplemente cuenta que los michhuacas
antiguamente “no traian con qué tapar sus vergiienzas, sino las xaquetillas con
que las encubrian, y todo el cuerpo, las cuales llegaban hasta las rodillas, y
llamanse cicuil o xicolli, que son a manera de huipiles, que son camisas de las
mujeres de México” (II, 2000, 972). Precisamente la Relacion de Michoacan
recoge el parlamento de la traidora mujer que arriba mencionamos, la cual, para
justificar su conducta, acusa ante su padre a su esposo, y para denigrarlo mas,
pregunta si €l es en realidad un “Hombre Valiente” y continua diciendo:

los michhuacas, ¢son valientes? ;Seran mas bien mujeres? Las guirlandas de
trébol que llevan en la cabeza son en realidad bandas femeniles [...]. Los aretes
no son de oro, sino anillos de mujer. [...] Y los adornos de pedreria que llevan a
cuestas, no son insignias de Hombres Valientes, sino adornos femeninos. Y las
telas y camisas que visten no son mas que telas y faldas de mujer. [...] En cuanto
[...] a sus taparrabos, no son taparrabos, sino faldas femeniles. Y los arcos que
llevan no son arcos, sino mas bien el telar de la mujer, y sus flechas son solo
lanzaderas y ruecas de mujer” (Relacion, 90-91; Relation, 111-112).

De los ultimos tiempos de Moctezuma I1,[133] Diaz del Castillo relata que
cuando el monarca estaba prisionero de los espafioles, los ataques de los



mexicanos contra estos ultimos, eran tan constantes, que temiendo por su vida, el
rey decidi6 dejarse ver y hablarle a su pueblo con el fin de

contener con su presencia y su voz el furor de sus vasallos. [...] Al verlo, el
pueblo callé para escuchar que los espafioles estaban listos para partir y le
habian dado palabra de que asi lo harian tan pronto como ellos, [los nativos]
depusiesen las armas. Qued6 la multitud por un rato en silencio hasta que un
hombre mas atrevido levant6 la voz, llamando al rey cobarde y afeminado, mas
habil para hilar y tejer que para mandar una nacién tan valiente como la
mexicana (Clavijero, 359-360).

En lo que respecta a los incas, Sarmiento de Gamboa cuenta que cuando se
recibieron noticias de la derrota de los ejércitos que capitaneaba Guanca Auqui
contra los curacas de Pomacocha, Guascar, su hermano, “le envi6 a afrentar,
enviandole dones de mujer, motejando que lo hacia como tal. De esto, corrido,
Guanca Auqui determiné hacer algo que pareciese de hombre” y entonces
acometio contra el ejército de su otro hermano, Atahualpa, el cual descansaba en
Tomebamba y como estaban desprevenidos, los ejércitos de Atahualpa sufrieron
una gran derrota. Atahualpa, muy dolido por la traicion de su hermano, mando
sus ejércitos contra €l, los cuales obtuvieron resonadas victorias en varios
enfrentamientos, de los que Guanca Auqui salié siempre huyendo. Esto ocurrié
poco antes de que Atahualpa fuera llamado “inga general de toda la tierra”
andina (Sarmiento, Historia, 266-267; Murua, I, 149). Murua detalla este
momento histérico asi: a raiz de la derrota de Huanca Auqui y sus ejércitos, su
hermano, el Inca Huascar, les envié mensajeros con

acsos y llicllas para q[ue] se vistiessen, menospreciandolos, y también les embio
espejos y mantur con que se dfeitasen como si fueran mugeres [... para que] se
gouernaran como hombres de verguenca, y que lo hauian hecho al revés en
todo, peor que si fueran mugeres [...] y que ya no eran dignos de tomar armas ni
ponerse vestiduras ni arreos de soldados valientes, sino de vestirse acsos llicllas
como mugeres (Murta, I, 149).

Poma de Ayala escribe Acso como “agsu” que equivale a la saya de las indias;
especie de falda tejida; fustan o falda interior de mujer (Poma de Ayala, III,



1076). Lliclla: Poma de Ayala lo escribe “lliklla” y es la manta de mujer. El
vocablo “mantur”significa colorante (III, 1088); aunque este ultimo no figura en
Corominas, en los derivados del latin tardio aparece “mantum”, el cual esta
presente en Plauto con el sentido de “encubridura, capa (para ocultar mentiras)”
(ITI, 246); esta acepcion nos lleva a relacionar el término “mantur” con
cosméticos o afeites que ocultan defectos fisicos. En lo que respecta a los
espejos, es interesante sefialar aqui que los hombres mayas eran los que “usaban
espejos y no las mujeres” y para llamarse cornudos decian que “su mujer les
habia puesto el espejo en el cabello sobrante del colodrillo” (Landa, 35).

En cuanto al uso de los vocablos “mujer”, “femenil” y otros, como insulto, se
puede apreciar también en codices y crénicas. Sirva de ejemplo, el pasaje en el
que los mexicanos fueron vencidos en batalla por los tlaxcaltecas; Moctezuma II,
“el gran sefior airado”, enfurecido, recibi6 a sus ejércitos con el siguiente
discurso:

¢Que decis de vosotros? [...] ;No tienen los mexicanos empacho y vergiienza?
¢De cuando aca se han vuelto sin vigor ni fuerzas, como mujercillas flacas? [...]
¢Qué se ha hecho el ejercicio de tantos afios desde la fundacion de esta insigne
ciudad? ;Como se ha perdido y afeminado, para que quede yo avergonzado
delante todo el mundo? [...] {No puedo creer sino que se han echado a dormir
adrede, para darme a mi esta bofetada, y hacer burla de mi! (Duran, II, 460-462).

A continuacion el monarca mando que se les aplicara a los capitanes y lideres del
ejército el extremo castigo de trasquilarlos y quitarles “las insignias de
caballeros con que eran conocidos por valientes hombres”; ademas, les quitaron
las armas y se les advirtio que serian sentenciados a muerte si se cubrian con
manta de algodon, pues en su condicion debian llevarla de henequén (Duran, II,
460-462).

En las ultimas batallas que sostuvieron los nahuas contra los espafioles —sobre
todo los tlatelolcas— bajo el reinado de Cuahutémoc, los tenochcas no
participaron en esas escaramuzas, por lo que las mujeres “se avergonzaron de
ellos, los despreciaron, les dijeron a los Tenochcas: ‘jSencillamente se quedan
ustedes ahi, acostados! jNo tienen vergiienza! jPor lo tanto ninguna mujer los
acompafiara ya vestida a la antigua usanza!’. Y sus mujeres lloraron, suplicaron a
los tlatelolcas™, los cuales acudieron en su ayuda (Anales histéricos de Tlatelolco



en Baudot, Relatos, 194).

En suma, lanzar improperios o burlas que atentaran contra la masculinidad, asi
como dudar de la identidad sexual, lo interpretaban como una forma de
degradacion. En el ataque de los espafioles a los tlatelolcas, los integrantes de los
ejércitos de estos ultimos “se animaban entre ellos [y] hacian alarde de su
virilidad. Nadie se desanimaba, nadie se conducia como mujer” (Codice
Florentino en Baudot, Relatos, 169). Por lo anterior podemos concluir que la
masculinidad se asociaba a la fuerza y al desempefio en la guerra, mientras todo
lo femenino representaba debilidad, cobardia, degradacion e incapacidad varonil.

El obsequio de mujeres cumplia el cometido de establecer diplomaticas
relaciones, como se puede apreciar a lo largo de codices y crénicas, sobre todo
en las instancias en las que presentaron mujeres a Hernan Cortés (Diaz del
Castillo, 192). Sin embargo, también esos obsequios fueron interpretados como
un insulto, lo cual se puede ver en el siguiente ejemplo: cuando se formo¢ la liga
nahua de los tres reinos, a saber, México-Tenochtitlan, Tezcoco y Tlacopan, se le
dio a Nezahualcoyotl el altisimo titulo de Chichimecatl Tecuhtli en
reconocimiento por haber salvado a los mexicanos de la tirania del poderoso
Maxtla. Tan pronto el rey acolhua se instald en el trono de Tezcoco, su tio
Iztcohuatzin[134] se arrepintio de haberle concedido tan honroso titulo; esto
enfurecio a Netzahualcoyotzin, pues a él le correspondia dicho honor, no solo
por derecho, sino también al “haberlo ganado por su propia virtud y valor” (Alva
Ixtlilxochitl, Obras, 318). Las amenazas de guerra de su sobrino, llevaron al
monarca tenochca a disculparse dos veces sin resultado alguno, por lo que en la
tercera,

envio cierta cantidad de doncellas muy hermosas y de linaje real, todas ellas para
aplacarle la ira, lo cual fue para encenderla mas, viendo que por via de mujeres
queria negociar con él. [Nezahualcoyotl] las tornd a enviar, diciendo a los
mensajeros que las trajeron, que dijeran a su Sefior que no era mujer para que le
enviara aquellas Sefioras; que le enviara hombres, que era lo que él queria” para
salir al campo a pelear (Alva Ixtlilxochitl, Obras, 318).

La mayoria de las comunidades indigenas rechazaba y castigaba con severidad a
los sodomitas. Sin embargo, en el contexto de las guerras expansivas, algunas
sociedades precolombinas toleraban lo que se conocia entre los cristianos con el



nombre de “bardaje”. Segun el diccionario de J. Corominas bardaje significa
“sodomita pasivo” (I, 402). Este era un acto de dominacion sexual que en
general se aplicaba a los cautivos, pues con la sodomia reducian a esos presos a
la categoria de mujer, lo cual era el maximo castigo y humillacion para un
hombre (Costigan, 232-233). Asi, por medio de la sexualidad y el género
establecian la jerarquia. Corominas explica que no se sabe la procedencia exacta
de “bardaje”; no obstante, reconoce que aunque el vocablo tiene “relacion segura
con el arabe bardag”, el término espafiol procede del italiano (Corominas, I,
402). Caso Barrera también afirma que “Bardaje” o “berdache” viene del
vocablo arabe bradaj que significa “invertido pasivo” y le da el sentido de
“prostituta masculina” (Caso Barrera, 23). Segun Lévi-Strauss, el violento
rechazo del incesto, el celibato, la homosexualidad y la poligamia en esas
comunidades se debe a que representan una amenaza y hasta destruyen la
distribucion equitativa de las alianzas (Lévi-Strauss en Fages, 46).

Entre las ochenta rigurosas leyes que estableci6 Nezahualcoyotzin en Tezcoco y
las otras regiones de su reinado, habia una que ordenaba que al homosexual
activo o que actuaba como varon se le atara a un palo y fuera sepultado en
montones de cenizas, donde él moria; “y al paciente por el sexo le saca[r]an las
entrafias, y asimismo lo sepulta[r]an en la ceniza”, para después morir quemado
(Alva Ixtlilxdchitl, Obras I, 324-325; II, 101). Obsérvese como es mayor el
rechazo de los sodomitas pasivos y timoratos, caracteristicas que a lo largo de
los siglos se le han atribuido a la mujer, de manera negativa.

En cambio, en algunos grupos indigenas, “el bardaje era el hombre que adoptaba
la vestimenta, ocupaciones, maneras y funcién sexual de la mujer, como
resultado de una vision sagrada o por eleccion de la comunidad” (Gutiérrez,
1933, 71, citado por Caso Barrera, 19). Este tipo de individuos se hallaba, segtin
Gutiérrez, entre los grupos zufii, tewa, navajo, keres y hopi, y “se les consideraba
personas sagradas”, pues reunian los atributos masculinos y femeninos, con lo
que representaban “la armonia cosmica. Esta armonia también se expresaba en el
hecho de que los hombres solteros podian tener acceso carnal con los bardajes,
con lo que se evitaban conflictos en la sociedad, pues los jovenes no competian
con los hombres adultos por las mujeres” (Gutiérrez, 73-74, citado por Caso
Barrera, 19); Caso Barrera cree que eso explica lo que encontraron los espafioles
en algunos templos (Caso Barrera, 19). Entre los itzaes del Petén, por ejemplo,
los llamados bardajes cumplian su mision en unas casas adyacentes a los
templos; el vicario Francisco Miguel Figueroa aclara que esas casas eran
habitadas por ministros que vestian trajes de mujer y eran los que hacian el pan



en especial para los de poca edad, porque alli aprendiesen” (citado por Caso
Barrera, 19).

Fernandez de Oviedo narra que en Cueva, gobernacion de Castilla del Oro, los
sodomitas tenian muchachos para ejercer

aquel nefando delito, e traenlos con naguas, o en habito de mujeres; e sirvense de
los tales en todas las cosas y ejercicios que hacen las mujeres, asi en hilar como
en barrer la casa y en todo lo demas; y éstos no son despreciados ni maltractados
por ello; e llamase el paciente, camayoa. Los tales camayoas no se ayuntan a
otros hombres sin licencia del que los tiene, e si lo hacen, los mata [el que hace
de activo...]. Estos bellacos pacientes [...] se ponen sartales y pufietes de cuentas,
e otras cosas que por arreo usan las mujeres (Fernandez de Oviedo, Historia, III,
320).

Los camayoas no practicaban las armas ni iban tampoco a la guerra.
Predominaba esta costumbre sobre todo entre los principales, y eran muy
aborrecidos de las mujeres; pero como estaban sometidas a sus maridos, no
osaban hablar de ello, y solo se lo comunicaban “a los cristianos, porque sab[ia]n
que les desplac[ia] tan condenado y abominable vicio” (Fernandez de Oviedo,
Historia, III, 320). Ademas, en la gobernacion de Venezuela, Fernandez de
Oviedo cuenta que asimismo habia “abominables sodomitas”; pero a diferencia
de los de Cueva, el travestido, que Oviedo llama el pasivo —quien se dejaba
crecer el cabello hasta la mitad de la espalda, como lo llevaban las mujeres—
ejercia todos los oficios de ellas, no iba a la guerra y era “amenguado y tenido en
poco, y no el otro” (Fernandez de Oviedo, Historia, III, 35).

Por otra parte, en algunas culturas indigenas la vestimenta femenina llevada por
los hombres tenia el propésito de sefialar su impotencia o alguna aberracion
sexual (Las Casas, IV, 266-267; Clavijero, 218-219). Esto se puede ver en el
siguiente pasaje tomado de la cronica de fray Bartolomé: en su recorrido por
Nicaragua, Honduras y regiones inmediatas, unos espafioles hallaron a tres
indios vestidos de mujer; creyendo que eran homosexuales, les echaron perros
feroces que “los despedazaron y los comieron vivos” (Las Casas, IV, 371). Lo
anterior llevo a fray Bartolomé a comentar que podrian haberse equivocado,
pues en esas regiones, cuando los hombres dejaban de “ser para las mujeres”, se
acostumbraba que ellos “tomasen vestidos femineos, para dar noticia de su



defecto, pues se habian de ocupar en hacer las haciendas y ejercicios de mujeres”
(Las Casas, IV, 371).

Entre los nahuas, los tlaxcaltecas abominaban de los que incurrian en el “pecado
contra natura”, por lo que “eran abatidos y tenidos en poco y por mujeres
tratados; mas no los castigaban y les decian... ‘Hombres malditos y
desventurados, [¢] hay [acaso] falta de mujeres en el mundo, y vosotros que sois
bardajas que tomais el oficio de mujeres [...] ;no os fuera mejor ser hombres?’”
(Munoz Camargo, 138).

El siguiente pasaje ilustra el rechazo de los nativos por los oficios y objetos
femeninos: cuando Gil Gonzalez Davila predicaba a los indigenas la paz y que
abandonaran la guerra para devenir cristianos, ellos le preguntaron “adonde
habian de tirar sus armas arrojadizas, sus yelmos de oro, sus saetas, sus arreos
bélicos y sus insignes estandartes militares. ‘¢ Daremos todo esto a nuestras
mujeres para que ellas lo manejen, y nos consagraremos al huso, a la rueca y al
cultivo de la tierra como campesinos?’” (Martir de Angleria, II, 568).

En resumen, el bardaje y ciertos objetos relacionados con el orden femenino
(utensilios usados en tejidos, bordados, trajes y escobas) entre los aztecas y otras
culturas indigenas eran simbolos para denigrar a los hombres o ponerlos en
sobreaviso de inminentes desastres. Ademas, el uso de esos simbolos denotaba
una conducta que ofendia a la mujer y la hacia encarnacion de todo lo malo,
débil y cobarde, y causa de guerras o de destruccion, como ocurrio entre griegos
y troyanos por culpa de Helena. Entre los aztecas, cuenta Clavijero un suceso
semejante: Huetzin, sefior de Coatlichan pretendi6 a Atotoztli, una hermosa y
noble doncella, sobrina de la reina, a la cual pretendia también Yacazozolotl,
sefior de Tepetlaoxtoc; este, “por estar mas enamorado de ella que su rival, o por
ser de genio mas violento, no satisfecho con pedirla a su padre, quiso hacerse
duefio de su hermosura por las armas” (Clavijero, 58), para lo que levanté un
pequefio ejército. Al enterarse de esto, Huetzin se le enfrenté con un nimero
mayor de tropas y salié vencedor en la sangrienta batalla, la cual tuvo lugar en
las inmediaciones de Tezcoco. “Libre Huetzin de su rival, se apodero, con el
beneplacito del rey, de la doncella y de la ciudad de Tepetlaoxtoc” (Clavijero,
58). Fue asi como la hermosa Atotoztli quedé marcada en las paginas de la
historia del Nuevo Mundo, como “la mujer de la discordia™.

Aqui vale la pena declarar que al hacer la investigacion sobre la verdad de esta
historia me encontré con que en otros documentos habia una asociacion entre



esta princesa e Ilancueitl y que ambas se relacionaban con los tragicos origenes
de la diosaToci, la primera diosa mexicana; eso me llevo a concluir que la
anterior es una version romantica de dicho tema. Guillespie revela que quien fue
motejada de “mujer de la discordia” (Yaocihuatl, mujer inconforme, sediciosa)
fue la hija del rey acolhtia Achitometl, la cual, por mandato del dios
Huitzilopochtli, ocasiond la guerra entre los mexicanos y los de Culhuacan; ese
dios queria que los mexicanos no se afincaran en Tizaapan y continuaran su
busqueda del aguila en un tunal, donde mas tarde habrian de fundar la ciudad de
Tenochtlitlan. Con ese objeto, el dios envio a unos sacerdotes mexicanos a pedir
la mano de la princesa para hacerla su diosa. El rey Achitometl, creyendo que su
hija iba a ser una divinidad viva, dio su consentimiento. Sin embargo, ella fue
sacrificada por los mexicanos, desollada y por orden de su dios, consagrada
como la deidad Toci; a partir de entonces, esta diosa fue conocida como “madre
o abuela” de los mexicanos. Al comprobar con horror el infame crimen de su
hija, Achitometl declar6 la guerra a los mexicanos y ella quedé en los anales
indigenas como “mujer de la discordia” (Guillespie, 59-60).

Otra mujer de la discordia fue la princesa Azcalxochitzin, “muy hermosa y
dotada de gracias y bienes de naturaleza” (Leon-Portilla, Trece poetas, 78). Ella
era la prometida de Cuacuauhtzin, sefior de Tepechpan, insigne poeta y
destacado guerrero en diversas guerras en defensa de Tezcoco y México. Como
ella era muy joven cuando lleg6 al palacio de Cuacuauhtzin, se pospusieron las
nupcias. El rey Nezahualcoyotl, quien divagaba por sus bosques embargado de
tristeza por no haber conocido aun a la que habria de ser su esposa legitima,
llego al sefiorio de Tepechpan, donde Cuacuauhtzin, al verlo, lo invité a comer
en su palacio. En ese banquete, el rey tezcocano vio y se prendé de Azcalxochitl
y decidi6 hacerla su esposa a como hubiera lugar, pese a que eso representaba
traicionar al amigo. Fue asi que “la cosa mas mal hecha que hizo en toda su
vida” Nezahualcoyotl fue que “disimulando lo mejor que pudo su pasion, se
despidio de este sefior y se fue a su corte, en donde dio orden con todo el secreto
del mundo de mandar quitar la vida a Cuacuauhtzin”. A este entonces se le
ordeno ir a combatir a Tlaxcala en el lugar mas peligroso, segtin instrucciones
del rey tezcocano, “para que alli muriera” (Leon-Portilla, Trece poetas, 80;
Ixtlilxochitl, Obras historicas, 214-215). Cuacuauhtzin, quien como
Nezahualcoyotl era “forjador de cantos”, “sospech6 su dafio y compuso unos
cantos lastimosos que cant6 en un despedimento y convite que hizo de todos sus
deudos y amigos” Muerto el sefior de Tepechpan, Nezahuacoyotl se cas6 con
Azcalxdchitl (Leon-Portilla, Trece poetas, 51, 78, 80-81). Esta princesa era
“joven, bella y modesta, [e] hija del rey de Tlacopan”; por su alcurnia, ella “fue



conducida a Tezcoco por su padre y el rey de Mexico”, a celebrar sus bodas
durante ochenta dias de festejos (Clavijero, 107). Sobra decir que este suceso
repite la traicion de David a Urias. En este pasaje biblico, la casa de David se ve
maldecida por hijos traidores, mientras que la casa de la dinastia tezcocana se
vio bendecida por el nacimiento del sabio poeta y rey Nezahuapilli, quien segtin
Torquemada, “se hizo Sefior, no solo de los corazones de sus vasallos, sino
también de todos los reyes y sefiores que lo trataban y gozaban de sus sentencias
y doctrina” (citado por Leon-Portilla, Trece poetas, 90).

Hoy en dia, entre los mexicanos se conserva mucho la tendencia a atribuir a las
mujeres todo lo negativo en ciertas expresiones como la de que todo lo mejor o
muy bueno es “muy padre”; en cambio, “tu madre” tiene una connotacion
peyorativa; las mujeres, jovenes o ancianas, son todas “viejas” y las hermosas y
atractivas, son “unos cueros”. Una re-lectura del discurso de la etnohistoria
indigena y de la conquista, asi como del lenguaje, leyes, costumbres de nuestros
pueblos hispanos, permitiria a los lectores comprender mejor el comportamiento
de los hombres hacia las mujeres. Lo interesante es que nada menos que en el
afio 2009 en Maricopa, Arizona, los Estados Unidos de América, unos presos
hicieron noticia al protestar porque debajo de su uniforme de reos se les obligaba
llevar ropa interior rosada; esto en el siglo xxi connota la aplicacién a esos reos
del olvidado bardaje con el que durante la Conquista se sodomizaba a los
prisioneros. Segun el reportaje televisivo, algunos prisioneros protestaron ante
las camaras diciendo que “esas ropas rosadas los humillaba, pues atentaban
contra su dignidad de hombres, ya que el color rosa se relaciona con las mujeres,
con lo que los estaban motejando de ‘fresas’”. El reportero sigui6 explicando
que otros reos declararon que “la imposicion de esos articulos intimos en color
rosado, representaba una violacion a los derechos de los presos”. Juzgue ahora el
lector si el movimiento feminista ha logrado eliminar totalmente la
discriminacion de los sexos.



Capitulo 3. El sistema imperial absoluto e inflexible de
los aztecas

Elevo mis cantos,

yo, Macuilxochitl,

Con ellos alegro al Dador de la Vida,
jcomience la danza!

Xk ok ok

jAxayacatzin, tu conquistaste

la ciudad de Tlacotépec!

Alla fueron a hacer giros tus flores,
tus mariposas,

con esto has causado alegria.

El matlatzinca

estd en Toluca, en Tlacotépec.

Macuilxochitzin, poeta, hija del concejero Tlacaélel

Leon-Portilla, Trece poetas

3.1. La construccion del sistema imperial y la vida cotidiana



Durante una expediciéon en Tenayuca, el principe Nopaltzin mandé a Achitomatl,
uno de sus capitanes, para que averiguase el origen de ciertos humos que él
habia observado. Cumpliendo con esa orden del principe, Achitomatl

hall6 en Chapultepec, en Coyohuacan y en otros lugares, algunas familias
toltecas de quienes supo la causa y tiempo de su exterminio. No solamente se
abstuvieron los chichimecas de inquietar aquellas tristes reliquias de aquella
célebre nacion, sino contrajeron alianzas casando muchos nobles con mujeres
toltecas, y entre ellos el mismo principe Nopalzin desposé a Azcaxochitl, joven
descendiente de Pochotl, uno de los principes que [...] quedaron de la casa real
de los toltecas (Clavijero, 53).

Fray Juan de Torquemada (15577-1624) recogi6 en su Monarquia Indiana datos
de cémo Nopaltzin, hijo de Tomyauh y de Xo6lotl,[135] “emperador y sefior de
las naciones chichimecas y aculhuas”, se cas6 con la doncella llamada
Azcatxdchitl,[136] nieta de uno de los mayores sefiores toltecas[137] y concluye
que “de aqui quedaron emparentados toltecas, chichimecas y aculhuas, haciendo
un linaje [de] tres que lo eran diversos y distintos” (Torquemada, I, Cap. XXIX,
35-37; Alva Ixtlilxdchtl, Obras, II, 15, 17; Clavijero, 53).

En las instancias apuntadas arriba y también en la que sigue, se observa de
nuevo el papel trascendental que desempefiaban las mujeres en vitales asuntos de
estado y en algunas ocasiones, como pobladoras: en el afio de “ce Teppatl”,
equivalente al 1010 de nuestra era cristiana, tres caudillos y sefiores fueron a
presencia de Xolotl, el llamado “gran chichimecatl”, y este, al comprobar que
eran de alto linaje,

no solamente los admitio, sino que también [... a] dos de ellos los cas6 con sus
dos hijas, dandoles con ellas pueblos y sefiorios; casando a la infanta
Cuetlaxochitzin con Aculhua y le dio con ella la ciudad de Azcaputzalco [...]; y a
la otra infanta Tzihuacxochitl la casé con Chiconquauhtli, y le dio a Xaltocan
por cabeza de su sefiorio, que lo fue muchos afios de la nacién otomi. A
Tzontecomatl, caudillo de los aculhuas, le dio a Cohuatlichan por cabeza de su
sefiorio, y le casé con Quatetzin, hija de Chalchiuhtlaténac, sefior de la nacion
tulteca y uno de los primeros sefiores de la provincia de Chalco (Alva



Ixtlilx6chtl, Obras II, 17).138

Alva Ixtlilxochtl explica que “los tultecas eran grandes arquitectos, carpinteros,
y otras artes mecanicas [como] plateros”; ademas eran “nigromanticos,
hechiceros, brujos, astrélogos, poetas, filésofos y oradores [...] y pintores, los
mejores de la tierra; y las mujeres grandes hilanderas y tejedoras, tejiendo
mantos muy galanos” que el cronista se atreve a decir que eran tan finos como
los de Castilla (Alva Ixtlilxdchitl, Obras, I, 40).[139] Segin Sahagun, los
toltecas fueron en Tenochtitlan “los primeros médicos herbolarios” (Sahagtn,
Historia, III, 1829, 109); ademas, eran excelentes conocedores de las piedras
preciosas, “pintores, lapidarios, carpinteros, albaiiiles, encaladores, oficiales de
pluma, de loza, hilanderos y tejedores”, astronomos y astrologos; veneraban a
Quetzalcoatl como tnico dios, por lo que no realizaban sacrificios humanos, sino
solo de animales. El fraile franciscano explica también que “los toltecas todos se
nombraban chichimecas” y mas adelante aclara que habia tres tipos de
chichimecas, a saber, los otomies, los tamimes y los teutichimecas (Sahagun, III,
1829, 107, 110-113, 115). Durante su éxodo en busca de tierras de su agrado,
llegaron a una costa llamada Chimalhuacan Atenco, donde permanecieron cinco
afios;

aqui fue la primera parte en que comenzaron los hombres a tener acceso con sus
mujeres, [...] porque hicieron voto, al tiempo que ellos salieron de su patria, que
en veintitrés afios no habian de conocer a sus mujeres ni ellas a sus maridos, y
que los que quebrantaran este voto habian de ser castigados cruelmente; y asi
comenzaron las mujeres a parir en estas islas y costas del mar (Alva Ixtlilxochtl,
Obras, I, 25).

Los mexicanos[140] fueron los ultimos nomadas que llegaron del norte al
Anahuac, a mediados del siglo xiii; sus varios intentos de establecerse en alguna
de las florecientes ciudades-estados, fueron fallidos, pues dondequiera que
fueran los rechazaban violentamente, debido a que aunque hablaban el nahuatl,
se les consideraba como tribus salvajes. Chavero informa que los aztecas
peregrinaron mas de siete siglos en busca del lugar prometido por su divinidad,
desde el siglo vi, hasta principios del xiv (Los mexica, 28). Leon-Portilla afirma
que lo tnico que llevaron a esa region era “su indomable voluntad”. No obstante



sus fracasos y humillaciones, lograron establecerse en una de las islas del lago
Tezcoco. Segun los cadices, su ciudad fue fundada en 1325. Leon-Portilla
reconoce que en menos de un siglo este grupo étnico “logro asimilar las antiguas
tradiciones culturales y al mismo tiempo alcanzé independencia total” (Le6n-
Portilla, The Broken Spears, “Introduction”, xiv). Konetzke menciona que esto
ocurrio entre 1428 y 1446, cuando ellos se liberaron del yugo de los tepanecas y
fundaron la triple alianza, arriba mencionada, con las vecinas ciudades-estados
de Tezcoco y Tlacopan, una liga con tres cabezas. Bajo Moctezuma I
[Thuicamina (“el que flecha al cielo™), quien goberno6 de 1440 a 1469, y Tlacaélel
(“hombre de gran corazon”) lograron la supremacia en esa liga y en 1502 su
poderio abarcé desde el Golfo de México a la costa del Pacifico, llegando al sur
hasta Guatemala, mientras que al norte solo sometieron partes del actual
Michoacan.[141]

El Imperio Azteca comprendia treinta y ocho provincias-ciudades sujetas al pago
de tributos, pero con autonomia administrativa. Primero Tlacopan y luego
Tezcoco se fueron independizando poco a poco del poderio mexicano. A
principios del siglo xvi, aunque en teoria seguian asociados a México, esta
asociacion era solo de caracter honorario (Konetzke, América Latina, 11-12;
Soustelle, The Daily Life, xx-xxi). En menos de un siglo la capital del imperio
lleg6 a ser mas rica y poderosa que Teotihuacan o Tula, tanto, que dejo
asombrados a los espafioles (Ledén-Portilla, The Broken Spears, “Introduction”,
xiv). Este auge ocurrié durante un siglo antes de la llegada de los espafioles. Asi,
el Imperio Azteca no constituia una unidad estatal, sino la sucesion de algunas
ciudades-estados como Tlaxcala,[142] que conservaban su independencia
politica, continda explicando Konetzke. Asimismo, la sociedad estaba dividida
en estamentos que comprendian la nobleza (la antigua y mas reciente
aristocracia tribal, los sacerdotes y altos funcionarios). Este grupo superior
abarcaba también los nuevos nobles “que se habian ganado su ascenso por
méritos especiales, ante todo en el campo de batalla” (Konetzke, 12). Los
mercaderes que se dedicaban al comercio exterior de mercancias de lujo, “y que
en los viajes servian de espias al soberano de México, ocupaban una posicion
privilegiada en la sociedad mexicana” (Konetzke, 11). Sahagun dedica un
pequefiisimo capitulo a algunas costumbres de las sefioras principales: ellas
hilaban, tejian, labraban, cardaban algodones, guisaban la comida y preparaban
las bebidas; ademas, tenian amas que las cuidaban y criaban. Cierra el breve
capitulo explicando que tenian “criadas corcovadas, cojas, y enanas, las cuales
por pasatiempo y recreacion de las sefioras, canta[ba]n y tafi[ia]n un tamboril
pequefio, que se llama[ba] vevetl” (Sahagun, Historia II, 1829, 310).



Sigue contando Konetzke que los artesanos integraban otro estrato social, como
individuos liberados de la actividad agricola, ya que para desempefiar su oficio,
requerian cierto entrenamiento y conocimiento especializado; estos solo
trabajaban para satisfacer las superfluas necesidades de los privilegiados. “La
ocupacion artesanal se transmitia por herencia, de padre a hijo” (Konetzke, 12).
Ademas, agrega Konetzke, estaba el pueblo llano que cultivaba la tierra, la cual
no era de propiedad privada; estos recibian de las comunidades o calpullis
predios asignados a cada familia; “se obtenia nueva tierra cultivable mediante la
colonizacion de regiones conquistadas y la construccion de chinampas, o sea de
jardines flotantes.[143] Estos campesinos practicaban asimismo el comercio
local y realizaban trabajos artesanales sencillos; también habia “arrendatarios
que cultivaban propiedad privada ajena contra pago de un arriendo, y [...] los
mayeques, que labraban las tierras de los nobles, [...y] eran transferidos con los
bienes inmuebles a los herederos” (11).

Por ultimo, contintia Konetzke, se hallaban los esclavos. Estos eran hombres y
mujeres que habian sido victimas de un “secuestro o cautiverio de guerra, [...]
como castigo por diversos delitos, o como deudor[es] moroso[s]” (Konetzke,
12). Otros fueron vendidos o empefiados como tales por sus padres. También
algunos hombres o mujeres necesitados se vendian a si mismos. Aqui hay que
aclarar que, segun Gomara, “cuando alguno se vendia, habia de pasar la venta
delante a lo menos de cuatro testigos” (Konetzke, 441). Alva Ixtlilxochitl explica
que si alguna persona se vendia dos veces, el primer duefio al que se vendio se
quedaba con ella, “y el segundo perd[ia] el precio que habia dado” (Obras, I,
239). Cuando nadie las solicitaba por viejas o feas, las prostitutas se ponian a si
mismas a la venta. Los tahures a veces se jugaban a si mismos, pero no
quedaban esclavizados hasta después de pasado un afio de la apuesta. Otros
esclavos eran los delincuentes o traidores. Por su parte, no teniendo con qué
pagar el costo de lo robado, los ladrones eran entregados a la persona a quien
ellos habian hurtado, pero si esa persona no lo queria a su servicio, era “vendido
a otra parte para pagarle su robo” (Alva Ixtlilxochitl, Obras, I, 239). Sin
embargo, si el ladron hubiese forzado su entrada en la casa, dafiandola, o volvia
a robar, lo ahorcaban o lo sacrificaban. Al que robaba algo de valor en la plaza o
en el campo, lo mataban, dandole con una porra en la cabeza (Gomara, 441;
Alva Ixtlilxochitl, Obras II, 102). A los hijos de los sefiores “si malbarataban las
riquezas o bienes muebles que sus padres tenian, les daban garrote” (Alva
Ixtlilxochitl, Obras 11, 102).[144] Al que vendia a la persona libre, se le
condenaba a servir como esclavo de quien €l habia querido esclavizar; “y esta
ley se guardaba mucho, para que no vendiesen ni comiesen nifios” (441). Al



hombre libre que dejaba embarazada a una esclava, lo condenaban a servir como
esclavo del duefio de la mujer, para repararle a él la ofensa (Gomara, 441; Duran,
Historia, I, 182-183). A la muerte de alguien sin hacienda, pero con deudas, el
acreedor tomaba al hijo o a la esposa por esclavos, o ellos mismos se obligaban a
pagar la deuda con tal condicion (Gomara, 441-442; Duran, Historia de las
Indias, I, 183-186). Hay que aclarar que los prisioneros de guerra no servian de
esclavos, pues eran sacrificados y comidos; esta carne era para ellos tan
exquisita y sagrada, que la llamaban “la dulce comida de los dioses” (I, 181).
Quizas por eso “ningun dia se le pas6 a [Moctezuma] desde que reind, que no
comiese carne humana, para lo cual tenia muchos esclavos, y cada dia mataba, o
mandaba matar uno, para comer €l y sus convidados” (Duran, Historia, II, 483).
Por ejemplo, en venganza por la forma como los mexicanos sacrificaron a los
huexotzincas, estos hicieron lo mismo con los prisioneros aztecas; Moctezuma
coment6 entonces con una retorica “maquiavélica” que ésa era “la muerte
bienaventurada”, ya que para ello salian al campo de batalla. También se hizo
referencia a que los muertos en accion bélica “iban a gozar de la muerte rosada y
dichosa” (Duran, The History, 234). Ademas, explica Duran que la compra y
venta de esclavos y esclavas se llevaba a cabo en el tianguis (tianquiztli) o
mercado de Azcapotzalco o en el de Itzucan “y en ninguno otro se podian
vender” (Duran, Historia, I, 64 y 180).

Los amos sacaban a la venta “hombres; otros, mujeres, y otros, nifios y nifias”
(Duran, I, 181). [145] “Ningun hijo de esclavo, ni esclava, que es mucho mas,
quedaba hecho esclavo” y ni siquiera esclavizaban al hijo de ambos, padre y
madre esclavos” (Gémara, 441). “Muchas veces acontecia casarse los esclavos
con sus amas, y las esclavas con sus sefiores” (Gomara, 441); al respecto,
Clavijero recogio el siguiente caso: el principe Itzcoatl, fue hermano paterno de
dos reyes e “hijo natural de Acamapichtli, habido de una esclava”.[146] Pese a
eso, y después de haber servido durante treinta afios como general de las tropas
mexicanas, fue elegido para gobernar como rey por ser “el hombre de mayor
prudencia, rectitud y valor de toda la nacion” (Clavijero, 92-93).[147]

Por otra parte, “entre los aztecas los esclavos no estaban despojados de todo
derecho. Podian tener propiedades personales”, sus hijos eran libres y los duefios
de ellos no podian venderlos ni matarlos. “En general se ocupaba a los esclavos
como cargadores y en los trabajos domésticos” (Konetzke, América, 11-12).
Konetzke recoge del texto de Martir de Angleria el siguiente dato: “el transporte,
en especial de las enormes vigas, de las piedras necesarias para la construccion
de sus edificios y otras cosas asi, sépase que todo se acarrea a hombros de



esclavos” (Konetzke, América II, 479). Los espafioles continuaron con dicha
costumbre, de modo que los 1300 hombres que unas ciudades les
proporcionaron, los ocuparon “en transportar carga, a manera de acémilas, segun
costumbre de aquellas tierras” (Konetzke, América II, 442).

3.2. Las estrictas leyes aztecas

Basandose en el texto de Zorita, explica Kellogg que en los comienzos de la
Colonia los mexicanos tendian a representar el pasado prehispanico como un
periodo de costumbres reguladas, jerarquia rigida, relaciones familiares y
pacifica posesion de propiedades; en cambio el “presente” colonial contrastaba
como un tiempo de discordia, enfermedad e interminables pleitos legales
(Kellogg, 69; Zorita 1942, 40-41).

“Las leyes de los aztecas se recopilaban y promulgaban por medio de pinturas
jeroglificas”. Estas se referian mas bien a la seguridad de las personas, de modo
que imperaba el sistema de penas y delitos, por lo que “todos los grandes
crimenes contra la sociedad eran capitales” (Prescott, 23). Es bien sabido que el
gobierno del Anahuac era despotico, aunque tenia “muchas circunstancias
lenitivas”. Pese a que el poder legislativo residia en el monarca, el despotismo
era “en alguna manera contrarrestado por la institucion de los tribunales”. En
cada ciudad y en los territorios dependientes, “habia un juez supremo nombrado
por la corona”; en cada provincia habia un tribunal inferior a dicho magistrado y
compuesto de tres miembros. Por medio de ese sistema judicial —independiente
de la Corona— protegian “los derechos, tanto de la propiedad como de las
personas” (Prescott, Historia, 20-22). El sistema funcionaba como sigue: “las
partes referian el caso, y lo apoyaban con la declaracion de sus testigos, siendo
también admitido como prueba el juramento del acusado”. Un integrante del
tribunal asentaba todo lo relativo a cada caso en pinturas jeroglificas, las cuales
eran entregadas a los jueces. Al revisar Prescott este modelo, concluye que la
legislacion azteca era “digna de un pueblo ilustrado”, pues representaba una muy
fuerte barrera contra la tirania (Prescott, 20-23).[148]

Los severos aztecas no fueron nada condescendientes con sus mujeres, y su
justicia llegaba a tales extremos, que una rifia escandalosa de dos mujeres en el



mercado de Tezcoco fue causa de que una de ellas, que le lastimé a la otra una
oreja, fuese enviada a la horca por el cacique de la comarca porque ella fue causa
de escandalo (Las Casas, IV, 267-268). En cuanto a la prefiada que abortara y la
que le hubiese dado un bebedizo para arrojar a la criatura, eran castigadas con la
muerte; también el “que hacia fuerza a una doncella [...] moria por ello”. Si el
marido mataba a su esposa por adulterio, él perdia la vida, pues le “usurpaba la
justicia al rey, no llevando su acusacion a los jueces”. Alva Ixtlilxéchitl
menciona que a las alcahuetas se les aplicaba la pena de muerte, sin detallar qué
tipo de muerte (Obras, I, 238). Otros cronistas explican que las sacaban a la
plaza delante de todo el pueblo y les quemaban los cabellos hasta chamuscarles
el craneo (Las Casas, IV, 265-266; Gomara, 442).

La Relacion de Michoacan deja saber que en dicha provincia, cuando el marido
sorprendia a su mujer con otro, les cortaba las orejas a ambos adulteros —esto
representaba la sefial de que habian sido sorprendidos en ese flagrante delito; en
seguida les quitaba las mantas y las mostraba como prueba al que impartia
justicia para que los castigara (Relacion 2002, 35-36; 1984, 58)—. En esa region,
si los acusados cometian la misma falta cuatro veces, entonces se les daba la
pena de muerte (Relacién, 2002, 35-36 y 212; 1984, 59). Por su parte, si algtin
dignatario tomaba una de las mujeres del rey o cazonci, este no solo lo
condenaba a muerte, sino también a la familia del mismo, le confiscaba “toda su
hacienda, y todas su sementeras, y era todo para la camara y fisco del cazonci, y
quitabale la insignia de valiente hombre” (Relacion, 2002, 212).

En el texto de Michoacan se menciona también que por faltas menores metian al
delincuente unos dias en la carcel. Si la falta era algo mas grave, lo exiliaban, le
quitaban “las insignias de valiente hombre, el bezote y lo demas, y a su mujer
quitabanle las naguas y dejabanla desnuda, y aquellos vestidos eran del
mensajero que el cazonci enviaba a hacer esta justicia a los pueblos” (Relacion,
2002, 214; Relation, 230). Si un alto dignatario o cacique o un macegual
cometian algun delito, los llevaban al sacerdote mayor; si la acusacion tenia
fundamento, el sacerdote lo hacia saber al cazonci, quien les adjudicaba la
sentencia; algunos eran matados en el mismo pueblo donde tuvo lugar la
transgresion. “Enviaba el cazonci un mensajero, llamado Uaxanati [..., el cual]
entiznabase todo y tomaba un bordén y llegaba a la casa del delincuente, y
prendiale y luego le quitaba el bezote y orejeras de oro” y lo mataba de un
mazazo (Relacion, 2002, 214; Relation, 230-231). El cazonci daba 6rdenes de
que los arrastraran por el suelo, enterraran a unos, y a otros, los abandonaran
para que los coyotes y los zopilotes los devoraran. A los brujos y brujas



(recordar que Sahagun hacia una marcada diferencia entre brujas o hechiceras y
“buenas médicas”), con un cuchillo de obsidiana les destrozaban la boca, los
arrastraban por el suelo y por ultimo los mataban enterrandolos bajo piedras
(Relacion, 2002, 214; Relation, 231).

Sigue el autor anénimo de la Relacién de Michoacan explicando que si un hijo,
hija, hermano o hermana del Cazonci mostraban tener una conducta desordenada
o se emborrachaban, les daban pena de muerte y les quitaban todos sus bienes;
ademas, se ordenaba que también fueran matados sus respectivos ayos, nodrizas
y criados, “porque ellos habian mostrado aquellas costumbres” (Relacion, 2002,
214; Relation, 231). Pese a que la embriaguez era castigada con la pena capital,
el cazonci, “quien algunas veces estaba borracho” al dar esa sentencia, “después
de haber tornado en su acuerdo, le pesaba y refiia con los que [...] habian muerto
[a los culpables]” (Relacion, 2002, 214); la conducta desordenada del lider
totonaca y sus subditos no se puede comparar con la sobria y disciplinada de los
mexicanos, la cual fue la admiracion de cronistas como Fray Bartolomé de las
Casas y Zorita.

La embriaguez era para los aztecas el motivo principal de severidad religiosa y
por lo mismo también la castigaban con rigidez. La pena de muerte, segun fray
Bartolomé, se les daba a los jovenes y a las personas mayores borrachas: los
hombres morian a punta de golpes y las mujeres, apedreadas. A los plebeyos los
trasquilaban en publico, los degradaban, les confiscaban sus bienes y les
destruian las casas; esto daba a entender que “no era digno de vivir entre los
hombres el que voluntariamente se privaba de la razon”, por lo que lo dejaban en
el campo a vivir “como bestia” (Las Casas, IV, 268-269; Alva Ixtlilxéchitl,
Obras II, 102). Al que era sefior o caballero, a la primera vez que incurria en esa
falta, agrega Alva Ixtlilxochitl, lo ahorcaban y luego lo arrastraban por las calles
y lo echaban “en un rio dedicado para el efecto” (Obras, I, 325; II, 102; Duran, I,
188). Sahagun transcribi6 discursos, en los cuales se insistia en los males que
trae la embriaguez, pues de ella “proceden todos los adulterios, estupros,
corrupcion de virgenes, [...] hurtos, latrocinios y violencias” (Historia II, 1829,
94-95). Ademas, agrega el fraile que en el Telpuchcali se les prohibia a los
macegualli emborracharse, tanto que, “si alguna vez parecia alguno borracho, o
amancebado, o hacia otro delito criminal, luego le mataban o le daban garrote, o
le asaban vivo, o le asaeteaban”. A veces lo hacian delante de todos, para que
aprendieran con el ejemplo a evitar la bebida. Si el beodo era noble, le daban
garrote en secreto (Sahagun, I, 1829, 270-271 y 275; Alva Ixtlilxdchitl, Obras, I,
238).



Sin embargo, no era prohibido beber con moderacion en bodas u otras fiestas en
las que “se les permitia excederse [...] dentro de sus casas”, bebiendo “un suave
licor fermentado, llamado pulque”; esta era una bebida muy comun durante la
colonia, no solo entre los indigenas, sino también entre la poblacién europea del
pais. Ademas, la chicha se la daban muy comedidamente a los ancianos y
ancianas de mas de cincuenta afios para calentarles la sangre y pudieran dormir
(Codex Mendoza, pintura 63, interpretada por Clavijero, 196 y 219; Mufioz
Camargo, 135; Zorita, 59; Prescott, 23; Garza Tarazona, 31).

Otras excepciones se llevaban a cabo durante algunos festejos, como los
dedicados al dios del fuego Xiuhtecutli, que tenian lugar cada cuatro afios;
entonces, “no solamente viejos y viejas bebian vino o pulque, sino también todos
los mozos y mozas, nifios y nifias”. Dicha festividad se llamaba pillavano o
pillauanalitztl, que quiere decir “fiesta donde los nifios y nifias beben vino o
pulque” o “Embriaguez-de-los-Nifios” (Baudot, 190). Vale agregar que durante
tales ocasionen se les asignaban a estos muchachos padrinos y madrinas y les
agujereaban las orejas (Sahagun, I, 1829, 16-19).

Hay que agregar que durante los festivales en honor de Huitzilopochtli, todos,
“principales y macehuales tafiian y cantaban con gran voceria hasta la noche, y
los viejos y viejas bebian el uctli, pero ninguno, mancebo ni moza [bebian], y si
alguno lo bebia, castigabanlo reciamente” (Sahagun, I, 1829, 62-63).

Mufioz Camargo dice que si los jovenes tlaxcaltecas se emborrachaban, les
daban muerte (135). Por su parte, Zorita aclara que entre los tlaxcaltecas, en
bodas y fiestas tenian permiso de beber dos tazas los que “pasaban de treinta
afios”; asimismo, los que acarreaban piedras grandes y troncos, por el gran
esfuerzo que esto requeria. “Las paridas lo podian beber los primeros dias, y no
mas”. Los sefiores y principales y la gente de guerra consideraban la embriaguez
una afrenta, por lo que “tenian por infame al que se embeodaba, y la pena que
tenia era que en el mercado publicamente lo trasquilaban, que fuese hombre o
mujer”; luego le aplicaban el mismo duro castigo que emplearon los mexicanos
y ademas eran despojados de los oficios publicos que tenian (Zorita, 59-60).

Pese a que Prescott afirma que debido a esas restricciones, los aztecas cobraron
fama de ser el pueblo mas sobrio de aquellos tiempos, no se puede pasar por alto
que en las cronicas de los espafioles abundan las menciones a las borracheras de
los nativos durante sus celebraciones. Sahagun, por ejemplo, cuenta que bajo el
dominio espafiol, en un festin dedicado a la diosa de la sal, durante el cual hubo



borracheras y rifias violentas, no se les aplicé castigo alguno a los agresores
(Sahagun, I, 1829, 128). Zorita relata que unos religiosos espafioles consultaron
con los de Espafia acerca del castigo que se les debia aplicar a los nativos
borrachos; la respuesta fue que “si los espafioles no eran castigados por
embeodarse, que no habia razon por que se disimulase con ellos y se castigasen
los indios”. Asimismo explica el oidor que habia espafioles y mestizos, hombres
y mujeres, que preparaban la chicha para emborrachar a los naturales,
encerrarlos y quitarles ropa, dinero y todo cuanto llevaban (Zorita, 59-60).

Para atormentar a los delincuentes, los caciques y sefiores tenian unos tiacanes
—“hombres valientes”—,[149] los cuales “principalmente castigaban el adulterio y
el latrocinio con todo rigor, porque el homicidio, si no era con traicion, o
cometido contra mujer, no se punia”. Si un “mascegual” bastardo hurtaba “cosas
leves no tenia otra pena que la de satisfacer al agraviado”, pero si no le pagaba
su equivalente al ofendido, moria ahorcado. El que hurtaba mazorcas de maiz, o
arrancaba plantas utiles, “perdia la libertad en favor del duefio de la sementera”.
No obstante, a los viandantes necesitados les era licito “tomar de la sementera o
de los arboles frutales que habia sobre el camino, cuanto bastase para remediar la
necesidad presente” (Cervantes, I, 140; Clavijero, 219).

En lo que respecta al incesto, quienes lo cometian “en el primer grado de
consanguinidad o de afinidad, tenian pena de muerte”; cufiados y cufiadas eran
una excepcion a la regla, tanto que cuando alguno moria, la viuda pasaba a ser
mujer de uno de los hermanos que lo sobrevivia[150] (Cervantes, I, 140-141;
Clavijero, 218). En Tlaxcala, explica Mufioz Camargo, el hermano heredaba las
mujeres del difunto y se casaba con la cufiada; “asimismo heredaba los bienes
del hermano y no los hijos [...], mas no se casaban con hermanas y hermanos”
(138).[151] En cambio, en algunas regiones retiradas de la corte de México, “los
nobles solian tomar por mujeres las madrastras viudas”, pero entre los de
México y Tezcoco y sus cercanias, “se miraban con horror semejantes
matrimonios” (Clavijero, 218; Mufioz Camargo, 138).

Pese a la multitud de concubinas que tenian los reyes nahuas, estos reconocian
solo a una como esposa legitima y reina. Sin embargo, segtn Clavijero,
Nezahualpilli tomo6 por esposas legitimas y reinas a dos sobrinas del rey Tizoc;
primero se casO con una, pero después se enamoro de su cufiada, llamada
Xocotzin, con la que se casé en segundas nupcias. De la union con la primera,
tuvo a Cacamatzin, el cual fue su sucesor; con la otra, tuvo a Huexotzincatzin, a
Coanacotzin y a Ixtlilxochitl[152] (Clavijero, 120). La Relacién de Michoacan



recoge el dato de que el rey o cazonci da al sucesor de un cacique recién muerto
el consejo de que no se case con las mujeres del difunto y que se ocupe de la
guerra (232).

A los que practicaban la sodomia, “si el delincuente era sacerdote lo quemaban
vivo”. Los otros, morian ahorcados. Igual sentencia recibian “el hombre que
vestia de mujer, y la mujer que se vestia de hombre” (Las Casas, IV, 266-267;
Clavijero, 218-219). Los tlaxcaltecas abominaban de los que incurrian en esa
practica, por lo que “eran abatidos y tenidos en poco y por mujeres tratados; mas
no los castigaban y les decian... ‘Hombres malditos y desventurados, [¢]hay
[acaso] falta de mujeres en el mundo, y vosotros que sois bardajas que tomais el
oficio de mujeres [...] no os fuera mejor ser hombres?’” (Mufioz Camargo, 138).
Ademas, aclara Zorita que la bestialidad “no se hall6 jamas entre ellos” (Zorita,
57).

Segun Lévi-Strauss, el violento rechazo del incesto, el celibato y la poligamia en
esas comunidades se debe a que representan una amenaza y hasta destruyen la
distribucion equitativa de las alianzas (Lévi-Strauss en Fages, 46); habria que
agregar a esta lista la homosexualidad. Pese a las estrictas leyes aztecas,
Cervantes de Salazar comenta que bajo el poderio espafiol, los nahuas
“frecuentaban el pecado de sodomia” (Cervantes, I, 130). No obstante, arriba
vimos que entre las ochenta rigurosas leyes que establecio Nezahualcoyotzin en
Tezcoco y las otras regiones de su reinado, habia una que ordenaba que al
homosexual activo o que actuaba como varon se le atara a un palo y fuera
sepultado en montones de cenizas, donde él moria; “y al paciente por el sexo le
saca[r]an las entrafias, y asimismo lo sepulta[r]an en la ceniza”, para después
morir quemado (Alva Ixtlilxochitl, Obras I, 324-325; 11, 101).

Entre los nahuas el matrimonio se celebraba con tanta formalidad como en
cualquier pais cristiano”, afirma Prescott. Se trataba esta institucion con tal
respeto, que habia un tribunal establecido con solo el objeto de determinar las
cuestiones relativas a ella (Prescott, 24). Por lo mismo, se exigia fidelidad
absoluta en el matrimonio. Sahagutn dejé consignado que entre los consejos que
daba el padre a su hijo, estaba el siguiente, el cual parece un eco de la Biblia, o
quizas sea este uno de los muchos textos contaminados de ideas euro-cristianas:

ordeno Dios que una muger usase de un varon, y un varon de una muger; pero
esto conviene se haga con templanza, y con discrecion: no te arrojes a la mujer
como el perro se arroja a lo que ha de comer [...]. Aunque tengas apetito de



muger, resistete; resiste a tu corazon hasta que ya seas hombre perfecto y recio.
Mira que el maguey, si lo abren de pequefio para quitarle la miel, ni tiene
sustancia, ni da miel, sino piérdese” (Sahagun, II, 1829, 143 y II, 2000, 573).

El padre continta advirtiéndole a su hijo que si se vuelve mujeriego y se entrega
al placer de la carne, quedara desmedrado, descolorido y agotado, por lo que la
esposa podria aborrecerlo, pues no podria satisfacer su deseo y hasta ella podria
cometer adulterio (Historia, II, 143-144).

A los adulteros —hombres y mujeres—,[153] tal como lo mencionamos
anteriormente, se les daba muerte apedreandolos o les “quebrantaban la cabeza
entre dos lozas” (Codex Mendoza, ultima pintura interpretada por Clavijero,
218; Alva Ixtlilxochitl, Obras I, 237, 238, 325). Fray Bartolomé expone como la
implacable aplicacién de dichos castigos no distinguia entre sefiores y
maceguales; el fraile subraya esto con la muerte que se le dio en Tlaxcala a un
hermano de “Maxixcasin, uno de los cuatro cabezas y sefiores que gobernaban
aquel reino y capitan general de todo é€l, [...] muy valeroso y estimado de todos”;
dicho hermano cometi6 adulterio, por lo que la pena de muerte fue la sentencia
aprobada por los cuatro sefiores, quienes decidieron no quebrantar “sus buenas
costumbres y leyes por ninguna persona, por grande que fuese, y asi lo mataron,
no embargante que fuese hermano de tan sefialado sefior; cierto, sentencia y
justicia fue ésta digna de poner por ejemplo y dechado a munchas naciones”
(Las Casas, IV, 266).

Fray Bartolomé, y también Cervantes de Salazar, interpretan este extremo
castigo como sigue: a los plebeyos o “masceguales” adulteros, hombres o
mujeres, cuando eran sorprendidos por el marido de la mujer, los llevaban al
campo, los ataban de pies y manos y tendidos en tierra, “con una piedra redonda
y pesada les daban en las sienes de tal manera que a pocos golpes les echaban los
sesos fuera” (Las Casas, IV, 266; Cervantes, I, 140; Alva Ixtlilxochitl, Obras II,
101). Si al principio el marido solo tenia sospechas que mas tarde comprobaba
ser ciertas, “morian ambos ahorcados, y después los arrastraban hasta un templo
que fuera de la ciudad estaba, aunque no los acusase el marido” (Las Casas, IV,
266). Este mismo castigo se les aplicaba a los alcahuetes y alcahuetas.

En cuanto a los adulteros que mataban al marido engafiado, se les imponia un
tormento implacable: “el varon moria asado vivo, y mientras se iba asando, lo



iban rociando con agua y sal hasta que alli perecia; y si eran sefiores o caballeros
los que habian adulterado, después de haberles dado garrote, les quemaban los
cuerpos, que era su modo de sepultar” (Alva Ixtlilxéchitl, Obras II, 102). Vale
aqui sefialar como durante el reinado de Nezahualpiltzintli, este efectu6 una
enmienda a esas rigurosas leyes que se aplicaban a todos por igual, al condenar a
un musico y perdonar a un soldado; ambos habian cometido adulterio, por lo que
fueron sentenciados a la pena de muerte por los jueces supremos; empero, el rey
derogo la ley y decreto

que desde aquel dia en adelante el soldado y hombre militar que fuese hallado en
la tercera especie de delito de adulterio, fuese condenado a perpetuo destierro en
una de las fronteras y presidios que el imperio tenia, pues con esto quedaba muy
bien castigado y a la republica se le seguia mayor utilidad, porque los soldados
eran la defensa y amparo de ella (Alva Ixtlilxochitl, Obras II, 171).

Queda por preguntar qué sentencia se les dio a las mujeres que con esos soldados
cometieron adulterio; hasta donde llegan nuestras pesquisas, no hemos
encontrado que se reportara ninguin otro caso.

Ese mismo rey Nezahualpiltzintli, dio un castigo ejemplar a la bellisima esposa
de un caballero llamado Teanatzin, la cual cometi6 adulterio con dicho rey; este,
cuando se enter6 que era casada, mando que le dieran garrote y la echaran en la
barranca “donde se echaban los adulteros y adulteras”. El esposo la queria tanto,
que se quejo de haber perdido a mujer tan querida. Al enterarse de su queja, el
rey lo mando poner en un calabozo por no estimar su honra; encerrado en esa
mazmorra, el desdichado marido compuso un canto basado en su tragedia, el
cual conmovi6 tanto al rey, que lo dej6 en libertad y “le mandé dar una sefiora
doncella por mujer y otros muchos dones y mercedes” (Alva Ixtlilxéchitl, Obras
11, 172).

Segun Sahagtn, entre los consejos que la madre da a su hija de noble alcurnia, le
advierte que no cometa adulterio, porque “si fuere sabido, y si fueres vista, por
este delito matarte han, echarte han en una calle para ejemplo de toda la gente,
donde seras por justicia machucada la cabeza y arrastrada.” Por ende,
deshonraria tanto a sus antepasados, como a los sefiores y senadores de donde
descendian ellos (Sahagun, Historia II, 1829, 131; Zorita, Los sefiores, 78-79).



Sahagun sostiene que en lejanos tiempos, no solo el sefior de los teuchichimecas
era mondgamo, sino también sus subditos. Entre ellos era raro el adulterio, de
modo que cuando se hallaba que alguno habia cometido esa falta, lo
sentenciaban a que todos los vasallos del sefior lo atacaran lanzandole cuatro
flechas cada uno hasta matarlo. Lo curioso es que las mujeres teuchichimecas,
ademas de que vestian faldellin y “vipil de pieles, portaban consigo sus arcos y
carcaxes de flechas: cuando caminaban, y cuando comian los tenian consigo, y
cuando dormian, ponian los arcos en sus cabeceras” (Sahagun, Historia III,
1829, 116-117). También los hombres, que eran habilisimos flecheros (podian
acertar y derribar la presa al tirar el primer flechazo), cuidaban su vista a tal
punto, que ellos nunca ayudaban a las mujeres a cocinar, pues creian que el
humo les echaria a perder la vista (Sahagun, Historia III, 1829, 118).[154]
Mufioz Camargo explica que en efecto, practicaban la monogamia, y aunque
querian mucho a los hijos varones “aborrec[ian] a las hijas; los padres cria[ba]n
a los varones y a las hembras, las madres”. En ese tiempo, ademas de ser
mondgamos, no sacrificaban sus carnes ni se sacaban sangre para ofrendar a sus
dioses (44 y 68). Mufioz Camargo declara que mas adelante el demonio los
indujo a practicar la poligamia; sin embargo, es de suponer que quizas por el
ejemplo de los aztecas, estos tlaxcaltecas

se preciaban de tener muchas mujeres, todas aquellas que pudiesen substentar; y
[...] tenian todos una legitima con quien casaban segun sus ritos para la sucesiva
generacion, y estas mujeres legitimas eran Sefioras de las demas [...], a las cuales
mandaban como criadas en una o dos casas, segtn las tenian repartidas, y las
propias mujeres legitimas mandaban a las demas que fuesen a dormir y regalar y
sestear con el Sefior (Mufioz Camargo, 137).[155]

Ademas, aunque “de ordinario las mujeres legitimas dormian con sus maridos”,
cuando a este le apetecia o requeria la compafiia de alguna de las mancebas, se lo
pedia a su esposa. En nota 3, el comentarista Chavero explica que la relevancia
de escoger a una mujer legitima permitia que los hijos heredaran el sefiorio a
cargo del padre (Mufioz Camargo, 137).[156] Alva Ixtlilx6chitl confirma que al
principio se casaban con solo una mujer, pero agrega que esa mujer no era
“parienta en ningun grado, aunque después sus descendientes casaron con
primas hermanas y tias, costumbre que tomaron de los tultecas”. En esta cronica,
el autor presenta varios casos que sirven aqui para ejemplificar lo anterior; uno
de ellos fue el del valeroso y virtuoso principe Techotlalatzin o Tlacatecuhtli,



quien, cuando muri6 su padre, el rey, fue jurado Chichimecatl Tecuhtli, que
quiere decir “rey de los hombres™. Este principe se cas6 con Tozcuentzin, su
prima hermana; dicha sefiora “fue una de las mas heroicas que han tenido estas
tierras, y muy airosa en las cosas que pertenecen a mujeres, especialmente las de
su calidad. De la union de estos principes nacieron cuatro hijos y una hija”. El
primero, Ixtlilxochitl, fue declarado el sucesor del imperio tan pronto como
nacio; en dicha ocasién se le dieron once pueblos

y por aya para que lo criara y diera el pecho, a Zacaquimiltzin, sefiora de
Tepepulco, con muchas otras mujeres principales de diversas partes y de diversas
lenguas, para que el nifio, como era costumbre, aprendiera de todas ellas; y por
ayo y maestro [le dio] a Tlatocatlatzacuilotzin, Sefior de Acolma, con muchos
otros caballeros virtuosos y valerosos, filosofos y hombres de arte y ciencia, el
cual se cri6 con la mayor doctrina que Principe se ha criado en esta tierra y como
asimiloé muy bien las ensefianzas, fue muy virtuoso (Alva Ixtlilxdchitl, Obras, I,
294).

La princesa Tozcuentzin contrajo matrimonio cuando tenia ocho afios, pero este
se consumo cuando ella cumplio los treinta afios (Alva Ixtlilxdchitl, Obras, I,
293-294). Aqui hay que tomar en cuenta que esto se hacia en cumplimiento de lo
decretado por Nezahualcoyotl:[157]

porque era costumbre en aquellos tiempos casarse las mujeres y [no] tener
acceso con los hombres [sino] de edad de 40 afios; y a la que antes accedia a este
efecto, la castigaban con pena de muerte, y lo mismo a los hombres,
especialmente la nacién Chichimeca [...] los Toltecas tenian otro modo de vivir
y otras leyes diferentes de las de los Chichimecas, porque casaban de edad de 20
afios (Alva Ixtlilxéchitl, Obras, I, 293-294).[158]

También don Martin Motecuhzoma, “quien hered6 el mayorazgo de don Pedro
Tlacahuepantzin, se cas6 con dofia Magdalena Axayacatzin, su prima hermana;
asimismo, el susodicho don Pedro se habia casado con una prima hermana en
primeras nupcias, pero ese matrimonio nunca se consumo6” (Alva Ixtlilxochitl,
Obras, 11, 27 y 178).

No se consideraba adulterio, y por tanto no se castigaba, “el comercio del marido



con una soltera, y por consiguiente no obligaban a tanta fidelidad al marido
como a la mujer” (Clavijero, 218). Los castigos aplicados al adulterio variaban
en rigor en algunas regiones: por ejemplo, en Ichcatlan, a la mujer que
comparecia ante los jueces acusada de adulterio, “si las pruebas del delito eran
convincentes, se le daba alli la muerte sobre la marcha; la descuartizaban y
dividian los pedazos entre los testigos” (Clavijero, 218). En Itztepec, era el
marido el que, como castigo, “en publico le cortaba la nariz y las orejas”
(Clavijero, 218). En otras regiones, castigaban con la muerte al “marido que
tenia acceso a su mujer cuando constataba que ella le hubiese violado la fe
conyugal” (218). Fray Bartolomé menciona algunos de los castigos, que fuera de
la lapidacion, se aplicaban a los adulteros, entre los que cuentan triturarles la
cabeza entre dos piedras, o “hincandole[s] un palo en la garganta, o dandole[s]
garrote” tanto a él como a ella (Las Casas, 1V, 358).

El capitulo XIX del libro 6° de Sahagtn, con los consejos que da la madre a la
hija, se ocupa en detalle de ese tema y la muerte que le esperaria como castigo a
la adultera (Historia II, 1829, 131), lo cual qued6 explicado antes. Y es que
aunque el marido perdonara a la mujer, ella no se salvaba de tan cruento castigo
(Las Casas, IV, 266; Gomara, 440; Bonifaz, 4); ni siquiera la familia real se
salvaba por esa falta, que se equiparaba al homicidio, a la rebelion contra el
estado o contra el rey, o a vestir ropas del sexo opuesto (Las Casas, IV, 266;
Zorita, Sefiores, 58; Bonifaz, 4). Si los culpables eran de casta privilegiada o
pipiltim, “los ahorcaban y después les emplumaban las cabezas, quemandolos
por consideracion a su jerarquia” (Las Casas, 1V, 266).

Zorita también menciona el caso de un sefior principal que cometi6 adulterio en
Tlaxcala, por lo que los jueces determinaron que sin miramientos se le diese la
pena de muerte, y a la mujer también (Los sefiores, 57). El rey de Tezcoco
mandd matar cuatro de sus numerosos hijos porque tuvieron relaciones con sus
madrastras o esposas de €l; a ellas también se les aplico la misma pena (Las
Casas, IV, 266; Zorita, Los sefiores, 57). Asimismo, Alva Ixtlilxochitl cuenta que
se le aplicé un ejemplar castigo a Tezozomoc, sefior de Azcaputzalco “por un
adulterio que cometi6”. Al principio, y por consideracion a Moctezuma II
Xocoyotzin porque era su suegro, lo habian condenado al destierro y al saqueo
de sus casas; sin embargo, los tepanecas exigieron “que le fuese cortada la punta
de la nariz”; a su vez, el rey de Tezcoco “mando ejecutar la ley de su padre, que
era darle garrote y quemarle el cuerpo”,[159] lo cual consumaron sus ministros
dando motivo para que Moctezuma quedase muy resentido (Alva Ixtlilxochitl,
Obras, II, 180).



Un caso muy interesante se refiere a la bella princesa Chalchiuhnenetzin, esposa
del rey Nezahualpiltzintli y hermana de Moctezuma II. Esta princesa llevé en su
palacio una vida disoluta entregada a la concupiscencia y a darse el placer
morboso de matar a cada uno de los jovenes que ella seducia; al ser descubierta,
se les dio a ella, a sus complices y alcahuetes, la pena capital (Ixtlilxotitl, Obras,
II, 164-165; Historia de la nacion chichimeca, 162-163; Navarro, 12).

Hacemos aqui un paréntesis para explicar que en relacion con
Chalchiuhnenetzin, hermana o hija de Axayacatl, existen tres versiones, a saber:
la de Alva Ixtlilxochitl, en la que la bella mujer adultera estaba casada con
Nezahualpilli y era hermana de Moctezuma II e hija de Axayacatl; en esta
version la princesa dio muerte a sus numerosos amantes, por lo que fue
sentenciada a muerte.

La segunda version es la de Tezozomoc contenida en su Cronica Mexicayotl,
escrita en nahuatl, en la cual Chalchiuhnenetzin es la fea esposa de Moquiuixtli,
ultimo rey de Tlatelolco, quien la rechazaba y humillaba, motivo por el cual,
segun el cronista, el rey de México, Axayacatl, declaro la guerra a los tlatelolcas.
[160]

Por ultimo, en la tercera version, la del padre Duran, la princesa innominada, es
la prudente esposa de Moquiuixtli y hermana de Axayacatl. En este ultimo texto
la reina tiene tal poder y respeto de sus subditos y del rey, que al enterarse de la
rebelion planeada por los tlatelolcas contra los mexicanos, exhort6 al monarca
reclamandole que como él, siendo “cabeza y sefior” de ese reino “no podia
aplacarles los corazones” a sus subditos e impedir la subversion; ante la negativa
de su esposo, le pidio que le permitiera a ella hablarles (Duran, Historia, 253-
265; Tezozomoc, 199-200).[161] En el texto de Duran el discurso de la esposa
del rey Moquiuixtli es muy extenso, igual que el dialogo entre ambos; empero,
interesa escuchar como con autoridad ella insiste en que “aunque soy muger,
quiero meter la mano, si lo puedo estoruar y apartar esta herronia y atrevimiento
tan grande [...] que aunque soy muger quica me obedeceran a mis ruegos para
que estemos todos quietos y pacificos” (Duran, 199-201).

La mas divulgada de las tres es la primera, contenida en la cronica de
Ixtlilxochitl, en la cual se desarrolla el tema del adulterio, con lo que retomamos
el hilo del tema que nos ocupa (Soustelle, The Daily Life, 183). Soustelle
reproduce este caso como ejemplo del castigo que se aplicaba a los que cometian
adulterio, diciendo que a ambos adulteros les machacaban la cabeza con una



piedra, pero a las mujeres infieles las ahorcaban primero (Soustelle, The Daily
Life, 185-187).

Soustelle echa mano de este relato para afirmar, en relacion con la poligamia,
que la guerra entre los mexicanos y los tlatelolcas fue causada por actos o
decires de concubinas (Soustelle, The Daily Life, 183); por su parte, la segunda
version de Tezozomoc atribuye esa guerra al maltrato que daba el monarca de
Tlatelolco a Chalchiuhnenetzin, hermana, en este texto, de Axayacatl. Sin
embargo, ambos asertos quedan totalmente anulados en los capitulos XXXIII y
XXXIV de la cronica de Duran, los cuales aclaran que mas bien dicha guerra
ocurrio por el empefio de los tlatelolcas de someter a los mexicanos a su
mandato y convertirse en los soberanos del Imperio Azteca, lo cual es mas
verosimil que las otras dos conjeturas. Ocurrio lo contrario, pues al perder la
guerra los primeros, perdieron todos los beneficios que hasta entonces habian
tenido, ya que no solo se les despojo de libertad, sino también los hicieron
“tributarios y pecheros, como las demas ciudades y provincias” (Duran, Historia,
253-263) y los monarcas tlatelolcas pasaron a ser simples gobernadores.

En la Vera Paz, cerca de Guatemala, entendian por pecado el de la carne. Resulta
interesante observar como en esta geografia trataban con lenidad a los adulteros
y a otros pecadores; por ejemplo, “al mancebo que fornicaba con alguna
doncella, no le daban otra pena sino compelelle a que la tomase por mujer” (Las
Casas, IV, 357); si la mujer estaba desposada, su futuro marido la abandonaba y
“pedia que le restituyesen su dote o arras o precio que habia dado”; quien pagaba
era “el que habia corrompido y adulterado [a] la doncella, dandolo al padre y la
madre della” (Las Casas, IV, 357-358). El que cometia fornicacion con viuda o
con esclava, le hacian pagar a veces sesenta plumas y otras hasta cien, u otras
cosas semejantes; y si eran casados los que cometian adulterio, “les daban la
misma pena de las cient plumas; pero si lo tenian de costumbre, a ambos a dos
ahogaban en pena [de muerte]” (Las Casas, IV, 358). Si el hombre casado
cometia adulterio con doncella, los parientes de ella lo encubrian para que la hija
pudiese casarse; pero si lo denunciaban, a €l le hacian pagar cierto nimero de
plumas. Si un hombre casado pecaba con viuda o con casada,

castigabanles una y dos veces, y si munchos los vian perseverar en pecado,
atabanles a ambos las manos atras, en alto [...], y quemaban debajo dellos una
hierba que llamaban tabacoyay [...], y dabanles humo a narices [..] y después
dejabanlos ir, amonestandolos que se enmendasen. [...] Si otra vez, después de
asi castigados tornaban al pecado, matabanlos (Las Casas, IV, 358).



Si el adultero no era de sangre noble, para que no se divulgara la falta que habia
cometido, “lo ahorcaban de una viga en su misma casa, y lo mismo hacian con la
adultera”;[162] después decian que por obra del demonio ellos mismos se habian
quitado la vida por cualquier razon que ellos inventaban. En seguida los
enterraban en el mismo sitio en el que habian sido ahorcados (Las Casas, IV,
266; Cervantes, I, 140). Siguiendo el fuerte simbolismo que une casa, cuerpo y
pensamientos humanos (Cirlot, 120), resulta valido colegir que, al ser ahorcados
(plano superior) y enterrados los adulteros ahi mismo (plano inferior), el castigo
connota el aniquilamiento total del ser, borrando el nombre y su cuerpo del
ambito de lo visible.

“Al que moria por adultero vestian como a la diosa de la lujuria, dicha
Tlazolteut]” (Gémara, 436). A diferencia de Gomara, Sahagun presenta a
Tlacoltéutl como una diosa asociada al “vicio y devoradora de inmundicias”;
como tal, asume los pecados al recibir la confesion de los seres humanos; “en
tiempo de infidelidad, los Mixtecas, estando enfermos, confesaban todos sus
pecados a un satrapa, y el confesor [...] mandaba al enfermo que se confesaba,
que pagase lo ageno que tenia en su poder” (Sahagun, II, 1829, 63-64; Clavijero,
198). En tanto diosa de la tierra, Tlacoltéutl o Tlazolteutl era protectora de las
parturientas (Nicholson, 46, 99, 113).

Ademas del suplicio que implicaba ese tipo de muerte, no debe extrafiarnos el
ensafiamiento contra los adulteros, al denigrarlos y hacer mofa de su
masculinidad, puesto que a la diosa Tlazolteutl se la representaba desnuda, con
un tocado que terminaba en un par de cuernos, montada en una escoba, y
acompafiada de una serpiente roja —simbolo azteca del sexo (Nicholson, 46, 99,
113). Veneraban a esta diosa los mexicanos y en especial, los mixtecas y
olmecas. Obsérvese que lo que confesaban estos indigenas, y era penado, era el
adulterio, pero no la lujuria, pues “no la tenian como pecado” (Sahagun, Historia
I1, 1829, 63-64; Suma, 124).

3.3. Divorcio y adulterio



Pese a lo que afirma Sahagun acerca de la lujuria, llama la atencién comprobar
como en los diversos discursos de padres a hijos, de confesores a pecadores, de
seflores nobles a sus mandatarios, se insiste en no ser carnales ni sucios, ni de
“malas costumbres”, ni “dados a cosas de lujuria”, ni siquiera recordar “cosa
ninguna carnal”. Asi, ante el rey recién elegido, un sefior principal lo amonesta y
le advierte que si comete esas faltas, no merecera “llevar a cuestas el pueblo y su
regimiento y gobierno, y para ser madre y padre del reino” (Sahagun, II, 1829,
104-105, 230; Zorita, Los senores, 74, 76).

Aqui se hace preciso revisar en la cronica de Sahagun, los consejos que da el
padre a su hija primogénita, pues en principio, dichos consejos insisten en evitar
la lujuria. El padre le ruega a la joven que no deshonre a sus progenitores, y a
continuacion le recomienda lo siguiente: “mira que no te des al deleite carnal;
mira que no te arrojes sobre la inmundicia y hediondez de la lujuria; y si has de
venir a esto, mas valia que te murieras” (Sahagun, Historia II, 1829, 124; Suma,
166-167). La madre va mas lejos en las recomendaciones a su hija: la increpa
para que no use afeites en su cara, “porque esto es sefial de mujeres mundanas y
carnales” y de malas mujeres (II, 1829, 129); continua diciéndole: “mira que te
guardes mucho que nadie llegue a ti ni tome tu cuerpo: si perdieres tu virginidad,
y después de esto te demandare por muger alguno, y te casares con €l, [...]
siempre se acordara de que no te hall6 virgen [... por lo que] siempre estara tu
marido sospechoso de ti”. Sigue instandola a que no cometa adulterio pues este
es como “una caida en una sima sin suelo, que no tiene remedio ni jamas se
puede sanar” (Sahagun, II, 1829, 130-131; Zorita, Los sefiores, 78-79, 81-82).
Ademas, el padre le recomendaba a la casada templanza en el coito, aunque
fuera con su marido, y a este, a “tener templanza en usar de ella”, para no
secarse y echarse a perder (Sahagun, II, 1829, 144).

Lo curioso es que esos consejos parecen dados por un padre y una madre toltecas
o chichimecas, ya que estos nativos no adoraban a la diosa Tlazolteutl, segun
explicé Sahagun, porque los toltecas solo tenian dos dioses: Mixcdatl y otro dios
“llamado Yoalli Ehécatl, que quiere decir dios invisible e impalpable y
favorecedor y amparador y todo poderoso, por cuya virtud todos viven, el cual
por solo su saber rige y hace su voluntad en todas las cosas” (Sahagun, II, 1829,
144).[163]

En cambio, los cuextecas si adoraban a Tlazolteotl “y no se acusaban delante de
ella de la lujuria, porque ésta no la tenian por pecado” (Sahagun, 1829, II, 214).
Los viejos de Michoacan y otras regiones aledafias de occidente, no pudieron dar



razon al fraile franciscano de si ellos adoraban a esta diosa (Sahagun, Historia II,
1829, 63-64; Suma, 124).

Lo anterior nos lleva a preguntarnos a qué grupo étnico y cultural pertenece el
mito del nigromantico que se convirtio en el indio forastero llamado Tobeyo,
pues para sorpresa nuestra, acostumbrados como estamos a los pudorosos
cuentos de hadas occidentales de la doncella enamorada de un bello doncel,
comprobamos que es la desatinada atraccion sexual, lo que une a la pareja del
Tobeyo.[164] El relato dice que el tal Tobeyo se present6 totalmente desnudo a
vender axi (aji o chile) verde frente al palacio de Huemac, sefior de los toltecas;
este tenia una hermosa hija muy pretendida por la crema y nata de los toltecas.
Empero, la princesa “vio y mir6 el miembro genital de aquel Tobeyo” y enfermé
de amores por é€l, a tal punto, que se le hinché todo el cuerpo. Entonces el sefior
Huemac mando buscar al Tobeyo y lo hizo entrar en la recamara de su hija y “el
Tobeyo durmio con ella de que luego fue sana y buena, y de esta manera Tobeyo
fue yerno del sefior Huemac” (Sahagun, Historia I, 1829, 247-248 y Suma, 44-
46).[165] Al complacer a su hija, el padre la cur6é del mal que sufria.

A diferencia de ese relato, Sahagun explica que entre los consejos de buenas
costumbres el padre presenta a sus hijos varios ejemplos para que vivan
“recatados, y con discrecion” y no abusen de “este negocio tan feo y perjudicial”
de la lujuria. Uno de esos ejemplos es el de las dos viejas de “cabellos blancos”
que llevaron presas ante Nezahualcoyotl, rey de Tezcoco, porque cometieron
adulterio con unos “mancebillos”; el rey les pregunt6 entre otras cosas: “abuelas
nuestras, ;es verdad que todavia tenéis deseo del deleite carnal? ; Aun no estais
hartas siendo tan viejas como sois?”. Ellas respondieron:

“oiga vuestra alteza: vosotros los hombres, cesais de viejos de querer la
delectacion carnal, por haber frecuentadola en la juventud, porque se acaba la
potencia, y la simiente humana; pero nosotras las mugeres nunca nos hartamos
[...] de esta obra, porque es nuestro cuerpo como una sima, y como una barranca
honda, que nunca se hincha, recibe todo cuanto le echan y desea mas, y demanda
mas; y si esto no hacemos, no tenemos vida” (Sahagun, II, 145-146; Garibay, La
literatura, sacado de Sahagun, Cdodice Florentino, ff.178 y ss.).

No obstante, segtin Fernandez de Oviedo y otros cronistas, el hombre casado
gozaba de libertad para tener mas de una esposa, pues segun la ley, “podia



hacerlo siempre y cuando labrara una nueva parcela para que cada familia
quedara asi protegida... Lo que resultaba en que ningin hombre excedia sus
fuerzas”. En esa sociedad “cada uno tiene una mujer, e pocos son los que tienen
mas, excepto los principales o el que puede dar de comer a mas mujeres; e los
caciques cuantas quisieren” (Fernandez de Oviedo, Historia, IV, 365y 376;
Duran, Historia, I, 264; Bonifaz, 3-4). En cuanto a Moctezuma II, a quien los
cronistas espafioles llamaron emperador,[166] se sabe que poseia tantas esposas,
que llego a tener hasta “ciento e cincuenta prefiadas a un tiempo”; muchas de
ellas intentaban abortar con bebedizos, “para dar solaz a Moctezuma, o porque
sabian que sus hijos no habian de heredar” (Cervantes, I, 316). En una nota de
Doris Heyden al tema de las concubinas en la traduccion al inglés de la cronica
de Duran se lee que segun el doctor Francisco Hernandez, la flor llamada
tetlaxincaxochitl, que tiene la forma de un falo, se le conoce como “flor del
adulterio”; se le llamaba asi porque las muchas concubinas de Moctezuma
“usaban la planta en lugar del miembro viril para obtener placer sexual, cuando
no tenian hombre” (Hernandez, citado por Heyden, 52). Estas mujeres eran
vigiladas por unas viejas que jamas se apartaban de ellas, las cuales no permitian
que las mirasen otros hombres (Cervantes, I, 316).

Fray Toribio de Benavente o Motolinia, quien escribio su Historia de los indios
con miras a los progresos de esos pueblos en la aceptacién de los preceptos
cristianos, comenta que los indigenas de los estamentos privilegiados no se
contentaban con una sola mujer; esto hizo que “quitar y desarraigar a estos
naturales la multitud de las mujeres, [...] era de mucha dificultad, porque se les
hacia muy dura cosa dejar la antigua costumbre carnal” (Motolinia, 131-132).
Para esos misioneros se trataba de una costumbre deleznable y “barbara”, por lo
que debido a su mision evangelizadora intentaban erradicarla. No cabe duda de
que esta “costumbre carnal” delataba ya, en tiempos precolombinos, el
machismo que aun prevalece en Hispanoamérica y que se tiende a achacarlo solo
a la influencia hispanica. No obstante, recordar que esos “harenes” no solo
cumplian con satisfacer la concupiscencia de los lideres nahuas; ya vimos antes,
primero, que las mujeres que ellos recibian en calidad de concubinas les
aportaban mayores riquezas; con sus dotes expandian la geografia de su sefiorio,
les suministraban pueblos aliados contra el enemigo y parientes servidores
incondicionales; por ultimo, los tributos que las mujeres pagaban con sus
trabajos manuales y sus multiples labores, junto con las que realizaban las
virgenes del templo, representaban una muy valiosa fuente de ingresos; es por
eso que tales harenes, asi como los reclusorios de las, bien podriamos decir que
funcionaban como fabricas de tejidos, plumaria y otras artesanias.



3.4. Creencias religiosas

Herrera comenta acerca de los aztecas que eran muy religiosos. Durante el
tiempo de su paganismo tenian cierto conocimiento de un dios por encima de
todos los otros dioses; creian en la eternidad, en el castigo futuro, en angeles, y
en nueve cielos. No concebian que la tierra fuera redonda; creian que el sol y la
luna eran marido y mujer y que las estrellas estaban subordinadas a ellos.
Llamaban al fuego el Dios de la Vejez. Pensaban que el mundo no fue creado,
sino que se habia formado por casualidad, y que los cielos no habian tenido
comienzo. No tenian ni idea de los cuatro elementos ni de sus operaciones. Su
opinion era que el mundo habia sido dos veces destruido, una, por el diluvio y
tempestades, cuando los habitantes eran gigantes; y el otro fin del mundo ocurrié
por vientos y huracanes y los pocos que escaparon vivos se convirtieron en
monos. Que el otro fin del mundo ocurrira por fuego, la tierra se abrira y se
tragara a los hombres y otros seran quemados. Decian que nada sucedia sin el
poder de sus dioses, por lo que tenian que invocarlos en toda ocasion (Herrera,
I1, 292-293).

En lo que respecta a ritos y ceremonias sangrientas, Prescott manifiesta sorpresa
al comprobar mucha incongruencia en el sistema religioso de los aztecas, “pues
una de sus partes parece emanada de un pueblo culto, comparativamente
hablando, y sujeto a nobles influencias, mientras que el resto respira indomita
ferocidad” (Prescott, 40).[167] Prescott alude aqui a los sacrificios humanos y al
canibalismo practicado por los aztecas, lo cual contrasta con las costumbres
religiosas de sus precursores toltecas. De los craneos de los sacrificados en unos
edificios destinados a guardarlos, los soldados de Cortés “contaron en uno de
ellos, ciento treinta y seis mil”. Esto lleva a concluir que por afio sacrificaban
millares de victimas a sus sanguinarios dioses (Prescott, 40). Queda preguntar si
guardaban esos craneos porque consideraban que la cabeza era la sede de la
fuerza espiritual, segtin 1o habian concebido los hombres desde tiempo
inmemorial (Cirlot, 164). Lo mas cruel y salvaje consistia en desollar a algunos
sacrificados, vestirse con su piel para bailar asi disfrazados durante las
festividades religiosas (Gomara, 444). En los festejos dedicados al dios
Xipetotec (el desollado), los hombres y las mujeres que padecian viruelas,
apostemas, sarna e infecciones oculares, con la esperanza de ser curados, vestian



pellejos de quienes habian muerto desollados, “todos recientes y corriendo
sangre” (Sahagun, Historia I, 1829, 27-28). A los que se cubrian con la piel de
los desollados, se les llamaba xippes o chipes, segiin Mufioz Camargo (65).

En contraste, fray Bartolomé explica que los nativos de la Florida y de Nuevo
México, no “tenian [...] dioses, ni idolos, ni templos, y que solo adoraban el Sol,
al cual no hacian otro sacrificio sino cuando salia alzaban las manos con alegria
y devocion, y como que las ponian o mojaban en él, y luego tocabanse,
fregandose con las manos, la cara y todo el cuerpo, diciendo ciertas palabras que
debian ser como alguna oracion o bendicion”. En la provincia de Quivira de esa
geografia, continuia contando el fraile que los espafioles preguntaron al cacique
Tartaraz sobre ese mismo asunto y si hacian sacrificios humanos; la respuesta
fue que ellos solo sacrificaban animales, “porque era mala cosa matar hombres”
(Las Casas, IV, 125-126).

Asi, concluye Prescott que existe la probabilidad de dos distintas herencias: una,
procedente de alguna fe mas benigna, y la otra, dominada por una sombria y
“funesta mitologia supersticiosa” (Prescott, 40-43). Recordar que Quetzalcoatl
no reclamaba sacrificios humanos a los toltecas, sino solo de “culebras y
mariposas” (Sahagun, III, 1829, 107, 110-113, 115). Hay que tomar en cuenta
aqui el error que se ha cometido de confundir al devoto Quetzalcoatl con el
belicoso Huitzilopochtl; hay que considerar que el primero fue hijo de Chimalma
y el otro, de Coatlicue, tal como lo expone Chavero (Los mexica, 59).

De la primera herencia, segun Prescott, se deriva la creencia en un Supremo
Creador y Sefior del Universo. Se dirigian a él en sus plegarias

como al Dios por quien vivimos, que esta presente a todo, que conoce todos los
pensamientos y que dispensa todos los dones; sin el cual el hombre es como
nada; invisible, incorporeo, un Dios de perfecta perfecciéon y pureza, bajo cuyas
alas encontramos reposo y una segura defensa (Prescott, 32; Sahagun, Historia
I1, 1829, 43).

De la segunda herencia, sigue explicando Prescott, sale el principio religioso de
los sacrificios humanos para mantener, segtn ellos, la vida del Sol, y asociado a
esos, la costumbre del canibalismo. Respecto a esta practica, Prescott aclara que
“los mexicanos no eran caribes en toda la acepcion de la palabra, pues no



comian carne humana solo por saciar su brutal apetito, sino por obedecer los
preceptos de su religion” (Prescott, 44; sobre este asunto, ver la nota 1 de
Alfredo Chavero en Mufioz Camargo, 141-142). Sin embargo, los espafioles no
interpretaban asi la antropofagia azteca. Esto se puede apreciar cuando durante
los 70 dias que Tenochtitlan estuvo asediada por los ejércitos espafioles, cada dia
quedaban muertos unos quinientos indigenas; al mencionar este doloroso suceso,
Angleria comenta con ironia: “cuanto mas cruel era la matanza, tanto mas
copiosa y opiparamente cenaban los guaxocingas, tlaxcaltecas y demas
comarcanos auxiliares, que acostumbra[ba]n sepultar en sus estobmagos a los
adversarios caidos, sin que Cortés se hubiese atrevido a impedirlo” (Angleria, II,
523).

En el capitulo “La traicién a Quetzalcoatl” de su libro Burning Water — Thought
and Religion in Ancient Mexico, Laurette Séjourné, sin referirse a Prescott, trata
con légica ese tema como sigue: la autora comienza presentando a Quetzalcoatl
como el mandatario que reiné por muchos afios en Tula (Tullan) y fue un ser que
se caracteriz6 por sus grandes virtudes morales. Deificado, fue el dios de la vida,
pues cre6 al hombre con su propia sangre; asimismo, busco la forma de nutrirlo
y segun el mito, se convirtié en hormiga para llegar a la montafia donde las
hormigas escondian el maiz; les rob6 un grano y se lo entrego6 al hombre
(Alfonso Caso citado por Séjourné, Burning Water, 26). La antropdloga se atreve
a afirmar que “la imagen de la serpiente emplumada tuvo para los indigenas la
misma fuerza evocativa como la tiene la crucifixion para los cristianos”
(Burning Water, 25).

Después, en Tenochtitlan, Quetzalcoatl continud siendo objeto de una gran
devocion y fue “el patrén de dos instituciones que se consideraron el fundamento
de toda la vida azteca social y religiosa: el sacerdocio y el colegio para los
nobles [el Calmecac]”; asi, los sacerdotes o papas eran entre los azteca los
representantes de Quetzalcoatl y fungian con ese titulo; ademas, debian ser
virtuosos, humildes, amantes de la paz, considerados, prudentes, amables y
amigos de todos para que en su perfeccion fueran la reencarnacion de
Quetzalcoatl (Séjourné, Burning Water, 25-26 y 30). Sigue la autora diciendo
que el espiritu religioso, moral y filoséfico de los aztecas proviene de los
toltecas. En contraste, la deidad de los aztecas era Huitzilopoctli, dios de la
guerra que reclamaba innumerables sacrificios humanos para alimentar con
sangre al sol (Burning Water, 29). Séjourné concluye que “aunque los sefiores
aztecas se formaron bajo las ensefianzas de Quetzalcoatl, que ponian énfasis en
la perfeccion intima y el sacrificio espiritual, llegaron a concebir el rito



sanguinario como una necesidad politica”; por eso, dos fuertes y opuestas
corrientes de pensamiento, dice la autora, existieron en esa sociedad: por un
lado, un degenerado misticismo que soportaba un plan ambicioso de conquista;
del otro lado, la doctrina de Quetzalcoatl como una base moral y espiritual
(Séjourné, Burning Water, 35).

Las continuas guerras, ademas de realizarlas con el fin de expandir el imperio,
servian para reunir victimas para los sacrificios; con ese propdsito, no mataban a
los prisioneros en el campo de batalla. Otras victimas las compraban a padres
pobres. En algunas ocasiones también sacrificaban a mujeres y nifios (Prescott,
40-43). Sahagun cuenta que para las fiestas en honor de los dioses del agua
llamados tlaloque, “buscaban muchos nifios de teta, comprandolos a sus madres.
Escogian aquellos que tenian dos remolinos en la cabeza y que hubiesen nacido
en buen signo”, pues eran los que agradaban a los dioses y los inducia a dar agua
a su tiempo. Cada afio mataban gran cantidad de nifios y nifias. “Después de
muertos, los cocian y comian” (Sahagun, I, 2000, 176). A continuacion Sahagin
menciona los siete lugares, generalmente montes, donde sacrificaban a esos
infantes. En Tepetzinco, frente a 1, por ejemplo, acicalaban una nifia con papeles
tefiidos de azul y la mataban, llamandola Quetzalxoch, porque asi se llamaba
también el monte. Segun el sitio del sacrificio —continia Sahagun— los papeles
con los que ataviaban a esas inocentes criaturas variaban de colores. Ademas de
los papeles, los aderezaban “con piedras preciosas, con plumas ricas y con
mantas y maxtles[168] [...] y con gotaras [sandalias] muy labradas y curiosas” (I,
2000, 177); por ultimo, les ponian “unas alas de papel como angeles, y tefiianles
las caras con aceite de ulli, y en medio de las mexillas les ponian una rodaxita de
blanco” (I, 2000, 177). Acompafiados de flautas y trompetas, los llevaban en
andas muy ornamentadas y por donde pasaban, la gente lloraba. Al llegar al
oratorio Tozocan, permanecian los sacerdotes una noche velandolos y
cantandoles. Una vez en el lugar del sacrificio, si los pequefios lloraban mucho,
se alegraban “porque decian que era sefial que lloveria presto” (I, 2000, 178).

En las ensefianzas y amonestaciones de los padres a los hijos, explica Sahagun,
aquéllos se refieren constantemente a Dios como un ser “invisible, y no palpable,
bien asi como la noche y el aire” (Historia II, 1829, 35-38, 43).[169] Mufioz
Camargo menciona que los tlaxcaltecas también creyeron en “un solo Dios [...]
que era principio de todas las cosas [... y] era sobre todos los dioses” (129); sin
embargo, Alfredo Chavero aclara en una nota que tales pueblos “no tenian esa
idea de la divinidad que les prestan los cronistas cristianos. La base de la religion
nahua era el culto de los astros. Sus dioses creadores Tonacatechuhtl y



Tenacacihuatl eran el sol y la luna, [...] el dios y la diosa que nos alumbran”
(Mufioz Camargo, n. 1, 129-130). El comentarista Chavero explica que esos
cronistas no comprendieron bien las ideas nahuas y las confundian con las
cristianas, de modo que al hablar del concepto de eternidad, no consideraron que
esos pueblos “tenian después de la muerte, una vida limitada en el Mictlan,[170]
y los escritores tomaron esto por inmortalidad” (Mufioz Camargo, n. 2, 130).
Aqui hay que tomar en cuenta lo que Eliade explica de este misterio diciendo
que si sabemos que morimos para renacer en algo mas (“to something else”), en
algo que no pertenece a este mundo, pero que participa en lo sagrado,

entonces estamos viviendo, decimos, un comienzo de inmortalidad, o creciendo
mas y mas en la inmortalidad. De esto se sigue que la inmortalidad no debe ser
concebida como una supervivencia post mortem, sino mas bien como una
situacion que estamos creando constantemente, en la cual estamos participando
de ahora en adelante y desde este mundo [...]. La inmortalidad debe ser
concebida como una situacion limitada, una situacion ideal en la cual el ser
humano se ha apartado con todo su ser, y a la que él se esfuerza por alcanzar al
morir y resucitar (Myths, 227-228. Las cursivas son del autor).

;Ese dios invisible, omnipresente, omnipotente y omnisciente, no habra trazado
el fatal destino histérico y personal de los aztecas, que vivian, minuto tras
minuto, dominados por un sentido tragico e ineluctable de predestinacion?
Solian repetir —segun los pasajes de sus discursos reproducidos por Sahagin—
que todo cuanto poseian, fueran trabajos, honores, reconocimientos, dignidades,
pertenencias materiales, habilidades, hijos, etc., su dios se los daba, no por sus
merecimientos, sino porque era su voluntad darselos. En los consejos del padre
galardonado a sus hijos, les dice lo siguiente:

no tengo esta dignidad de mio, ni por merecimientos y por mi querer; nunca yo
dije, quiero ser esto, quiero tener esta dignidad, [...] porque ninguno conviene
que diga, quiero ser esto, o quiero tener esta dignidad, sino que lo quiso asi
nuestro sefior y ésta es misericordia que se ha hecho conmigo, que todo es suyo,
y todo lo da nuestro sefior y todo viene de su mano [...]; solo dios da lo que
quiere, a quien quiere (Sahagun, Historia II, 115; Suma, 154-155).[171]



Persiste en sus amonestaciones, ademas, un marcado nihilismo en las
advertencias de los mayores a los jovenes, de los superiores a sus subditos, de las
parteras a las parientas y embarazadas, de los confesores a los pecadores;
siempre recomendaban que no se ensoberbecieran y fueran humildes para que su
dios tuviera misericordia de ellos. Los confesores, por ejemplo, solian recordar a
los confesos: “;en qué te estimas?, sen qué te tienes?, ;cual es tu fundamento y
raiz? [...,] claro esta que eres nada, y puedes nada, y vales nada, porque nuestro
sefior hara en ti todo lo que él quisiere” (Sahagun, 1829, II, 61-62).

Lo interesante es que el rigor impuesto a la vida azteca no se quedaba en la
clausura religiosa, sino que abarcaba también a todos los habitantes del imperio.
Fray Bartolomé, por ejemplo, dej6 constancia de las practicas religiosas de los
aztecas durante una de sus celebraciones que el fraile llamo el comienzo de la
cuaresma de esas gentes: “todos, hombres y mujeres tenian gran recogimiento y
mortificacion; las mujeres en sus casas, entendiendo en lo que de sus oficios era,
y los varones, a los templos a orar” (Las Casas, IV, 150). Ellos iban a sus casas a
comer, pero no dirigian la palabra a las mujeres y terminada la comida, volvian
al templo. Muy entrada la noche, ellos llevaban a sus mujeres e hijos a la cumbre
de un cerro y ahi los hombres se sacrificaban con navajas y ensefiaban a sus
hijos a hacer lo mismo. Acabados los sacrificios y rezos, las mujeres se volvian a
su casa y ellos a los templos (Las Casas, IV, 150).

En lo referente a la divinidad inmaterial, Prescott conjetura que quizas la
dificultad de captar un dios supremo tan abstracto, llevo a los aztecas a creer en
“una multitud de dioses que presidian sobre los elementos, sobre el cambio de
las estaciones y sobre las diversas ocupaciones del hombre”(Prescott, 33). Los
principales dioses eran trece y los inferiores, mas de doscientos (Prescott, 33). A
lo largo de estas paginas trataremos sobre algunos dioses, y las creencias y
festejos dedicados a ellos, cuando estén asociados a las mujeres, o cuando estas
participen en las ceremonias o festejos celebrados en su honor.

Uno de esos dioses era Macuilxochitl, conocido entre los indigenas como “Cinco
Flores” o “El que da Flores”. Durante cuatro dias antes de la fiesta consagrada a

esta divinidad, todos, hombres y mujeres, ayunaban y se abstenian de relaciones

intimas; pero “si algin hombre en el tiempo de este ayuno tenia acceso a muger,

o0 alguna muger”a hombre, este dios se ofendia y les mandaba “enfermedades de

las partes secretas [...] como son almorranas, podredumbre del miembro secreto,

diviesos e incordios” (Sahagun, Historia I, 1829, 19-20).



Los aztecas celebraban en el mes de mayo una ceremonia en honor del dios
Tezcatlipuca, “el alma del mundo”, y el “mayor dios que se adoraba en aquella
tierra después del dios invisible o Supremo Ser” (Clavijero, 149). En dicha
ceremonia, mozos y mozas, bellamente ataviados, ofrecian comidas. Estas
viandas las guisaban mujeres que habian hecho voto de servir al idolo por un dia.
Los sacerdotes se habian preparado para ese festin religioso durante cinco dias
seguidos “comiendo sola una vez al dia, apartados de sus mujeres” y azotandose
con cuerdas. Durante ese festejo se sacrificaba un esclavo que en el transcurso de
un afo habia representado al dios. Terminadas las ceremonias, a las doncellas se
les daba permiso de retirarse. “Al tiempo que ellas salian, estaban los muchachos
de los colegios y escuelas a la puerta del patio todos con pelotas de juncia y de
hierbas [...] y con ellas las apedreaban, burlando y escarneciendo de ellas, como
a gente que se iba del idolo” (Acosta, 176-179).

3.5. Las divinidades femeninas y la naturaleza paralela de los
géneros femenino y masculino

Basandose en observaciones arqueoldgicas, Garza Tarazona explica que en un
principio la religion estaba representada por infinidad de figurillas femeninas de
arcilla, “que con toda certeza son deidades de la fertilidad”; estas se hallan en los
sitios arqueologicos mas tempranos. Casi contemporaneos a esto, aparecen el
jaguar y la serpiente asexuados, los cuales fueron incluidos por los olmecas,
quienes ademas, introdujeron muchos otros elementos culturales.
Posteriormente, con el surgimiento de las grandes urbes, se originaron infinidad
de deidades dedicadas a los fendmenos naturales, como el fuego, la lluvia, la
tierra (Garza Tarazona, 117-118). Al final, es la dualidad la que impera en la
creacion, ya que

se vivio también con mayor conciencia la polaridad hombre-mujer, porque esta
nueva agricultura habia obtenido una mayor significacion econdémica y porque la
siembra y la cosecha de lo cultivado se relacionaba con la vida humana,
particularmente la de la mujer. [...Asi,] aparece ahora un “dualismo
cosmologico”, con toda una serie de parejas de contrarios asociadas: masculino-
femenino, cielo-tierra, tierra-agua” y muchas otras (Kunz Dittmer, Etnologia
General, citado por Garza Tarazona, 118-119).



La antropologa Noemi Quezada explica que hay un vinculo entre religion y
sexualidad, el cual se ubica en el ambito de lo sagrado; como parte de la
sexualidad; por supuesto, estan, ademas, las emociones del ser humano.
Basandose en la categoria de género, la autora aborda el tema afirmando que la
religion reglamenta a la sociedad al establecer normas morales y sociales; entre
estas ultimas, la que modula la sexualidad y “la definicion y expresion de las
emociones presentes tanto en las relaciones hombre-mujer, como en la relaciones
entre padres e hijos en el ambito de la familia” (Quezada, Religion, 36). En
suma, todo esto es determinado por la cosmovision, pues en “sociedades cuya
cosmovision se basa en un dios unico creador masculino, las relaciones entre los
sexos son asimeétricas, con superioridad del hombre sobre la mujer; en ellas el
amor y el erotismo son conceptos separados” (Quezada, Religion, 36).[172]
Dicha cosmovision monoteista lleva a ver el amor ligado a la religion, y
formando parte del matrimonio, mientras el erotismo es asociado a “lo
prohibido, sancionado y no aceptado socialmente”; por eso queda afiliado a las
relaciones extraconyugales y se le ubica en el area de la magia y el hechizo
(Quezada, Religion, 36). Los ritos de transicion en los que se erige “el sujeto
social plenamente identificado como mujer o varén, preparados para cumplir con
su papel de productor y reproductor biologico y social” responden a los modelos
construidos como ejemplos por la sociedad, para mantener el equilibrio del
cosmos, la sociedad, la naturaleza y el individuo. Asi, cuando se violan esas
normas, se provoca la desigualdad y el desequilibrio c6smico (Quezada,
Religion, 37).

Kellogg expone en su libro Law and the Transformation of Aztec Culture, 1500-
1700, la hipétesis de que la base del paralelismo de género entre los mexicanos
yace tanto en su cultura y pensamiento, como en creencias y estructuras que
abarcan dualidades y complementariedades; basa esto también en parte en una
division utilitaria en la que los dominios del hombres se centran en la guerra,
batallas y oficios, y la de la mujer, en el hogar y en ciertas formas de trabajo
femenino (Kellogg, 92-93; Lopez de Mariscal, 109).

Continua Kellogg mencionando que por medio de herencias, los hombres y las
mujeres tenochcas podian adquirir propiedades en tres categorias, a saber, casas,
tierras y mobiliario por medio de dotes, herencia, regalos o trabajo. Aunque los
derechos de la mujer sobre la tierra eran bienes residuales, siempre podian ser
traspasados a sus hijos, parientes y descendientes. En el dltimo periodo colonial,



el hecho de que la mujer tuviera derecho a la propiedad, significaba, para la
autora del libro, que la mujer poseia recursos independientes que le permitian
funcionar de cierta manera autbnoma. Basandose en Duran, Kellogg aduce como
ejemplo el hecho de que la propiedad que la mujer traia al matrimonio
permanecia separada de la que traia el esposo. Ademas, los mexicanos hacian
distincién entre los bienes que pertenecian a la mujer y los que pertenecian al
marido. Asimismo, tenian acceso a espacios separados en las estructuras
domeésticas de la casa (Kellogg, 93).

Aqui conviene detenernos en la interpretacion que Ledén-Portilla da a las ideas de
los tlamatinime; estos eran sabios y muchos de ellos también poetas. Los
dialogos, discursos y poemas de estos tlamatinime, los cuales forman parte de la
ideologia azteca, se recogieron en el libro intitulado Coloquio de los doce. En
1524, los primeros franciscanos que llegaron a Nueva Espafia adoctrinaban a un
grupo de sefiores principales en el atrio del convento de San Francisco en
México-Tenochtitlan, condenando “violentamente” las creencias religiosas
aztecas. Ledn-Portilla explica que “cuando los frailes dan por terminada su
leccién, se pone en pie uno de los sefiores principales y con ‘cortesia y
urbanidad’ manifiesta su disgusto al ver asi atacadas las costumbres y creencias
tan estimadas por sus abuelos y abuelas” (Ledn-Portilla, El reverso, 230). Entre
otros sabios-poetas figuran tres de Tezcoco: Nezahualcoyotl, Nezahualpilli y
Cacamatzin, Tlatecatzin de Cuauhchinanco y el anciano de Tlaxcala,
Xicoténcatl; ademas, el autor menciona unas sabias-poetas como la sefiora de
Tula y macuilxoochtzin, de las que hablaremos mas adelante (Le6n-Portilla,
Trece poetas, 230; Fifteen Poets, 38, 159). Ellos son “los que tienen en su poder
la tinta negra y roja [la sabiduria] y lo pintado, / ellos nos llevan, nos guian, nos
dicen el camino. / [Son] quienes ordenan cémo cae un afio, / cémo sigue su
camino la cuenta de los destinos y los dias y cada una de las veintenas [los
meses]. / De esto se ocupan, a ellos toca hablar de los dioses” (Leon-Portilla, El
reverso, 24).

Estos sabios aztecas mantenian la antigua creencia en un tnico y supremo dios,
conocido bajo diversos apelativos. Algunas veces lo llamaban Ipalnemohuani
“Dador de Vida”; otras veces, Moyocoyatzin, “El que se Crea a Si Mismo” y
otros nombres mas. Este dios se caracterizaba por tener dos aspectos: uno,
masculino activo y su contraparte femenina y se le invocaba también como
Ometéotl y Omecihuatl “Sefior y Sefiora de la Dualidad”. La presencia de este
dios sustentaba la “dualizacién” del universo azteca, pues para los nahuas, toda
actividad era determinada por la intervencién de Ometéotl, deidad suprema,



segun Tezozomoc. Sus innumerables nombres llevaron a la gente a creer que se
referian a diversos e incontables dioses dobles; en cada area estos dioses
simbolizaban la actividad de Ometéotl. Generacién y concepcion eran momentos
inseparablemente unidos en la divinidad dual. Asimismo, vida y muerte,
dualidad y verdad son inherentes a Ometéotl. Pese a la multitud de dioses nahuas
relacionados con los fenédmenos naturales, advierte Leon-Portilla, los sabios
tlamatinime fueron mas alla del politeismo y del panteismo (The Broken Spears,
xxiv-xxv; Aztec Thought, 99).

Quezada se acoge a esa cosmovision de los pueblos mesoamericanos, y basa en
la dualidad de lo femenino y lo masculino la relacion de la pareja “como
opuestos complementarios, indispensable el uno para la existencia del otro”. De
esta manera, tanto hombres como mujeres se responsabilizaban a mantener el
equilibrio csmico desde su individualidad, cuidando su salud y asumiendo las
normas morales y sociales de la comunidad (Quezada, 38).

Sigue Quezada diciendo que la relacion sexual de los conyuges representaba,
“por un lado, la fusion biol6gica marcada por el amor-erético y, por otro, la
union cosmica de lo masculino y lo femenino” (Quezada, 40); el producto de ese
amor eran los hijos, los cuales se consideraban como regalos de los dioses, como
lo fue Centeotl, hijo de los dioses del amor. La pareja mantenia cuidados
especiales durante el embarazo y parto y recibian de sus padres y de los ancianos
de la comunidad la preparacion necesaria para ejercer la maternidad y paternidad
(Quezada, 40). En suma, la de los aztecas era una concepcion integradora y
armonica, porque de eso dependia el equilibrio cosmico (Quezada, 40). La
autora concluye que “para la sociedad mexica, basada en la pareja fundadora, o
sea, en la dualidad creadora de la diosa Tonacacihuatl y el dios Tonacatecutli, las
relaciones entre los sexos fueron mas igualitarias y los sentimientos tuvieron una
expresion basada en el respeto, la templanza y el placer que daban un contenido
al concepto unificado de amor-erético” (Quezada, 52). “Las relaciones
asimétricas y represivas entre los sexos como resultado de creer en el Dios unico
varon del cristianismo, le dejé a la mujer el papel de ser inferior a su compafiero
y separo las relaciones en conyugales y extraconyugales” (Quezada, 52; Powers,
Mujeres, 24).

En Mesoamérica la diosa Tonacacihuatl y el dios Tonacatecutli forman una
pareja cosmica;[173] en los codices, en especial en los Codices Borgia y
Dresden, hay muchas parejas de divinidades nahuas. Segtin Sahagtin, Entre esas
deidades, cuenta Chalchiuhtliycue (culebra de siete cabezas o siete culebras). A



esta se le llamaba también Chalchiuhcihuatl (mujer de piedra preciosa), diosa de
las tormentas y hermana y esposa de Tlaloc, “dios de todas las fuentes” (I, 1829,
9-10); estos son la pareja del sur, dice Garza Tarazona (120). La diosa era
también conocida por Xilonen (“la que anduvo y permanecié como xilote”
[mazorca tierna] , o “la que permanecio doncella y sin pecado”. El primer
nombre se lo aplicaban cuando se helaban los maizales y habia necesidad y
hambre; “el hielo se comié las mieses”, solian decir los nativos en esos malos
tiempos. El segundo nombre de Xilonen, se lo daban cuando la cosecha era
abundante, y ella era la que “anduvo y permanecié como xilote, tiernecica”
(Sahagun, I, 1829, 135 y 266).

Garza Tarazona dice que la pareja de Tlazolteutl, fue Ometochtil, diosa y dios
del pulque y pareja del norte (120). Sahagin compara a la diosa Tlazolteutl con
Venus, y aclara que llevaba otros tres nombres y se integraba a otras deidades,
las cuales el fraile espafiol abarca bajo el nombre de “diosas de la carnalidad”,
pues tenian poder “para provocar a lujuria, y para inspirar cosas carnales, y para
favorecer los torpes amores, y después de hechos los pecados decian que tenian
también poder para perdonarlos [...] si los confesaban a sus Satrapas” (Sahagun,
I, 2000, 82, 122).[174] De esto tratamos antes, en los pasajes relativos a la
confesion de los aztecas.

Xochiquetzal es la joven diosa lunar, cuya pareja es el dios del canto, la poesia y
la danza y joven dios solar, y ambos, deidades de la region superior (Garza
Tarazona, 120). Murioz Camargo explica que entre los tlaxcaltecas Xochiquetzal
o Xochiquetzalli era “la diosa de los enamorados [...], la cual decian que
habitaba sobre todos los aires y sobre los nueve cielos, y que vivia en lugares
muy deleitables y de muchos pasatiempos, acompanada y guardada de muchas
gentes, siendo servida de otras mujeres como diosas”. Era bellisima y su
entretenimiento favorito era hilar y tejer “cosas primorosas y muy curiosas”. A
proposito de esta diosa lunar, recordar aqui que precisamente Eliade explica
que la Luna teje el Tiempo y “teje” las vidas de la humanidad y que las diosas
del destino son tejedoras. Creacion y re-creacion del Mundo, por un lado, tejido
del Tiempo y del destino, y por otro, trabajo femenino nocturno que debe
hacerse en secreto y lejos de la luz del sol, casi a escondidas (Eliade, Myths,
211. Las mayusculas son del autor). Mufioz Camargo agrega que Xochiquetzal
fue mujer de Tlaloc, dios de las aguas “e que la hurto Tezcatlipuca, e que la
llevo a los nueve cielos e la convirtio en diosa del bien querer”. Cada afio
celebraban en su honor muy solemnes festejos (154-155. Las cursivas son del
autor).



En relacion con esa diosa, Duran coment6 en su cronica lo que sigue: el dia de
las rosas, —fiesta de despedida a esas flores porque se acercaba el invierno— los
aztecas también celebraban a la diosa Xochiquetzalli,[175] patrona de pintores,
labranderas, tejedoras, plateros, entalladores y de todos los que hacian labores o
dibujo. Al amanecer de ese dia, las doncellas del templo preparaban con maiz
una gran masa que llevaban en una batea para ser presentada a la imagen de
Huitzilopochtli por las dignidades del templo. A la medianoche “iban con sus
lumbres a ver la sefial que ya deseaban. Y yendo y viniendo, no parando, hasta
que hallaban en la masa un pie de nifio recién nacido alli impreso” (Duran,
Historia, I, 154). A veces “hallaban junto a la pisada: un cabello, o dos de la
madre del nifio y algunas pajas de alla de donde venia”. Entonces, con gran ruido
de instrumentos musicales, gritaban las doncellas “que era llegado y nacido el
guerreador [ Yaotzin]” Los sacerdotes salian a mostrar al pueblo el milagro de la
huella y haciendo “grandes ceremonias y zalemas”, la incensaban (Duran, I,
154).

A los veinte dias, el veintiséis de octubre, por la mafiana, “sacaban dos mozas
doncellas, la una mayor que la otra, principales, de la linea de reyes [... y] las
mas hermosas que habia de aquella linea”. Ambas se colocaban en la piedra del
sacrificio, primero la menor y después, la mayor (Duran, Historia, I, 154).
“Luego subian cuatro sacerdotes con cuatro jicaras de maiz [...]: la una de maiz
blanco, y la otra, de maiz negro, y la otra de maiz amarillo, y la otra de maiz
morado”; cada uno de ellos, empezando por el que traia el maiz negro, siguiendo
con el blanco, el amarillo y por ultimo el morado, lo lanzaban” como quien
siembra” (Duran, I, 154-155). A su debido tiempo, sacrificaban a las dos
doncellas, pero a estas, “para significar que morian virgenes, al matarlas, les
cruzaban las piernas”. Una vez les habian sacado el corazon, las echaban a rodar
gradas abajo para ser recogidas y llevadas a un lugar llamado Ayauhcalli, la
“Casa de descanso y sombra” o “Casa de niebla”. Estas eran pequefios santuarios
ubicados en diversos lugares de la costa del lago, dedicados a la veneracion de
Tlaloc y otras divinidades; habia uno “por cada punto cardinal, pero por ciertos
indicios, habia en mayor nimero” (Duran, Historia, I, 308). En seguida
sacrificaban una india que representaba a la diosa Xochiquetzalli, la desollaban y
un mozo se vestia con su pellejo para representar a la diosa viva, mientras unos
oficiales, disfrazados de diversos animales, llevaban las insignias de su oficio.
Por precepto, antes de que amaneciese, todos se bafiaban en los rios, “lo cual
servia de lavar los pecados y las maculas [...] veniales que entre el afio habian
cometido” (Duran, Historia, I, 155).[176]



Mictlancihuatl y Mictlantecuhtli, diosa y dios de la muerte, representaban la
pareja del inframundo, del fin y de las regiones del norte (Garza Tarazona, 120).
Ambos imperaban en Mictlan, el sitio de la muerte, apuntan Miller y Taube.
Estos autores siguen explicando que a dicho dios a menudo se le representa
como un esqueleto con huesos muy blancos con manchas sanguinolentas,
festoneado por plumas de bttho y un collar de ojos desorbitados. Durante la
veintena de Tititl, quien interpretaba el papel de Mictlantecuhtli era sacrificado
en la noche en el templo llamado Tlalxicco, que significa “ombligo del mundo”
(Garza Tarazona, 113). Segun Nicholson, en la concepcion cronoldgica de los
nahuas, ademads de los 52 dias, 52 afios y otros, habia ciclos de nueve dias[177]
conocidos como “Compafieros de la Noche”; cada uno de esos ciclos era
presidido por una deidad, y una de ellas era Mictlantecuhtli y otra era
Huehueteotl o Xiutecuhtli, Dios del Fuego. El Monstruo de la Tierra a veces
llora en la noche, anhelando comer corazones humanos y rehusa callar mientras
no se la alimenta; ademds, no da frutos hasta que no sea rociada con sangre
humana, explica Nicholson (26, 46, 52, 95, 109). [178]

Otras deidades femeninas son las siguientes: Tlazolteotl (diosa de la basura) era

también “diosa de la carnalidad”, comparada por lo consiguiente con Venus. Los
mexicanos la invocaban para obtener el perdon de sus pecados y “los lascivos le

eran especialmente devotos y procuraban merecer su proteccién con sacrificios y
ofrendas” (Duran, Historia, 11, 63-64).

Ademas, a la diosa Illamatecutli, Ilamateuctli, o Tona (sefiora anciana), la
celebraban realizando el cruento sacrificio de sacarle el corazon y cortarle la
cabeza a la mujer que representaba a esa deidad. Después, uno que iba adornado
como dios, llevaba de los cabellos, en la mano derecha, la cabeza de la victima y
hacia “ademanes de baile con ella”; ese dia los ministros jugueteaban corriendo
unos detras de otros y “haciendo ciertas ceremonias” (Sahagun, I, 1829, 74).
Kiihn sefiala que la decapitacion “marca el instante en que el hombre advierte la
independencia del principio espiritual respecto a la totalidad vital representada
por el cuerpo” (Cirlot, 112).[179] Después de sacrificada, de manera absurda,
continuaba la ceremonia con juegos y regocijos, que se explicaran mas adelante
(Sahagun I, 1829, 73-74; Clavijero, 157-158).

A Civacoatl o Cihuacoatl (mujer serpiente) también la llamaban Tonantzin
(nuestra madre). Prescott explica que a esta diosa la llamaban los aztecas
“nuestra madre y sefiora; la primera diosa de la creacion; y por quien el pecado
vino al mundo” (Prescott, 599 y 724), lo cual hace pensar en Lilith y Eva.



Asimismo, se la invocaba en la ceremonia del que los espafioles llamaron
“bautizo”, pues las comadronas tocaban con agua la cabeza y los labios de la
criatura, para que “ijel pecado que se le habia dado antes del principio del
mundo, no visitara a la criatura, sino que purificado por [...esas] aguas pudiera
vivir y volviera a nacer!” (Prescott, 600). A esta deidad le atribuian “adversidad,
pobreza, abatimiento, trabajos, y decian que en la noche bramaba en el aire y
llevaba una cuna a cuestas; se colocaba entre las mujeres del mercado o tianguiz,
[...] y desapareciendo, dejaba alli la cuna”, la cual, en lugar de un bebé, contenia
un pedernal como los de los sacrificios (Sahagun, I, 1829, 4-5).

Sahagun menciona también en el capitulo X de su libro a las diosas llamadas
Cihuapipilti o Cihuateteu, las cuales eran todas las mujeres que morian en el
primer parto y que, por lo negativo de sus acciones, se prestan a confundirlas con
Cihuacoatl; ademas, durante las ceremonias relacionadas con el parto, Sahagun
explica que la partera decia muchas oraciones invocando “a la diosa Cioacoatl, y
Quilaztli, que decimos ser Eva [...] aquella diosa que primero parié” (Historia I,
1829, 185). Esas deidades —lo explicamos antes— andaban juntas en el aire y
aparecian a las personas, sobre todo a nifios y nifias, causandoles la perlesia y
toda clase de dolencias; por eso los padres y madres “vedaban a sus hijos y hijas
que en ciertos dias del afio [...] salieran fuera de casa, porque no topasen con
ellos estas diosas, y no les hiciesen algin dafio” (Sahagun, I, 2000, 79). Por eso,
sigue explicando el fraile, durante sus festejos, en los templos o en las
encrucijadas de los caminos les ofrendaban unos “tamalejos” que llamaban
xucuichtlamatzoalli, izquitl o maiz tostado y pan en diversas figuras de
mariposas o de rayos o de otras cosas (Sahagun, I, 2000, 79).

A Mayahuel, diosa mexicana del Maguey, la representaban como una bella joven
con una planta de maguey florecida y llevando dos recipientes que
probablemente contenian pulque. Se la conoce captada en el estilo del temprano
posclasico tolteca; mientras que en el posclasico tardio luce atributos propios de
Chalchiuhtliycue, diosa de las aguas, y como ella, personificaba fecundidad y
fertilidad. En algunos relatos la describen como “la mujer de cuatrocientos
pechos”, probablemente, explican los autores, debido a la rica aguamiel lechosa
de la planta de maguey, de la que se prepara el pulque (Miller y Taube, 111-112).
[180] Por otra parte, los tlaxcaltecas, segin Mufioz Camargo, veneraban a la
diosa Matlacueye, patrona de las hechiceras y adivinas, la cual se casé con
Tlaloc después que Tezcatlipuca rapté a Xochiquetzatl, su mujer. Este cronista
menciona asimismo a Xochitecacihuatl, como “diosa de la mezquindad y
avaricia e fue mujer de Quiahuiztecatl” (Mufioz Camargo, 155).



3.6. Los sacrificios de mujeres

Asi como la idea de los sacrificios humanos horroriza al hombre moderno, para
los indigenas, como para otras culturas tradicionales, el sacrificio connotaba una
muerte creativa: la Vida podia alcanzar la regeneracion solo de otra vida que
hubiese sido sacrificada. Segun tales creencias, esta se manifestaba en forma
mas perfecta en otro plano de la existencia; en otras palabras, la vida contenida
en una persona se le desbordaba para manifestarse en la esfera cosmica o
colectiva (Eliade, 184). Fray Bartolomé comenta que en Tlaxcala, después de las
ceremonias en honor del dios Camaxtle (“Boca en el Rostro”, dios de la guerra),
patrono de Tlaxcala, Huetxotzinco, Chalco y Tepeacac, sacrificaban a los presos
de guerra. Una vez sacrificados, cada uno de los indigenas llevaba “tantos
cuerpos muertos, para con ellos [...] hacer banquetes, cuantos habia traido vivos
a sacrificar, porque esta carne tenian por tan consagrada que comiendo della
creian quedar santificados” (Las Casas, IV, 137). Entre los totonacas, sigue
explicando el fraile, “comer aquella carne, quien la alcanzaba era felice y €él y su
casa toda estimaba quedar bendita” (Las Casas, IV, 146). Ademas, era con estos
sacrificios continuos que se garantizaba entre los aztecas la vida perenne del Sol.

Los sacrificios de mujeres abundaron en la sociedad azteca. El primer santuario,
dedicado al dios Huitzilopochtli, se erigié para conmemorar el mas inhumano
suceso de “aquel barbaro y execrable” sistema religioso, el cual capté Clavijero
asi: una embajada se present6 a Achitometl, sefior de Colhuacan, para suplicarle
que “les concediese una de sus hijas para consagrarla por madre de su dios
protector, expresandole que su mismo dios la pedia para exaltarla a ese honor”.
El lider colhia, [181] ambicionando “la gloria de tener una hija deificada, o
temeroso de alguna grave desgracia si contradecia a la demanda de un dios,
acordo luego lo que se le pedia” (Clavijero, 73). Para cumplir con las demandas
de su dios, quien vaticinaba que la princesa “habia de ser ‘la mujer de la
discordia’ y enemistad entre [... ellos] y los de Colhuacan” (Clavijero, 73), fue
sacrificada y desollada para que después uno de los mas esforzados jovenes
mexicanos se vistiera con su piel. Invitaron al sefior de Colhuacan a que fuera a
adorar a esa nueva deidad; cuando el padre de la doncella descubrio “el
horroroso espectaculo que tenia delante, se le conmovieron de dolor las
entrafias” y salio dando gritos a su gente y clamando venganza (Clavijero, 73,



158; Duran, Historia, II, 41-43). Desde entonces, agrega Duran, los mexicanos la
“adoraron por madre de los dioses de quien se hace memoria en el Libro de la
relacion de los sacrificios, llamada Toci, que quiere decir ‘madre o abuela’”
(Duran, Historia, II, 43). Fue asi como se levant6 el pueblo de Colhuacan contra
los mexicanos, a los cuales vencieron; este evento ocasiono el éxodo de los
mexicanos, el cual termind cuando llegaron al lugar donde hallaron la mitica
aguila en un tunal, la cual se alimentaba “de los mejores y mas galanos pajaros
que halla[ba]”; a este lugar Huitzilopochtli lo llam6 Tenochtitlan (Duran,
Historia, I, 42-45 y 463).[182]

Sahagun relata que a principios de septiembre hombres y mujeres, viejas y
mozas, bailaban durante ocho dias, al cabo de los cuales salia una mujer que
representaba la imagen de la diosa Teteuinna o Toci, madre de Huitzilopochtli,
de todos los dioses y corazon de la tierra (Sahagun, I, 1829, 64-65; Duran,
Historia, I, 144 y 275).[183]

Duran dej6 amplisimos detalles relacionados con el sacrificio que se practicaba
en honor de Toci, los cuales se realizaban como sigue: a la india que
consagraban como diosa, “para que no pecase y cometiese algin delito, desde
ese dia la encerraban [...] en una jaula”. Ahi permanecia durante veinte dias, al
cabo de los cuales, la sacaban cada dia “en publico a bailar y cantar”. Siete dias
antes de la fiesta, “la sacaban de aquel encierro y la entregaban a siete viejas
médicas, o parteras, las cuales la servian y administraban con mucho cuidado”.
A partir de ese séptimo dia, las ancianas le entregaban una carga de nequén para
que tejiera unas enaguas y una camisa. La vispera del sacrificio, “llevavanla
aquellas viejas al tianguiz, y hacianla sentar alli, para que vendiese aquello que
habia hilado y tejido, para denotar que la madre de los dioses en su tiempo, su
ejercicio para ganar de comer era hilar y tejer ropas de nequén y salir a los
mercados a venderlo” (Duran, Historia, I, 43-45).

El dia del sacrificio, explica Sahagun, “salian gran numero de mujeres con ella,
especialmente las médicas y parteras y partianse en dos vandos y peleaban
apedreandose con pellas” de plantas, para divertir a la que iba a morir. La noche
de su muerte la ataviaban ricamente haciéndole creer que iba a dormir con un
gran sefior. En la piedra del sacrificio le sacaban el corazon, le cortaban la
cabeza, la desollaban, y un mancebo vestia su pellejo (Sahagun, I, 1829, 64-65,
149-156; Duran, Historia, I, 46-48). Clavijero llama a la diosa Teteoinan y aclara
que no era inmolada como las demas victimas, sino que “en las espaldas de otra
mujer era degollada y después le quitaban la piel, la cual se vestia un joven, y



con grande acompafiamiento, la llevaba a presentar al dios Huitzilopochtli en
memoria del cruel sacrificio ejecutado en otro tiempo en la princesa de
Colhuacan” (Clavijero, 188). Duran cierra este capitulo con la llamada “fiesta
barrendera”, explicando que “este dia barrian todas sus casas y pertenencias, y
calles y los bafios y todos los rincones de las casas, sin quedar cosa por barrer”;
esto se hacia, porque aquel dia se llamaba ochpaniztli, que quiere decir “dia de
barrer” (Duran, Historia, I, 149 y 275).

Entre los sacrificios de mujeres, Sahagtin cuenta que en la vigilia de la fiesta
dedicada a la diosa Vixtociatl, “cantaban y danzaban todas las mujeres, viejas y
mozas y muchachas [...] asidas de unas cuerdas cortas [...] la una por un cabo y
la otra por el otro”. Cada una con guirnaldas de ajenjo; “en medio de ellas iba la
mujer que era la imagen de esta diosa, la cual habia de morir aderezada con ricos
ornamentos”. Mataban primero a los cautivos y de ultimo a esta mujer (Sahagun,
Historia, I, 1829, 58-59).

También honraban a los montes, para los que hacian unas imagenes de palos o de
raices de arboles, las ponian en altares y les ofrecian comidas y bebidas,
cantando loores. Durante esta fiesta sacrificaban a cuatro mujeres y un hombre.
A ellas, unas mujeres muy ataviadas las llevaban en unas literas en hombros al
altar del sacrificio. Una vez les sacaban el corazon, les cortaban la cabeza que
espetaban en un palo, “y los cuerpos llevabanlos a las casas que llamaban
Calpulli,[184] en donde los repartian para comer” (Sahagun, Historia, I, 67-68).
Duran se refiere a las deidades que representaban los montes, explicando que
todas ellas se veneraban con los mismos ritos y boato dedicados al dios Tlaloc,
dios de los aguaceros, de los truenos, relampagos y de todo tipo de tempestad;
las ceremonias de este dios se efectuaban en la sierra conocida como Tlalocan.
Una de estas deidades femeninas era la diosa Iztac Cihuatl (Ia Mujer Blanca), o
sea, la Sierra Nevada;[185] al igual que se hacia con Tlaloc, la imagen de aquélla
la tenian dentro de una cueva en dicha Sierra, rodeada de “mucha cantidad de
idolillos, que eran los que representaban los nombres de los cerros que la Sierra
tenia a la redonda”.

Ademas, el primer dia de cada mes en Tlaxcala, durante uno de los festejos
religiosos dedicados a sus dioses, “desollaban a dos mujeres después de
sacrificadas, y vestianse los cueros dellas dos mancebos sacerdotes” (Las Casas,
IV, 133). Estos jovenes, cubiertos con la piel de las desolladas, decian que se
apoderaban del espiritu de las deidades festejada.



Queda por especular por qué en tales fechas para ese rito se escogia a dos
mujeres y la ceremonia acababa en un juego. La explicacion podria provenir del
mito azteca que relata como Xilonen (diosa de los xilotes 0 mazorcas en
ciernes),[186] una joven que simbolizaba el maiz tierno fue degollada. Tres
meses después, otra mujer que encarnaba a la diosa Toci, “nuestra madre” o
“madre de los dioses” —el maiz ya cosechado y listo para el consumo— era
también decapitada y desollada. Esta era la repeticion ritual del nacimiento de las
plantas de maiz por medio del auto-sacrificio de la Madre-Tierra. Eliade recoge
este mito del libro de fray Bernardino de Sahagtn y aclara que en otras
sociedades el cuerpo de la joven lo cortaban en trozos que enterraban en los
campos de cultivo. Asimismo Eliade comenta que la orgia posterior al sacrificio
permite colegir que el cuerpo de la victima era asimilado a la semilla que
fecundaba a la Madre-Tierra (Eliade, 188) dentro de un ciclo de muerte/vida y de
fecundacion de las cosechas.

Obsérvese como la palabra y acto de “desollar” a una persona (quitarle o
arrancarle la piel) bien se puede vincular por homonimia al acto de “deshollejar”
el maiz (quitar el hollejo), lo cual es un proceso imprescindible para preparar la
masa de las tortillas, el alimento basico de los indigenas de Mesoameérica. Con el
fin de deshollejarlo, ha sido necesario, hasta nuestros dias, hervir el maiz seco en
agua, cenizas y cal, hasta que reviente; de este proceso se obtenia el maiz
cascado (en inglés, hominy), el cual debe ser molido para obtener la masa. La
muerte ritual que se escenifica aqui simbélicamente, podria interpretarse como la
puesta en escena de la preparacion del maiz dentro de los ciclos agricolas y de
cocimiento, propia de las sociedades arcaicas.

La fiesta dedicada a la diosa Xilonen se celebraba cuando el maiz comenzaba a
granar. Para ello, durante ocho dias bailaban, tafiian y cantaban en el templo
muchos hombres y mujeres muy bien ataviados. Celebraban las hebras que
salian de cada grano de maiz, de modo que cuantas mas hebras, “mas provecho,
pues e[ra] sefial de mas granos”. Las mujeres danzaban con el cabello suelto
cayéndoles sobre los hombros; el cabello suelto y crecido de las mujeres era
parte de un rito sagrado cuyo fin era el de provocar muchas hebras en la mazorca
y obtener una abundancia de granos “para que el pueblo no padeciese necesidad
y hambre” (Torquemada, 134-137). De esta manera, con sus danzas y cabelleras
al viento, las mujeres interpretaban a la diosa y, por ese mimetismo religioso,
cuerpo-mazorca, celebraban e impulsaban la abundancia de las cosechas.



3.7. Vida y muerte entre los aztecas

Al tratar de las exequias entre los nahuas, Cervantes de Salazar menciona que
habia diferentes maneras de llevarlas a cabo, segun la region y el estado y
calidad de los difuntos. Entre otras cosas, tenian sus idolos de la muerte, a los
cuales hacian sacrificios segun su costumbre (Cervantes, 144).[187] Vale aqui
explicar que los mexicanos acostumbraban incinerar a sus muertos, mientras
otros pueblos nahuas como los zapotecas y mixtecas, los enterraban. Por eso,
explica Soustelle, de estos tltimos se han rescatado multiples objetos rituales
como vasijas, herramientas, armas, estatuas, ropas y joyas; en cambio, es
minimo el rescate de esos objetos entre los mexicanos (Soustelle, xvii). El dato
anterior representa un obstaculo significativo para describir los ritos celebrados a
la muerte de las mujeres mexicanas. No obstante, la antrop6loga Garza Tarazona
cuenta que en exploraciones arqueologicas realizadas en la isla de Jaina en
Campeche, Pifia Chan observo que las ofrendas de los entierros se diferencian
segun el sexo del difunto. Las de las mujeres consisten en figurillas “de un
realismo sorprendente”, que muestran escenas de los quehaceres femeniles
(Garza Tarazona, 38).

Clase social, ocupacion, género, y el tipo de muerte que hubiese tenido el
difunto, informa Kellogg, contribuian a la realizacion de los ritos funerales.
Mandatarios, nobles y comerciantes tenian los mas elaborados ritos. A los otros,
se les dedicaban ceremonias mas simples. Con el difunto enterraban los objetos
simbolicos de caracter bélico para los hombres y de tejidos para las mujeres.
Antes de enterrar los cadaveres, los bafiaban y los vestian con sus trajes mas
elaborados o con gran variedad de adornos. Los deudos y plafiideras se reunian
durante cuatro dias a expresar su dolor cantando o recitando lamentaciones para
el muerto y celebrando rituales funebres (Kellogg, 122).

Por su parte, Cervantes de Salazar describe los preparativos para emprender la
jornada al otro mundo de los sefiores mexicanos asi: después de muertos los
amortajaban “sentados en cuclillas, de la manera que los indios se sientan”
(Cervantes, 144). Sus parientes le ponian alrededor mucha lefia “quemandole y
haciéndole polvos, como antiguamente hacian los romanos. Enseguida
sacrificaban delante de €l dos de sus esclavos para que, segun ellos, tuviese
servicio en el camino”. Las cenizas del sefior las ponian en un lujoso vaso o
“sepoltura cavada de piedra” (Cervantes, 144).[188]



También detalla Cervantes de Salazar como preparaban a los hombres y mujeres
que eran enterrados con el difunto: los amortajaban poniéndoles penachos,
plumajes, piedras preciosas, “las mejores que tenian”; ademas, les ponian
bezotes, anillos y orejeras de oro “de hechura de cafion de candelero; ponianles
también brazaletes de oro y plata; enterraban con ellos a sus esclavos”
(Cervantes, 144); algunos de ellos pedian morir antes de ser enterrados para
demostrar su fidelidad al sefior y “entendiendo que por esta fidelidad habian de
ser en la otra vida muy honrados. A éstos daban de beber los casquillos de las
flechas, con que luego se ahogaban” (Cervantes, 144); otros, al saber que iban a
descansar con su sefior, “de su voluntad y con mucho contento se ahorcaban”
(Cervantes, 144). Para estas obsequias llegaban de diferentes pueblos, parientes,
amigos y conocidos del difunto, los cuales le ponian las ropas que en vida vestia,
colocaban “cacao y brebaje y otros sahumerios”; entonces con tono triste
comenzaban a entonar cantos en alabanza al muerto, en los que expresaban,
entre muchas otras cosas, “como habia sido valiente en las guerras, y diestro en
las armas, gran compafiero, amigo de convites y que a sus mujeres habia tractado
con mucho regalo y autoridad” (Cervantes, 144). Las mujeres acompafiaban ese
canto “con sollozos y otras sefiales de tristeza, echaban rosas sobre la sepoltura y
unas mantas ricas”. Por ultimo, las sillas del finado las guardaban celosamente
para ser usadas por su sucesor (Cervantes, 144-145).[189]

De los michoacas o tarascas se sabe que acostumbraban

los sefiores y sefioras, cuando morian, [... solian] matar mucha gente consigo,
que decian que los llevaban para el camino, y que aquéllos eran para su estrado y
cama y encima dellos [...] ponian al sefior muerto, y, sobre €l, ponian mas
muertos, asi que no llegaba la tierra a él. Aquellos muertos decian que era
estrado de aquel sefior que moria (Relacion, 146).

Segun Octavio Paz, los aztecas concebian la vida como una prolongacion de la
muerte, de modo que esta ultima no era un final, “sino fase de un ciclo infinito”.
Regidos por la religion y el destino, consideraban que la vida no les pertenecia y
“su muerte carecia de todo proposito personal” (Paz, 58), pues la tinica salvacion
que les esperaba era colectiva. Gobernados por un ancestral determinismo,
vivian con la creencia de que estaban a la merced de los dioses, y por lo mismo,
adoptaban una indiferencia ante la vida y la muerte (Paz, 58-60). Un pasaje de la
extensa plegaria dicha por los sacerdotes mexicanos, capta ese sentido



determinista asi:

Debemos tributo a la muerte, y sus vasallos somos cuantos vivimos en el mundo;
este tributo todos le pagan a la muerte, nadie dejara de seguirla porque es vuestro
mensagero a la hora que fuere enviado, pues que esta muerte tiene hambre y sed
de tragar a cuantos hay en el mundo, y es tan poderosa que nadie se le podra
escapar: entonces todos seran castigados conforme a sus obras (Sahagun,
Historia II, 1829, 36-37).

Esta plegaria expresa a la vez el motivo medieval occidental de la “danza de la
muerte”, el cual se desarrolla una y otra vez a lo largo de algunos poemas
aztecas, en los que se expresa el desaliento al comprobar cémo todos, hasta los
mas privilegiados, estan condenados a morir. El poema que sigue sirve de
ejemplo: “s A donde iremos que muerte no haya? [...] jTened esfuerzo: nadie va
a vivir aqui! / Aun los principes son llevados a la muerte; / asi desolado esta mi
corazén” (Cantares mexicanos, f.70r en Garibay, La literatura, 60).

El rey y poeta Nezahualcoyotl expresa entonces sus ansias de inmortalidad,
cargada de duda, la cual se trasmite en los tiempos verbales en subjuntivo, el de
la posibilidad sin confirmacion alguna: “lloro, me aflijo y pienso, / [...] . Oh, si
nunca yo muriera, / si nunca desapareciera... / jVaya yo donde no hay muerte
[...]!/ Oh, si nunca yo muriera, / si nunca desapareciera” (Cantares mexicanos
f.17v, en Garibay, La literatura, 61). Un poeta anonimo de Huetxotzinco se
pregunta: “;es que sigue habiendo vida en el lugar del misterio? / ; Es que aun
tienen alla conciencia nuestros corazones?” (Cantares mexicanos, f.13v en
Garibay, La literatura, 69).

Al observar la angustia que les trasmite a los nahuas su inflexible destino, no
sorprende el pesimismo que emana de esos poemas; un héroe en Cuahutitlan
canta su desolacion después de la batalla diciendo, “tengo cuerpo hecho de
tierra: / solo congoja y afan de esclavo” (Garibay, Panorama, 84). En los
consejos que da a la hija, segun los trasmitié Sahagun, el padre le dice a la
doncella:

ahora ya te das cuenta de las cosas, ya ves como son. / En qué forma aqui no se
tiene placer, no se gusta felicidad. / Se sufre, se tienen penas, hay cansancio. De
ahi nace y se ensancha el dolor, la pena. / No es lugar de bienestar la tierra: / no



hay alegria, no hay dicha./ Solamente suele decirse que en la tierra se goza entre
dolores, / se tiene legriaa entre tormentos (Garibay, Panorama, 115).

En las oraciones dirigidas al Todopoderoso, el confesor se expresaba en términos
que parecen participar de un sincretismo cristiano-azteca, porque hacen mencion
a una gracia divina; sin embargo, en la concepcion de los aztecas, el remate tiene
una marca determinista, por cuanto el pecador no es duefio de su voluntad, la
cual él la supedita a lo escrito en los astros. La oracion, recogida por Sahagun,
dice asi:

Oh, Sefior misericordioso, Tt que conoces los secretos de todos los corazones,
haz que descienda tu gracia y perdon como las aguas puras del cielo, a lavar las
manchas del alma. Tt sabes que este pobre hombre ha pecado, no por su libre
voluntad, sino por la influencia del signo bajo de que naci6é (Sahagun, Historia, I,
1829, 82-83, 500; Prescott, 37).

Sahagun recogio otras plegarias y discursos en los que se mencionaba la muerte;
por ejemplo, en las platicas que los padres y parientes hacian a la embarazada al
anunciar la proxima venida del bebé, abundan los momentos en los que,
poseidos por un ancestral temor a los designios de Dios, quizas por supersticion
y como un medio de ahuyentar a la muerte, decian: “oremos a Dios y esperemos
en su misericordia; tal vez merecemos que venga a luz esta criatura, o acaso, en
su edad tierna [...] la perderemos antes de salir al mundo” (Sahagun, Historia II,
1829, 165); esos “tal vez” y “acaso” denotan la inseguridad angustiosa ante los
designios trazados en los astros.

La presencia de la muerte entre los aztecas era tal que aun en los momentos de
mayor dicha, como el anuncio de la proxima venida de un nuevo miembro de la
familia —lo cual constituia un gozo y una bendicién en las familias y en el clan—
como un medio de ahuyentar a la muerte, se la mencionaba constantemente en
los “ceremoniosos y empalagosos™” discursos de padres, parientes y amigos. En
este caso, Sahagun transcribe las palabras de la partera a la recién parida:

Esperemos lo que disponga nuestro sefior que esta en todo lugar. Ignoramos si
por ventura vuestra muerte y la de vuestra criatura distaran la una de la otra
durando mas el hijo que la madre; o tal vez vivira vuestro hijo y vos iréis



delante, o este, chiquito como es, lo llamara para si el que lo hizo. Mira hija, que
no te engrias porque tienes hijo: teneos por indigna de haberlo recibido, rogad
siempre a Dios con lloros que le dé vida (Sahagun, Historia II, 1829, 200).

Una parienta agregaba: “;qué hiciéramos si no hubiera sucedido prosperamente
vuestro parto, o[h] hija mia?, ;qué hiciéramos si ahora hubieras muerto
juntamente con lo que tenias en el vientre?” (Sahagun, Historia II, 1829, 201);
obsérvese la insistencia en el uso del subjuntivo incierto de posibilidad. En otro
pasaje el discurso fatalista de un pariente a la prefiada, le recomienda que no se
ensoberbezca por la merced de haber concebido, porque Dios, a quien “no se le
oculta ninguna cosa, aunque estés dentro de las piedras y de los arboles [...] por
esto se enojara contra vos, y 0s enviara algun castigo, de manera que perdamos
lo que dentro de vos esta, quitandole la vida, o permitiendo que nazca sin razon,
0 muera en su ternura” (Sahagun, Historia, II, 1829, 166, 172-173; Anton, 18).

También entre los consejos que les daban “a sus hijas cuando ya habian llegado a
los afios de discrecion”, los padres les advertian, segtiin Sahagun, que “nadie
piensa en la muerte, solamente se considera lo presente, que es ganar de comer,
beber, y buscar la vida, edificar casas, trabajar para vivir, y buscar mugeres para
casarse, y las mugeres casanse pasando del estado de la mocedad al de la vejez”
(Historia II, 1829, 120).

Tan pronto nacian, los aztecas saludaban a los pequefios como a viajeros que
venian de otro mundo para seguir vagando en este. Concebian la vida como una
estacion temporal del transito por la tierra. De ahi que en la poesia predominara
la idea de que “solamente estamos aqui / como prestados unos a otros” (Toro,
124); y la de que “aqui nadie vivira para siempre. / Aun los principes a morir
vinieron” (Toro, 130). “;Nadie tiene casa propia en la tierra!” (An6nimo, en
Garibay, La literatura, 85).

Los poemas del rey y poeta NezahualcOyotl expresan de diversas maneras esa
obsesion nahua por la muerte, por la vida perecedera, y como todo cuanto
tenemos es prestado; son poemas que hacen pensar en los del Siglo de Oro
espafiol, con temas del Carpe Diem, y del Ubi Sunt y de la vida como suefio, lo
que lleva a sospechar una cierta contaminacién hispanica de parte del traductor o
intérprete cuando incita a danzar y festejar “a Dios que es poderoso” y contintia
diciendo: “gocemos hoy tal gloria / porque la humana vida es transitoria”. Mas



adelante agrega: “Los gustos de esta vida, / sus riquezas y mandos son prestados;
/ son substancia fingida, / en apariencia solo matizados; / y es tan gran verdad
ésta, / que a una pregunta me has de dar respuesta: / ;Qué es de Cihuapatzin / y
Cuahtzontecomatzin el valiente / y de Acolnahuacatzin? / ;Qué es de toda esa
gente?/ [...] Porque no hay bien seguro: / que siempre trae mudanza lo futuro”
(Ixtlilxochitl, “Apéndice documental” en Obras, 268-269). La obsesion por la
muerte del rey acolhta se manifiesta a tal punto que entre los cantos dramaticos
la voz lirico-dramatica que se expresa como Nezahualcoyotl repite una y otra
vez “;he de irme acaso, habré de perderme / en la regién de los muertos? / [...]
Tu lo mandas: me iré, me perderé / en la region de los muertos. / ; Cémo quedara
la tierra de Acolhuacan? / Alguna vez se dispersaran tus vasallos? / Me
abandono a ti, td, por quien todo vive: / ti lo mandas: me iré, me perderé / en la
region de los muertos” (Cantares mexicanos, Fol. 28v a 29 en Garibay, La
literatura, 83).

Un poeta anonimo de Chalco, interroga: “;No es que nos vamos todos al reino
de los descarnados? / [...]. Todos nos vamos, todos nos vamos / a la Casa del
Sol; / nadie por largo tiempo en la tierra perdura” (Cantares mexicanos, f.35v, en
Garibay, La literatura, 66). Otro poeta anénimo de Huexotzinco, pregunta: “;Es
due en vano venimos, pasamos por la tierra? / De modo igual me iré / que las
flores que fueron pereciendo. / {Nada sera mi renombre algun dia! / jNada sera
mi fama en la tierra! / [...] ¢Es que en vano venimos, pasamos por la tierra?”
(Cantares mexicanos, f.10r en Garibay, La literatura, 67).

Cuando morian los guerreros en batalla, unos cantores en la plaza, acompafiados
de instrumentos, entonaban tristes lamentos; en seguida, “salian las matronas,
mujeres de todos los muertos, con las mantas de sus maridos a los hombros y los
cefiidores y bragueros rodeados al cuello y los cabellos sueltos”, inclinadas hacia
la tierra (Duran, Historia, II, 288). Puestas en fila, daban palmadas, lloraban y a
veces bailaban, inclinadas hacia la tierra. Lo mismo hacian los hijos y los
parientes; los hombres, de pie y cada uno con las espadas y rodelas de los
muertos, ayudaban a llorar a las mujeres. Por tltimo llegaban los amortajadores,
que lloraban y entonaban lastimeros cantos. Ellos preparaban unas efigies con la
imagen de los muertos, a las que las mujeres ofrendaban comidas y bebidas;
[190] después, les prendian fuego a todas las efigies juntas, mientras las viudas
lloraban en forma lastimera alrededor de la fogata. Este ceremonial duraba
cuatro dias (Duran, Historia, II, 288-289). Una vez quemadas las efigies, los
ancianos recomendaban a las mujeres consolarse ocupadas en “ejercicios
mujeriles del huso y del telar, de barrer y regar, de encender la lumbre” y



mantenerse en recogimiento (Duran, Historia, II, 288-289).[191] A partir de
entonces esas viudas guardaban ochenta dias de luto, sin lavarse la cara, ni la
cabeza, ni las vestiduras. Al cabo de ese tiempo, los viejos ordenaban a sus
ministros que fuesen a casa de ellas a recoger “las lagrimas y tristeza” y llevarlas
al templo, lo que queria decir que ellos iban a raspar “aquella suciedad de los
rostros de aquellas mujeres” y recogerla en un acto de purificacion por medio de
unos papeles, para llevarsela a los sacerdotes. Estos ordenaban que se echase en
el llamado “lugar redondo” (hualiucan), el cual estaba en las afueras de la
ciudad. Después de hacer oracion y celebrar las debidas ceremonias, con papel y
copal, las matronas regresaban “a sus casas alegres y consoladas [...] como si no
hubiera pasado nada, [...pues] asi creian ir libres de todo llanto y tristeza”
(Duran, Historia, II, 290). De esa manera exorcizaban las penas y el dolor con su
eliminacion y posterior purificacion.

Si la mujer moria durante el primer parto, cuenta Sahagun, la llamaban
Macioaquezque (mujer valiente), pues establecian un paralelismo entre la muerte
de la mujer por parto y la del guerrero en el campo de batalla. Una vez muerta, le
lavaban el cuerpo y los cabellos, y la vestian con sus mejores atuendos. Su
marido la llevaba a cuestas a enterrar, acompafiado de las parteras viejas armadas
con “rodelas y espadas, y dando voces como cuando vocean los soldados al
tiempo de acometer a los enemigos” (Duran, Historia, II, 290). A su encuentro
salian unos mancebos a luchar con ellas para intentar robarse el cuerpo de la
difunta. A esta la enterraban en el Cu de las diosas Cioapipiltin, donde el viudo,
acompafiado de unos amigos, vigilaba la tumba durante cuatro dias con sus
noches continuas para que nadie robase el cadaver; los soldados bisofios también
velaban para hurtarlo

porque le estimaban como cosa santa o divina. Si estos soldados cuando
peleaban con las parteras vencian y le[s] tomaban el cuerpo, luego cortaban el
dedo de enmedio de la mano izquierda [...] y si de noche podian hurtar el cuerpo,
cortaban el mismo dedo y los cabellos de la cabeza de la difunta (Duran,
Historia, II, 290).

Dichos trofeos los guardaban como reliquias, y cuando iban a la guerra, los
metian dentro de la rodela, para que los hicieran “valientes y esforzados™
(Duran, Historia II, 186-187; Garza Tarazona, 66-67). En la esfera mitica los
dedos se consideran relacionados con deidades protectoras y su misién consiste



en relacionar el mundo inferior con el terrestre, segtin Jung. Simbdlicamente
podrian interpretarse como transferencia simbolica de poderes subconscientes
“que tanto ayudan como enredan en las empresas conscientes de la razon”
(Cirlot, 164).

De regreso de la guerra de Xoconochco, el joven rey mexicano, Ahuitzotl, murio
de una extrafia enfermedad que no pudieron combatir los médicos. Duran cuenta
que era tan querido, “que hasta los nifios hicieron sentimiento, movidos por el
grandisimo llanto y aullido que en la ciudad se levant6 de las que ellos llamaban
‘lloraderas’ que las habia para las muertes de los reyes y grandes y para los que
morian en la guerra”(Duran, Historia, II, 391). Duran explica que las
“lloraderas” eran todas las mujeres del linaje de ese rey, sus esposas, mancebas y
“muchas viejas que de este oficio se juntaban”; aunque no llorasen, “habian
empero de dar aquellos aullidos y voces llorosas y lamentables y dar muchas
palmadas y hacer muchas inclinaciones hacia la tierra” (Duran, Historia, II, 391).
A las exequias de Ahuitzotl asistieron los reyes de Tezcoco, Tacuba, Cuauhnauac
y otros mas con ricos regalos de joyas, plumas, mantas y mas de doscientos
esclavos “vestidos de vestiduras reales” destinados a morir con el difunto para
servirle en el otro mundo. Durante este ritual, abundaban ceremoniosos discursos
mortuorios, dirigidos al cadaver. El rey de Tezcoco, por ejemplo, remato el suyo,
diciéndole: “Descansa, pues, hijo mio, en paz y aqui te traigo estas criaturas de
Dios y siervos tuyos, para que vayan delante de ti y te sirvan alla en el lugar del
descanso” (Duran, Historia, I, 393-394). Después de una serie de rituales y
cantos funebres, vistieron al difunto con las insignias reales y embijandole todo
el cuerpo con “betin divino”, quedaba “el rey Ahuitzotl consagrado en dios y
canonizado en el nimero de los dioses” (Duran, Historia, II, 394).

Cuando moria un cazonci o rey de Michoacan, el cual competia con el de
México en grandeza y poderio, lo amortajaban cumpliendo con una ceremonia
tradicional para quemarlo. Entretanto, otros lavaban “a las mujeres y hombres
que habian de ser muertos para acompafar al rey al infierno. Dabanles muy bien
de comer, y emborrachabanlos para que no sintiesen mucho la muerte”(Gomara,
437).[192] Las mujeres eran sobre todo siete nobles sefioras que debian acarrear
los objetos que el difunto utilizara en el mas alla:

una llevaba todos sus bezotes de oro y de turquesas atados en un pafio, y puestos
al pescuezo; otra su camarera; otra que guardaba sus collares de turquesas; otra
que era su cocinera; otra que le servia del vino; otra que le daba agua a manos, y
le tenia la taza mientras bebia; otra que le daba el orinal, con otras mujeres que



servian destos oficios (Relacion, 232-234); con ellas, iban también hombres que
cumplirian multiples oficios, desde carpinteria, medicina, y baile, hasta
orfebreria, y otros mas. Asimismo sacrificaban muchas esclavas y “mozas de
servicio que eran libres” (Relacion, 234; Relation, 247; Gomara, 437).[193]

Obsérvese como coinciden estos ritos con los egipcios en cuanto al séquito de
subditos y sirvientes que debian acompafiar al soberano difunto en su transito al
inframundo.

Cuenta el autor anonimo de la Relacion de Michoacan que entre los tepanecas,
cuando el cazonci estaba viejo y deseaba morir, mandaba hacer la guerra con el
fin de aunar gente para su “estrado”, o sea que aquellos que murieran en batalla
serian su “cama y estrado”.

Hay la certeza de que entre los mexicanos, el entierro de las mujeres principales
se llevaba a cabo casi del mismo modo que el de los hombres, solo que a éstos
los enterraban con algunas de sus favoritas; en cambio ellas eran sepultadas con
sus criadas, las cuales “se mataban por acompafiar a sus sefioras y hacerles algun
servicio en la jornada” (Cervantes, I, 145). Una vez concluida la majestuosa
ceremonia, “el marido y parientes y todas las sefioras, hacian un solemne llanto;
el marido diciendo que le habia sido buena mujer y texido buenas mantas y
camisas; las sefioras y mujeres principales decian que habia sido muy honrada,
que habia criado bien a sus hijos y hecho mercedes a sus criados”; terminado
esto, iban al templo del dios de la muerte para hacer sus sacrificios (Cervantes, I,
145-146).

A las mujeres de bajos estratos sociales las enterraban con menos pompa,
estableciendo diferencias, primero, entre las viudas y casadas, y segundo, entre
estas y las doncellas. En la sepultura de la casada

echaban los adereszos de la cocina y el exercicio principal en que debia entender,
rueca o telar. En la sepoltura de la viuda echaban alguna comida y llevaba el
tocado y traje diferente al de la casada. La doncella iba vestida toda de blanco,
con ciertos sartales de piedras a la garganta; echaban en la sepoltura rosas y
flores (Cervantes, I, 146).



Los padres de las doncellas lloraban mucho, pero al cabo de un rato “se
alegraban, diciendo que el sol la queria para si, y encomendabanla luego a una
diosa que se llama[ba] Atlacoaya, en cuya fiesta sacrificaban indias” (Sahagun,
Historia II, 1829, 187). A estas les servian comida para alimentar y apaciguar a
los dioses (Cervantes, I, 146). Lo mismo ocurria cuando moria una parturienta
en el acto de dar a luz: las parteras se entristecian y lloraban, pero los padres y
parientes de ella se alegraban “porque decian que no iba al infierno sino a la casa
del sol, y que este, por ser [ella] valiente la habia llevado para si” (Sahagun,
Historia, II, 1829, 187-188). La doble reaccion de dolor y alegria ante la muerte,
la analiza Octavio Paz al observar en el comportamiento del mexicano actual una
proyeccion del proceder de sus antepasados aztecas, de modo que concluye que
se trata de una “operacion cosmica [...] para provocar el renacimiento de la vida”
(Paz, 54). Paz continda explicando que los mexicanos no establecen una
dicotomia entre “muerte y vida, jubilo y lamento, canto y aullido”, los cuales se
alian en sus festejos y provocan a la vez una extremada alegria y una profunda
tristeza: “La noche de fiesta es también noche de duelo”, explica el pensador
mexicano (Paz, 55). A diferencia de esta respetuosa y bien razonada
interpretacion, la cual intenta ubicar los ritos mortuorios en una dimension
mitico-simbolica, que se proyecta hasta nuestros tiempos, contrasta el
comentario de Cervantes de Salazar a los mismos ritos que para €l eran “muchas
cerimonias ordenadas por el demonio [que] tenian los indios desta tierra”
(Cervantes, I, 146).



Capitulo 4. Obligaciones matrimoniales y demandas
sociales

Palabras de los sefiores doctrinando a sus hijas

—Estds aqui, collar mio, plumaje fino mio, criatura mia,
hija mia: prueba de mi fuerza viril, de mi sangre y de

mi lingje. [...] Oyeme pues, hija mia: la tierra no es

sitio de dicha; no hay en ella alegria, no hay felicidad [...].
No vivas vida vana, no vivas sin cordura, no andes por
lugares inciertos [...]. Durante la noche mantente

en vela, levantate presto [...]. Toma presto la escoba y
Ponte a barrer [...]. Sé sumamente discreta, no eches
mancha a la grandeza y memoria de nuestros mayores [...].

No arrojes polvo y basura sobre su memoria y su historia.

Cadice Florentino, ff. 178r y ss.

Version de fray Bernardino de Sahagun

4.1. Diversas practicas de cortejo en algunas comunidades nahuas



Durante la Colonia y los tiempos de la cristianizacion de los nativos, el padre
Acosta advierte que al tratar en el Nuevo Mundo el tema del matrimonio los
sacerdotes deben saber que los infieles tienen “infinitos ritos y leyes nupciales
muy diversas entre si”; estas, él aconseja conocerlas y con ellas también los
abusos y errores, para no disolver, como sucede a veces, “matrimonios que son
verdaderos, o tomar por matrimonios verdaderos las que son uniones ilicitas y
criminales” (Acosta, 602). Sin embargo, este religioso se admira de que pese a la
libertad sexual permitida a los solteros, y a que solo seguian la ley natural,
hubiera entre los nativos “verdaderos matrimonios”, pues cada uno tenia su
mujer “y a la mujer no era licito casarse con otro y el marido tampoco podia
repudiar a la que una vez habia tomado. Si se descubria algin adulterio, era
castigado con atrocisimos suplicios” (Acosta, 602).

Entre algunos aztecas la prohibicion del incesto los hacia practicar la exogamia,
por lo que acudian a otras comunidades para pretender a la compafiera de su
vida.[194] Las uniones con padrastros, hijastros, cufiados, yernos y nueras eran
severamente castigadas. “Nezahualcoyotl, sefior de Tezcuco, mat6 [a] cuatro de
sus hijos porque durmieron con sus madrastras” (Gomara, 439). No obstante, en
la region de Michoacan los nativos tomaban a la suegra por mujer, aunque
habian estado casados primero con la hija. Ademas, en esta comunidad es
interesante observar que un tio podia casarse con su sobrina, pero a una tia no se
le permitia unirse con su sobrino (Relation, 245).

Esa variada forma de contemplar el matrimonio entre algunas comunidades
aztecas, contrasta con las costumbres endogamicas de los incas, entre los cuales
la coya o reina

era hermana del Inga, nacida del mismo padre y la misma madre, como Juno con
Japiter, que era a la vez hermana y esposa. [Los incas] tenian por cosa sagrada
que la esposa principal le fuese también la mas conjunta en la sangre. Los demas
proceres tenian también muchas mujeres y la principal, si no era hermana,
procuraban que fuese consanguinea y lo mas cercana posible, porque se tenia
esto por cosa de reyes y nobles. Los demas del vulgo, tenian [...] una sola mujer,
a no ser que el Inga, por alguna ilustre hazafia, le concediese tener varias; y esa
unica no la elegia cada uno a su arbitrio, sino que la recibian por designacion del
principe, o de sus capitanes, y finalmente por voluntad del pueblo (Acosta, 602-
603).



Entre los mixtecas —vecinos al sur de Michoacan— eran corrientes los
matrimonios con hermanos y hermanas, por lo menos entre los nobles (Gomara,
439; Anton, 25); se sabe, por ejemplo, de dos hermanos, el principe 10
Movimiento “Aguila gris con llamas” y princesa 2 Hierba “Bola de Copal y
Jade”, hijos del sefior 8 Venado “Garra de Tigre”, que se casaron a muy
temprana edad; esta boda quedo registrada en el Codice Bodley, informa Garza
Tarazona. En general tendian todos a casarse dentro de la misma clase social,
sigue explicando la autora, y aclara, lo siguiente:

tenian pintados en sus manuscritos arboles con siete ramas que significaban siete
grados de parentesco y nadie podia casarse entre estos grados, salvo que hubiera
realizado algun gran hecho de armas, entonces se le permitia casarse, pero solo a
partir del tercer grado de parentesco para arriba (Garcia Palacios, citado por
Garza Tarazona, 94-97).

Antes mencionamos que los reyes y sefiores nahuas tenian muchas concubinas,
pero solo con una, la esposa oficial, celebraban rigurosamente las ceremonias
que presentamos a continuacion. En cuanto a las otras mujeres, segun Clavijero,
“se contentaban con lo esencial del contrato” (Clavijero, 197). Inmediatamente
después de la Conquista, los te6logos y juristas espafioles que fueron a México,
como no conocian bien las costumbres de los aztecas, dudaron de la legitimidad
de esos matrimonios; empero, después de que aprendieron su lengua y
examinaron los principios que regian este y otros varios aspectos de su vida,
“reconocieron legitimos sus matrimonios. El Papa Paulo III y los concilios
Provinciales de México, ordenaron, segtin los sagrados Canones y la practica de
la Iglesia, que aquellos que quisiesen abrazar el cristianismo, reteniendo la
primera mujer con quien habian contraido matrimonio, desechasen las demas”
(Clavijero, 197).

Segun Cervantes de Salazar, entre los nahuas el matrimonio era una demanda de
la sociedad, la cual se debia cumplir en beneficio de los padres y del Estado; esto
mismo ocurria entre los incas. La edad de los varones que se casaban era entre
veinte y “veinte y cinco arriba”,[195] pues asi no se llenaban de hijos, ni tenian
muchas enfermedades y podian vivir mas afios (Cervantes, I, 139; Zorita, Los
sefiores, 68). Las mujeres debian casarse entre los veinte y los 25 afios, pues



tenian la supersticion de que si se casaban jovenes, moririan jovenes (Relaciones
geograficas, 264, citado por Garza Tarazona, 93).[196] Garza Tarazona informa
que en contraste, a los comienzos de la Conquista los matrimonios se efectuaban
entre los doce y catorce afios. Este cambio, sigue la autora, se debid a que la
rapida extincién de los nativos causada por enfermedades, matanzas y trabajos
forzados, llevo a los conquistadores a promover los casamientos a temprana
edad, y asi repoblar la Nueva Espafia para tener mano de obra. Ademas, se
beneficiaban economicamente, porque un hombre casado pagaba mas altas tasas
que uno soltero (Garza Tarazona, 93). Lo interesante es que dicha “costumbre
[...] prevalece hasta nuestros dias en los sectores rurales”, segin esa escritora
(Garza Tarazona, 93).

A veces a la mujer la prometian en matrimonio desde la infancia y ella tenia que
aceptar sin protestas “la eleccion del marido que hicieran sus padres y la fecha
que para la boda fijaran por astrologia judiciaria los sacerdotes, debiendo llegar
al matrimonio virgen, so pena de ser repudiada” (Acosta, 173; Bonifaz, 3).
Llama la atencion lo que dice fray Bartolomé de los totonacas maceguales,
“quienes habian de guardar y guardaban castidad hasta los veinte y dos afios, y
llegando a aquella edad mandaban los pontifices que se casasen, y ninguna otra
mujer cognoscian antes” (Las Casas, IV, 143) . Si a esa edad los varones no se
casaban, se les obligaba “a vivir en continencia” y si no la guardaban, se hacia
de conocimiento publico “y ninguno les daba después su hija” porque lo
consideraban un infame.[197] Las muchachas totonacas, “llegando a edad de
quince afios, se habian de casar, y no congnoscian otro varén antes”. Por
supuesto, estas reglas no se aplicaban a los sefiores y principales, pues se regian
por otras normas de conducta (Las Casas, IV, 143).

Sahagun dice que los chichimecas[198] estaban constituidos por tres diferentes
grupos, a saber: los otomies, los tamime (tirador de arco y flecha) y los
teuchichimecas (del todo barbados); estos, ademas de ser lapidarios, “tenian gran
conocimiento de yerbas y raizes [...]; ellos mismos descubrieron y usaron
primero la raiz que llaman peiotl” (Historia III, 115-120). “Los varones siendo
muy muchachos y tiernos se casasen, y lo mismo las mugeres” (Historia III,
127).

Con la actitud despectiva de los conquistadores y su estrecha visiéon de las
indigenas, Lopez de Gomara escribe que las nativas en general, se “casan a los
diez afios, y son lujuriosisimas. Paren presto y mucho. Presumen de grandes y
largas tetas. [...] y asi, abortan muchas de secreto” (440). También las



consideraba muy trabajadoras y obedientes. Esta afirmacion implica una
apropiacion del cuerpo de la mujer; de este modo se trata de instrumentalizar la
sexualidad de las nativas americanas hasta el punto de convertirlas, no solo en
objeto concupiscible, atraccion del pecado y seduccion de los “meritorios”
cristianos, sino también en excelentes proveedoras de capital humano. Ademas,
el cuerpo femenino se vuelve maleable al reconocer su laboriosidad y
obediencia.

A los hombres casados, Lopez de Gémara los describe de la siguiente manera:
“son celosisimos; y asi, las aporrean mucho” (440). Amor y violencia
conyugales se conjugan aqui en un maltrato sistematico de la mujer que conduce
a plantear el atavismo hispanoamericano. Aqui calza como anillo al dedo el
dicho popular de “porque te quiero, te aporreo”. En cambio Zorita dice de los
tlaxcaltecas que con licencia iban a ayudar a sus padres, si eran labradores y les
llevaban parte de los frutos que habian recogido en la comunidad. Asimismo
agrega que se criaban “en la aspereza, comian poco y el pan duro, dormian con
poca ropa [...] en salas y aposentos abiertos como portales, porque como las
guerras eran continuas, decian que convenia que estuviesen hechos a trabajar”
(Zorita, 68).

Segin Gomara, en Panuco o Panutla, al norte de Veracruz, compraban los
hombres a las mujeres por un arco, dos flechas y una red y los suegros no
hablaban con sus yernos durante el primer afio de casados (Gomara, II parte,
440). En este caso, la mujer, convertida en objeto, formaba parte de un trueque
comercial.

Hoy en dia, en algunas regiones en las que predominan comunidades indigenas,
esta costumbre se sigue cultivando: en el programa televisivo de Galavision del
domingo 12 de junio del 2011, Los reporteros (losreporteros@televisa.com.mx)
informaron que concretamente en la regién de Chiapas esta practica se ha
prestado a repudiables abusos de parte de maridos que se creen con derecho de
apalear a sus esposas, abusar de ellas en excecrables formas y tratarlas como
esclavas. Empero, lo mas abominable de esta costumbre consiste en que ha dado
pie a la practica abundante e incontenible del millonario trafico de mujeres, el
cual en otros tiempos se llamaba “trata de blancas” o “trata de mujeres”; las que
son mejor cotizadas son las virgenes, siguen las viudas y por ultimo, con un pago
minimo, las que tienen hijos. Algunas veces dicha explotacion se efectia con el
apoyo de los padres, por las pingilies ganancias que conlleva tal negocio.
Ademas, los padrotes reclutan jovenes apuestos que salen a conquistar incautas



jovenes a quienes enamora y les prometen matrimonio, el oro y el moro. Ellas,
como rechazo a la costumbre atavica de casarse sin amor con el hombre
escogido, segun la tradicion, por los padres, caen en la trampa; una vez
amancebados o casados, llevan a esas infelices a la prostitucion o a hacer
trabajos forzados de incontables horas y mal nutridas. En el estado de Tlaxcala
es donde se efecttian estos repudiables procedimientos. Los abusos a la practica
ancestral del matrimonio a la manera indigena, llegan a tales extremos, que a
sabiendas de lo lucrativo del negocio, para muchos nifios y adolescentes su
suefio es el de llegar a ser proxenetas o padrotes.

Olvidémonos de las aberraciones del siglo xxi y sigamos con las costumbres de
aquellos lejanos tiempos: entre los tlaxcaltecas y la mayoria de los pueblos
nahuas no era licito que se tratara la boda partiendo de la familia de la mujer,
pues solo se aceptaba que la familia del varon iniciara los tramites; para eso
habia ancianas casamenteras que se ocupaban de hacerlo, pero los padres y
parientes no respondian en la primera vuelta, por lo que se excusaban, como
veremos mas adelante (Zorita, 61).

Sahagun menciona que, como durante varios afios el joven no habia
permanecido en casa de sus padres pues se habia alojado en la escuela donde
estudiaba, lo primero consistia en visitar al telpuchtlatoque (una especie de
director espiritual de los estudiantes); a él le comunicaban que el muchacho iba a
dejar de estudiar para casarse. Si el maestro visitaba a los padres del
pretendiente, era costumbre colmarlo de regalos y agasajarlo con fastuosas
comidas. Entonces los parientes, sentados en circulo, colocaban un hacha de
cobre frente a €él; en seguida, el padre soltaba un discurso en el cual anunciaba
que su hijo habia decidido casarse y esa hacha era “el simbolo de que él deseaba
separarse de la comunidad”. A continuacién, pedian al maestro que lo eximiera
de seguir estudiando (Sahagun, Historia I, 1829, 82; II, 1829, 152; I, 2000, 173).
Zorita menciona que en esta instancia el maestro o “capitan” como el cronista lo
llama, le hacia un largo razonamiento, recomendandole el servicio de los dioses,
el mantenimiento de su esposa y hogar, el cuidado de los hijos, el acatamiento a
sus padres, y que se esforzase en las guerras (Los sefiores, 68-69). “Después de
esto elegian [...] a la muger que le habian de dar, y llamaban a las casamenteras
que eran unas viejas honradas para que fuesen a hablar a los padres de la moza”
(Sahagun, Historia, I, 1829, 82);[199] ellas iban con obsequios dos o tres veces a
hacer tal gestion, pues se consideraba de mala educacion aceptar la propuesta de
matrimonio inmediatamente. A partir del momento en el que recibian el si, ya
podia el joven pedir la mano de su escogida; esta tarea la llevaba a cabo la



familia del novio y el consejo de ancianos presidido por el padre (Sahagun,
Historia I, 1829, 82; II, 1829, 152-153; Anton, 23; Garza Tarazona, 97-98).

Durante las primeras visitas a los padres de la novia, estos rehusan dar la mano
de su hija al pretendiente, alegando que no saben “cémo se engafia ese moso en
la demanda, porque ella no es para nada, y es una bobilla”, dej6é consignado
Sahagun (II, 1829, 154). Este rechazo y todo lo que seguia, no significaba nada,
pues formaba parte del ritual del cortejo que duraba varios dias y visitas, durante
los cuales se practicaba la humillacion sistematica de la muchacha delante de la
familia del novio. Los padres de ella solian decirles a sus visitantes “que la mosa
aun no era para casar, ni era digna de tal mancebo” (Sahagun, II, 1829, 153). Al
cabo de la cuarta visita de constante humillacion, los padres de la doncella
accedian diciendo que puesto que “el mozo sera muy contento de oir lo que se ha
determinado, sera gustoso de casarse con ella aunque sufra por esto pobreza y
trabajo, pues que parece que esta aficionado a esta muchacha, aunque no sabe
aun hacer nada, ni es esperta en hacer su oficio mugeril” (Sahagun, II, 1829,
154; Anton, 23). Cervantes aclara que entre los mexicanos de los estamentos
superiores primero tenian que consultarlo con sus parientes y amigos. En cuanto
se ponian de acuerdo, preguntaban “qué docte terndria la novia y qué hacienda el
novio, lo cual sabido, se tractaba con cuantas gallinas y cantaros de miel se
habian de celebrar las bodas” (Cervantes, I, 138). Sahagun coincide en lo de la
aprobacion de parientes y amigos, pero da mas detalles sobre los preparativos de
la boda: comenzaban a confeccionar diversas comidas hechas de maiz;
aparejaban de bebida, pulque, uctli y chocolate; adquirian flores y yetlilli o
“cafias de humo” (Tezozomoc, yetl: tabaco, nicotina rustica). De obsequio,
algunas mujeres ofrendaban delante del fuego mantas, y las pobres, maiz
(Sahagun, II, 1829, 155).

Entre los mexicanos la ceremonia no se celebraba hasta que el sacerdote hubiese
consultado el hordscopo en el tonalamatl o Libro de los dias para decidir la fecha
mas adecuada, que cayera bajo el signo de “acatl” (junco), de “ozomatli”
(mono), o “cuauchtli” (aguila)[200] (Sahagun I, 1829, 82; II, 1829, 155; Anton,
23-24). Para dicha ceremonia, en la tarde, “bafiaban a la novia y labavanla (sic)
los cabellos, y componianla los brazos y las piernas con pluma colorada™.
Vestian a la doncella con las mas ricas prendas, embadurnaban su rostro con ocre
y lo empolvaban con acido sulftirico que brillaba como el oro. A las muy
jovencitas les ponian tecozahuitl, o sea, polvos amarillos (Sahagun, Historia II,
1829, 156), que segun Tezozomoc, consistia en ciertos minerales mezclados con
el jugo del tezahuitl (“Glosario”, 535).[201] La doncella se sentaba en una estera



junto al fuego, que mantenian encendido; ahi iban los padres y parientes del
novio a decirle que a partir de ese momento dejaria de ser una nifia, y por lo
mismo tenia que comportarse como una verdadera mujer; en seguida le
recordaban su deber de levantarse antes del amanecer para barrer la casa y
encender el fogon (Sahagun, Historia II, 1829, 156; Anton, 24).

Al anochecer, después del convite y de muchas ceremonias y platicas, venia la
familia del novio a la casa de su novia en busca de ella; una matrona extendia en
el suelo una tela negra (“Tlilquemitl”), “tomandola por las esquinas, tendiala en
el suelo, y sobre ella se ponia de rodillas la novia, luego la tomaba acuestas”. Las
otras mujeres encendian antorchas y se marchaban en procesion a los predios del
esposo, seguidas de la algarabia de vecinos y curiosos (Sahagun I, 1829, 82; II,
1829, 157; Anton, 24; Garza Tarazona, 100). Garza Tarazona plantea la
posibilidad factible de que si la familia de la novia era la pudiente, entonces seria
el novio quien se irfa a vivir con los padres de la novia, mientras podian
independizarse economicamente (100-101).

Una vez en casa del novio, Clavijero agrega que a la doncella “la incensaba el
marido y ella le correspondia con el mismo obsequio y, tomandola de la mano, la
introducia a la sala o pieza que tenian dispuesta para las bodas” (196). La
anciana casamentera extendia una estera junto al hogar e invitaba a los novios a
sentarse en ella asidos de las manos, “la mujer a mano izquierda del varon, y este
a la mano derecha”, explica Sahagun (Historia II, 1829, 158). Entonces la suegra
le entregaba a la novia las donas, y la vestia con un “vipil muy galano”, y le
ponia a los pies un cueitl o “enaguas muy labradas”. Por su parte, la madre de la
novia cubria con “una manta muy gallarda a su yerno”, se la ataba y le ponia “un
maxtli (“atapador de sus bergiiencas”, taparrabos) muy labrado a los pies”
(Sahagun, I, 1829, 82-83; II, 1829, 158). Acabado ese ceremonial, las
casamenteras (titizi) ataban simbolicamente “la esquina de la manta del mozo
con la falda del vipil de la moza” (I, 1829, 83; II, 1829, 158; Anton, 24; Garza
Tarazona, 102). Clavijero explica que quien efectuaba la ritual atadura era el
sacerdote o sacerdotisa (196). A continuacién, el novio y la novia paseaban
alrededor del fuego y al cabo de siete vueltas, él la restituia a la estera, desde
donde ambos ofrecian copal a sus dioses, segin Clavijero (196). La madre del
novio le “lavaba la boca a su nuera, y ponia tamales [con salsa, llamados
tlatonilli] en un plato de madera junto a ella; y también uno con molli (mole).
[...] Luego daba de comer a la novia cuatro bocados; después daba otros cuatro
al novio”.[202] En seguida, las casamenteras echaban a los novios en la estera de
una habitacién donde los dejaban encerrados, mientras las “ministras del



matrimonio” —como las llama el fraile franciscano— permanecian todas las
noches haciendo guarda durante cuatro dias. Entretanto los invitados bebian y
bailaban, la pareja permanecia en la estera los cuatro dias, en oracién y ayuno;
no se movian mas que para hacer “sus necesidades naturales; porque el faltar a
esta ceremonia se tenia [...] por cierto el castigo del cielo” (Clavijero, 196).[203]
Sigue Clavijero dando la descripcion de las dos esteras nuevas utilizadas esa
noche:

[eran] de enea cubiertas con unas pequefias sabanas con plumas en medio y una
piedra chalchihuitl. En los cuatro angulos de la cama ponian unas cafias verdes y
unas puas de maguey para que los novios se sacasen sangre de la lengua y de las
orejas en honra de los dioses. Los mismos sacerdotes eran los que aderezaban el
lecho para santificar el matrimonio. Todo este tiempo salian los novios al
oratorio a media noche a incensar a los idolos y a ofrecerles comestibles, e
incensaban también las cafias verdes (Clavijero, 196).

Resulta interesante revisar con detenimiento todo lo que significan estos objetos
colocados en la estera de los recién casados. Las plumas con la piedra
chalchihuitl nos remite de inmediato a la retérica utilizada entre los aztecas al
referirse a la criatura que lleva la madre en el vientre; eso se puede apreciar en
los discursos de padres, parientes y partera, los cuales celebran con jubilo el
embarazo de la recién casada diciendo “N., mosa y recién casada, ha puesto
dentro de ella una piedra preciosa, y una pluma rica, puesto que ya esta prefiada
la mosuela” (Historia II, 161), lo que connota la procreacion tan importante para
los aztecas y la mayoria de los pueblos de la antigiiedad, porque ello representa
el aumento del capital humano. También ambos objetos se relacionan, en
diversos pasajes de los cédices y de la cronica de Sahagun, con el hijo, la hija o
ser muy querido; sirva de ejemplo lo que la madre dice a la hija al dirigirse a
ella: “ta eres nuestra piedra preciosa, nuestra pluma de quetzal, nuestro objeto
mas preciado” (Sahagun, Historia II, 1829, 192-193); esto pondera el valor de
los hijos en la economia doméstica. Asi, sugerimos que ambos simbolos rituales
conjugan el amor de los recién casados con el que ha de engendrar su progenie a
favor de la economia de la familia y del Estado. En cambio, las “cafias verdes”
nos remiten al sentido universal de los colores, entre los que el verde, que
califica las cafias, connota la vegetacion y por ende, la naturaleza y la vida; pero
ademas de apuntar a la vida, es color de la muerte y la lividez extrema; por eso el
verde es puente entre la vida animal y la descomposicion, la muerte (Cirlot, 136



y 138). De nuevo, en este simbolo de las cafias verdes nos encontramos ante el
fantasma de la muerte que proyect6 entre los aztecas su sombra sobre la vida,
aun en la celebracion de nacimientos, matrimonios y otros momentos de jubilo,
como lo estamos viendo a lo largo de estas paginas.

4.2. El matrimonio en algunas comunidades nahuas

Una vez consumado el matrimonio y hecha la visita al templo, los recién
desposados tomaban un bafio ritual sobre unas esteras de espadafias, el cual,
segun sus creencias, propiciaba tener muchos hijos. Garza Tarazona aclara que
aunque Motolinia dice que se bafiaban pudorosamente, en los cédices se ve que
eso no es asi, pues los sacerdotes eran los que les echaban agua (103-104).

Entre los nobles de Michoacan, segtin Cervantes de Salazar, los padres del novio
primero acordaban con quién casarian a su hijo, y luego

enviaban un mensajero al padre de la que pretendian casar con su hijo, y
juntamente enviaban dones, y joyas, y el mensajero decia que fulano, caballero e
principe, queria a su hija para mujer de su hijo. Los padres de ella respondian:
‘Asi se hara’. Con esto se volvia el mensajero, y en el entretanto ellos, con los
parientes de la moza, tractaban del casamiento (Cervantes, 139).

La Relacion de Michoacan, por su parte, habla muy extensamente acerca de
como en esa region se casaban los sefiores o dignatarios: cuando uno de ellos se
enteraba de que una doncella vivia con sus padres, enviaba a un emisario con
obsequios para pedir la mano de ella para su hijo. Ademas, la Relacion recoge en
detalle el largo dialogo entre el emisario y el padre de la joven; la respuesta de
este ultimo era que estaba de acuerdo y que la enviaria acompafiada de alguien.
Enseguida el padre de la doncella llamaba a sus concubinas y les preguntaba qué
hacer al respecto; la respuesta de las mujeres era: “;Qué podemos decirte? Tu
eres el inico que manda”. El respondia que “jasi sea!” (Relacién, 238-239). A
partir de ese momento, le preparaban a la novia el ajuar que consistia de telas,
camisas para su pretendiente, hachas para los bosques del templo, las joyas,



petacas,[204] algodén para hilar y otros trebejos. Engalanaban a las mujeres que
la iban a escoltar y la doncella partia con ellas, sus padres y algunos sacerdotes.
En la casa de su futuro esposo todo estaba listo, hasta la torta de bodas que
consistia en tamales muy grandes cubiertos de frijoles molidos. En los graneros
habia también calabacitas, maiz, pimientos, cereales, frijoles, etcétera. La joven
hallaba ahi faldas y vestidos para ella. Sus acompafiantes saludaban al sacerdote,
y la depositaban a ella en el centro de la habitacién. Entonces comienzan los
padres del mancebo un largo discurso pidiendo a los dioses que el padre de la
joven no sea deshonrado, y que los novios sean generosos, dandose unos a otros
ropas; asimismo, que no haya desvergiienzas ni adulterio en esa casa y sean
buenos esposos, evitando actos de lujuria; terminaba el discurso advirtiendo

que nadie ponga en vuestra garganta el mazo que da la muerte, ni os apedreen
por algtn crimen”. Luego se dirigia a la novia: “Vigila que no te vean hablando
con otro hombre en el camino, porque te prenderian y nosotros seriamos objeto
de la venganza del pueblo. Conducete con decoro, porque te he asignado esta
casa para tu residencia” (Relacion, 240).

En esa anénima Relacion se consigna que entonces el sacerdote se dirigia al
pretendiente, diciéndole: "’y tu, sefior, si descubres que tu mujer ha cometido
adulterio, sé magnanimo y enviala a su casa, sin hacerle dafio, puesto que nadie
mas que ella misma, que actiia mal, cargara la falta” (240). Seguian los retoricos
discursos y al terminar, todos cenaban y comian los tamales. Terminada la
comida, el suegro mostraba a los recién casados los campos que les daba para
sembrar, entregaba telas al sacerdote y a las mujeres que habian acompafiado a la
esposa; por ultimo, daba un obsequio al padre de la novia. En este grupo etno-
histérico se casaban siempre con la parentela de su linaje, o sea, eran
endogamicos (Relacion, 239 y 241). Es interesante observar como entre los
pipiltzin de la region michoacana, la mujer, la madre en especial, no tenia
derecho alguno de opinar ni siquiera acerca del matrimonio de su propia hija
(Relacién, 86-87). En contraste, entre los mexicanos el matrimonio de la hija lo
tramitaban por igual el padre y la madre.

Respecto a la benevolencia que debe mostrar hacia su mujer adultera el marido
michoacano, la Relacion recoge la extensa narracion del sefior Tariacuri, cuya
esposa “iba a menudo a Curinguaro, sin permiso, [y] sus amigos la llevaban
borracha a la Casa de los Grandes Sacerdotes. Y un dia, se fue para no volver”



(87). La reaccion del marido fue la de ir a buscarla a casa de su padre y llevarla
con él a sus dominios sin reproches ni reclamos. Sin embargo, en una ocasion,
mientras su esposo estaba recogiendo lefia para el templo, la mujer paso6 la noche
bebiendo con dos visitantes a los que se entregé con pasion lujuriosa (Relacion,
92-94). Tariacuri simul6 que la mujer estaba enferma y se fue a la montafia a
buscar lefia para el templo. No queria comer y no se atrevia a castigar a su
esposa, por lo mucho que su padre la amaba y por el temor de que por eso el
suegro le hiciera la guerra, pues era su vecino y algo mas poderoso que él
(Relacién, 95-96). A quienes castigo fue a los dos lujuriosos amantes de su
esposa, cortandoles las orejas como era costumbre entre ellos, segun lo
consignamos arriba, al tratar el adulterio (Relacion, 96). A partir de entonces y a
sabiendas de que ella no solo era una adtltera, sino también lo habia traicionado
divulgando la mentira de que él queria matar a toda su parentela, Tariacuri sufrio
tanto, que dejo de comer hasta ponerse flaco y palido (Relacion, 97-98). Para
curarle su mal, Zurumban le dio dos de sus hijas, por lo que se enfureci6 su
suegro, y la guerra comenz6 (Relacion, 103-108).

A continuacioon, la Relacion an6nima aborda los matrimonios entre los plebeyos
0 “maceguales” de Michoacan, contando que los padres del que se debia casar,
hablaban con los de la doncella, y entre ellos decidian, sin participacion alguna
de los sacerdotes. Otros se casaban por amor, sin dar parte a sus padres, 0 ya
estaban prometidos para casarse desde temprana edad; ademas, habia unos que
preferian casarse con la madre cuando la hija era pequefia, pero cuando esta era
mayor de edad, abandonaban a la suegra y se casaban con la hija; como solia
ocurrir en otras comunidades. También se casaban con la cufiada cuando ella
quedaba viuda. El marido repudiaba a la mujer para tomar otra, cuando ella no le
tejia o cuando habia cometido adulterio (Relacion, 242 y 245).

A diferencia de los nobles, los plebeyos michoacanos efectuaban un ceremonial
menos complicado, pues cuando el vardn se queria casar, llevaba a cuestas una
carga de lefia que depositaba a la puerta de la que €l pretendia; si ella tomaba la
carga y la metia en la casa, “era hecho el matrimonio, y si no, él buscaba otra por
la misma via con quien se casase” (Cervantes, I, 139). Los de bajos medios
econdmicos se contentaban con tratarlo entre si para efectuar el casamiento; solo
llamaban a sus parientes para la fiesta y quedaban casados al momento en que
anudaban sus ropas. No intercambiaban dones ni participaba el sacerdote en la
ceremonia, solo

el esposo daba alguna cosa a la esposa y della rescibia €l algo, y asi. Sin otras



palabras, por mandarlos sus padres, se juntaban, y el padre de la esposa decia:
“Hija, en ninguna manera dejes a tu marido en la cama de noche y te vayas a otra
parte; guarte no hagas maleficio, que seras para mi mal agiiero y no viviras
muchos dias sobre la tierra; antes, si mal hicieres, mataran a mi y a ti”
(Cervantes, I, 140).

Cuando una pareja se acababa de casar, le entregaban a ella el ajuar y el padre de
la joven la amonestaba diciéndole:

no abandones durante la noche el tdlamo de tu marido para ir a cometer
adulterio. Vela por conducirte bien, y no cometer faltas. Tt misma sellaras tu
propio destino y no viviras largo tiempo, pues tt sola buscaste tu muerte. [...]
Has de saber que yo, tu padre, no me he comportado asi, y ti me haras derramar
lagrimas al asociarme a tu crimen. Asi, no te mataran a ti sola, también a mi me
mataran contigo” (Relacion, 241). [205]

Terminado el discurso, enviaban a la joven a la casa de su marido. Este debia
permanecer cuatro dias recogiendo lefia para los templos antes de tener contacto
sexual con su mujer, aunque algunos no esperaban tanto tiempo. Entretanto, la
recién casada barria su vivienda y gran parte del sendero que conducia a su
morada; esto lo hacia como simbolo de la vida que emprenderian juntos. Si ella
era una dama de la nobleza, sus servidores los cubrian con una manta; pero si
ella era de baja condicion, el marido demandaba a su mujer que lo tapara. Y asi
consumaban el matrimonio (Relacion, 242).

La Relacion de Michoacan dice que nunca se le preguntaba a la mujer si ella
consentia casarse con aquel pretendiente, pues eran los padres o familiares, los
que decidian por ella. Es por eso que cuando un joven y una doncella se habian
enamorado y querian casarse, el hombre enviaba a un pariente o a otra mujer a
pedir la mano de la joven. La respuesta del padre, quien se sentia deshonrado,
[206] era que si se casaban, el yerno deberia sembrar un campo para alimentarla,
y por tanto, tendria que hacerse cargo de él porque ya estaba muy viejo. Tres o
cuatro veces el pretendiente enviaba mensajeros pidiendo permiso para casarse
con la doncella. Tanto el padre como la madre reprendian a su hija, temerosos de
que la joven habia perdido la virginidad; entonces, para deshonrar al



pretendiente, le sacaban de su casa todos los enseres que encontraban. Si ambos
jovenes eran del mismo distrito, los dejaban casarse, pero si no, no habia
matrimonio (Relacién de Michoacan, 243-245).

Clavijero explica que el matrimonio entre los mexicanos se consumaba durante
la noche del cuarto dia, pues si se hacia antes, se consideraba infausto. Al dia
siguiente los recién casados tomaban un muy recatado bafio y se vestian ropas
nuevas; en seguida los circunstantes adornaban los cabellos de la novia con
plumas blancas y los pies y manos con plumas rojas. ¢ Por qué esos dos colores
tan contrapuestos? Si analizamos la simbologia de ambos, observamos que el
blanco es la sintesis de todos los colores, por lo que evoca nociones de totalidad,
pureza y perfeccion.[207] Segun Cirlot, en diversas culturas el blanco suele ser
el matiz femenino, el cual al combinarse en este rito de iniciacion con el rojo
(sangre, fuego, vida animal) que sugiere pasion, sentimiento, principio
vivificador y actividad per se, se asimilan ambos, lo cual apunta al principio
creador (Serrano y Pascual, 35-36; Cirlot, 135-137). Dicha ceremonia concluia
con el obsequio de vestidos a los convidados.

El mismo dia se llevaban al templo las sabanas, las esteras, las cafias y la comida
que se habia ofrecido a los dioses. Si en las sabanas se reconocia algun indicio
de la virginidad, daban los parabienes al novio y a los padres de la novia; si
faltaba, hacia notable sentimiento el marido y echaba en cara a la mujer su
oprobio (Clavijero, 196).

El jesuita padre Clavijero comenta que tal practica era buena porque servia de
freno a las doncellas para mantenerse virgenes (196-197). Al cabo de los cuatro
dias, sacaban al patio la estera donde habian dormido los novios “y alli la
sacudian con cierta ceremonia, y después tornaban a ponerla en el lugar donde
habian de dormir” los recién casados (Sahagun, II, 1829, 158).[208]

Por su parte, Sahagun continua explicando que los festejos duraban cuatro dias,
[209] durante los cuales las parientas del novio seguian amonestando a la
muchacha asi: “esforzaos, hija y no os aflijais por la carga del casamiento que
tomais acuestas. Aunque es pesada, con la ayuda de nuestro sefior la llevaréis
[...]. Trabajad, hija, y haced vuestro oficio mugeril sola: ninguno os ha de
ayudar” (Sahagun II, 1829, 159-160; Anton, 24). Ademas, le advertian que el
novio le enviaba cinco mantas para que fuera al mercado a hacer el trueque por
chile, sal, ocote y lefia y, con eso, guisara las comidas. La suegra también le
advertia al recién casado que habia dejado de ser un adolescente pues ya era un



hombre casado y como tal, debia dejar las locuras y los placeres del solteron y
sobre todo, que no visitara los burdeles.

A partir de ese momento la muchacha quedaba bajo la autoridad de su marido —
como antes estuvo bajo la autoridad de su padre— y la supervision de la suegra.
El sometimiento de ella a su madre politica no cambiaba hasta que no hubiese
dado a luz por lo menos cuatro hijos (Navarro, 11-12). Cuando la tension entre la
nuera y la suegra era grande, la joven podia abandonar a su marido y regresar a
su casa, informan Vail y Stone, haciendo hincapié en los codices que mencionan
la agresividad sexual y lo imprevisibles que son las mujeres en lo que toca a la
lealtad; esto se ve en la Diosa I, captada como “la esposa (atan)”
(“Representations”, 223).

Cervantes explica que durante cuatro dias los novios no se ocupaban de otra cosa
que tomar un bafio en la mafiana y otro a medianoche. Este rito de purificacién
era otra de las costumbres aztecas que ponia en relieve el rigor de ese sistema
patriarcal: los novios no se unian hasta el quinto dia (I, 138). Segun Eliade,
entrar en las aguas es volver a entrar en la condicion pre-césmica de no-ser, pues
el agua simboliza el caos; y es que toda iniciacién (en este caso la iniciacion
matrimonial) implicaba, en efecto, una experiencia de reintegracion al orden
cosmico (Myths, 216-218).[210]

Obsérvese como en dichos rituales y en otros, abunda la mencion del simbdlico
y sagrado numero cuatro de los aztecas, el cual tiene connotaciones cosmicas
que aluden a las cuatro estaciones, los cuatro puntos cardinales, las cuatro edades
de la vida, los cuatro elementos, a saber, tierra, agua, aire y fuego y los cuatro
soles nahuas. Representa el cuadrado y el cubo, el teocalli y la casa azteca. El
cuatro tiene un caracter estatico y severo que significa organizacion y
construccion, lo cual contrasta con la actividad y el dinamismo del tres y los
numeros impares (Cirlot, 156; Serrano y Pascual, 75). Es de observar que la
Biblia menciona que la construccion de la nueva Jerusalén, tendria la forma de
“un cuadrado perfecto”; el comentarista indica que esto connotaba una ciudad
ideal” (Apocalipsis 21, 1-13, n. 6). Resulta curioso comprobar la universalidad
espiritual que tienen el cuadrado y el nimero cuatro.

Por otra parte, una vez casados, explica Zorita que los tlaxcaltecas “antes de
ayuntarse estaban en penitencia y ayunaban cuatro dias y no salian en ellos del
aposento, y en algunas partes ayunaban y estaban encerrados veinte dias [...]. Si
la novia no estaba doncella, quexabase el novio a sus padres como personas que



debieran guardarla” (Zorita, 61). El sexto dia, los padres de la novia tornaban a
llamar a parientes y amigos y repartian entre ellos el pan en unos cestillos, pero
uno de ellos no tenia fondo. Al que le tocaba el cestillo desfondado y el pan
sobre el regazo, entendia luego el negocio y haciendo que se espantaba, lo
echaba de si juntamente con el pan. Luego, todos a una, levantandose,
reprendian a la novia por la mala cuenta que de si habia dado, y enojados, se
despedian. Por esto muchas veces los novios repudiaban y desechaban sus
mujeres (Cervantes, I, 138; Acosta, 173). Sin embargo, si todos los cestos
estaban intactos, el mas anciano de los convidados hacia una larga platica en la
que alababa a la novia por “la buena cuenta que habia dado de si” (Cervantes, I,
138-139).[211] Vemos en este rito ordalico la doble connotacion que conllevan
los simbolos del pan y los cestos: por un lado, y relacionando el pan con lo
sexual, el cesto roto, por su forma metonimia del ttero sugiere el rompimiento
del himen. Por el otro, el pan tiene ademas un sentido universal relativo a la
fecundidad y la perpetuacion. Asi, al ser repudiada la novia que no fue hallada
doncella, se produce no solo la anulacién del matrimonio, sino también el
rompimiento de la perpetuacion de la familia, del clan, de la comunidad y del
COSmMOS.

Cervantes sigue contando que, cuando los nativos de Michoacan se casaban en
secreto, fuesen nobles o plebeyos, la novia le decia al novio: “tii me labraras la
heredad para mi e yo texeré ropa para tu vestido y te coceré el pan que comas y
serviré en lo nescesario” (Cervantes, I, 140). Otra manera de realizar su unién
legitima, explico este cronista, era que sin palabras ni ceremonias y “mirandose
amorosamente el uno al otro, se juntaban, y después de muchos afios que estaban
juntos sin hablar en casamiento, decia el varon a la mujer: [...] ‘huélgome de
haberte tomado por mujer’. Ella respondia algunas veces [...] ‘asi sea’, aunque
algunas veces callaba”. Actuaban asi cuando el hombre habia tenido a otra, que
estaba viva, o ella habia tenido otro marido, que estaba muerto, o cuando los
parientes se enteraban de que habian estado juntos por mucho tiempo (I, 140).

En Michoacan, continda Cervantes, la novia, acompafiada de varias criadas,
llevaba ricas ropas para su novio y preciosos obsequios; ademas, aportaba su
ajuar, lo necesario para cuidar de la casa, un hacha de cobre para partir la lefia
que se habria de quemar en los templos y una estera para sentarse. El hacha, que
arriba connotaba la separacion del novio de la comunidad, aqui sugiere que la
joven se separa de la familia y de su comunidad, para integrarse a las del novio.
Al llegar a la casa del novio, el sacerdote entregaba las donas de la novia al
novio y las de este a ella y los exhortaba diciéndoles: “plega a los dioses os



hagan buenos casados y que uno al otro os guardéis siempre lealtad” (I, 139).
Contraido de esta manera el matrimonio, los padres de los desposados les hacian
las mismas recomendaciones, y sobre todo, que se amaran mucho y no
cometieran adulterio. En especial, recomendaban a la novia: “mira que no te
hallen en la calle hablando con otro varon, porque nos deshonraras” (I, 139). Por
su parte, el sacerdote le aconsejaba al novio: “si hallaras a tu mujer en adulterio,
déxala, y sin hacerle mal, enviala a la casa de su padre, donde llore su pecado”
(I, 139). En seguida los convidados disfrutaban con los novios de un banquete;
después de la comida, el padre les ofrendaba a los novios una heredad para que
la trabajaran (I, 139).[212] Es de observar un contraste entre las rigidas
costumbres nahuas y las mas flexibles y comprensivas de la region de
Michoacan; lejos del boato y el aparato ceremonial, predomina aqui una actitud
igualitaria entre los contrayentes que los dignifica y apela al mutuo respeto. En
todo caso, tan pronto como se casaban, los empadronaban con los demas
casados, para los tributos y otros deberes, pues se guardaba rigurosa memoria de
todos, chicos y grandes (Zorita, Los sefiores, 69).

Por su parte, Clavijero cuenta que en Ichcatlan, México, el que se queria casar se
presentaba ante los sacerdotes, quienes lo subian al templo, le cortaban parte del
cabello ante la imagen del dios y “desde aquella altura lo mostraban al pueblo
diciendo: ‘este hombre quiere casarse”. Una vez abajo, debia tomar por esposa a
la primera mujer libre o soltera que encontrara, haciéndole ver que ésa era la que
“los dioses le deparaban. La mujer que no lo queria por marido, tenia el derecho
de rechazar a aquel hombre “y asi este matrimonio no tenia de particular mas del
modo” (Clavijero, 197).

Sigue comentando Clavijero que antes de casarse, los otomies tenian libertad de
tratar a todas las solteras que quisieran; cuando uno de ellos se casaba, “si en la
primera noche reconocian algtin defecto de la mujer, podian al dia siguiente
desecharla; pero si en aquel dia se declaraban contentos, la tomaban de por vida
y ya no podian dejarla” (Clavijero, 197). Una vez ratificado el contrato, debian
hacer penitencia durante veinte o treinta dias por los pasados desérdenes de su
solteria; dicha penitencia consistia en sacarse sangre, abstenerse de placeres de
los sentidos y realizar ciertas abluciones (Clavijero, 197). Mientras, continua el
jesuita, entre los mixtecas no solo les ataban los extremos de sus ropas, sino
también “les cortaban parte de sus cabellos, y el marido hacia la ceremonia de
cargar a sus espaldas por un breve rato a la mujer” (Clavijero, 197).

Las fiestas nupciales o tornabodas duraban unos pocos dias; sin embargo, ha



quedado en los anales nahuas que la boda de Nopaltzin principe chichimeca,
quien marché con los ejércitos para someter a los aculhuas toltecas y la princesa
Azcatlxéchitzin o Azaxuchitl, hija legitima del principe Pochotl y nieta de
Topiltzin, ultimo rey tolteca, se celebrd con tanto regocijo que los festejos
“duraron tiempo de seis meses”. A la novia la criaba su madre “en el pueblo de
Tlaximaloya, treinta leguas mas o menos de [...la] ciudad de México, a la parte
del poniente”. Ella se habia quedado oculta en aquel lugar después de “la
destruccion y acabamiento de los de su familia”, pues su madre temia que al ser
de sangre ilustre y noble, los chichimecas podrian matarla por miedo de que ella
recuperara “su sefiorio, si el nimero de su gente crecia”. Cuando el rey
chichimeca Xolotl se enter6 de su existencia y alcurnia, consideré favorable a su
poderio casarla con su hijo Nopaltzin. La extensa festividad en dicha boda, se
debid a que tal acontecimiento consagraba la fusion de tres linajes, a saber,
toltecas, chichimecas y Acolhudas (Torquemada, Lib. I, cap. XXIX, 35-36; Alva
Ixtlilxochitl, I, 298, 401, 423, 426 y II: 18). Obsérvese de nuevo cémo, por la
union matrimonial, la mujer desempefié un papel politico de historica
trascendencia al facilitar la alianza territorial.

4.3. Enlaces matrimoniales con mujeres toltecas dieron origen al
linaje noble de los mexicanos

En el minucioso texto sobre Los reyes aztecas, Susan S. Gillespie explica que
“tres mujeres representaron un gran papel en la fundacion, ennoblecimiento y
sostén de la estirpe dirigente de los aztecas” (18). De manera significativa, en
algunos relatos se dice que las tres, por derecho, fueron reinas o tuvieron
derecho a reinar. Pese a que ellas no aparecen en las listas de los reyes, afirma la
autora, su contribucion a la dinastia fue crucial. Lo interesante es que cada una
de ellas estuvo asociada, la primera, al primer rey azteca, la segunda, al del
medio, y la tercera, al ultimo. Gillespie menciona la teoria de Zantwijk de que
los aztecas posiblemente aplicaron ciertos principios estructurales en la historia
dinastica de México-Tenochtitlan.

Respecto a la primera mujer, Gillespie se refiere a Ilancueitl (“falda de
anciana”), que fue la esposa del primer rey, Acamapichtli. La segunda, Atotoztli
(“ave acuatica), quien heredo el trono de Moctezuma I, Ilhuicamina, en lugar de



su hermano.[213] Lo extraordinario es que en apariencia, lo mismo ocurri6 al
morir Moctezuma II, pues su hija menor, bautizada Isabel, no fue coronada reina
porque los espafioles habian acabado con la sucesion dinastica; sin embargo,
todo indica que Cuauhtémoc “legitimo su derecho a gobernar al casarse con ella”
(Gillespie, 18-19). Aunque en muchos textos no se la menciona por su nombre
de origen, Clavijero la llama “Tecuichpotzin, viuda del rey Cuitlahuatzin e hija
de Moctezuma” (Clavijero, 378 y 416). Antes mencionamos que Cortés tuvo con
ella una hija y que luego la caso con el hidalgo Alonso de Grado (Diaz del
Castillo, 520).

Presenta Gillespie como prueba de lo anterior la reproduccién de una pintura
tomada del Codex Mexicanus, en la cual se muestra el arbol genealdgico de la
dinastia mexicana, el cual duplicamos en parte aqui:

Se cree que estas tres mujeres tuvieron el derecho a gobernar, mas lo cedieron a
sus maridos o hijos. El papel de estas princesas en la dinastia tenochca, comenzo
desde su fundacion, con el matrimonio de Acamapichtli e Ilancueil: a la caida
del reino tolteca, se cuenta que los mexicanos y algunos chichimecas ndmadas,
cuando se establecieron en el Valle de México, no eran civilizados y por lo
mismo, no tenian herencia nobiliaria como los toltecas; debido a eso, decidieron
que casandose con alguna mujer del linaje tolteca, ellos podrian establecer su
propia nobleza. En cambio, los de Culhuacan, pueblo agricola y sedentario,
“mantenian una fuerte tradicion de ser los descendientes de los toltecas™
(Gillespie, 20). En efecto, los colhuas se pueden llamar con legitimo derecho los
sucesores de los toltecas, afirma Gillespie, pues la raiz de su nombre es la
palabra “colli” que significa “antepasados”. Tezozomoc lo confirma diciendo
que “colhuas son los que tienen antepasados” (“Glosario”, 506). Gillespie
entonces hace la observacion de que el poder ennoblecedor de las mujeres
también se observa en otras culturas (Gillespie, 21-22).[214]

A este respecto conviene revisar la version de Torquemada, ya que él afirma que
las primeras familias reales de México-Tenochtitlan fueron legitimadas por el
parentesco con la dinastia de Cohuatlichan, y no lo que afirma Acosta de que era
de Culhuacan (Torquemada, 68). El entronque de la dinastia tenochca con la de
Cohuatlichan, lo realiza la princesa Ilancueil, quien en algunas fuentes aparece
como madre, y en otras, como esposa de Acamapichtli (Gillespie, 21-22).
Clavijero también cuenta que Acolmiztli, sefior de Coatlichan, le dio a
Acamapichtli por esposa “a su hija Ilancueil, la cual llevaron en triunfo a México
y con singular regocijo celebraron los desposorios” (Clavijero, 74-75).



Torquemada narra al respecto que el primer rey mexicano, Acamapichtli[215]
mozo y soltero, hizo sendas peticiones de mano a las hijas de sefiores de las
comarcas de Tlacupan, Azcapultzalco y Tezcoco, pero cada vez que enviaba su
embajada, fue rechazado rotundamente. Solo el monarca de Cohuatlichan
escucho su humilde peticion y al enterarse de que al joven lo habian hecho rey
los mexicanos, “envidle una de sus hijas llamada Ilancueil, cuya llegada a
México fue muy festejada y [ella fue] entregada con grandes acompafiamientos
que trajo y mucha solemnidad a su marido” (Torquemada, Lib. II., Cap. XIII,
66). Sin embargo, pese a que Acamapichtli “hizo vida con esta sefiora algunos
afios [...no tuvo] hijos ni esperanzas de tenerlos” (Torquemada, Lib. II., Cap.
XIII, 67; Clavijero, 78). El hecho de que la reina fuera estéril, inquieté6 mucho a
los mexicanos, por lo que “hicieron con el rey que la repudiase y enviase a su
tierra”. En seguida se dirigieron a Tetepanco a pedir a la sefiora
Tezcatlamiahuatl, “la cual luego, al primer afio se hizo prefiada y pari6 un hijo”
al que pusieron de nombre Tlatolzaca, que quiere decir “hombre que trae nuevas;
este, en naciendo, lo prohijo Ilancueil y lo cri6 como propio; el segundo se llamo
Chimalpopoca y el tercero, Itzcuauhtzin” (Torquemada, Lib. II., Cap. XIII, 67;
Clavijero, 78).[216] Hay que considerar aqui, segun Clavijero, que en la historia
dinastica de México-Tenochtitlan existen tres versiones: la que menciona a la
princesa de Culhuacan, Atotoztli (recordar que Torquemada la llamo
Tezcatlamiahuatl), como madre de Acamapichtli, y la que habla de Ilancueitl,
como su esposa.[217] Ademas, en los relatos acolhuias aparecen ambas como
hermanas, hijas de Achitometl de Culhuacan (Gillespie, 26-27). A continuacion
intentaremos resolver este asunto con el testimonio de Torquemada como sigue:

A. Fue verdad lo de Ilancueil y también lo de la Atotoztli, la otra esposa;
Ilancueil fue estéril y Atotoztli fue la que le dio el primer hijo a
Acamapichtli. Sin embargo, el fraile franciscano niega con mucho acierto,
que la primera haya sido repudiada, ya que aunque “no fuera provechosa
para dar hijos a Acamapichtli, éralo para darle mucha honra por ser hija
del rey Acolmiztli de Cohuatlichan, que era hombre muy esclarecido en
sangre y pujante en poder y fuerzas”, de lo cual se valia Acamapichtli en sus
guerras con los enemigos, pues si él hubiese repudiado a Ilancueil, el suegro
habria sufrido una “grande injuria y afrenta” (Torquemada, Lib. II., Cap.
XIII, 67-68).

B. La princesa Ilancueil no vino de Culhuacan, sino de Cohuatlichan y era
hija de Acolmiztli. El problema es que se la esta confundiendo con la hija de
Achitomet] de Colhuacan, la cual fue sacrificada para consagrarla como



diosa Toci. Ademas, Torquemada clarifica que el error ocurre porque
Martinez y Herrera “tomaron a la letra las palabras de Acosta y si no, de su
libro [... pues] es el mismo romance y estilo que los tres en sus escritos
ponen” (Torquemada, 69-70). Por su parte, Guillespie especula ampliamente
sobre estas dos geografias (42-45).

C. Si a la primera doncella la entreg6 Acolmiztli, sefior de Coatlichan y a la
otra, el seiior de Tetepanco, no podian ser hermanas.

D. Ambas mujeres juntas fueron consideradas reinas, mientras las demas
solo fueron concubinas. Una de estas concubinas, explica Clavijero, fue una
esclava en quien Acamapichtli “tuvo al célebre Itzcoatl, uno de los mejores
reyes que hubo en Anahuac” (Clavijero, 76). Itzcoatl (“Serpiente de
obsidiana”) y cuarto gobernante de Tenochtitlan (Tezozomoc, 517).

Sin embargo persiste el problema de que aunque Torquemada llama
Tezcatlamiahuatl a la segunda sefiora, la de Tetepanco (Lib. II., Cap. XIII, 67) —
Culhuacan en la versiéon de Clavijero— este la cita en partes como Atotoztli, y en
otras, como Atozoztli;[218] como Atotoztli la menciona Gillespie en su libro
The Aztec Kings (27). Clavijero atribuye a Torquemada los anacronismos que
abundan en este pasaje de la historia azteca (83).

Mas adelante encontramos otros complicaciones en relacion con este tema:
Guillespie menciona a la pareja de Ilancueil y Tezozomoc, quienes, segtin su
version, concibieron a Axayacatl, Tizoc y Ahuitzotl; estos “heredaron el trono
directamente de su madre tlatoani, y no de su padre” (Gillespie, 102). Aunque
Tezozomoc era hijo del gran tlatoani Itzcoatl, “no tenia derecho a gobernar, sino
a servir como consorte de una mujer tlatoani y padre de sus tres sucesores”
(Gillespie, 102; Motolinia, 4). Los textos consultados por Gillespie explican que
ya que Moctezuma I Ilhuicamina no tuvo hijos varones legitimos, el derecho de
gobernar recayo en su hija, y de ella pasaria a sus hijos; asi, la princesa se cas6
con Tezozomoc para afianzar en su familia el derecho a gobernar, el cual fue
establecido por Acamapichtli (Gillespie, 103). El Cédice Mendosino confirma
que Moctezuma I IlThuicamina “tuvo una hija llamada Atotoztli, la cual fue
madre de los tres sefiores de México, Axayacatl, Tizoc y Ahuizotl” (Chavero en
Alva Ixtlilxochtl, Historia, 129, n. 3; O’Gorman en Motolinia, n. 15, 4). Habria
que agregar a esas mujeres, la sefiora de la provincia de Tula, gracias a la cual
Pedro Moctezuma recibio la sucesion al trono de su padre, segin Solis. Esta
sefiora se llamo en el bautismo dofia Maria Mahuoxochitl, que significa “flor de



la espiga de maiz” (Solis, 249). Es dificil aceptar esta version, pues el autor
llama a dicha sefiora reina y ella en realidad se distingui6 por su brillante
inteligencia y sabiduria; ademas, su relacion fue con el rey chichimeca
Nezahualpilli. Solis continia comentando que don Pedro recibio titulo de conde
Moctezuma, y rein6 “diez y siete afios: undécimo en el numero de aquellos
emperadores: segundo en el nombre de Moctezuma” (249). Otro error de Solis
es que si en realidad Pedro Moctezuma hubiese reinado, seria el tercer
Moctezuma de esa estirpe. Respecto a la sefiora de Tula, hablaremos mas
ampliamente en el apartado 4.10. Literatura, arte, artesanias, festejos,
pasatiempos y otros.

Desde este punto de vista, segun algunos cronistas, los nahuas se casaban por el
servicio que sus mujeres les debian hacer y las ropas que les tenian que tejer;
“faltando esto, faltaba el amor, y asi, facilmente las dexaban y tomaban otras.
Por esta causa, lo que ninguna nascién hace, no tenian cuenta con que fuesen
feas ni hermosas, ni de baxo ni alto linaje, antes, [...] muchos caciques casaban
sus hijas con hombres baxos [0 plebeyos] para servirse dellos y de sus
haciendas” (Cervantes, I, 140). Esto destaca la tipica idea del matrimonio como
una prestacion de servicios ligada a derechos fundiarios.

Ya antes vimos como las guerras expansionistas acabaron en algunas regiones
nahuas con el paralelismo interdependiente de los géneros arraigado entre los
nativos. Fue asi como gracias al poderio bélico, por medio del matrimonio la
mujer azteca pasaba de la autoridad del padre a la del esposo. En esas regiones,
con el fin de mantener el sistema patriarcal del calpulli, solo los hijos varones o
los hermanos del padre podian reclamar la herencia mientras se les negaba ese
derecho a las mujeres. Al respecto, Mufioz Camargo, después de trazar el
recorrido de la estirpe de los chichimecas desde los comienzos hasta la llegada
de Hernan Cortés, explica que Maxicatzin, el ultimo chichimeca que recibio el
sefiorio, tuvo solo dos hijas; por ser mujeres, no heredaron la sucesién, porque
las hijas de los mayorazgos, “se casaban con Sefiores y personas que no tuviesen
necesidad, y ansi no les daban dotes, ni menos los mayorazgos por ellos
vinculados, jamas se dividian, pues tan solamente eran obligados a alimentar a
todos los hermanos y parientes de aquella casa” (Mufioz Camargo, 78).[219]
Otra forma de discriminacion se practicaba cuando no permitian que las virgenes
comieran con los caciques (Cervantes, I, 145); a esto hay que agregar que en
algunos festines las mujeres tenian que comer aparte (Sahagun, I, 2000, 256 y
414); se trataba de una ley que ordenaba a “los hombres, aunque fuesen
hermanos, que no comiesen con las mujeres antes de ser casadas” (Zorita, Los



sefiores, 64).

Este nuevo orden patrilineal entroncé sin tropiezos con el orden patriarcal de los
cristianos. No solo eso, sino también en la mayoria de las regiones, se les
arrebato a las mujeres el derecho a heredar, comparecer en los juicios y servir de
testigos. Mientras bajo el nuevo régimen espafiol, se intensifico la exigencia de
virginidad en las doncellas, en general, las leyes no aplicaban la misma medida a
los hombres, lo cual subrayaba mas la marcada discriminacion contra las nativas.

4.4. Divorcio y sodomia

En la sociedad azteca el divorcio de la esposa legitima podia obtenerse
autorizado por una sentencia del tribunal establecido con ese fin “después de oir
detenidamente a los solicitantes” (Gomara, 440). Los divorcios eran pocos, pues
los jueces procuraban que las partes se reconciliaran “y refilan asperamente al
que era culpado, y les decian que mirasen con cuanto acuerdo se habian casado,
y que no echasen en vergiienza y deshonra a sus padres y parientes que habian
entendido en casarlos, y que serian muy notados del pueblo porque sabian que
eran casados”; en resumen, les trasmitian toda clase de razonamientos para que
hicieran las paces (Zorita, Los sefiores, 52). En esa sociedad la mujer podia
reclamar sus derechos igual que los hombres y requerir el divorcio; asi, Alva
Ixtlilxochitl explicé que si una mujer se quejaba de su marido y queria
“descasarse”, los hijos quedaban con la madre y los bienes se repartian por
partes iguales (Obras, I, 239; Garza Tarazona, 110). Lopez de Gomara expuso
que si el hombre abandonaba a la mujer sin causa ni mandato de los jueces,
como afrenta y sefial de “que no tenia seso”, al hombre le chamuscaban los
cabellos en la plaza (Gomara, 440). Aqui vale recordar que, en la simbologia
universal, la abundancia de cabellos es manifestacion energética y de fertilidad
(Cirlot, 111; Serrano y Pascual, 42); su destruccion por el fuego no tiene nada de
purificador, sino mas bien de castigo en tanto apunta a una pérdida forzada o
castracion simbolica.

Respecto a los divorcios, Zorita hace ver que los religiosos se quejaban de que
bajo la sujecién de los espafioles se habia perdido el orden y obediencia a las
reglas y costumbres tradicionales, por lo que eran frecuentes “los pleitos y los



divorcios, y todo anda[ba] confuso”. A un sefior natural le preguntaron por qué
habia tantos pleitos y vicios entre ellos, y €l respondio, entre otras cosas, 1o
siguiente: “Nos habéis quitado nuestra buena orden y manera de gobierno; y la
que nos habéis puesto no la entendemos, y asi anda todo confuso y sin orden y
concierto” (Zorita, Los sefiores, 52). Ante el desmoronamiento de su mundo, es
obvio que los indigenas estaban consternados y confusos, y lo que ocurrié como
resultado inmediato de la invasion extranjera, desafortunadamente se arraigo
sobre todo en los bajos estamentos sociales.

La esposa nativa tenia derecho a pedir divorcio por abandono del hogar del
conyuge, por abuso fisico, o porque él no mantenia debidamente a la familia
(Navarro, 11-12). Hay que agregar a estos motivos de divorcio el que la esposa
fuera pendenciera, impaciente, descuidada, ociosa; pero la mayor causa era la
esterilidad, pues si resultaba estéril, la mujer era repudiada (Gémara, 440;
Prescott, 24). Paginas atras explicamos que Acamapichtli, el primer rey o
tlatoani de los aztecas, fue impelido por sus stubditos para repudiar a su primera
esposa, Ilancueitl, porque resulto ser estéril; sin embargo, Torquemada aclara
que en realidad el rey no la rechazo pues ella formaba parte de una alianza
matrimonial muy “provechosa para darle mucha honra por ser hija del rey [...] de
Cohuatlichan, que era hombre muy esclarecido en sangre y pujante en poder y
fuerzas”. Solo tomo una segunda esposa, la cual comenz6 a darle hijos al cabo
de un afio (Torquemada, 65-67). Sahagun dejo escrito que entre los otomies, “si
cuando dormia el hombre con la muger no tenia cuenta con ella diez veces,
desconectabase la muger, y apartabase el uno del otro; y si la muger era flaca
para sufrir hasta ocho o diez veces, también se desconectaban de ella, y la
dejaban en breve” (Sahagun, Historia III, 1829, 128).

Los bienes muebles del marido y la esposa —casas, tierras, joyas, mantas y
atavios— permanecian separados y por eso se hacia un inventario de lo que cada
uno llevaba al matrimonio, para recuperarlo en caso de divorcio. Dicho
inventario lo guardaban en la memoria los respectivos padres o parientes
(Acosta, 173; Anton, 25-26). Cuando alguno pretendia divorciar o “repudiar a su
mujer se presentaba en juicio y exponia sus motivos. Los jueces le aconsejaban
la paz con su consorte; pero si €l persistia y sus motivos eran justos”, le decian
que hiciera segun su parecer, “sin autorizar jamas con sentencia final el repudio”
(Clavijero, 218). Una vez divorciados, las leyes mandaban, y cumplian con la
pena de muerte, cuando el ex-marido y la ex-esposa se volvian a juntar (Acosta,
173).



Se hace preciso observar que mientras Clavijero menciona el divorcio o repudio
solo de parte del marido a la mujer, empero, el padre Acosta se refiere al repudio
de él a ella o de ella a él (Acosta, 173). Podriamos suponer que tan drastica
medida amenazaba la estabilidad de las instituciones matrimoniales y la nocion
de orden tan importante para los aztecas.

En Michoacan, la pareja desavenida presentaba su querella ante el gran sacerdote
llamado Petamuti, el cual les recomendaba reconciliarse; el divorcio o repudio
tenia lugar si por tres veces seguian peleando y quejandose ante el sacerdote. Si
en esa region el marido andaba con otras mujeres y no queria vivir con su
esposa, los padres de ella se la llevaban y la casaban con otro. Cuando alguno
tenia una segunda esposa, pero no vivia con ella, si esta se quejaba, a los dos los
encerraban en la prision publica y no les permitian divorciarse (Relacion, 244).

En algunas regiones, al divorciarse la pareja, los hijos varones pasaban al padre
y las mujeres quedaban con la madre (Anton, 25-26). Ademas, si ellas quedaban
viudas, sobre todo en edad de tener hijos, se les animaba a volverse a casar, pero
a menudo quedaban de concubinas de sus cufiados (Navarro, 12) para
salvaguardar el patrimonio del difunto y en una alianza que servia en la cohesion
y equilibrio del grupo (Lévi-Strauss, 33).

Otro motivo de divorcio consistia en que los hombres “frecuentaban el pecado
de la sodomia, que entre los otros pecados, por su fealdad se llama contra
natura” (Cervantes, I, 130). Bien podria considerarse este un comportamiento
misogino de hombres que se escudaban en el matrimonio y ninguneaban a las
mujeres como lo siguen practicando hoy en dia, sobre todo si este acto se le
considera dentro del sistema de vida patriarcal de los aztecas. Sin embargo, antes
de juzgar, se hace preciso que consideremos lo siguiente: por un lado, fray
Bartolomé idealizo y disculp6 a los indigenas del Nuevo Mundo con un discurso
utopico, al explicar que muy avanzadas culturas como la griega, romana, egipcia
y otras, realizaron practicas semejantes. Por el otro, Fernandez de Oviedo y
Cervantes de Salazar entre otros, los describieron con el discurso sancionador y
moralizante, muy propio de una ortodoxia sexual judeo-cristiana. Fernandez de
Oviedo coment6 que “la lujuria con las mujeres tenian por gentileza, e con los
hombres eran abominables sodomitas” o “cuilones”. Diaz del Castillo explica
también que los de Cempoal “tenian muchachos vestidos en habitos de mujeres
que andaban a ganar en aquel maldito oficio” (81). Por esa inclinacion, y “por no
perder ellas tiempo en sus vicios y libidine” algunas esposas los dejaban
(Oviedo, II, 116; IV, 421; Cervantes, I, 130). Sin embargo, como antes dijimos,



entre las ordenanzas de Nezahualcoyotzin, esta la de dar la pena capital a los
sodomitas, segun Alva Ixtlilxdchitl, (Obras I, 238).

Entre las leyes de los mexicanos Gomara recogio la que ordenaba matar a “la
mujer que anda[ba] como hombre, y al hombre que anda[ba] como mujer” (442).

4.5. Embarazo, parto y cuidado de los hijos

Uno de los gozos de la mujer nahua casada era tener hijos. Los padres de la
criatura, después de insistir en que no sabian cual destino le esperaba a su hija a
lo largo de la vida, le decian entre muchas otras cosas:

bienvenida, hija, nos regocija tu venida, tu eres nuestra piedra preciosa, nuestra
pluma de quetzal, nuestro objeto mas preciado [...]. No solloces, no llores por
haber venido. Sin embargo, te espera trabajo agotador porque este es el deseo de
nuestro Sefior y su decision de que todo lo que necesitamos para vivir, lo hemos
de obtener solo con sudor, solo con esfuerzo... (Codice Tro-Cortesianus citado
por Anton, 19; Sahagun, Historia II, 1829, 192-193).

En silencio, sumisa, sin proferir una queja, la recién casada aceptaba con
resignacion el pesado fardo de sus obligaciones. Octavio Paz habla del mito de la
“sufrida mujer mexicana” y afirma que “por obra del sufrimiento, las mujeres se
vuelven como los hombres: invulnerables, impasibles y estoicas” (40). Por lo
mismo, no es posible aceptar que fueran solo los espafioles los unicos que
moldearan en ellas tales actitudes de sometimiento y pasibilidad, que de rebote,
las conforman como sujetos subalternos.

Tenia tanta importancia la procreacion en el mundo azteca, que la noticia del
embarazo era celebrada como un evento especial. Los inacabables y retéricos
discursos que padres y parientes dedicaban a la que anunciaba su embarazo,
ponen de relieve esa importancia. Lo subraya mas el hecho de que, segtn fray
Bartolomé y otros cronistas, a quien causara un aborto se le daba pena de muerte
(IV, 265; Gomara, 442). Ademas, ya lo explicamos antes, las mujeres que morian



durante el parto, eran canonizadas como temibles diosas llamadas Civapipilti o
Cihuapipilti que inoculaban enfermedades a los nifios (Sahagun, Historia I,
1829, 8-9).

También, las que morian durante su primer parto, recibian parecida gloria e igual
tarea a la de los guerreros caidos en batalla: estos, con sus rodelas y armas, “iban
delante [... de Tonatiuh, el dios Sol] peleando, con pelea de regocijo, y
llevabanlo asi hasta el puesto de mediodia. [...] Las mugeres que morian en la
guerra, y las que del primer parto fallecian [...iban] a la casa del sol, y
[...residian] en la parte occidental del cielo” (Sahagun, Historia II, 188). Estas
heroicas mujeres (mocihuaquetzque), haciendo fiesta, acompafiaban al Sol,
desde el mediodia hasta poniente; alli salian a recibirlo los del infierno, pues
segun sus creencias, cuando comenzaba a anochecer, en el infierno comenzaba a
amanecer. Ellas, las difuntas parturientas, en sefial de subordinacion y humildad,
iban al otro mundo acompafiadas del huso y los trebejos para tejer (Sahagun,
Historia II, 188-189; Anton,19).

A diferencia de la mujer inca que generalmente paria sin ayuda alguna, los
informantes comunicaron a Sahagtin que entre los aztecas la partera (ciuatl
temixiuitl) no solo participaba en el parto y era consultada desde los primeros
meses del embarazo, sino también fungia como una especie de sacerdotisa; esta
seguia a la parturienta a manera de guiia para su iniciacion, pues la acompafiaba
a tomar un bafio tibio y después le hacia masajes invocando la proteccion de la
diosa Tlazolteotl, diosa de la tierra y el amor (Sahagun, II, 1829, 161; Anton,
18).[220] En este caso, esta deidad se presenta con sus atributos positivos de
diosa de la fertilidad y protectora de las parturientas. A la prefiada no se le
permitia ayunar, hacer trabajos pesados, ni alzar objetos voluminosos. Ademas,
la partera le aconsejaba cohabitar moderadamente con su marido durante el
embarazo, ya que se creia que todo exceso podria hacer dafio al feto que naceria
“manco, o lisiado de los pies, de las manos”,[221] o cualquier otro defecto o
minusvalia (Sahagun, Historia II, 1829, 167-168; Anton, 18).[222]

Poco antes del parto se intensificaban mas los cuidados de la comadrona, explica
Sahagun; cuando comenzaban los dolores, le daba a la parturienta un bafio
llamado temascal[223] y le administraba la raiz molida de una hierba que tenia
la virtud de empujar a la criatura hacia afuera. Si no paria, la hacia beber medio
dedo de la cola de un animal llamado tlaquatzin (zarigiieya), con capacidad atin
mayor de empellar que la raiz. Sin embargo, si no paria, creyendo que iba a
morir la parturienta, todos comenzaban a llorar. La comadrona la levantaba



tomandola con ambas manos por la cabeza, la meneaba, la palmoteaba en la
espalda, exhortandola a esforzarse y comportarse como “mujer varonil” (Historia
I1, 1829, 184-185; Garza Tarazana, 65-66). Si el bebé estaba puesto de lado o
atravesado, la partera lo palpaba y lo enderezaba; pero si ella veia que estaba
muerto dentro de su vientre, pues no se movia, le metia la mano “y con una
navaja de piedra, cortaba el cuerpo de la criatura y sacabalo a pedazos”; si los
padres de la paciente se oponian a que lo despedazara, la comadrona la encerraba
en una habitacion y dejaba que sola continuara el parto (II, 1829, 185-186).

Sahagun continta explicando que en los partos sin complicaciones, a la hora de
parir —a la cual llamaban “hora de la muerte”— nacia la criatura después del bafio
y los bebedizos que le suministraba la comadrona a la parturienta; entonces “la
partera daba unas voces a manera de los que pelean en la guerra; esto significaba
[...] que la paciente habia vencido varonilmente, y que habia cautivado un nifio”.
Este constante paralelismo entre parto / guerra, parturienta / guerrero y recién
nacido / cautivo, persiste en otros discursos, como el que le hace la comadrona a
la recién parida, en el cual la adoctrina de la siguiente manera:

hija mia muy amada, muger valiente y esforzada, habeislo hecho como aguila y
como tigre: esforzadamente habéis usado en vuestra batalla de la rodela, e
imitado a vuestra madre Cioacoatl y Quilaztli, por lo cual nuestro sefior os ha
puesto en los estrados y sillas de los valientes soldados (Sahagun, Historia I,
1829, 199-200).

Ademas, es interesante observar que la relacion entre parturienta y guerrero no
se aplica solo a ese momento, ya que la mujer que lograra ser diestra en su
oficio, “como el soldado en el ejercicio de la guerra”, era estimada “como si
estuviera en los estrados de los que por sus hazafias en la guerra merecieron
honra”, y entonces la parturienta podria presumir de la rodela “como los buenos
soldados” (Sahagun, II, 1829, 124).

A continuacion sigue una serie de ceremonias relacionadas con el nacimiento de
la criatura, las cuales interpreta Kellogg como la culminacion de una serie de
ritos y festejos que segun ella, pueden dividirse en tres complejos ritos; estos
podrian considerarse como la conexién del nifio tenochca a progresivos ritos.

El primer ritual tenia lugar inmediatamente después del parto y consistia en una



ceremonia privada que realizaba la partera. Sahagun recogio el largo discurso de
bienvenida que ella le daba al recién nacido para cortarle el cordon umbilical
(Sahagun, Historia II, 1829, 191-192). Este discurso lo pronunciaba la
comadrona con variantes, segun iba dirigido a hembrita o a varoncito; enterraba
la placenta en un rincén de la casa y el ombligo lo ponia a secar. Si el recién
nacido era un varon, el ombligo lo entregaba a un soldado valiente para que lo
llevara a enterrar a un campo de batalla; esto se hacia con otro discurso que
ponia en relieve el hecho de que la casa donde habia nacido era solo una
“posada”, pues estaba destinado al “campo donde se hacen las guerras™ (11,
1829, 193-194). Si era una nifia la recién nacida, la partera le decia entre otras
cosas:

habéis de estar dentro de la casa, como el corazon dentro del cuerpo; no habéis
de andar fuera de ella; [...] habéis de ser la ceniza con que se cubre el fuego en el
hogar [; ...] en este lugar os entierra nuestro sefior: aqui habéis de trabajar, y
vuestro oficio ha de ser traer agua, y moler el maiz en el metate (II, 1829, 196-
197; Kellogg, 89).

La partera le advertia a la nifia en su discurso que conforme creciera deberia
aprender a preparar la comida y bebida, a hilar y tejer. Dicho eso, la partera
enterraba junto al hogar el ombligo de la pequefia (Sahagun, II, 1829, 196-197).
Kellogg interpreta los lugares de los entierros del ombligo como espacios
simbolicos de donde los nifios de ambos sexos habran de realizar sus primeras
respectivas actividades: el campo de batalla y el hogar (89). Al cortar el ombligo
de la pequefia, encomendandola a la diosa de los nacimientos, la partera hacia
una oracion que decia asi:

tu, que eres madre de todos, que te llamas Yoalticitl,[224] que tienes regazo para
recibir a todos: ya ha venido a este mundo esta nifia, que fue criada en lo alto,
donde residen los dioses soberanos, sobre los nueve cielos; ha venido, porque la
envié nuestra madre y nuestro padre, el gran sefior y la gran sefiora, a este
mundo para que padezca fatigas y trabajos, y en tus manos se encomienda y se
pone, porque tu la has de criar, porque tienes regazo, [...] y la ha enviado nuestra
madre y nuestro padre (Sahagun, II, 1829, 198; Garza Tarazona, 59).



Seguian los segundos ritos, explica Kellogg, los cuales incluian darles el bafio y
el nombre a las criaturas (89); Sahagun lo explica diciendo que mientras rezaba a
la diosa Chalchiuhtliycue (dama de la falda de jade),[225] la comadrona lavaba a
los recién nacidos (varones o hembras) e iba soplando dentro del agua, para
purificarlos “de la suciedad que ha[bian] sacado de sus padres” y traian consigo
“desde antes del principio del mundo”. En algunas regiones de Mesoamérica esta
ceremonia se efectuaba al nacer la criatura, y en otras, a los cuatro u ocho dias
(Sahagun II, 1829, 218; Garza Tarazana, 60). En algunas comunidades
zambullian a las criaturas en fuentes, rios o tinajas el dia en que nacian para “les
endurecer el cuero y la carne, o quizas para lavarles la sangre, hedor y suciedad”,
que sacaban del vientre de la madre (Gémara, 440).

Sahagun cuenta que si el recién nacido era un varoncito, después de pedir un
lebrillo con agua, la partera, de cara al occidente, tomaba al nifio con ambas
manos y le decia: “joh aguila!, joh tigre!, joh valiente hombre nieto mio! [...],
juntate con tu madre la diosa del agua que se llama Chalchivitlycue” y agregaba
que esa agua habia de limpiar su corazon (Sahagun II, 1829, 218-219). Una vez
practicada una serie de ritos y discursos, la partera le presentaba “una rodelita y
un arquito, y sus saetas pequefiitas en numero de cuatro, una de las cuales miraba
al oriente, otra al occidente, otra al mediodia, y la otra al norte o septentrion”
(Codex Tro-Cortesianus citado por Anton, 18; Sahagun, Historia II, 1829, 217;
Zorita, 97-98; Garza Tarazana, 60).[226] Gomara también informa que tan
pronto bafiaban al recién nacido, si era un varoncito, le ponian una saeta en la
mano derecha, y si hembra, un huso o una lanzadera, con lo que denotaban que
“se habian de valer, él por las armas y ella por la rueca” (437-438), o sea, guerra
y oficios domésticos y labores manuales.

Terminado el bafio, en seguida la partera le daba a la recién nacida a beber una
gota de agua, le mojaba el pecho, el cuello y la cabeza y finalmente la sumergia
en el liquido, la secaba y la envolvia bien[227] (Sahagun, II, 1829, 198-199; II,
2000, 622; Clavijero, 194; Anton, 18; Garza Tarazona, 60).[228] Siguiendo con
las ceremonias del llamado “bautizo”, celebradas en Anahuac, se sabe que se
festejaban con un convite a parientes, amigos y “los nifios de todo el barrio.
Bautizabanle a la salida del sol en casa de su padre: hacia esta operacion la
partera diciendo muchas oraciones, y haciendo muchas ceremonias sobre la
criatura” (Sahagun, Historia II, 1829, 222-223). Las fiestas para las recién
nacidas relacionadas con esta ceremonia se extendian hasta el momento en que
la pequenia era colocada en la cuna por la partera; esta entonces le decia a la
cuna: “joh madre suya!, recibe a esta nifia que te entregamos” (Sahagun, Historia



I1, 1829, 222-223). Mufioz Camargo aclara que todo ese ceremonial y festejo
duraba “mas de cuarenta o cincuenta dias, hasta que la parida se levantaba, y lo
mismo hacian con las hijas hembras, aunque con mas solemnidad se celebraba el
nacimiento de los hijos” (Mufioz Camargo, 149).

Mendieta explica que los espafioles llegaron a comparar estas abluciones con el
bautismo (Mendieta, I, 117). Ademas, el concepto de pecado original llevo a los
cronistas a suponer que los aztecas tenian algunas nociones cristianas (Anton,
18-19).

Al final de ese rito, “ponen nombre al nifio de alguno de sus antepasados™
(Sahagun, II, 1829, 220).[229] Motolinia menciona que recibian el nombre al
séptimo dia de haber nacido y explica que cuando los presentaban en el templo,
recibian un segundo nombre de alguna deidad; se les adjudicaba un tercer
nombre, sin dejar los otros, a los hijos de sefiores, siendo nifios, jévenes u
hombres, el cual era un “nombre de dignidad o de oficio [...] o después de
muerto el padre, heredaba[n] el mayorazgo y el nombre de la dignidad que el
padre habia tenido” (Motolinia, 30). Contintia Duran exponiendo que si era
noble, le daban “nombre exquisito, ejemplo: ‘Motecuhzoma’, que quiere decir
‘sefior enojado’. [...] Si era macehual y de baja condicion, ponianle el nombre
del dia en que habia nacido” (Duran, Historia, I, 252; Motolinia, 30). Obsérvese
como hasta en la onomastica el sistema social hacia diferencias. Ademas del
nombre del dia, se les daba el de algin pariente, deidad u objetos animados e
inanimados del mundo natural (Coédice Florentino, citado por Kellogg, 90).[230]
Se sabe también, segtiin Garza Tarazona, que ese nombre podia “ser cambiado o
aumentado por alguna hazafia que realizara en su vida, como la conquista que la
sefiora 6 Mono [Quechquemitl[231] de Serpiente] hizo y le vali6é que su
sobrenombre de Serpiente cambiara a Quechquemitl de Guerra” (Garza
Tarazona, 62). Alva Ixtlilxdchitl cuenta que Nezahualcoyotl tuvo tres nombres y

cada uno [con] significacion de su valor. El primero, Nezahualcoyotl, que quiere
decir Lobo ayunado, porque fue muy deseado de sus vasallos con las grandes
persecuciones y trabajos que habian tenido después de la muerte de su abuelo
Techotlalatzin. El segundo, [...] Brazo de Ledn, porque con su valor y brazo
sujetd y recobro casi toda la tierra que habia muchos afios estaba rebelada con
las tiranias de los Reyes de Azcaputzalco” (309-313).



Para justificar ese segundo nombre, el cronista dedica varias paginas a detallar
las peripecias vividas por Nezahualcoyotl con el fin de recuperar el poder que le
habia arrebatado el tirano a su estirpe acalhtia y no da el tercer nombre del
soberano, por lo que el lector ajeno al sistema nahua se pregunta si el titulo
honorario de Chichimecatl Tecuhtli fue su tercer nombre.

Acabadas esas ceremonias, segun Sahagun, los chiquillos del barrio entraban en
la casa y robaban la comida que les tenian preparada, la cual se llamaba
“ombligo del nifio” y salian con ella huyendo (II, 1829, 221), en sefial de jubilo y
celebracion por el nacimiento del nifiito. Era obligacion de los padres anunciar el
nacimiento de la criatura a todos sus parientes y amigos, porque ser excluido era
una gran afrenta (Mufioz Camargo, 149; Garza Tarazana, 64).

Una vez habian recibido sus nombres, celebraban las terceras ceremonias
relacionadas con el nacimiento, tal como las clasifica Kellogg; estas eran las mas
publicas, porque participaban en ellas los sacerdotes y oficiales del telpochcalli o
del calmecac y parte de ellas se celebraba en esas instituciones (Kellogg, 91).
Este ritual se centraba en la dedicacion de un crio al telpochcalli o al calmecac y
tenia lugar a partir de los veinte dias del nacimiento (Cdédice Mendoza, citado
por Kellogg, 91).

Kellogg considera que la sucesién de esos ritos celebrados a raiz del nacimiento
indican que a partir de ese momento el género era reconocido como crucial para
la identidad y las futuras experiencias de los individuos. Esos ritos asimismo
sugieren, segun la autora, la naturaleza paralela de los roles masculino y
femenino a finales de la época prehispanica. A su vez el género provee una base
simbolica que estructura las instituciones, ceremonias y el liderazgo dentro de
las estructuras sociales (Kellogg, 91).

Los aztecas celebraban una fiesta de “purificacion de las mujeres paridas y como
circuncision de nifios”, relata Duran. Para ese festejo las paridas reunian toda
clase de ofrendas, como mantas, camisas de mujeres, bragueros, etc. Una india
llevaba al nifio a cuestas mientras un indio acarreaba el hachero de tea encendido
para iluminarles el camino a las paridas, pues estas debian recorrer todos los
santuarios de la ciudad y dejar en ellos una ofrenda; “de este modo andaban
todas las paridas toda la ciudad tan llena de hacheros y lumbradas que era cosa
de ver”. Al llegar al gran templo, entregaban la ofrenda principal al sacerdote, el
cual, después de ciertas ceremonias y discursos, dejaba a la mujer limpia del
parto (Historia, I, 251-252).[232]



Fray Bartolomé dejo constancia de que entre los totonacas, por ley, “en pariendo
la mujer, a los veinte y ocho dias, o veinte y nueve, [siendo la criatura] varon o
hembra, los llevaban al templo, y el sacerdote summo y el segundo tomaban la
criatura y tendianla encima de una piedra, y tomando el capullito del miembro
secreto [del varoncito], se lo cortaban cercén con cierto cuchillo de pedernal”
(Las Casas, IV, 143; Duran I, 151-152), a manera de circuncision; lo que
cortaban lo quemaban hasta hacerlo ceniza. Lo mas interesante y diferente en
cuanto a ritos sexuales, ocurria con las nifias recién nacidas. A estas, dichos
sacerdotes, “con sus propios dedos [...] las corrompian, mandando a las madres
que habiendo las nifias seis afios renovasen con sus manos o dedos dellas el
mismo corrompimiento que ellos habian comenzado” (Las Casas, IV, 143).

Al saber que alguna mujer habia parido, segin Sahagun, las amigas, vecinas y
parientas, la visitaban para ver al recién nacido. “Antes que entrasen en aquella
casa, restregabanse las rodillas con ceniza, y también frotaban las rodillas [y
todas las coyunturas del cuerpo] a sus nifios que llevaban consigo™; decian que
“con esto entonaban las coyunturas para que no se aflojasen™; y si no lo hacian,
afirmaban que “aquellas criaturas, quedarian mancas de las coyunturas, y que
todas ellas les crugirian cuando las moviesen” (Historia I, 1829, 330-331; II, 21).
Toda la parentela y amistades traian a la recién nacida toda clase de obsequios,
desde ropas, aves, joyas, etc. (Mufioz Camargo, 149).

GoOmara comenta que era costumbre generalizada no dar de mamar a los recién
nacidos durante el dia que nacian “porque con hambre tomasen después la teta
de mejor gana y apetito” (438). Clavijero explica también que “los nifios
mexicanos se criaban todos a los pechos de sus propias madres, y era esto tan
general que ni las reinas se dispensaban por su grandeza de criar ellas mismas a
sus hijos”. Ni por enfermedad ni por otra causa la madre dejaba al bebé en
manos de una nodriza hasta no haber examinado la calidad y fluidez de la leche
en la ufia del pulgar (Clavijero, 201; Zorita, Los sefiores, 63). Por su parte,
Gomara sigue contando que, ademas, las mujeres evitaban quedar embarazadas
mientras estaban criando. Después de paridas, en Panuco las mujeres no dormian
con sus maridos durante dos afios; esto daba motivo para que ellos tuvieran
muchas mujeres. Las viudas recién paridas no se casaban hasta que su pequefio
quedase destetado, so pena de castigo si no lo cumplian (Gémara, 438; Zorita,
Los sefiores, 63).

Las madres les daban de mamar a los nifios durante cuatro, o hasta doce afos,
dependiendo de la regién (Gomara, 438; Mendieta, 74). Segin Gomara, ellas se



echaban a los bebés “sobre las espaldas, con una mantilla que les toma[ba] todo
el cuerpo [...] y les da[ba]n la teta por el hombro”. Esto lo podian hacer porque
en general tenian y presumian de lucir grandes y largos pechos (Gomara, 438).
Al respecto, la fijacion por los senos por parte del cronista Lopez de GOmara, es
posible que lo conduzca inconscientemente a exagerar esa parte anatomica, lo
cual contrasta con la representacion arquetipica de la maternidad con el nifio en
brazos en el mundo occidental. El contraste es obvio; la indigena es captada de
manera grotesca a causa de la desproporcion de su cuerpo. No obstante,
podriamos agregar que tal costumbre (dar de mamar cargando al nifio en la
espalda) se justifica por las largas y pesadas jornadas de trabajo que debian
cumplir las mujeres.

Clavijero, quien basa su opinion en los codices explica que “desde la infancia los
acostumbraban a sufrir el hambre, el calor y el frio (201-202). Mendieta también
dice que a los chicos les daban “poco de comer, y mucho trabajo y ocupacion de
dia y de noche, y estaban en el templo hasta que se casaban, o eran llevados a las
guerras, si eran mancebos de buenas fuerzas” (Mendieta, 74), tal vez para
adaptar sus cuerpos a un régimen disciplinario impuesto por el sistema imperial.

Segtn Gomara, era costumbre que en la comunidad michoacana saludaran al
recién nacido diciéndole: “jOh criatura! jAh chiquito! Venido eres al mundo a
padescer; sufre, padesce y calla”. Enseguida le ponian “un poco de cal viva en
las rodillas, como quien dice: “Vivo eres, pero morir tienes, o por muchos
trabajos has de ser tornado polvo como esta cal, que piedra era’. Regocijan aquel
dia con bailes y cantares y colacion” (Gémara, 437-438; Motolinia, 30). Para
Cirlot, “la piedra rota en muchos fragmentos [simboliza] el desmembramiento, la
disgregacion psiquica, la enfermedad, la muerte y la derrota” (362), y la cal
connotaria el peso y el trabajo oneroso que le corresponderia vivir al recién
nacido. En la anterior oracion azteca por el nacimiento, la piedra se transforma
en polvo, de manera que ésa contiene en potencia el polvo, asi como la vida
lleva en potencia la muerte. La cal viva, puesta en el cuerpo, y también con
reminiscencias judeo-cristianas, forma parte de un rito que evoca la permanencia
del dolor a lo largo de la vida, haciendo que vida y muerte sean realidades
inseparables.

Esa referencia a la cal hecha piedra, nos lleva a considerar la metafora que
aplicaban, tanto al feto, como al recién nacido, en los diversos discursos de la
partera, parientes y amigos. Por ejemplo, cuando era anunciado que la joven
esposa estaba prefiada, explica Sahagun, un anciano de la familia del marido,



decia: “N., mosa y recién casada, ha puesto dentro de ella una piedra preciosa, y
una pluma rica, puesto que ya esta prefiada la mosuela” (Historia II, 1829, 161);
en otro discurso, el orador afirma que la divinidad les ha dado muestras de que
les “quiere dar una piedra preciosa y una pluma rica: esto es, la criatura que
nuestro sefior ha comenzado a poner en el vientre de la mozuela recién casada”
(IT, 1829, 163-164); el nifio recién nacido es “como una piedra preciosa y pluma
rica que ha brotado en nuestra presencia” (II, 202); y mas adelante, en términos
aun mas poéticos, una oradora concibe a dicha criatura como “un manojito de
plumas ricas que se llama quetzalli, de perfecta hechura y color” (II, 202).[233]
El quetzal se llamaba quetzalli en nahuatl y Kuk en maya quiché. Este pajaro
vive en los nubosos bosques tropicales de Mesoamérica. Se caracteriza por su
plumaje azul-verdoso iridiscente y la larga cola de los machos que algunas veces
alcanza el largo de una yarda; esto hizo que fuera el ave mas preciada en toda
esa geografia, tanto, que se utilizaba en rituales sagrados. Es famoso el tocado
que se dice haber sido de Moctezuma II Xocoyotzin, pues esta hecho de
quinientas plumas de quetzal. A los cazadores se les prohibia matarlos, por lo
que los atrapaban con cerbatanas, les arrancaban las plumas de la cola y los
dejaban ir. En la poesia nahua la pluma de quetzal se menciona metaféricamente
a menudo (Miller y Taube, The Gods and Symbols, 40-41) considerandola el ave
mas bella de Mesoamérica.

Por todo lo anterior, los opuestos binarios, piedra preciosa / cal-piedra-polvo,
remiten a la oposicion de vida /muerte; la pluma rica, bien podria asociarse con
la peligrosa levedad de la vida; también, acompafiando a la piedra con sus
multiples referencias al feto y al recién nacido, y siguiendo el simbolismo de la
pluma como parte integral de las aves (Cirlot, 91, 350), connotan continuamente,
en poéticas metaforas, que toda criatura esta constituida de materia/cuerpo y
espiritu. Ademas, la comparacién con el quetzal no es gratuita en el imaginario
mesoamericano, pues esta ave representa “la transitoriedad de la vida en la
tierra” (Miller y Taube, The Gods and Symbols, 141).

Sahagun cuenta que dondequiera que fueran los teuchichimecas, llevaban
consigo a su mujer

y cuando ella estaba prefiada, el marido le daba calores con fuego por las
espaldas, y le echaba agua, diciendo que le servia aquello por bafio: y después
que ella habia parido, dabale el marido dos 6 tres cozes en las espaldas, porque
acabase de salir la sangre. Hecho esto tomaban la criatura, y metianla en un
huacalejo, y echabala luego acuestas la muger, y caminaban hasta donde les



anochecia, y alli dormian, y lo mismo hacian cada dia hasta que llegaban [... al
término de] su viaje (Historia III, 1829, 119).

Si nacia una nifia, cuando esta cumplia “cuatro o cinco afios, la daban luego a
otro muchacho de su edad, el cual la recibia y andaba con ella”; por el contrario,
si era varon, al cumplir un afio, le ponian en las manos arco y flecha para que
aprendiera a tirar; “y no le ensefiaban ningtin juego sino solamente este”
(Historia III, 1829, 119-120). “En llegando a los cinco afios [... a los nobles
aztecas] los entregaban a los sacerdotes para que los educasen en los
seminarios”, pero si se criaban en casa de sus padres, estos les inculcaban los
fundamentos de su fe y los llevaban a menudo a los templos para aficionarlos a
las practicas religiosas (Clavijero, 201-202).

El “bautizo” de las nifiitas se efectuaba igual que el de los varoncitos, revela
Sahagun. Cuando la partera lavaba a la criatura, iba diciendo en voz muy baja
una oracion, “a las manos porque no hurt[ase], y al cuerpo, e ingles, porque no
[...fuese] carnal, y asi de las demas partes” (Historia II, 1829, 222; Garza
Tarazana, 60). En seguida la iniciaban en los quehaceres femeninos mostrandole
lana y lo necesario para “tejer e hilar, como huso, rueca, lanzadera, su petaquilla
y vaso para hilar [...]; también su vipilejo y sus enaguas pequefiitas” (II, 1829,
218). Motolinia expone que después del bafio, le entregan a la nifia una escoba
pequefiita, “un huso y un palo de tejer, en sefial de que habia de ser hacendosa y
casera, buena hilandera y mejor tejedora” (Motolinia, 30; Garza Tarazona, 62).
Garza Tarazona agrega que esa ceremonia se sigue celebrando hoy en dia en
algunas comunidades mexicanas (62). Es interesante observar que en la
simbologia universal, tejer representa “la creacion y la vida, sobre todo ésta en
sus aspectos de conservacion y multiplicacion o crecimiento”, explica Cirlot.
Este sentido, sigue el autor, era conocido y aplicado con fines magicos y
religiosos en Egipto y en las culturas precolombinas del Peru (426). La
expresion “trama de la vida” expresa con elocuencia el simbolismo del tejido.
Este no solo se liga e incrementa al mezclar dos elementos: trama y urdimbre,
pasivo y activo; también el acto de tejer es equivalente a crear; sin embargo, para
cierta intuicion mistica de los fenémenos, el mundo dado aparece como un telén
que oculta la vision de lo verdadero y profundo (Cirlot, 428-429). Eliade dice
que tejer es crear algo utilizando sustancia propia como lo hace la arafia cuando
teje su telarafia. Mediante la actividad de tejer, la mujer medita y va forjando,
proyectando su propio destino (Eliade, Patterns, 125; Serrano y Pascual,



“Tejido”, 287-288).

Todo ese complejo ritual desde la concepcién hasta el nacimiento, conjetura
Susan Kellogg, es indice de que el género era crucial para identificar a los
individuos y para sus futuras experiencias vitales. El género proveia una base
simbdlica a la estructuracion de instituciones, ceremonias y liderazgo. Ya vimos
antes, en la seccion dedicada a las divinidades femeninas, que las mujeres y los
hombres ejercian paralelos o complementarios papeles: ambos tenian puestos
administrativos en las cuicacalli, o casas del canto, en los Tlaxilacalli, o
recogimientos, y en los tianquiztli, o mercados. Ese paralelismo también se
puede apreciar en los dominios de la religion, donde los templos tenian
sacerdotisas y sacerdotes, y los tenochcas veneraban deidades femeninas y
masculinas. No obstante, en las areas de politica, economia y religion los
hombres tenian las posiciones mas elevadas y en la vida diaria, las
responsabilidades y ceremonias fueron estructuradas de modo que las mujeres
tenian un limitado acceso a puestos de autoridad (Kellogg, 91-92). Ademas,
conviene considerar que Anton presenta un enorme contraste entre el trato
afectuoso que los nahuas daban a los varoncitos, y el indiferente que daban a las
nifias (18). Sahagun, en cambio, muestra una muy tierna relacién entre las
madres y sus hijas: en el pasaje de los consejos a la doncella en edad de merecer,
la primera llama a la segunda, por ejemplo, “hija mia muy amada, muy querida
palomita”; mas adelante, en medio de un largo discurso, le dice: “hija muy
tiernamente amada y palomita mia...” (Sahagun, II, 1829, 126 y 130,
respectivamente).[234]

Los cronistas compararon las abluciones y los ritos del nacimiento y del nombre
con el bautismo cristiano, segin explicamos arriba. Parece que los indigenas
siguieron celebrando este festin en tiempos de Sahagun, durante el siglo xvi (I,
1829, 81).[235] Del mismo modo, la interpretacion de la condena al dolor y al
sufrimiento, que esta en el Génesis como castigo al primer pecado humano,
mediatiza el imaginario de los nativos que confeccionaron algunos cédices
durante las primeras etapas de la conquista.

4.6. Educacion



Garza Tarazona recoge de las Relaciones geograficas del siglo xvi el dato de que
haciendo una comparacion con Espafia, en el Nuevo Mundo “se prefiere a las
nifias, teniéndose por mas rico y dichoso el padre que tiene hijas que el padre
que tiene hijos” (Garza Tarazona, 71); comenta la autora que esta preferencia
estaba basada en el hecho de que el linaje se trasmitia por la linea femenina.
Ademas, las mujeres podian heredar el cacicazgo (Garza Tarazona, 71). Hay que
agregar que ellas representaban con su trabajo, como vimos antes, un copioso
aporte a la economia de las comunidades, con lo que se pagaban los altos
tributos impuestos por los gobernantes, mientras los hombres cumplian con sus
deberes bélicos.

Clavijero analiza las pinturas 49 hasta la 56 del Codice Mendoza en las que él
rastrea “el sistema de educacion que daban a sus hijos los mexicanos y el sumo
cuidado con que velaban sobre sus acciones”. Después de captar los deberes de
los varoncitos de cinco afios, la pintura 50 alude a “una nifia de las misma edad
que comienza a hilar”. En la 51, relacionada con castigos a los indociles, figuran
un nifio de nueve afios, el cual es pinchado por todo el cuerpo por su padre,
ademas de “una nifia de la misma edad a quien también punza su madre, pero no
mas de las manos; un nifio y una nifia de diez afios a quienes azotan sus padres
con una vara porque no quieren ocuparse en lo que se les ordena”. Otros castigos
a los once afios —segun la pintura 52— consistian en darle en las narices el humo
del chile o atarlo para “dejarlo tendido un dia entero en un lugar inmundo™; a
una pequefia de esa edad, la “obliga su madre a barrer de noche toda la casa y
parte de la calle” (Clavijero, 202; Garza Tarazona, 74); Garza Tarazona comenta
que la alusion de barrer de noche se debe a que para los indigenas era una mala
costumbre dormir mucho; tanto, que la madre le aconseja a la hija: “mira que no
seas dormidora, despierta y levantate a la media noche... que de noche te
levantes y veles, [...] toma de presto la escoba para barrer, barre con diligencia,
no te estés perezosa en la cama” (Garza Tarazona, 75-76).

Continua Clavijero explicando que segtn el Codice Mendoza, a una muchacha
de trece afios, su progenitora la compele a moler maiz, confeccionar tortillas,
atoles, tamales, y todos los guisados y bebidas que solian consumir; y a una
doncella de catorce afios la “emplea su madre en tejer”; tejer y cocinar se les
ensefiaba a todas las mujeres de todos los estratos sociales (Clavijero, 202; Garza
Tarazona, 76). En lo que respecta a las comidas, Garza Tarazona recogio del
Cddice Mendocino el dato de que “los nifios y las nifias no podian comer mas de
media tortilla a los tres afios, a los cinco, una, de los seis a los 12 una y media y
de los 13 a 14, dos tortillas” (73).



Es obvio que cuando hablan de los pueblos nahuas los cronistas, se refieren a un
antes de la Conquista y a un ahora relacionado con la Colonia en ciernes. Mufioz
Camargo cuenta, por ejemplo, que los toltecas y tlaxcaltecas criaban a sus hijos
con muy buenas costumbres y les inculcaban la doctrina, como vimos antes.
Eran entonces muy educados y respetuosos los menores de los mayores y
viceversa y eran buenos oradores (Mufioz Camargo, 142); “y habia entre ellos
personas habiles y de gran memoria”. Sin embargo, “agora con la libertad” bajo
el gobierno de los espafioles, segiun Mufioz Camargo, esos nativos se
caracterizaron solo por defectos, entre los que menciona que los hombres eran
muy celosos de sus mujeres, y estas, de ellos; asimismo, el cronista los califica
de pusilanimes, crueles, simples, carentes “de razén y de honra”, borrachos,
“grandes mentirosos y tramposos” (Mufioz Camargo, 142-143). También
Sahagun reconoce que hubo un cambio radical a la llegada de los espafioles,
quienes “derrocaron y echaron por tierra todas las costumbres y maneras de regir
que tenian estos naturales, y quisieron reducirlos a las maneras de vivir de
Espafia, ansi en las cosas divinas como en las humanas”; solo les reconoce el
mérito de haberlos convertido al cristianismo y sacado de la idolatria (Sahagun,
Historia, II, 2000, 922).

Por su parte, Zorita dice que “las hijas de los sefiores eran criadas con mucha
disciplina y honestidad, y con gran solicitud y cuidado de sus madres y amas y
de sus hermanos mayores”. Las disciplinaban “en el hablar y el andar, y en la
vista y recogimiento” y no las dejaban andar ociosas; el cronista agrega, ademas,
que muchas doncellas nunca salian de su casa hasta que se casaban. No obstante,
a veces algunas iban al templo “por haberlas sus madres prometido en el parto o
en alguna enfermedad”, pero iban acompafiadas de unas viejas, y cumpliendo
con la obligacion de no alzar los ojos del suelo, y si los alzaban o miraban para
atras, “las castigaban cruelmente”. En el templo solo decian sus oraciones y no
se les permitia hablar; cuando comian, también habian de permanecer en total
silencio; ademas, ellas no salian a pasearse por la huerta o vergel sin guardas, y
si daban un solo paso fuera de la casa sin permiso, “las castigaban asperamente y
mas si eran de diez o doce afos (Zorita, Los sefiores, 64-65; Mendieta, 74).

Dicho recatado comportamiento contrasta con el que practicaban en la region
andina las doncellas en “sus casas e monasterios de mujeres dedicadas al sol”,
pues segun Fernandez de Oviedo, pese a que debian guardar castidad, “las que
dellas remanecian prefiadas, decian que el sol las habia emprefiado” (V, 102).

Hay que agregar que a esas doncellas nahuas les ensefiaban a hablar y honrar a



las ancianas y a los mayores “y si topandolas por casa no les saludaban y se les
humillaban, quejabanse a sus madres o amas, y eran castigadas. En cualquiera
cosa que se mostraban perezosas o malcriadas, el castigo era pasarles por las
orejas unas puas como alfileres gordos, porque advirtiesen a toda virtud”
(Mendieta, 74). A partir de los cinco afios no les permitian andar ociosas “y a la
que se levantaba de la labor fuera de tiempo, atabanle los pies, porque asentase y
estuviese queda”. A la doncella que decia “atabal suena, ;a do cantan?, o cosa
semejante, la castigaban reciamente, y refiian y encarcelaban a las amas porque
no las tenian bien criadas y ensefiadas a callar” (Mendieta, 74), pues
consideraban que la joven que dijera eso, “mostraba ser de liviano corazén y
tener mal mortificados los sentidos”. Asimismo, tenia que lavarse “con mucha
honestidad” de dos a tres veces al dia, porque si no, la llamaban “sucia y
perezosa” (Mendieta, 74).

En contraste con la sociedad incaica, la educacion en la sociedad azteca era
obligatoria para todos, nobles o plebeyos, y quizas uno de los privilegios que
gozaban las mujeres. Cuando se estipularon leyes y reglamentos en el imperio,
Duran agrega que también “ordenaron que hubiese en todos los barrios escuelas
y recogimientos” (Duran, Historia II, 213); unos eran “de muchachos de a ocho
y a nueve afios, y otras, de mancebos ya de diez y de ocho y veinte afios, adonde,
los unos y los otros, tenian ayos, maestros y prelados que les ensefiaban y
ejercitaban en todo género de artes” (Duran, II, 213). En esas escuelas aprendian
religion, penitencia, ayunos, disciplinas, sacrificios, buenas costumbres, trabajos
corporales y, para los varones, practicas castrenses, y astrologia, pero sobre todo,
lo importante era que no estuvieran ociosos. Con ese sentido de educacion y
disciplina impartian la ensefianza por medio de “grandes y hermosos libros de
pinturas y caracteres de todas estas artes” (Duran, I, 191 y II, 213). En
Tenochtitlan, Tezcoco y otras ciudades habia hombres sabios llamados
tlamatinime, quienes estudiaban el antiguo pensamiento religioso de los toltecas.
Estas ideas fueron transformadas por Tlacaelel —sobrino y consejero del rey
[tzcoatl- en una exaltacion mistica de la guerra y el culto a Huitzilopochtli (Le6n
Portilla, The Broken Spears, “Introduction”, xix-xxii).[236] Esto se hacia para el
progreso de esa civilizacion, elevar la moral de los subditos y entrenar
ciudadanos utiles a la sociedad.

Ademas, Sahagun explica que habia dos tipos de escuelas para chicos y chicas.
Por un lado, estaba la publica, o Telpochcalli (Casa de la Juventud), era una
especie de escuela primaria bajo la proteccion del Estado y de caracter
obligatorio para chicos y chicas: “todos los padres, en general, tenian cuidado de



enviar a sus hijos a estas escuelas, o generales [...] y eran obligados a ello”. Por
otro lado, la escuela privada o elitista, o Calmecac, “que es la casa de penitencia
y lagrimas, donde se crian los sefiores nobles” para servir como ministros o
Tlamacazques y en los puestos militares (Sahagun, Historia I, 1829, 274; 11, 227
y Suma indiana, 87; Torquemada, 113; Las Casas, 1V, 286-289; Anton, 21).[237]
Segun el Cédice Mendoza, los jovenes de ambos sexos, de doce a los quince
afios (otras fuentes mencionan una edad mas temprana),[238] entraban a estas
escuelas publicas, donde residian hasta que tuvieran edad para casarse.[239]

Resulta interesante reproducir la “exhortacion de un padre a su hijo al dejarlo en
la escuela superior (Calmécac)”:

estan aqui tu padre y tu madre, por cuyo medio has venido al mundo. Y aunque
de ambos has resultado, mucho mas compete al padre darte la instruccion y
abrirte los ojos, destaparte los oidos. [...] Eres tiernecito y te dedico al
Calmécac, yo padre y yo madre te entrego. Aqui tendras que barrer, que recoger
lo barrido por amor a Quetzalcéatl (Garibay, La literatura, 128).

En efecto, el aprendizaje de los varones abarcaba esencialmente los deberes
civicos y el manejo de las armas. Los muchachos eran empleados en algunos
oficios como limpiar los canales de irrigacion y las calles (Anton, 21); Sahagtn
explica que ademas de recoger lefia en los montes, hacian “barro, o edificios,
labranza de tierra o zanjas o acequias” (I, 269). Leon-Portilla aclara que a los
macehualtin no se les ensefiaba a leer, escribir, astrologia, ni ninguno de los
legados culturales de los toltecas; a ellos los entrenaban solo en la agricultura y
la guerra (The broken Spears, “Introduction”, xxiv). A la medianoche regresaban
al Telpuchcali “y los que eran amancebados ibanse a dormir con sus amigas”
(Sahagun, I, 1829, 268 y 270). En cambio, las doncellas eran cuidadas y
guardadas con celo (Anton, 21). Diaz del Castillo cuenta que en el gran cu o
templo de Tlatelolco habia unos aposentos

a manera de monasterios, adonde estaban recogidas muchas hijas de vecinos
mexicanos, como monjas, hasta que se casaban; y alli estaban dos bultos de
idolos de mujeres que eran abogadas de los casamientos de las mujeres, [... a los
que ellas] sacrificaban y hacian fiestas por que les diesen buenos maridos (Diaz
del Castillo, 163).



En otros cues, habia otros idolos, los cuales eran “abogados de los casamientos
de los hombres” (Diaz del Castillo, 163).

Cuando los padres de la nifia decidian enviarla al Telpuchcali, relata Sahagun,
hacian un banquete, en el cual la matrona que estaba a cargo de la escuela,
recibia en brazos a la nifia, en sefial de que ya estaba integrada en la religion,
aunque ella permanecia en su hogar. Con el fin de asegurar su virginidad, a las
nifias se les hacia entrar al Calmecac entre los cuatro y seis afios de edad
aproximadamente; mas adelante, ellas podian decidir si querian quedarse al
servicio de los templos o salir para casarse (Sahagun, Historia I, 1829, 23); ya
“grandecilla[s], habia[n] de aprender a cantar y danzar” al servicio de
Tezcatlipuca (II, 1829, 224).

Duran informa que en todas las ciudades habia junto a los templos “unas casas
grandes [llamadas cuicacalli o casa de canto], donde residian maestros que
enseflaban a bailar y cantar” tanto a mozos como a mozas. Si faltaban a esas
clases, los castigaban porque ofendian con su ausencia al dios de los bailes, el
cual se veneraba en algunas provincias. Para seleccionar y recoger a esos
muchachos, habia ancianos elegidos, llamados teanques, que significa “hombres
que andan a traer mozos”. En cuanto a las mozas, las recogian unas “indias
viejas, sefialadas por todos los barrios, a las cuales llamaban cihuatepixque, que
quiere decir ‘guarda mujeres’, o amas” (Duran, I, 188-189). Estos ancianos y
ancianas supervisaban a los jovenes y tenian el deber de regresarlos a sus
respectivos colegios o a la casa de sus padres, cuidandose mucho de que “entre
ellos no hubiese ninguna deshonestidad [...] porque si en alguno o alguna la
sentian, los castigaban asperamente”(Duran, I, 188-189).

En los bailes o areitos, relata Sahagun, de un lado iban los tenochcas y del otro
lado, los tlatelolcas; estos, no bailaban, pues solo iban alumbrando la fiesta y
vigilando “con diligencia si alguno hacia deshonestidad, mirando o tocando a
alguna mujer. Y si alguno era visto hacer algo de esto, el dia siguiente, o después
de dos dias le castigaban reciamente, atizoneandole, dandole de porrazos con
tizones, tanto que le dejaban por muerto” (Sahagun, I, 2000, 216).

Una hora antes de que el sol se pusiera, comenzaban a tafier los instrumentos en
medio del patio donde los mozos tomaban de la mano a las doncellas y “bailaban
hasta buen rato de la noche, donde, después de haber cantado y bailado, con



mucho contento y regocijo”, se marchaban a sus respectivos lugares (Duran, I,
190). Duran pregunto a los informantes si habia ocurrido entre ellos “algunos
males” y la respuesta que recibio era que si alguno se hubiese aficionado a
alguna de aquellas jovenes fuera de su barrio, alli mismo le prometia “que
llegado el tiempo de poderse casar, que se casaria con ella” (Duran, I, 190-191).
[240] Esta era una forma de socializar, de mantener la disciplina y preparar a
futuros conyuges.

Si la nifia entraba en el Calmecac, segiin Sahagtin, permanecia “alli hasta que se
casase sirviendo a Tezcatlipuca” (“Espejo humeante”), dios supremo que regia
los destinos. Entonces las mujeres que servian en el monasterio, llevaban a la
pequefia en presencia de Quetzalcoatl, ministro del templo, y le rogaban que la
recibiera entre las “virgenes que se llama[ban] Tlamacazqui”, las cuales llevaban
los cabellos cortados de manera especial, hacian penitencia y servian en el
templo. “Si la mosuela era grandecilla, sajabanla las costillas y el pecho en sefial
de que era religiosa, y si era ain pequefia, echabanle un sartal al cuello, que se
llama[ba] yacualli”. Estas menores residian con sus padres hasta el momento en
que tuvieran edad de entrar al que los espafoles dieron en llamar “convento”;
entretanto, llevaban ese collar en sefial de que habian sido ofrecidas al dios
(Duran, II, 224-225; Motolinia, 43). Llegado el momento de entrar al Calmecac,
se efectuaban nuevos rituales y discursos dirigidos a la hija (Duran, II, 226-227);
el de las muchachas, se centraba en el tejido y en realizar “preciosos bordados de
mantos, con plumas” (Sahagun, I, 1829, 269; Motolinia, 43).

También Sahagun dejo consignado que los integrantes de la nobleza nahua
ofrecian sus hijos al Calmecac; estos mancebos debian barrer y limpiar a las
cuatro de la mafiana, y conforme crecian, iban primero a recoger hojas de
maguey, y los mas grandecitos, lefia. Como los maceguales, ellos trabajaban el
barro, hacian zanjas o acequias, etcétera; pero a diferencia de esos, a la
medianoche se levantaban y se bafiaban para hacer oracién. Mantenian los
ayunos; hacian voto de castidad, comian con templanza, eran veraces, vivian
devotamente y temian a su dios (Sahagun I, 1829, 275). Es obvio que la
educacion reforzaba la disciplina y el trabajo, imagen que contrasta con el
estereotipo racista del “indio” vago y taimado que muestran algunos cronistas.
Precisamente Sahagun explica que al comprobar la excelente educacién que
recibian en esas escuelas los nativos, como experimento se comenzaron a hacer
conventos y recogimientos para las mujeres, con el fin de ver si con el tiempo
guardarian castidad y serian buenas monjas y religiosas cristianas. Continua el
fraile diciendo que fueron instruidas en lo concerniente a la espiritualidad y



algunas de ellas aprendieron a leer y escribir; otras, muy bien instruidas, las
hicieron preladas de las otras, pero reconoce que se equivocaron, pues

como no se ejercitaban en los trabajos corporales como solian y como demanda
la condicion de dubriosa sensualidad, y también comian mejor de lo que
acostumbraban [...] porque ejercitaibamos con ellas la blandura y piedad que
entre nOsotros se usa, comenzaron a tener brios sensuales y a entender en cosas
de lascivia. [...] ahora vemos indicios que este negocio se pueda efectuar
(Sahagun, 1829, III, 161-162).

De nuevo observamos situaciones de un “antes” indigena y un “ahora” colonial,
en el que se observa como hubo un deterioro de las costumbres bajo la influencia
hispano-cristiana. Sin embargo, contrariamente a lo que expuso Sahagn,
Motolinia dedica el capitulo 15 de su libro a las nifias indigenas, “las cuales, a lo
menos las hijas de los sefiores, se recogieron en muchas provincias de [...] Nueva
Espafia, y se pusieron so la disciplina y correccion de mujeres devotas espafiolas
que para el efecto de tan santa obra envio la emperatriz, con mandamiento y
provisiones para que se les hiciesen casas adonde las recogiesen y ensefiasen”
(Motolinia, 182). A estas nifias se les ensefiaba para ser casadas, por lo que la
obra y doctrina duraba diez afios; al cabo de ese tiempo, muchas de ellas,
acompafiadas de sus maestras o de alguna nativa vieja cristianizada y devota,
“salian a ensefiar, asi en los patios de las iglesias, como en las casas de las
sefioras y convertian a muchas a se bautizar y a ser devotas cristianas y
limosneras, y siempre han ayudado mucho a la doctrina cristiana” (Motolinia,
183).

Clavijero report6 que a los reyes y sefiores principales los disciplinaban ayos.
Antes de que siendo jovenes “pudiesen entrar en la posesion de la corona o del
sefiorio se les conferia regularmente el gobierno de alguna ciudad o estado
menor para que se ensayasen en el arte dificil de gobernar. Esto comenzé a
practicarse desde los primeros reyes chichimecas” (Clavijero, 207). En
Acolhuacan, el rey Nopaltzin dejo el gobierno de la ciudad de Tezcoco a Tlotzin,
su primogénito. Cuitlahuac, penultimo rey de México, “antes de ocupar el trono
fue sefior de Iztapalapa, y su hermano Moctezuma fue antes [...] sefior de
Ehecatepec” (Clavijero, 207). Sobre este solido fundamento de la educacién
azteca, sigue explicando Clavijero, los mexicanos levantaron el sistema politico
de su reino: desde el comienzo con Acamapichtli, “establecieron que fuese la



corona electiva, para lo cual crearon después cuatro electores, en cuyo parecer se
refundieron los sufragios de la nacion (Clavijero, 207).

Sahagun suministro el dato de que en el Calmecac les ensefiaban a nifios y nifias
“a hablar bien, y saludar y hacer reverencia”, ademas recitaban los versos de los
“cantos divinos”, captados en los ideogramas de los cddices. Por lo demas, los
instruian en la “astrologia indiana, y las interpretaciones de los suefios y la
cuenta de los afios” (I, 1829, 76). Anton consigna, ademas, que aprendian lo
relativo al pais, a escribir e interpretar pictografia, oraculos, y reglas del
calendario; asimismo agrega que “el curriculum incluia historia, tradiciones de
las tribus y ritos religiosos y laicos” (Anton, 23).

A los mozos que iban a entrar en el Calmecac, explica Sahagun, los padres les
aconsejaban templanza, abstinencia, ayunos y no apetecer “las cosas de la carne”
(Sahagun, II, 1829, 226-228). A las doncellas que iban a integrarse al grupo de
las “hermanas de penitencia” o virgenes, los padres les decian: “hija mia muy
amada, [...] ve aqui lo que has de guardar: nunca te has de acordar ni has de
llegar a tu corazon, ni jamas has de revolver dentro de ti ninguna cosa carnal; ha
de ser tu voluntad, deseo y coraz6n como una piedra preciosa, y como un zafiro
muy fino” (Sahagun, II, 230-231).

Quetzalcoatl era patron de la academia de los nobles, en la cual “entrenaban a
los lideres guerreros, sacerdotes y jueces de la administracion nahua-azteca”
(Nicholson, 106). En cambio, el dios Tezcatlipoca presidia la escuela de los
muchachos y muchachas plebeyos; Tezcatlipoca estimulaba las actividades
sexuales, recibia las confesiones de los enamorados y era duefio y sefior de las
posesiones materiales de este mundo, que él dispensaba a su capricho —por lo
cual, se convertia en amigo de los poderosos, tanto como de los esclavos
(Nicholson, 106-109).[241] Cuando se manifestaba este dios “aparecia en forma
hermosa de mancebo con el cabello cortado sobre las orejas a manera de coleta,
[...] y muy galana y curiosamente vestido”; durante los rituales, sus seguidores se
aderezaban y vestian de igual forma que él. Aunque permanecian en casa de sus
padres, parientes o deudos tenian una casa en cada barrio donde se reunian al
ocaso de cada dia a tafier, cantar y bailar “asidos de las manos mozos y mozas
hasta la medianoche”, por supuesto, en loor de su dios. Estos mancebos y
doncellas tenian maestros que presidian sus reuniones y “los ensefiaban muy
religiosa y sabiamente” (Torquemada, Lib. IX, Cap. XXX, 114-115).

Las doncellas efectuaban su aprendizaje con una maestra llamada



Ichpochtlatoque. Entre las doncellas y mancebos imperaba una rigurosa ley que
les prohibia intimar, de modo que “si pecaban cometiendo algtin yerro, morian
ambos por ello sin excusa ni redencion”. Cuando los padres ofrendaban un hijo o
una hija a Tezcatlipoca, el maestro tomaba en brazos al nifio, y si era nifia, la
maestra la acogia. Levantando los ojos al cielo, suplicaban al dios que le
protegiera y que le hiciera “de buena vida en el mundo”. Torquemada explica
que estos maestros y maestras “poseian al nifio o nifia hasta que se casaban,
ocupandolos en solo lo dicho a las horas acostumbradas” (Torquemada, Lib. IX,
Cap. XXX, 114-115).

4.7. Virgenes aztecas

Los padres ofrendaban al culto de Quetzalcoatl algunos nifios y nifias desde la
edad de seis afios y menos aun (Las Casas, IV, 287). El sacerdote que recibia a
una pequefia la presentaba a la divinidad haciendo la siguiente oracion:

Sefior y Dios invisible, cuya luz se esconde entre las sombras de los nueve
apartamientos del cielo, causa de todas las cosas, defensor y amparador del
universo; el padre y la madre de esta nifia, que es la piedra preciosa que mas
estiman, y la antorcha resplandeciente que ha de alumbrar su casa, te la vienen a
ofrecer con humildad de corazon, porque es tu hechura y efecto de tus manos,
para que viva y sirva en este lugar sagrado y casa de penitencia. Suplicote, Sefior
Dios, la recibas en compaiiia de las otras, tus bien disciplinadas y penitentes
virgenes, y la favorezcas para que sea de buena vida (Sigiienza y Gongora,
“Apéndice documental” en Ixtlilxochitl, 274).

A partir de los ocho afios, los parientes coronaban a la nifia de flores y vestida
galanamente, la conducian al templo, donde era recibida por el sumo sacerdote.
A continuacion adoraban a sus dioses, los incensaban y les sacrificaban un
numero determinado de codornices. En seguida, bajaban a la nifia al lugar de
recogimiento para advertirle, delante de otras doncellitas, que ese es un “lugar de
espinas y dolores” en donde ha de hacer penitencia por los suyos, “que andan
vagando por el mundo, distraidos y enmarafiados en las cosas necesarias para la



vida, y por toda la republica, necesitada de los favores del cielo”. La amonestaba
diciéndole también que en ese encierro, habia de olvidar su casa, a sus padres y
los regalos de su nifiez; asimismo le informaba lo siguiente, que hace pensar en
la rigidez de los conventos cristianos:

no vienes a [...este encierro] para ser preferida a las que en €l hallares, sino a
sujetarte a la menor de todas. Con este presupuesto, determinese desde ahora tu
corazoén a sufrir con alegria la hambre de los ayunos, y a practicar los mandatos
de esta venerable vieja, tu nueva madre, la cual te ensefiara a desechar el suefio y
la pereza, para que te levantes a adorar al Sefior de la noche, y a barrer estos
patios por donde suele pasar Dios invisible, sin que lo acompaifie otro alguno
sino el silencio. Y cuando llegares a la edad en que la sangre se enciende, mira
hija muy preciosa, como cuidas de tu pureza, pues solo con que tengas deseo de
pecar, ya habras pecado, y por eso seras privada de tu buena fortuna, y castigada
rigurosamente con que tus carnes se pudran (Sigiienza y Géngora, “Apéndice
documental” en Ixtlilxochitl, 275).

Dicho lo anterior, la despojaban de los ricos vestidos que habia llevado al
recogimiento y le cortaban el cabello, ceremonia con la que la joven quedaba
constituida en una cihuatlamacazque o sacerdotisa. A partir de ese momento, la
superiora, una especie de abadesa, disculpandose de no saber expresarse tan bien
como lo hizo el sumo sacerdote, por ser ella mujer que “no tiene oficio de
ejercitarse en meditar las palabras”, comienza otro discurso. Por ese medio le
recordaba a la nedfita que debia regocijarse porque con las otras doncellas podia
cantar alabanzas a los dioses de dia y de noche. Ademas, le advertia que debia
mantenerse casta, penitente y “Purisima en cuerpo y alma, porque las virgenes
de corazon y cuerpo son en todos tiempos las mas llegadas a Dios”. Por ultimo le
recordaba que su obligacion era cuidar de “los braseros divinos, [...] barrer todos
los grandes patios del convento y templo, hilar y matizar las vestiduras sagradas
y guisar las comidas que se ponen en el altar para primicias del dia”. Por tltimo,
le insistia en que “la obediencia representa[ba] la buena crianza y nobleza de los
antiguos™, con lo que dejaria de ser “desvergonzada y liviana”, al tiempo que le
recomendaba huir de la compafiia de aquéllas en las que hubiera observado una
“nota de infamia” (Sigiienza y Gongora, “Apéndice documental” en Ixtlilxdchitl,
275).

Segun Torquemada,



Luego que nacian las ofrecian sus padres a los dioses. [...] Y siendo de cuarenta
dias, las llevaban los padres a los templos en brazos y ponianles en las manos un
manojuelo de yerba, a manera de escoba, en sefial y demostracion de que habian
de barrer en el templo en llegando a edad suficiente para ello (Torquemada, 118;
Motolinia, 42).[242]

Ademas, la madre entregaba al ministro un incensario de barro con incienso o
copal. A partir de entonces cada veinte dias debia llevar al templo esa ofrenda,
nos informa Torquemada, pero “cuando la nifia tenia edad de andar, ella misma
llevaba su ofrenda y alguna manta [...]. Y en llegando a edad que se requeria
para servir, iba al templo y quedabase en él en compafiia de las otras que en €l
servian” (Lib. IX, Cap. XIV, 118). Duran explica que entraban “doncellas, de
doce a trece afios, a las cuales llamaban ‘las mozas de la penitencia’. Eran otras
tantas como los varones, sin haber mas ni menos”. El traje que vestian a diario,
era “todo de blanco, sin labor, ni color ninguna” (Historia, I, 26); dicha simpleza
de vestimenta y color eran para simbolizar su arraigo y votos al dios. Conviene
aqui considerar que el blanco corresponde al centro espiritual, pues “simboliza la
totalidad y la sintesis de lo distinto, de lo serial”, segtn Cirlot; se relaciona con
“el estado celeste” y expresa una voluntad de acercamiento a ese estado; la
nieve, por ejemplo, es una clase de “tierra transfigurada”. Lo curioso es que el
color blanco simbélicamente no se asimila a la plata, sino al oro (Cirlot, 101-
102).

Fray Bartolomé explica que los mancebos y doncellas mantenian una vida de
penitencia dedicada de lleno a Quetzalcoatl. Los varones “vivian en
congregacion como los sacerdotes y colegiales, y las doncellas, en recogimiento,
como las sacerdotisas”. Ambos llevaban una vida muy devota, honesta y
sacrificada (I'V, 287; Duran, Historia, I, 26); esta practica, llamada
tlamacazcayotl (vida de penitencia), fue practicada por Quetzalcoatl, quien se la
ensefo a sus discipulos. Tenian rituales muy estrictos como bafiarse

a medianoche, sin faltar jamas a esta ceremonia; velaban hasta las dos de la
mafiana, orando y cantando a su dios cantos y alabanzas. Derramaban sangre de
su cuerpo al punto de la medianoche, de diversas partes y miembros de donde se
punzaban con las puntas del maguey (Las Casas, IV, 287; Duran, Historia, I, 26-
27).



Estos mozos y mozas debian proceder de seis barrios que para esta finalidad,
habian sido designados “y no podian ser de otros barrios”, segun Duran. Servian
en el templo durante un afio, al cabo del cual salian y los sefiores de los seis
barrios “tenian ya apercibidos a los que aquel afio habian de entrar a comenzar
su servicio del idolo”. Vivian en pobreza y de limosna, pues no tenian “rentas, ni
tierras, ni patrimonio”, pero nunca les faltaban alimentos, pues los recibian en
abundancia como tributo a su dios, de modo que los excedentes se daban a los
necesitados. Dos dias antes de los festejos de la divinidad, las doncellas
preparaban una masa especial con la que hacian una estatua que luego vestian
los sefiores. Llegada la fecha de la fiesta, en andas, antes de amanecer, la sacaban
“todas estas doncellas [llamadas ‘hermanas de Huitzilopochtli’], vestidas de
blanco, con camisas y naguas nuevas” y con guirnaldas de maiz tostado y
reventado (momochitl). En el patio las esperaban los mancebos “muy galanos” y
recibian con gran reverencia la procesion y juntos desfilaban hasta el pie de las
gradas del templo. Entonces el pueblo entero se humillaba “y tomando tierra del
suelo, ponianla en la boca”. Con la misma masa de la que estaba modelado el
idolo, las mozas habian preparado por anticipado cuatrocientos huesos —que
llamaban “los huesos de Huitzilopochtli y la carne”—[243] los cuales entregaban
ellas a los mancebos para que los pusiesen a los pies de la imagen del dios que
habia sido colocada en lo alto del templo. Esto lo hacian “porque en ninguna
manera se permitia entrar mujer ante el idolo, ni administrar cosa ninguna ante
él, ni aun subir a las gradas arriba”. Terminada esta ceremonia, comenzaban los
cruentos sacrificios (Duran, Historia, I, 27-30, 147 y 275).

Detras de los principales templos habia una sala apartada para las doncellas
virgenes de vida devota. Estas hacian votos para servir de por vida en el templo;
otras, por devocion prometian lo mismo, pero solo por un periodo corto de uno,
dos, o tres afios; “estos votos hacian por diversas causas, o porque estaban
enfermas y por recibir salud de sus dioses, o porque les diesen buen marido, o
hijos y otras cosas semejantes”. A estas virgenes las llamaban cihuatlamacazque
o cihuaquaquilli, que quiere decir “sacerdotisa”. Habia también unas ancianas
que querian morir alli llevando vida recogida. Estas ancianas eran una especie de
“abadesas” o “prioras” de esos calpules, donde, ademas de guardas de doncellas,
las “gobernaban, doctrinaban y corregian en sus negligencias”. Tan pronto
entraban las jovenes en dicho encierro, las trasquilaban y las hacian dormir en
comunidad, vestidas por honestidad y para estar siempre listas a servir a los
idolos del templo. (Torquemada, Lib. IX, Cap. XIV, 118-119; Motolinia, 42-43).



Tengamos presente que los cronistas explicaban la realidad de los templos segun
sus esquemas de vida conventual; esto no es de extrafiar, pues detras de la
estructurada religion azteca es valido pensar también en una organizacion capaz
de hacer funcionar la maquinaria religiosa y la disciplina de sus comunidades
religiosas.

Torquemada declara que la ocupacién de las jovenes consistia en “levantarse a
las diez de la noche, a media noche y a la madrugada para ir [en fila] a poner
incienso en los braseros”. Los sacerdotes también iban en fila por otro extremo
del templo; asi, en dos alas, hacian sus ofrendas con mucha devocion, con los
ojos fijos en el suelo, atizaban los fuegos y quemaban incienso, realizando estas
ceremonias sin hablarse sacerdotes y sacerdotisas y supervisados por sus
respectivos maestros (Torquemada, Lib. IX, Cap. XIV, 119). Eliade explica que
mantener el fuego encendido sin interrupcion en las sociedades arcaicas,
formaba parte de un rito de iniciacion para las neéfitas (Eliade, Myths, 216).
Ademas, Eliade explica que el fuego y el calor “en el plano de la fisiologia
mistica, indica el despertar de un poder magico-religioso” (146). Aqui vale
comentar que no es pura casualidad que la comida preparada por las jovenes y
destinada para los sacerdotes y sacerdotisas, era la carne de aves, pues segtin
Eliade, el pajaro representa el alma, y por tanto, es una imagen que apunta a la
vida espiritual. Con su vuelo, se evoca la ascension mistica propia de la
experiencia religiosa que practicaban los chamanes, (Eliade, Myths, 105; Cirlot,
91),[244] y entre los aztecas, esta la practicaban los sacerdotes y sacerdotisas.

Quizas por eso, cada mafiana las doncellas ofrendaban a los dioses el calor y
vaho de la “comida caliente de pan y de ave guisada, o otras cosas”, la cual
comian después los sacerdotes, segun Torquemada (120). Ellas ayunaban
“comiendo una vez al dia y no antes del mediodia”, omitiendo la carne de sus
refacciones. Por otro lado, a cargo de ellas estaba barrer todas las piezas de la
planta baja del templo y cuando barrian, “siempre iban hacia atras, por no volver
a los dioses las espaldas” (Torquemada, 120). Durante los dias festivos se
regocijaban y bailaban, sobre todo cuando se agasajaba a Quetzalcoatl. “Después
de que se desocupaban de los sacrificios y servicio del templo, [su tarea] era
hilar y tejer mantas” y echar incienso en los braseros para los dioses. “Vivian
muy honesta y religiosamente y en gran silencio, modestia y recogimiento, los
ojos en tierra” (Torquemada, 120) y ayunaban todo el tiempo.

Bafiabanse a medianoche, sin faltar jamas a esta ceremonia; velaban hasta las
dos de la mafiana, orando y cantando a su dios cantos y alabanzas. Derramaban



sangre de su cuerpo al punto de la medianoche, de diversas partes y miembros
donde se punzaban con las puntas del maguey (Torquemada, II, Lib. IX, Cap.
XXXI, 120).

Si alguna de ellas cometia pecado “en violacion y quebrantamiento de la
castidad, temia que sus carnes habrian de podrirse, por lo cual hacia grandes
penitencias” para que los dioses encubrieran su falta y no fuese difamada; “pero
si era sabido, o llegaba a ser publico, no menos pena tenia que las vestales
romanas” (II, Lib. IX, Cap. XXXI, 120), o sea, que la enterraban viva y a su
pareja también (Acosta, 602).

Por lo arriba expuesto, es de observar que a menudo los cronistas comparan a
estas virgenes aztecas con las vestales romanas; en realidad, es muy interesante
observar el paralelismo entre unas y otras: ambas tenian el deber de conservar el
fuego sacro, se consagraban a sus dioses a muy corta edad, de seis a diez afios, y
cumplidos los treinta, quedaban en libertad de dejar el templo y de casarse, pero
si rompian su voto de castidad, las enterraban vivas; entre las vestales, “trece
sufrieron este castigo en el espacio de once siglos” (Luis Grégoire, Diccionario
enciclopédico, 1098-1099).

Las prohibiciones para las doncellas nahuas no solo se destinaban con tanto rigor
a los plebeyos o subditos de caciques y sefiores, sino también a los propios hijos
de la nobleza. Fray Bartolomé explica que las ancianas que guardaban a las
doncellas en su retiro, para aleccionarlas sobre el fin que les esperaba si no
cumplian con los preceptos y ensefianzas recibidos desde nifias, les contaban el
tragico final que tuvieron dos hijas del rey Nezahualpilli de Tezcoco: un
mancebo, hijo de un sefior principal salté el muro donde vivian las hijas del rey
de Tezcoco para ver y hablar con una de ellas; y solo porque “lo vieron hablar
con la doncella, el mancebo fue avisado como lo habian visto y de presto pusose
en salvo; pero a la doncella, puesto que el rey la amaba muncho y era hija de
sefiora principal, mando6 que la ahogasen” (Las Casas, 1V, 288-289; Zorita, 58),
para dar ejemplo y sirviera de escarnio publico. Ese mismo rey antes habia
condenado a muerte a otra hija suya por adultera, pese a que el marido de ella la
habia perdonado y hasta lleg6 a suplicarle al rey que no la ejecutara (Las Casas,
IV, 288-289; Zorita, 58).

A diferencia de los virgenes incas, segtin Torquemada, una vez llegadas a edad



de casarse, las doncellas aztecas podian dejar el recogimiento con permiso de la
anciana o sacerdotisa encargada de su cuidado. Al quedar concertado el
casamiento, parientes y principales del barrio, obtenian codornices, patos u otro
tipo de ave, incienso blanco y un brasero. A continuacion preparaban “una buena
comida y componian y aderezaban a la moza de nuevos y buenos vestidos. E
iban con ella todas las parientas, y llevaban toda aquella ofrenda que habian
aparejado, y ofrecianla [... a la sacerdotisa] del templo a cuyo servicio estaba
dedicada” (Torquemada, Lib. IX, Cap. XIV, 120).

Torquemada comenta que una vez en el templo, ante el idolo mayor, la doncella
tendia una manta grande, donde colocaba las ofrendas en unos platos de madera
primorosamente pintados y barnizados; “en uno de ellos ponian tres tamales o
bollos de masa de maiz, y en otro cinco, y luego escudillas de barro de tres pies
(que llaman molcajetes) llenos de chillmolli, [salsa picante para acompafiar
carnes o legumbres] y ave cocida [...]. Y hecha esta ceremonia, se despedia la
moza del monasterio y servicio del templo y se iba a casar” (120-121). Estas
costumbres, con mas o menos variantes, se practicaban en otras provincias del
Imperio Azteca “por mas de ochocientas leguas” (Lib. IX, Cap. XIV, 120-121).
Observemos como en esa ceremonia se ofrendaban también, con los tamales,
solo aves, en vez de reptiles, perros o pescado, alimentos basicos de esos
nativos. Como las aves se relacionan con el alma y aluden a la espiritualidad, tal
como se explico arriba (Eliade, Myths, 105; Cirlot, 91), esta fue la meta de la
larga preparacion recibida por dichas jovenes recluidas en el templo, durante
todos esos afios. Asi, es obvio que todo este ritual abarca una gama de
simbolismos relativos a la preparacion de las doncellas para cumplir, con la
misma devocion, sus futuras tareas de esposas. Vale aqui considerar también que
los tamales o “panes son simbolos de fecundidad y de perpetuacién”, lo cual va
asociado al matrimonio. Cirlot interpreta el nimero tres como el resultante
armonico del conflicto planteado por el dualismo, o sea, la conjuncién de dos en
uno y la union de la pareja (329). En cambio, sigue aclarando Cirlot, el nimero
cinco sugiere “los cuatro miembros regidos por la cabeza, como los cuatro dedos
regidos por el pulgar, [...] los cuatro puntos cardinales mas el centro” (330); en
suma, “la quintaesencia actuando sobre la materia” (354).[245]

Esto ultimo nos remite a la extensa ascesis durante la cual las jovenes aprendian
a dominar sus instintos y necesidades fisicas para purificar, perfeccionar y elevar
su espiritu a sus dioses, sometiéndose con humildad a las demandas de su
religion. A partir del momento en el que abandonaban el templo para casarse,
Motolinia explica que no dejaban salir del recogimiento a las pupilas sin



endilgarles una homilia, exhortandolas a que se comportaran como buenas
siervas de los dioses y a no olvidar todo lo que habian aprendido en la escuela.
Ademas, se les amonestaba, sobre todo a las hijas de los sefiores y dignatarios,
para que los tres principales preceptos guiaran sus vidas: servir a los dioses, ser
castas y someterse con la misma devocion y obediencia a las demandas del
marido, del matrimonio, de la familia y de la comunidad, para el beneficio de
todos, especialmente, del sistema imperial (Motolinia, Memoriales, 255;
Gillespie, 174).

4.8. Oficios y labores

En cuanto a la educacién de los nifios, segin algunas fuentes, su castigo
correspondia a los padres y el de las hijas, a las madres. L.os pobres ensefiaban a
sus hijos sus propios oficios; en cambio los ricos y sefiores, repetimos, a los
cinco afios los enviaban al templo en donde eran instruidos por maestros
(Gomara, 438 y 440). Algo interesante que sefiala Kellogg es que al parecer, los
maridos tuvieron un limitado control respecto a los trabajos de sus esposas (94).
A las nifias de cinco afios les comenzaban a ensefiar a labrar la tierra, hilar y
tejer; si alguna dejaba la labor sin licencia de sus madres, aunque fueran
pequefias, las castigaban; y a las amas que descuidaban su crianza y disciplina,
las encarcelaban (Zorita, 65; Mendieta, 74).

Para cumplir con sus deberes, a las doncellas que permanecian en los
recogimientos de los templos las obligaban a madrugar con el propoésito de que
no se volvieran ociosas. Si alguna era acusada de que habia descuidado alguno
de sus deberes, juraban al mayor de sus idolos negandolo y diciendo: “;por
ventura no me ve nuestro sefior dios?”, con lo que le creian y quedaba libre, ya
que “no habia quien osase jurar falso, porque temian ser castigados con grave
enfermedad del dios por quien juraban” (Zorita, 65; Mendieta, 74).

Contrastan con lo anterior las noticias que suministran los historiadores acerca
del comportamiento de las doncellas encerradas en las casas de mujeres en las
regiones andinas; segiin Fernandez de Oviedo, en todas las provincias y pueblos
habia esos recogimientos donde las mujeres eran encerradas y vigiladas por
guardas a la puerta. “Si algun indio t[enia] parte con alguna dellas, m[oria] por



ello”. Unas de estas casas eran para el sacrificio del sol y otras del Inca padre de
Atahualpa. El cronista cuenta que en otras casas de los caciques comarcanos
guardaban doncellas “para cuando pasa[ba] el sefior de la tierra saca[ba]n de alli
las mejores para presentarselas; e sacadas aquéllas met[ia]n otras tantas”, las
cuales debian hacer chicha para cuando pasara la gente de guerra (Fernandez de
Oviedo, V, 88). Diego de Molina explica que a esas virgenes las guardaban
eunucos “capados de todo punto”; y al referirse a las mujeres en esos
recogimientos, explica que lo de que eran castas, era burla, pues “las que dellas
remanecian prefiadas, decian que el sol las habia emprefiado” (Fernandez de
Oviedo, V, 92y 102).

En México-Tenochtitlan “poder, salud, posicion social, educacion, vestimentas,
y hasta la comida, separaban a los pipiltzin [pipiltzin o nobles][246] de los
macehuales, los plebeyos”. Estos, bajo el poder de Moctezuma II Xocoyotzin,
tenian que pagar interminables tributos demandados por la nobleza o por los
gobernantes de Tenochtitlan. Lo interesante es que segin Garza Tarazona, “la
administracion de los bienes de la familia estaba a cargo de la mujer”, razon por
la que la mayor parte de esos tributos[247] eran pagados con el trabajo de las
mujeres; sirva de ejemplo el que las casadas debian realizar tareas domésticas
muy pesadas que consistian en preparar el maiz para el consumo, lo cual
representaba un largo proceso (cocerlo, deshollejarlo, molerlo en el metate,
lavarlo y hacer las tortillas y tamales), preparar guisados, bebidas y cumplir con
los tejidos obligatorios que demandaban la familia y los mandatarios.

Es interesante observar que el Codice Florentino distribuye a las mujeres segun
cuan trabajadoras ellas son: la “buena mujer” es la plebeya con gran capacidad
de trabajo. La “buena madre”, la “mujer de mediana edad” (iiolloco cioatl) y “la
mujer madura” (omacic cioatl) es la que se vive trabajando continuamente. A las
nobles (cihuatecuhtli) se las conoce no solo como muy hacendosas y
econdmicas, sino también porque gobiernan y son dirigentes (citado por
Kellogg, 94-95). Todos los deberes que realizaban las mujeres, se debian a las
largas ausencias de los maridos ocupados en interminables guerras.[248] Landa
reconoce que las mujeres

son grandes trabajadoras y vividoras[249] porque de ellas cuelgan los mayores y
mas trabajos de la sustentacion de sus casas y educacion de sus hijos y paga de
sus tributos, y con todo esto, si es menester, llevan algunas veces carga mayor
labrando y sembrando sus mantenimientos. Son a maravilla granjeras, velando
de noche el rato que de servir sus casas les queda, yendo a los mercados a



comprar y vender sus cosillas (Landa, 57; Lopez de Mariscal, 109).

En lo que respecta a las varias labores que las nativas ejercian, las vamos
enumerando a lo largo de este subcapitulo. Alva Ixtlilx6chitl comenta que las
hilanderas, tejedoras, costureras y bordadoras hacian

mantas muy galanas de mil colores y figuras, las que ellas querian, y tan finas
como las de Castilla, y tejian las mantas de muchas maneras, unas que parecian
de terciopelo y otras como de pafio fino, otras como damasco y raso, otras como
lienzo delgado, y otras como lienzo grueso como ellas querian y tenian
necesidad (I, 1965, 40; Garza Tarazona, 31, y una interpretacion del Cédice
Mendocino, 73).

También tejian las llamadas quachtli,[250] que eran unas mantitas pequefias que
se usaban como moneda. Las doncellas que en los templos elaboraban los
tejidos, bordados y mantas proveian de los mismos a los reyes y a la nobleza. Es
por eso que bien podriamos conjeturar que tales encierros de doncellas
equivalian a verdaderas fabricas artesanales que representaban una fuente grande
de inversion y sobre todo de ganancias para el estado, pues esos productos se
utilizaban tanto para el trueque, como para el intercambio de regalos, con el fin
de establecer relaciones diplomaticas con otros pueblos y para premiar las
hazafias bélicas o de otro tipo. Por lo anterior podemos deducir que esos
recogimientos de doncellas eran solapados centros de explotacion de mujeres.

Segun Garza Tarazona, “el hilado y el tejido eran de los trabajos que mas
trascendencia tenian en la economia indigena. A los pueblos sojuzgados se les
exigian como tributo miles de mantas y su elaboracion correspondia solo a las
mujeres” (Garza Tarazona, 31). La autora continia comentando que los hombres
comenzaron a elaborar textiles a partir de la conquista, probablemente a los
comienzos, cuando los europeos trajeron a este continente los telares de pie, pues
las mujeres utilizaron hasta entonces el telar de cintura. Como dicho trabajo no
era remunerado, la antropdloga conjetura que al realizarlo, se les eximia de
llevar a cabo otras tareas (Garza Tarazona, 31-32). Vale aqui agregar que en
algunas regiones las mujeres se ayudaban unas a otros en el hilado y tejido y se
pagaban entre ellas estos trabajos, como en la geografia maya, segtin Landa



(1966, 57). Garza Tarazona manifiesta que habia también pintoras, especialistas
en la confeccion de primorosos bordados de plumas, mujeres dedicadas a la
joyeria y alfareras (Kellogg, “From Parallel”, 127; Burkhart, 25-26; Garza
Tarazona, 32), maestras y trasmisoras de lengua y cultura (Garza Tarazona, 39);
sustenta esto Motolinia en el siguiente pasaje de su crénica: “Cuando habian de
bailar en las fiestas solemnes, [...] por la mafiana luego venian pintores y
pintoras a el tianguez, que es el mercado, con muchas colores y sus pinceles, y
pintaban a los que habian de bailar, los rostros y brazos de la manera que ellos
querian o la solemnidad y ceremonia de la fiesta lo requeria” (Motolinia, 42; la
cursiva es del texto). La cronica de Alva Ixtlilxochitl menciona al aya
Zacaquimiltzin, sefiora de Tepepulco, con muchas otras mujeres principales de
diversas regiones y de diversas lenguas, con las que, como era costumbre, el
principe tezcocano, futuro monarca, aprendia (Alva Ixtlilxdchitl, Obras, I, 294),
tal como lo mencionamos antes.[251] Todas esas actividades eran una fuente de
independencia econémica para las mujeres, segin Kellogg (“From Parallel”,
127), lo cual contrasta enormemente con la sumision que impusieron el sistema
de vida patriarcal, las leyes espafiolas y las ensefianzas de la Iglesia.

El mercado o tianguez, donde se intercambiaban las noticias mas importantes del
dia, era del dominio de las mujeres, (tal como vimos entre los chorotegas y
habitantes de Tehuantepec). Segun Duran, les gustaba tanto a ellas ir al tianguez,
que si les daban a escoger entre irse al cielo o al mercado, preferian este tltimo
(Duran, 1967, 1, 178).[252] En los mercados las mujeres no solo vendian y
compraban, expone Kellogg, sino también administraban; este puesto lo
compartian con los hombres e implicaba vigilar que los precios fuesen justos,
supervisar la produccion de provisiones de guerra y asignar los tributos; asi, las
administradoras tenian a su cargo controlar algunas tareas productivas de las
mujeres (Kellogg, 97).

Duran menciona una ceremonia que se celebraba para incrementar el nimero de
victimas que se ofrendaban a la diosa Cihuacoatl. Este rito requeria enviar en
una cuna un cuchillo de obsidiana “a la mas principal joyera”; esta, a su vez los
llevaba a “la mas principal mercadera”, lo cual, segtin Kellogg, alude a que habia
jerarquias en los puestos que ocupaban las mujeres (Duran, citado por Kellogg,
98). Dicho rito, que menciona también Sahagun, quedé consignado arriba, entre
las ceremonias relacionadas con esa diosa (Sahagun, I, 1829, 4-5).

Otros puestos administrativos de importancia en los cuicacalli como parte del
palacio o adyacentes a los templos mayores, eran ocupados por mujeres Como



vimos antes. Sin embargo, observa Kellogg, esa estructuracion paralela de
géneros no se extiende a los altos niveles de la administracion o del gobierno;
tampoco las mujeres ocupaban puestos relacionados con la guerra, ni con la
jerarquia bélica. Sin embargo, como ya vimos, a lo largo de los textos
relacionados con la vida prehispanica y de la Conquista, comprobamos con
Lopez de Mariscal que asi como algunas nativas lucharon a favor de los
espafoles, hubo muchas que tomaron las armas y pelearon cuerpo a cuerpo
contra los enemigos y los espafioles (Kellogg, 91). En los ultimos dias de la
grandeza mexicana Alva Ixtlilxdchtl relata, por ejemplo, que el dltimo
emperador azteca,

Cuahutémoc, determin6 de no mostrar su flaqueza ni cobardia, antes queriendo
dar a entender que no le faltaba gente y fuerza para se defender, hizo vestir a
todas las mugeres de la ciudad con todas las armas y rodelas y espadas en las
manos y [ordeno] que luego de mafiana subiesen a las azoteas de las casas
(Codice Florentino, 60, citado por Lopez de Mariscal, 99).

En la defensa de Tlatelolco, durante las finales batallas de la Conquista, informa
Garibay que “también lucharon y batallaron las mujeres de Tlatelolco. Lanzando
sus dardos dieron golpes a los invasores; llevaban puestas insignias de guerra
[...]. Sus faldellines llevaban arremangados, los alzaban por arriba de sus
piernas, para poder perseguir a los enemigos” (Garibay, 53). Los mexicanos y
tlatelolcas fueron vencidos, pues murieron todos los capitanes, guerreros y
guerreras, y la tierra se cubri6 de cadaveres, marcando asi el final del Imperio
Azteca . Es impresionante lo que al respecto le refiere a Cortés el soldado
espafol Francisco de Aguilar: “vinieron tanta multitud de mujeres con hachas
encendidas y braseros y lumbres [...] a buscar a sus maridos y parientes que en
los portales estaban muertos [...] y comenzaban una griteria y llanto tan grande,
que ponia espanto y temor” (Cortés, Cartas, 79).

Lopez de Mariscal manifiesta que “la participacion de las mujeres no parece ser
un hecho fortuito o improvisado por las circunstancias”; la autora se basa en
textos anteriores a tales sucesos, en los que se mencionan mujeres guerreras.
Sustenta su aserto la mencion que hace Chimalpahin en sus Relaciones
originales de Chalco Amecameca al “canto guerrero de las soldaderas chalcas”,
el cual “era una maravilla”; los amecameques y chalcas lo entonaron en México-
Tenochtitlan al sefior Axayacatzin (101-102; Chimalpahin, 214). La autora hace



referencia a lo que expuso Garcia del Pilar,[253] cronista de la jornada de Nufio
de Guzman, respecto a la provincia de Tonala, donde salieron dos indios a
decirles “que la sefiora de aquella provincia estaba de paz, e todos ellos querian
servir como servian los demas; excepto que una hija suya con otros prencipales e
pueblos a ella subjetos estaban levantados en un cerro” (Garcia del Pilar,
Relacion, 252, citado por Lopez de Mariscal, 103). Juan de Samano[254]
informa que muy cerca de Cuynan, el Capitan Cristobal de Onate se enfrent6 a
“un escuadron de indios, e mujeres e muchachos” (Samano, 264, citado por
Lopez de Mariscal).

Entre los oficios que desempefiaban las mujeres, Garza Tarazona incluye
también el de guerreras (45).[255] Ademas, dice la autora que “en los codices
genealdgicos que nos relatan la vida politica de la Mixteca se encuentran muchas
mujeres en actitud de pelea, unas triunfantes y otras derrotadas. En los
manuscritos indigenas, cuando se representa una persona sujetando por los
cabellos a otra, esto significa sumision” (Garza Tarazona, 43). La autora
continda explicando que en la conquista de Chiapas, basandose en un pasaje de
la cronica de Bernal Diaz del Castillo; este explica que los chiapanecas

traian en medio de sus escuadrones una india algo vieja y muy gorda, y, segin
decian, aquella india la tenian por su diosa y adivina, y les habia dicho que asi
como ella llegase donde estabamos peleando, que luego habiamos de ser
vencidos, y traia en un brasero unos sahumerios y unos idolos de piedra y venia
pintada todo el cuerpo y pegado algodén a las pinturas, y sin miedo se metio
entre los indios nuestros amigos [ los tlaxcaltecas] que venian hechos un cuerpo
con sus capitanias y luego fue despedazada la maldita diosa (Diaz del Castillo,
389-390; Garza Tarazona, 43).

Sigue la antropéloga mencionando que en el Cuauxicalli de Moctezuma
[Thuicamina, recientemente descubierto en la ciudad de México, hay un panel
que capta la conquista del Cerro Torcido, Colhuacan; este era gobernado por una
mujer, a la cual se la ve defendiendo a su pueblo, aunque fue derrotada por el
dios Tezcatlipoca, o sea, por Moctezuma I (Garza Tarazona, 45-46). También
agrega a la lista a Xochitl y a las otras matronas que pelearon valientemente al
lado del joven rey tolteca Topiltzin, su hijo, y de su anciano padre, contra los
mexicanos, al final del poderio tolteca (Garza Tarazona, 43-44), suceso que
mencionamos mas adelante en detalle, en relacion con la creacion del pulque por



Xochitl. Otra participacion de la mujer en situaciones bélicas, agrega la
antropologa, consistia en servir como pochteca tlatoque, el mas alto grado entre
los comerciantes, pues actuaban como espias (Garza Tarazona, 45); Tezozomoc
los define como “los del lugar de la Ceiba” que se dedicaban a la exportacion e
importacion (“Glosario”, 530). La Relacion de Michoacan, por ejemplo, cuenta
que en el enfrentamiento entre los chichimecas y los de Curinguaro, fue una
vieja quien se alleg6 a los chichimecas para averiguar si estaban gravemente
heridos de los flechazos con los que los otros les atacaron o si habian muerto
(Relacién, 83-85). Ademas, las mujeres proporcionaban armas para las batallas,
“como en [...] el sitio de Tenochtitlan” (Garza Tarazona, 45). Hay que agregar
que las mujeres acompafiaban a las tropas para prepararles sus diarios alimentos.
(Garza Tarazona, 45). El espiritu bélico de esas mujeres en aquellos tiempos se
proyecta en las soldaderas que participaron poniendo la carne en el asador
durante la Revolucion Mexicana; entre muchas otras, se destacaron, segun
expedientes, la travestida Amelia Robles, Rosa Padilla Camacho (coronela),
Maria Arias Bernal (del grupo de mujeres que acompafiaron el cortejo funeble de
Madero), Leonor Villegas de Magén (organizadora de las voluntarias), y la muy
conocida Adelita de la cancion.

Por ultimo aqui conviene mencionar que cuando Gomara explica los motivos por
los que los mexicanos se mantenian en estado de guerra especialmente contra
Tlaxcala, Panuco, Michoacan y Tehuantepec, expone lo siguiente: antes de
declarar la guerra, primero daban parte al pueblo “y aun dicen que entraban en la
consulta mujeres viejas, que, como vivian mas que los hombres, se acordaban de
como se habian hecho las guerras pasadas” (Gémara, 442). Lo anterior es prueba
del respeto que se les tenia a las ancianas en Mesoameérica.

Otra observacion importante de Kellogg, quien intenta reforzar la idea del
paralelismo genérico, es que aunque no se admitian mujeres en los mas altos
puestos de gobierno, el monarca recibia el titulo de Tlatoani y su segundo en
comando y consejero recibia el titulo de Cihuacoéatl (mujer serpiente) (Kellogg,
99-100; Garza Tarazona, 45). En el glosario de vocablos nahuas de la edicion de
la Historia de Duran, Garibay aclara que el cihuacoéatl “es el representante del
principio femenino. De ahi su nombre que puede traducirse ‘Mujer serpiente’ o
mejor ‘Comparte femenino’. Es el que sustituye al rey, como la mujer al marido
en casa” (Duran, Historia II, 584).[256] Doris Heyden, traductora al inglés y
anotadora de la cronica de Duran, explica que los altos funcionarios con ese
titulo, en algunas ocasiones vestian trajes femeninos (Duran, The History, 91, n.
6).



Las mujeres también servian de molenderas y cocineras, las cuales ofrecian
variedad de productos preparados; otras, llevaban la mercancia a vender,
ofreciendo diversidad de verduras, animales vivos y muertos, peces, pescados,
plantas medicinales, teas, lefia, plumas, oro, esclavos, etcétera. Las pulqueras o
taberneras surtian el pulque octli. A veces, algunas mujeres tenian que cocinarles
a los sacerdotes y a los soldados que iban a la guerra (Sahagun, citado por
Navarro, 12-13; Garza Tarazona, 31 y 45). Garza Tarazona explica que ademas,
las mujeres hacian trabajos de albafiileria, lo cual se puede “juzgar por las
escenas que se ven en el Codice Azcatitlan, [en las que] las mujeres ayudaban en
la construccion de sus casas” (Garza Tarazona, 34). Alva Ixtlilxochitl cuenta que
en la época de Nezahualcoyotl, debido a las muchas guerras, quedaban pocos
hombres, por lo que las mujeres de Chalco fueron las que tuvieron que pagar
tributo, construyendo no solo los palacios y templos, sino también el acarreo de
los materiales de construccion (Alva Ixtlilxochitl, 1965, 11, 229-230).

A todo lo anterior hay que agregar lo que la antropologa Garza Tarazona llama el
trabajo social de las mujeres: estas, ya lo vimos, actuaban como medianeras
entre las familias cuando llegaba el momento de casar a un hijo; ellas eran de
cierta edad y de conducta intachable. Explica la autora que “esta ocupacion
existe aun en la actualidad entre la mayoria de los grupos indigenas” (Garza
Tarazona, 34).

A lo largo de estas paginas hemos ido mencionando, ademas, los servicios que
prestaban las sacerdotisas en los diversos rituales, especialmente en los de
algunas diosas. Garza Tarazona explica que las sacerdotisas al servicio de
Tlazolteotl en su advocacion de Cihuateteo, es probable que fueran
seleccionadas desde el nacimiento; ese aserto, esta basado en el hecho de que
tenian una deformacién craneal que se practicaba solo en los recién nacidos. Un
hallazgo arqueolégico de cincuenta y un craneos femeninos deformados
trilobularmente en Veracruz, sustenta la hipétesis de la antropéloga (Garza
Tarazona, 35-36). Tal como hemos ido mencionando a lo largo de estas paginas,
las sacerdotisas participaban en muchas otras ceremonias importantes.

En esa sociedad habia ocupacion hasta para las mujeres con malformaciones,
corcovadas, cojas y enanas, desempefiaban el trabajo de criadas y ademas
recreaban a las sefioras cantando y tafiendo un tamborin pequefio llamado
huehuetl (Sahagun, 1956, II, 315; Garza Tarazona, 33). Por supuesto, también
ejercian las mujeres el oficio de parteras y médicas, lo cual hemos visto a lo
largo de este libro, sobre todo en su participacion en los cuidados prenatales de



las parturientas, el parto y el cuidado postnatal de los nifios. A este respecto,
Sahagun hace diferencia entre la médica mala que él llama hechicera porque
tenia “pacto con el demonio” y la médica buena, la cual es

conocedora de las propiedades, de las yerbas, y raices, arboles y piedras, y en
conocerlas tiene mucha esperiencia, no ignorando muchos secretos de la
medicina. [...] Sabe bien curar a los enfermos, y por el beneficio que les hace
casi los vuelve de muerte a vida [...] con las curas que hace. Sabe sangrar, dar la
purga, echar melecina, [...] concertar los huesos, sajar y curar bien las llagas, la
gota, el mal de los ojos (Historia III, 1829, 36).

Sahagun menciona que era tal el saber de las médicas y médicos aztecas, que en
1570 el rey Felipe II nombro protomédico general de todas las tierras
descubiertas y conquistadas por los espafioles, al médico Francisco Hernandez
(Sahagun, 1829, III, 37; Lopez Austin, 40). El doctor Hernandez residio en la
Nueva Espafia de 1571 a 1577 con dicho cargo, tiempo que ocup6 recorriendo
gran parte de la Nueva Espafia en busca de noticias acerca de las propiedades
terapéuticas de plantas, animales y minerales. Ademas de realizar dicha
recoleccion, experiment6 con los productos recogidos. Todo esto lo incluy6 en
su Historia natural de Nueva Espafia (Lopez Austin, 40-41).[257]

Las médicas curaban —explica el franciscano— gran diversidad de enfermedades
y males como gota, tos, caspa, sarna, lepra o xiotl, postemas, mordeduras de
serpiente, quebraduras de huesos, fiebres, lesiones fisicas y mucho mas (III,
2000, 933-948, 995; 1042-1043, 1071-1072, 1074). Las curas las realizaban de
diversas maneras y medios, expone Garza Tarazona: “con cataplasmas, tés,
infusiones, masajes, soplando al enfermo para quitarle la enfermedad, bafios de
vapor (muy criticados estos ultimos por losfrailes, porque se acostumbraba que
lo tomaran juntos hombres y mujeres), etcétera” (Garza Tarazona, 39). Estas
mujeres practicaban algunas veces la cirugia y la trepanacion del craneo, lo cual
ha sido comprobado en excavaciones arqueoldgicas (Garza Tarazona, 39).
También adornaban los dientes incrustandoles jade, turquesa y oro (Sahagun,
Historia, 1829, III, 37).

El religioso franciscano continiia mencionando a las malas médicas o
curanderas, las cuales hacian maleficios para dafiar a la gente, por lo que las
llamo brujas y hechiceras, aplicandoles el modelo europeo del cristianismo



(Historia, III, 1829, 36). Estas hacen creer a los enamorados que con sus
conjuros y brebajes el ser deseado caera rendido de amor. Uno de los conjuros
para este efecto dice asi: “en el lugar del cerro del espejo, en el lugar del
encuentro, / yo llamo [a la] mujer, yo canto por [la] mujer./ aqui me aflijo; vengo
a afligirme...” y asi sigue instando a que se realice lo apetecido inmediatamente
(“Conjuros médicos” por Hernando Ruiz de Alarcon en Lopez Austin, 144-145).
[258] Sahagun explica que la bruja “engafia a las gentes con su hechiceria,
soplando a los enfermos, [...] mirando en el agua, echando los granos gordos del
maiz, [... y] diciendo que por ello suele conocer las enfermedades y las entiende”
(Historia, III, 1829, 36). Ademas, el fraile consigna en su Historia que era
tradicional atribuir a estas “brujas” la capacidad de transformarse en diversas
formas y animales (III, 1829, 36). Un ejemplo de esto lo recogié Chavero en su
libro, Los mexica, fundacion de México, al relatar la leyenda de la bruja
Quilaztli,[259] quien “por arte del Demonio, dicen que se transformaba en la
forma que queria” (Chavero, Los mexica, 56). Esta mujer iba con los aztecas que
peregrinaban en busca de un lugar donde establecerse. En ese peregrinaje ella
reto a lidiar a dos caudillos del grupo, pero ellos respondieron:

“si td eres tan valerosa como te has pintado, nosotros no lo somos menos; pero
eres muger, y no es razén que se diga de nosotros que tomamos armas contra
mugeres”; y sin hablarla mas, se apartaron de ella, afrentados de ver que una
muger los desafiara, y callaron el caso, porque no se supiese en el pueblo
(Chavero, Los mexica, 57).

Las astrologas y nigromantas se encargaban de revelar los buenos y malos
augurios en las fechas importantes en la vida de los indigenas, desde el
nacimiento hasta la muerte (Sahagun, 1956, I, 319); segtin los nativos, eran los
dioses Ometecutli y Omecihuatl los inspiradores de esas revelaciones (Garza
Tarazona, 40).

Desde los comienzos de la etnohistoria, se observa que las mujeres eran lideres
en la mitologia nahua, como lo fue Chimalma, madre de Quetzalcoatl y una de
los cuatro cabecillas que guiaron a los aztecas en su peregrinar. Segun la lectura
que hizo Chavero de una pintura pictografica este dato también se recogio en la
tradicion nahua; este autor explica que segun el Codice Aubin, en ese
peregrinaje Chimalma era quien “lleva[ba] a cuestas a Huitzilopochtli”
(Chavero, Los mexica, 58-59; Garza Tarazona, 41). Entre los tarascas, explica



Garza Tarazona, Ticatame y su mujer condujeron a su pueblo y portaron también
sus dioses (41).[260] Esta antropologa dice que asimismo habia gobernantas en
diversas partes de Mesoamérica, en donde hay ejemplos de mujeres que
desempefiaban este puesto en “Oaxaca, Chiapas, Veracruz, en el Altiplano
Central y la Huasteca”; esto hace pensar que era una costumbre mas
generalizada de lo que se cree (Garza Tarazona, 43).

Arriba mencionamos en este texto a varias cacicas como Orocomay, Conori, y a
otras que eran dirigentes en regiones solo habitadas por mujeres. También en la
isla Espafiola ya aludimos a la taina Anacaona, en quien tanto fray Bartolomé
como Fernandez de Oviedo reconocieron su ingenio y dotes de dirigente (I, 308-
309; Fernandez de Oviedo, Historia I, 120).[261]

Otras, fueron las cacicas mixtecas, de las cuales hablamos ampliamente en la
seccion 1.2. Vestigios matriarcales en algunas comunidades prehispanicas; ahora
repetimos que entre las mas prominentes del siglo xvi estan Catalina de Peralta,
Ana Sosa[262] y Maria de Saavedra[263] (Spores, 188-193). Otra de menor
region, fue Tlacotepec, ubicada en la Mixteca central y gobernada por Juana de
Rojas; esta, estuvo casada con Jeronimo de Rojas, cacique de Ocotepec y obtuvo
el cacicazgo de Tlacotepec, después de un largo litigio durante el cual su esposo
muri6, por lo que a Juana se le otorg6 el liderazgo de Tlacotepec y de Ocotepec
(193).[264]

Otras cacicas fueron Maria Cocuahu, Francisca de Mendoza, Inés Rojas, Inés de
Osorio, Maria de Guzman, Ychique Yatonatle Suchi (Catalina de Zarate), Juana
de Santa Maria, Maria de Osorio y Ana de la Cueva. Spores agrega que el auge
del cacicazgo de las mujeres ocurrio entre 1550 y 1620 y decliné después de
mediados del siglo xviii. No obstante, en algunas regiones persistio dicho
cacicazgo hasta la Independencia; empero, las mujeres de casta noble
continuaron ocupando posiciones prominentes hasta muy avanzado el siglo xix,
sobre todo en el norte de Oaxaca, el sur de Puebla (“Mixteca”, 186-188).

Las prerrogativas alcanzadas por las mujeres antes y después de la Conquista
podrian explicar el hecho de que durante la Colonia muchas mujeres fueron
encomenderas. Carrasco dice que a lo largo del siglo xvi abundaron los
matrimonios entre mujeres aborigenes y espafioles (muy pocos entre nativos y
espafiolas), con lo que las posesiones territoriales aumentaban. Segun la
costumbre hispana, las posesiones las heredaban los primogénitos, pero en
ausencia de hijos, podian pasar a las hijas. Los bienes de los que morian



intestados pasaban a la viuda o a los hijos o las hijas. El autor recoge el caso de
la cacica de Tepeaca, D* Maria de la Cruz, quien en 1568 se cas6 con un noble
indigena, don Francisco de Guzman, con quien tuvo un hijo. En 1578 muri6
intestado su marido y después muri6 su hijo, de modo que de ambos ella recibio
todas las propiedades, trabajadores y otros bienes procedetentes de esos
cacicazgos. Pasado el tiempo, ella contrajo matrimonio con un espafiol, Alvaro
Pérez de Navia, quien le ayudo a ganar el juicio contra otro espafiol, Pedro
Alonso Cortés, el cual se habia apropiado de terrenos que a le perteneciian por
herencia (Carrasco, 97-99). Por medio de esos matrimonios con nativas, los
espafoles fueron enriqueciéndose y ensanchando sus posesiones.

En el capitulo 7, dedicado al poderio adquirido por la mujer durante el régimen
espafol, Powers informa que en 1583 ya se habian otorgado sesenta
encomiendas a mujeres durante el Virreinato de Pert, las cuales contaban con un
total de 239 856 indios. Aunque la mayoria de esas encomiendas pasaron a
manos de espafiolas, cuatro de ellas fueron concedidas a nobles sefioras
indigenas: D* Jordana Mexia, D* Lucia de Montenegro, D? Florencia de
Sandoval y D* Mayor de Berdugo (Powers, Mujeres, 170). La autora explica que
esas mujeres tendian a apoyar mas que los hombres, las instituciones de
beneficencia, como hospitales, escuelas, orfelinatos, y otras establecimientos
sociales que han durado por mas de 300 afios. La autora pone como ejemplo el
caso de D? Florencia de Sandoval, quien dolida por la miserable condicion de
vida de sus indios encomenderos, relevo de tributos a siete de sus poblaciones;
ademas, con los ingresos de los textiles y de su hacienda, establecié una
fundacion para mitigar la pobreza de los nativos en sus regiones (Powers,
Mujeres, 170-171).

En Mesoamerica se destaca el caso, arriba mencionado, de Malintzin, “la
lengua” de Cortés, casada con Juan Jaramillo, la cual tendria unos veinticinco
afios cuando se le otorgaron los pueblos de Olutla y de Jaltiplan, por sus
numerosos meéritos de guerra (Prescott, 553). Arriba informamos de otras
importantes encomiendas asignadas a nativas durante la Colonia, como fue el
caso de Cuitlahuentzin amante de Cortés por poco tiempo y esposa de dos
emperadores aztecas; a ella se le dio la encomienda de Tacuba (Carrasco,
“Indian-Spanish”, 92; Aizpuru, 47). Asimismo, tenemos el asunto ya
mencionado de dofia Leonor de Moctezuma, hija de Moctezuma II, quien de su
primer matrimonio con D. Juan Paez de Valderrama recibio la encomienda de
Ecatepec (Carrasco, “India-Spanish”, 93). Dofia Ana, hija del mandatario de
Tezccoco Nezahualpilli, a su matrimonio con el conquistador Juande Cuéllar



aporto varias regiones de Acolhuacan (Carrasco, 93).

La Relacion de Michoacan es la cronica que provee mas informacion respecto a
quienes servian en la casa del rey o Cazonci: todo el trabajo lo hacian solo hijas
de principes que vivian en un lugar secreto de la casa real; ellas solo salian de su
encierro para los festejos y bailes en honor de su dios Curicaueri, pues se decian
ser esposas de esa deidad, pero lo irénico es que el Cazonci tenia con ellas
muchos hijos; ademas, el Cazonci casaba a algunas con dignatarios. A una de
ellas, llamada Yreri (la que habita) se le delegaba el poder de mando para
distribuir las labores a las otras y estaba mas familiarizada con el rey. Una de
ellas tenia a su cargo el cuidado de las joyas y se le llamaba Chuperipati (de
“chuperi”, tesoro). Otra era la camarera, junto con las que le servian de pajes.
Habia una que guardaba todos sus atuendos de guerra, hechos de algodon y de
plumas, pero la que llamaban Siquapu uri, se cuidaba de las telas finas. La
cocinera, con otras mujeres, preparaba las viandas y otra mujer se las servia
como maestresala, mientras la llamada lyamati le preparaba sus salsas.[265] La
que servia de paje copero se llamaba Atari; de la sal que se mantenia en los
graneros, también se hacia cargo una mujer; todas aquellas que le servian al
Cazonci llevaban los pechos sin cubrir. La llamada Pezapeme era la que
mandaba a todas las esclavas. A la mujer que las custodiaba a todas ellas la
llamaban Quapimaqua, y finalmente esta y las demas eran vigiladas por un
anciano (Relacion, 214-216).

En la sociedad michoacana el Cazonci asignaba una casa a cada uno de sus hijos
que comenzaba su educacion y al mismo tiempo les concedia hombres y mujeres
esclavos para sembrar sus campos. También los dignatarios ocupaban en sus
sembradios a prisioneros de guerra, a los que habian comprado por un pufiado de
maiz en las hambrunas, o a los que habian atrapado robando en sus campos y a
aquellos que habian comprado a los mercaderes o a algtin pariente (Relacion,
216).

Cuando un sefior nahua deseaba ver a sus hijas, explica Zorita, ellas iban como
en procesion, siguiendo como guia a una matrona. En la recamara del padre, este
las hacia sentarse; mientras ellas permanecian en perfecto silencio; entonces la
matrona saludaba y hablaba al padre en nombre de todas, le entregaba los
obsequios que eran flores, frutas, mantas de algodon y las primorosas labores
que ellas habian tejido para él. Por su parte, el sefior agradecia los presentes y les
daba muy buenos consejos (Zorita, Los sefiores, 66).



Sahagun recogio los discursos que los sefiores nobles daban a sus hijas
adolescentes aleccionandolas para que aprendieran a “hacer cacao, o moler el
maiz, o a hilar, o a tejer”, lo cual el padre llamaba “oficio de las mujeres”
(Sahagun, Historia II, 1829, 122).[266] Ademas, el progenitor les recordaba las
diferencias que separaban a ellas, descendientes de familias de alcurnia, de las
que pertenecian a los otros rangos sociales. Enseguida les advertia que no se
adecuaba a su alcurnia “andar a coger yerbas, y vender lefia, o a vender axi
verde, o sal, o salitre a los cantones (o0 esquinas) de las calles [...] porque eres
generosa y desciendes de gente noble e hidalga” (Historia II, 123; Suma, 165;
Navarro, 10). A las mujeres del pueblo no se les permitia ejercer los oficios
asignados a los hombres plebeyos; ellas solo podian desempefiar unos quince de
los treinta y cinco oficios que desempefiaban los varones (Sahagun, Historia III,
1829, 3-69; Navarro, 13). En el estamento llano,

junto con el hombre, la mujer precolombina sembraba el campo, recogia
cosechas, atendia a los animales, tejia en los telares o a mano, tefiia lanas y
algodones, confeccionaba prendas de vestir y vendia productos en el mercado
tras haberlos transportado, al igual que el hombre, sobre su propia espalda
cuando no llevaba sobre ella a un hijo o hermano” (Bonifaz, 2).

Asimismo, algunas eran curanderas, comadronas, mediadoras matrimoniales
(Sahagun, Historia II, 1829, 34-36); Navarro agrega a la lista, el papel de
transmisoras de la tradicién oral (Navarro, 13). Y como si eso fuera poco,
comenta Bonifaz, ofrecian “sus hijos, su labor y su misma sangre, para recabar
victimas que satisficieran a los terribles dioses, que no eran mas que el
imperialismo y extorsionismo azteca”. Concluye el antropélogo puertorriquefio
que por su productividad, la mujer representa “un factor socio-econémico de
suma importancia y un agente cultural” (3).

4.8.1. Mujeres deificadas por su eficiencia y descubrimientos

La productividad e industria de las mujeres aztecas dieron motivo para que
algunas de ellas fueran deificadas, debido a que descubrieron, inventaron o



crearon algo muy util para la comunidad y fueron protectoras de oficios y del
saber ancestral (Sahagun, I, 1829, 5; Garza Tarazona, 122). Entre ellas, Sahagun
y Duran mencionan a Chicomecodatl. A esta diosa, Sahagun la equipara a la diosa
Ceres, pues “era la diosa de los mantenimientos, asi de lo que se come como de
lo que se bebe” (I, 1829, 5); de ella decian los nativos que hacia diversas
comidas. Por eso Sahagun concluye que “debi6 ésta ser la primera muger que
comenzo a hacer pan, y otros manjares y guisados” (I, 1829, 5). Duran dedica
todo el capitulo XIV a los diversos festejos, ceremonias, ayunos y sacrificios
humanos (que ellos llamaban divinos), los cuales hacian en honor de Xilonen
(Historia, I, 135-141), conocida también como Centeotl, pues cambiaba de
nombre segun el estado en que se hallaba el maiz (Clavijero, 173, 183, 187).
[267]

La que llamaban Centeotl o “madre de los dioses, corazon de la tierra y nuestra
abuela”, explica Sahagun, era venerada por curanderos, parteras y chamanes
como diosa de las medicinas y las hierbas curativas. Durante sus festejos,
compraban para sacrificarla, a una mujer a la que arreglaban con los ornamentos
de la diosa, la halagaban y regalaban para que no se entristeciese por su
inminente muerte. Una vez muerta, ya se relat6 arriba, “la desollaban y un
satrapa vestiase su pellejo, y traialo vestido por todo el pueblo”, haciendo toda
clase de impertinencias (Sahagun, Historia I, 1829, 6-7). Este sacrificio retine
ambos principios, vida y muerte, propios de los ritos ancestrales (Clavijero,
187).

También veneraban a la diosa Tzaputlatena, “porque fue la primera [mujer] que
invento la resina del pino, que aprovecha para sanar muchas enfermedades™
como sarna, laringitis, grietas en los pies y labios, etc. Los que vendian este
aceite de resina, llamado uxitl, el cual era sacado del ocote por destilacion, la
veneraban con festejos y sacrificios. Asimismo los que se dedicaban a la
medicina la veneraban, pues la consideraban su protectora e inventora de
secretos medicinales muy utiles (Sahagun, I, 1829, 7-8; Clavijero, 157, 264,
573).

En la misma linea de pensamiento de Sahagtn, la deidad Cihuacoatl debi6 haber
sido una mujer que dio a los hombres el azadon y la banda ancha que se pasaba
por la frente y por encima de los hombros para acarrear objetos pesados en la
espalda. Se la representaba toda vestida de blanco; su cara estaba pintada, la
mitad roja y la otra mitad negra. Iba gimiendo y suspirando durante la noche,
anunciando guerras y miserias (Nicholson, 112-113). Por su parte, Clavijero



explica que Cihuacoatl fue la “primera mujer que pario6 en el mundo y que
siempre paria mellizos” (150). Prescott la llama “la primera diosa de la creacion
y por quien el pecado vino al mundo” (599), por lo que se la puede comparar con
la Eva de la Biblia. Tanto que segun Prescott, los antiguos intérpretes de los
Cadices Vaticano y Teleriano aseguran que el pecado y los males vinieron al
mundo por haber arrancado la rosa prohibida (Antiquities of Mexico, Vol. VI,
409, citado por Prescott, 600).

Celebraban con fiestas y sacrificios, ademas, a Vixtocioutl o Huixtocihuatl, diosa
de la sal (iztatl en nahuatl) y de los que la trabajaban, segiin Sahagun.[268] A la
mujer que “invent6 la sal, de la manera que ahora se hace con tinajas, y con
amontonar la tierra salada, [...] la honraban y adoraban los que trataban en sal”.
Las que hacian sal, viejas, mozas y muchachas, bailaban un areyto, en el que
iban “todas trabadas con unas cuerdas, cada una en el cabo de la cuerda”. La que
llevaba los atavios de la diosa, y habia de morir, danzaba en medio de todas ellas
(Sahagun, Historia I, 1829, 127-128).

La diosa Ilamatecuhtli (sefiora anciana) fue la primera mujer que molié maiz
(Codice Borgia; Garza Tarazona, 28). Sus festejos se celebraban el dia tercero
del mes XVII, que comenzaba el 12 de enero (Clavijero, 158). Para esa fiesta
escogian a una mujer que representara a la deidad, la vestian con el traje de la
diosa y la hacian bailar sola “al son que le cantaban unos sacerdotes ancianos y
le permitian entristecerse por la muerte que le esperaba, lo cual no se tenia a bien
en otras victimas”, segin Clavijero (191). La sacrificaban como era costumbre y
enseguida le cortaban la cabeza; esta la tomaba uno de los sacerdotes y
comenzaba una danza acompafiado de los otros sacerdotes por las escaleras del
templo. “Al dia siguiente se divertia la chusma del pueblo con un juego
semejante a las lupercales de los romanos, corriendo por las calles y dando
golpes a cuantas mujeresencontraban con unas talegas llenas de heno”
(Clavijero, 191). Miller y Taube explican que se referian a ella como Cihacoatl y
Quilastli y era una deidad azteca de la tierra, la muerte y la Via Lactea. Vestia de
blanco y llevaba una falda festoneada de conchas o de estrellas, las cuales
sugerian la Via Lactea (98).

El hecho de que casi la mitad del calendario azteca haya sido dedicado a
divinidades femeninas hace sospechar que esas diosas quedaron como vestigio
de la alta estima y posicién adjudicadas a las mujeres en otros tiempos. Sin
embargo, pese a su importancia en la religion azteca, las mujeres solo
desempefiaron un papel secundario en los rituales religiosos, ya que ese puesto



fue asignado al sacerdocio masculino (Navarro, 13-14). Resulta interesante
comprobar que los toltecas, antecesores de los aztecas, como vimos antes,
adoptaron una conducta muy distinta: se dice, por ejemplo, que “durante ese
periodo, las mujeres desempefiaban un papel politico activo en la ciudad y que
era probable que la sociedad tolteca se caracterizara por una descendencia
matrilineal” (Nash, 1978, 462).

Puesto que arriba hablabamos de mujeres que inventaron, crearon o descubrieron
productos que favorecieron a las comunidades indigenas, valga mencionar aqui
la historia del pulque, pues segin Sahagun, “era muger la que comenzo y supo
primero ahugerar los magueyes para sacar la miel de que se hace el vino”
(Sahagun, Historia III, 1829, 142). Esta bebida, muy apreciada por los
mexicanos, y hoy en dia por otras naciones, representa un fuerte ingreso en las
arcas del pais, tiene su origen en la era de los toltecas. Sahagin comienza la
historia contando que “Tecpantcaltzin, el octavo monarca de esa avanzada
cultura”, recibié como regalo de uno de los sefiores del reino un jarro de pulque
(111, 1829, 114).[269]

Para que este relato se apegue a la realidad histérica, pasaremos primero a
aclarar que entre los nueve reyes toltecas ninguno lleva el nombre de
Tecpantcaltzin. Ademas, el octavo mandatario tolteca fue la reina Xiuhtzaltzin,
quien muri6 a los cuatro afios de reinar. Antes explicamos que segun las leyes de
esa monarquia, era costumbre que cada soberano reinara durante un siglo tolteca
(52 afios); a la muerte de la reina, la “substituy6 la nobleza y reind los restantes
48 afios” (Clavijero, 49). Esto nos obliga a concluir que el llamado
Tecpantcaltzin y padre de Topiltzin, era uno de dichos nobles regentes en el
poder durante esos cuarenta y ocho afios. Para probar lo anterior, damos aqui la
lista de los soberanos toltecas que suministra Clavijero: “Chalchiutlanetzin reiné
en el 667; Ixtlicuechahuac, en 719; Huetzin, en 771; Totepeuh, en 823; Nacaxoc,
en 875; Mitl, en 927; Xiuhzaltzin (reina), en 979; y Topiltzin, en 1031”
(Clavijero, 49).

Aclarado lo anterior, sigue Sahagtn contando que Tecpantcaltzin,

recibio como regalo de uno de los sefiores del reino un jarro de pulque cuya
confeccién con agua miel acavaba de inventar una hija [... del subdito,] llamada
Xochitl, que era la portadora del obsequio, y joven de extraordinaria belleza. El
rey gusté mucho de la bebida; pero mucho mas de la nifia que la llevaba, a quien
encargo que le repitiese el obsequio cuando pudiese (Historia I, 1829, 246; Alva



Ixtlilx6chtl, Obras, I, 43-44).[270]

Tiempo después ella le volvio a llevar otra jarra de pulque, y en esa ocasion el
rey la sedujo y tuvo un hijo con ella, llamado Topiltzin. Mas adelante, el rey
quedo viudo, se casoé con Xaéchitl y legitimo la prole, pero el pueblo se neg6 a
reconocer su voluntad. Entonces los régulos de Jalisco le declararon la guerra;
esta durd tres afios con dos meses y perecieron en ella de ambas partes, unas 5
200 000 personas, por “lo que acabé la monarquia tolteca, habiendo ecsistido
307 afios [...]. X6chitl muri6 con gloria en la campafia batiéndose con sus
enemigos, a la cabeza de un cuerpo de sefioras que la acompafiaron”, mientras su
marido se refugi6 en una cueva para salvar la vida (Sahagun, I, 1829, 247 y III,
1829,114-115; Alva Ixtlilx6chtl, Obras, I, 44-46).

4.8.2. Mujeres guerreras y rebeldes

Lo anterior nos lleva a reconocer que las mujeres también participaban de
diversas maneras en las campafias bélicas. Sabemos, ademas, que la hazafa
militar de Xochitl no fue la Uinica, pues otras mujeres no se quedaron atras, ya
que participaban en los combates, por lo menos hasta el siglo xi D.C. La
tradicion tolteca relata la historia de “la Princesa Guerrera”, quien luch6 contra
los enemigos de su padre a los que vencio; entonces ordend que a los prisioneros
les arrancaran el corazén del pecho en su presencia (Navarro, 8). Siglos después,
durante las cruentas y desesperadas batallas contra los espafioles, en los Anales
histéricos de Tlatelolco el autor indigena anénimo dej6é consignado que
“pelearon las mujeres de los tlatelolcas. Golpearon al enemigo, portaron armas
de guerra, se arremangaron las faldas, se las levantaron todas para perseguir duro
a los enemigos”. En el margen de este pasaje, el narrador escribié en espafiol:
“Aqui fenece la guerra, esto escribio el que la vio” (Baudot, Relatos aztecas,
198).

Hay que tomar en cuenta que algunas mujeres, espafiolas e indigenas, sobre todo
tlaxcaltecas, acompafiaban al ejército cristiano, muchas de las cuales murieron
en la huida de la “Noche Triste”; se salvaron Malitzin y dofia Luisa, hija del



anciano Xicoténcatl y esposa de Pedro de Alvarado. En ese tragico pasaje de la
Conquista, merece que se mencione a dofia Maria de Estrada, castellana, quien
“peled con lanza a caballo como si fuera uno de los mas valerosos hombres del
mundo” (Historia de Tlaxcala en Baudot, Relatos, 291; Clavijero, 368; Prescott,
381).[271] Prescott suministra otros datos sobre esta heroina: “cas6 con Pedro
Sanchez Farfan, y diéronle en encomienda el pueblo de Tetela” (nota 11 de
Joaquin Ramirez Cabafias, 381, en Diaz del Castillo, 266, 343). Diaz del Castillo
menciona de nuevo a Sanchez Farfan como capitan de Tezcoco y ya viudo de “la
buena y honrada mujer dofia Maria de Estrada” (Diaz del Castillo, 266).[272]
Clavijero dice de ella que “armada de lanza y rodela, corria por entre los
enemigos hiriendo y matando con una intrepidez muy ajena a su sexo”
(Clavijero, 368). Prescott, basandose en la opinion de Torquemada también
explica que esta mujer, “con una espada y una rodela en las manos, hizo hechos
maravillosos, y se entraba por los enemigos con tanto corage, y animo, como si
fuera uno de los mas valientes hombre del mundo, olvidada de que era muger”
(Prescott, 381, n. 11 del Cap. III, Libro V). Obsérvese cémo el régimen
patriarcal de los espafioles atribuye a esas mujeres una fortaleza masculina, sin
tomar en cuenta las variadas formas de fortaleza mostradas por las mujeres que
se enfrentan a diario a diversas situaciones.

Dofia Maria de Estrada la tnica espafiola que se destaco en esas acciones
bélicas; Clavijero explica que algunas memorables mujeres “habian seguido
voluntariamente a sus maridos a la guerra, y con los continuos trabajos que
padecian y los ejemplos de valor que tenian diariamente [...] habian cobrado
brios militares. Hacian a veces sus guardias, marchaban con sus maridos
armadas de cota de algoddn, de espada y de rodela, y se arrojaban con intrepidez
a los mayores peligros” (411). Una nota de Mariano Cuevas, el editor del texto
de Clavijero, agrega al nombre de dofia Maria, los de Beatriz Bermudez de
Velasco, Juana Martin, Isabel Rodriguez y Beatriz de Palacios (Clavijero, n. 39,
411); sin embargo, Diaz del Castillo dice que fuera de dofia Maria Estrada, no
habia entre ellos otras mujeres de la Peninsula Ibérica (239).

Duran da noticias de una destacada espafiola que se distinguio por su valentia en
la batalla de Tetela, donde lucho al lado del ejército espafiol. Su nombre se
desconoce, pero segun el cronista, fue mujer de Martin Partidor. Duran cuenta
que

por consejo de algunos del exército, [esta mujer] tomo6 un caballo y una lanza y
adarga y fue a pedir al Marqués licencia para salir a los indios y probar el valor



de su persona. El Marqués concediéndoselo pusose [ella] en delantera y picando
el caballo salié contra los indios, invocando a voces el nombre de Santiago y a
ellos, tras ella empezaron a correr algunos de los del campo, a la cual, cuando los
indios vieron venir, empezaron a huir y otros a despefiarse por las barrancas
[a]baxo y tomaron el pueblo, cuyos principales vinieron con las manos cruzadas
a ofrecerse al Marqués (Duran, The History, 1994, 561; Lopez de Mariscal, 73).

Sigue Duran diciendo que al comprobar Cortés la valentia de esa mujer, en
nombre del emperador Carlos V le dio de encomienda los dos pueblos de Tetela
y Hueyapan (The History, 1994, 561).[273]

Ademas, Cervantes y Salazar menciona algunas heroinas “de varonil animo y
consejo”, entre las que cuentan, Juana Martin, Isabel Rodriguez, una “que
después se llamé dofia Joana, mujer de Alonso Valiente” (Cervantes, II, 209).
Cervantes y Salazar dice de la “piadosa mujer, Isabel Rodriguez”, que en medio
de una batalla socorri6 al mal herido soldado espafiol Magallanes, quien murio
con la garganta atravesada por una lanza (II, 208). Ademas, se sabe que en las
diversas refriegas que confrontaban los espafioles, esa mujer

lo mejor que ella podia les ataba las heridas y se las sanctiguaba [...] e acontescia
que aunque tuviesen pasados los muslos, iban sanos otro dia a pelear, [... lo cual
parecia] prueba de que Dios era con los nuestros, pues por mano de aquella
mujer daba salud y esfuerzo a tantos heridos. [...] También acontesci6 con
espafioles llevar abiertos los cascos y ponerles [ella] un poco de aceite y sanar en
breve, porque no habia otras medicinas (Cervantes, II, 207-209).

El espiritu bélico de esas mujeres en aquellos tiempos se proyecta en las
soldaderas que participaron poniendo la carne en el asador durante la
Revolucioon Mexicana; entre muchas otras, se destacaron, segtin expedientes, la
travestida Amelia Robles, Rosa Padilla Camacho (coronela), Maria Arias Bernal
(del grupo de mujeres que acompafiaron el cortejo fiineble de Madero), Leonor
Villegas de Magon (organizadora de las voluntarias), y la muy conocida Adelita
de la cancién.

Entre las que se destacaron en la parte sur del continente, esta Inés Suarez, quien
acompafio a su amante, Pedro de Valdivia, en la conquista de Chile. Cuando el



fuerte espafiol fue atacado por los indigenas, protegida por la armadura, ella se
lanz6 a exhortar a los guerreros a luchar y ayudé a evacuar a los heridos.
Durante esa batalla, ella concibi6 un arriesgado plan que consistia en cortarles la
cabeza a seis caciques que tenian cautivos; cuando los soldados le preguntaron
como habia que matarlos, ella desenvain6 una espada y sin misericordia decapit6
a los seis; los cuerpos mutilados y las cabezas los echaron a la multitud de los
enemigos que atacaban el fuerte. Horrorizados al ver el final de sus lideres, los
nativos hicieron la retirada (Powers, Women, 169).

En 1536, en la expedicion para fundar la ciudad de Buenos Aires, Pedro de
Mendoza llevaba unas mujeres, la mayoria de ellas, parientas de las tropas; Entre
ellas estaban Elvira Pinedo, Catalina de Valdillo, Mari Sanchez, Elvira Gutiérez
e Isabel de Guevara. Esas mujeres que durante la hambruna se dedicaban a
buscar comida y cuidaban de los heridos, también entraron en batalla contra los
indigenas, al lado de los hombres (Powers, Women, 169-170; Galvez, 65-71).
Sabemos de estos sucesos por la carta que Isabel de Guevara envi6 con el fin de
reclamar la injusticia que se habia hecho con ella, segtin dice en esa carta, “sin
que de mi y de mis trabajos se tuviese ninguna memoria y me dejaron de fuera
sin me dar indios ni ningun género de servicios”. Pide al final que se le dé un
repartimiento perpetuo y para su marido, don Pedro de Esquivel, solicita “algin
cargo conforme a la calidad de su persona” (Galvez, 70).

El calificado “espiritu viril” de las mujeres indigenas se puede observar en el
hecho de que en los comienzos de la Colonia, cuando los misioneros trataban de
hacer una realidad la cristianizacion por medio de los nifios al separarlos de sus
padres, fueron las mujeres quienes pusieron obstaculos a esas practicas, con lo
que dificultaron el proceso de evangelizacion (Deeds, “Indian Women...”, 261).

Durante la Colonia algunos expedientes dan prueba de diversas formas utilizadas
por las mujeres como medios de rebelion contra las nuevas normas impuestas
por las autoridades y la Iglesia. Se conoce, por ejemplo, el caso de Juana
Mendoza, a la que los alcaldes mixtecas acusaron de desobediencia, pues
incitaba a rebelion, vendia pulque, cometia adulterio con un hombre casado y
exhortaba a la comunidad a no ir a misa. Adujo en defensa suya que ella trato de
convencer a las mujeres de la comunidad a no obedecer debido al aumento de
tributo, que les estaba resultando muy oneroso; este consistia en que en vez de
las cuatro nativas que solian tejer un manto para la festividad del santo patrono,
tres tenian que dar el mismo rendimiento (Sousa, “Women and Crime...”, 208-
209). Ademas de Juana Mendoza, se destacaron por su rebeldia, Maria Catalina



y Juana Maria. La autora de este ensayo, al ver que esas mujeres salen en
defensa del mantenimiento de trapiches para preparar tepache, como una
costumbre de hombres y mujeres nativos para sus celebraciones, concluye que
esas indigenas se rebelaban contra el sistema colonial para mantener los valores
y costumbres comunitarios y forzar cambios en las exigencias opresivas del
nuevo gobierno (Sousa, 210).

Esta rebeldia de las mujeres esta documentada hasta el siglo xviii, época durante
la cual una cuarta parte de los casos revisados revela que las mujeres realizaron
ataques y fueron muy agresivas contra la autoridad. Sus protestas eran en
defensa de los derechos, del mantenimiento de las tradicionesde comunitarias y
contra el excesivo tributo que se debia pagar, pues ellas tributaban igual que los
hombres; solo a las viudas se les exigia la mitad del tributo (Sousa, 209).

Las estrategias de subversion utilizadas por los indigenas, hombres y mujeres
sometidos y abusados por los cristianos, consistian en negarse a suministrarles
sustento y a no cumplir sus demandas; cunden los ejemplos de como a los
conquistadores se les rechazaba de esa manera. También consistian en motines,
especialmente de mujeres, debido a la gran influencia que ellas tenian en asuntos
comunitarios, y a su poder de convocatoria de masas que podian amotinarse por
cualquier descontento (Sousa, 209). Los oficiales espafioles comentaban que atin
en presencia de sus esposos ellas no tenian pelos en la lengua. Se destaca entre
esas mujeres la viuda Josefa Maria de Tepoztlan, a quien se le llamo6 “la rebelde
profesional”, por ser tenaz, agresiva y la mas sediciosa de todos y un peligro
para el orden social (Haskett, “Dofia Josefa”, 155).

Para castigar a esas mujeres, los oficiales y clérigos repetian que ellas no habian
pagado tributo y ademas, no iban a la iglesia. Por tanto, a quienes pertenecian a
esas facciones, les denegaban sus titulos de nobleza, las llamaban vagas,
agitadoras, perturbadoras comunales. Para asesinar el caracter de dofia Josefa,
pusieron énfasis en su relacion adulterina con don Miguel Francisco, y decian
que era ella quien lo habia seducido, por lo que la tildaban de “depravada”;
asimismo, hubo testigos que la acusaron de ser muy agresiva hasta el punto de
hacer uso violento de piedras y de un chocante lenguaje vulgar para intimidar a
las autoridades (Haskett, 158).

Algunos estudios demuestran que los nahuas precoloniales tenian una elaborada
ideologia del género, la cual incluia rasgos ideales para el hombre y para la
mujer de los diversos estratos sociales. El Cddice florentino requiere, por



ejemplo, que la buena mujer noble sea amante y protectora de su gente, tierna,
humilde, agradecida, irreprochable y sin faltas (Haskett, 158). En su ensayo,
Haskett saca las siguientes conclusiones: dofia Josefa y otras activistas en el
repartimiento de Taxco y las mujeres que hicieron esfuerzos en Cuernavaca
durante el siglo xviii, para deshacerse del infame sacerdote, asi como las que
hablaban en publico, atin en presencia de sus maridos, probablemente fueron
herederas y continuadoras de una tradicion similar. A ellas, bajo la nueva
autoridad impuesta, aunque fueran cacicas, se las acusé de insubordinadas pues
no solo eran “indias”, sino también mujeres, lo cual no se aceptaba, pues “ellas
se entrometieron directamente en asuntos del gobierno”. En vez de juzgarlas
como se hacia con los hombres en un rol politico, los espafioles “optaron por
atacar su honor y feminidad al poner énfasis en sus fracasos como mujeres”
(Haskett, 161-162). Por lo mismo, algunas mujeres de Tepoztlan, influenciadas
por la ideologia espafiola, no pudieron admitir que una noble indigena como
dofia Josefa representara un rol politico, y menos “una mujer agresiva,
moralmente corrupta, madre inepta y que ponia a las esposas contra los maridos,
lo cual destruia la fibra de la familia cristiana” (Haskett, 162).

En suma, Burkhart comenta que, por medio de alianzas matrimoniales, fueron
las mujeres de la familia real un instrumento politico esencial para ganar
preeminencia y legitimidad en Anahuac. No obstante, al final, se opt6 por un
sistema de parentesco patrilateral, el cual daba derecho real a los varones para
practicar la poliginia; esto, junto con la importancia que se le daba a la guerra en
la sociedad azteca, debilit6 el papel de las mujeres nobles, y se puso énfasis en
su capacidad reproductiva (Burkhart, “Mexica”, 26; Navarro, 10). Con esto se
perturbaba “la cohesion y el equilibrio del grupo”, segtin lo expuso Lévi-Strauss
(Antropologia, 33).

A diferencia de la costumbre incaica de heredar los descendientes directos de la
mujer, Gomara explica que los aztecas “heredaban unos hermanos a otros, y tras
ellos el hijo del primer hermano”, en términos de una consanguinidad patrilateral
que fundaba alianzas entre hermanos (Gémara, 434). A lo anterior, declara
Navarro, hay que agregar que el sistema de parentesco azteca establecia que la
autoridad, tanto de hombres como de mujeres, se consideraba “genealdgica y
estructuralmente equivalente”, ya que la linea de descendencia de los individuos
se establecia sin discriminacion alguna (Navarro, 10). Dado que para los aztecas
privaba el derecho de los hermanos o del hijo del hermano mayor, el sistema
aseguraba la cohesion del clan de forma colateral y alrededor de la linea
primogénita, segun lo explica Lévi-Strauss (Antropologia, 71).[274]



4.9. Supersticiones

Sahagun explica que los nativos tenian muchos malos agiieros que predecian el
futuro; entre ellos estaba el bramido de una fiera o un ruido en los montes; el
canto del buho, de la lechuza o de un ave que llamaban oaclli, y el ruido
nocturno de alguien que cortaba lefia; estos y muchos otros, segun ellos, tenian
un poder premonitorio y les anunciaban muerte, enfermedades, tragedias, etc.
(Historia II, 1829, 1-17; Suma, 57-71). A continuacion detallamos solo aquellos
que se relacionan con la mujer precolombina.

Los adivinos no se regian por los signos de las estrellas, sino por unas
instrucciones que les habia dejado Quezalcoatl. Esa forma de tratar tales asuntos
era arbitraria y peligrosa, sobre todo en lo que atafie al futuro de las personas,
cuyo signo astrologico las marcaba negativamente; este es el caso del signo
Cecalli, el cual pronosticaba “mala muerte” y un “mal fin”; peor atn en lo que se
referia a las mujeres (Bustamante, “Introduccion” a Sahagun, Historia, I, 1829,
279-280). Sahagun explica que “si era muger la que nacia en este signo [...] no
era para nada, ni para hilar, ni para teger, y boba y tocha risuefia, soberbia, [...]
chismosa, infamadora, [...] holgazana, perezosa, dormilona, y con estas obras
vendra siempre a acabar en mal, y a venderse por esclava” (Sahagun, Historia I,
1829, 224-225).

Asi, para realizar algun acto importante en sus vidas —nacimientos, “bautizos”,
bodas, confesiones, viajes— los aztecas consultaban a los adivinos o Tonalpouqui.
Los principales, nobles y mercaderes ricos, “cuando les nacia un hijo o hija,
tenian gran cuenta con el signo en que nacia, y el dia y hora”, lo cual informaban
a los “astrélogos judiciarios, y a preguntar por la fortuna buena o mala de la
criatura que nacia; y si el signo era prospero, luego le hacian bautizar, y si era
adverso, buscaban la mas prdspera casa de aquel signo para bautizarle”
(Sahagun, Historia I, 1829, 81). El fraile franciscano continda explicando que si
bajo ese signo adverso nacia una nifia, esta “seria deslenguada y maldiciente: su
pasatiempo seria decir mal y avergonzar a todos, y también seria atrevida para
apufiar y arafiar las caras a otras mugeres, remedar a todos, y rasgar los vipiles
de las otras” (I, 1829, 330). Se trata de un tragico final en una sociedad regida
por una cosmovision saturada de determinismo respecto al destino de la



humanidad. Se sabe que el tirano Maxtlaton, estaba resuelto a quitarle la vida al
principe Nezahualcoyotl, como el déspota Tezozomoc se la quité al monarca
Ixtlixochitl, padre del joven principe; empero, Maxtlaton no lo mataba “por
respeto a ciertos agiieros de los sacerdotes” (Clavijero, 91).

Ademas, los ultimos cinco dias del afio, llamados nemontemi (dias baldios),
[275] “tenianlos por aciagos y de mala fortuna”, por lo que durante ese lapso de
tiempo, los mexicanos no hacian nada mas que visitarse, evitaban refiir, pues
segun ellos, los que peleaban “se quedaban siempre con la costumbre”, por lo
que era de “mal agiiero tropezar con ellos”. Decian que los que nacian en esas
fechas “tenian muchos malos sucesos en todas sus cosas, y eran pobres y
miseros™; a estos, si eran hombres, los llamaban Nenoquich, y si eran mujeres,
Nencioatl (Sahagun, I, 1829, 76; Duran, Historia, I, 293).[276]

Arriba explicabamos que durante los festejos dedicados a Teteuinna o Teteoinan,
diosa de las médicas y parteras, estas y las mujeres se dividian en dos
escuadrones para pelear

delante de aquella que habia de morir en esa fiesta, por regocijarla, [...] porque
tenian por mal agiiero si esta muger que habia de morir, estaba triste o lloraba,
pues decian que esto significaba que habian de morir muchos soldados en la
guerra, o que habian de morir muchas mujeres de parto, o de resultas de él
(Sahagun, I, 1829, 149; Duran, Historia, I, 145).

También en los festejos a los dioses del agua, ya vimos que cuando los nifios y
nifias que iban a sacrificar, lloraban mucho, los nativos se alegraban porque para
ellos eso era signo de que “lloveria presto. Y si topaban en el camino algtin
hidrépico, tenianlos por mal agiiero y decian que ellos impedian la lluvia”
(Sahagun, I, 2000, 178).

Sahagun cuenta que aquellos que habian olido mucho la flor llamada
Omixuchitl, parecida al jazmin, o que la hubiesen orinado o pisado, contraian
“en las partes inferiores de los hombres y de las mugeres”, una enfermedad
parecida a las almorranas. Igualmente, la enfermedad llamada cuetlaxuchitl,
ubicada en el clitoris de las mujeres, decian los supersticiosos que la habian
adquirido por haber olido o pisado, o por haberse sentado sobre la flor que
llevaba el mismo nombre de la enfermedad (II, 1829, 19; I, 2000, 460). Cuenta



Mufioz Camargo que entre los tlaxcaltecas, el que hubiese tocado u obtenido la
flor del arbol Xochitlicacan era dichoso y fiel enamorado; y es que asociaban
este arbol con la diosa Xochiquetzal, pues asi llamaban al cielo donde habitaba
esa diosa (155).

También tenian supersticiones relacionadas con el maiz, sigue explicando
Sahagun: resollaban sobre el maiz “como dandole animo para que no tem[iera]
la cochura” Asimismo decian que si se derramaban granos de maiz por el suelo,
el que o la que los veia tenia que recogerlos, porque si no, “hacia injuria al maiz,
y el maiz se quexaba dél delante de Dios, diciendo: ‘Sefior, castigad a este que
me vio derramado y no me cogid, o dad hambre porque no me menosprecien’”
(Sahagun, 11, 1829, 20; I, 2000, 460). Cuando se pegaban los tamales en la olla,
advertian que el que los comia, “si era hombre, nunca bien tiraria en la guerra las
flechas [...]. Y si era mujer, que nunca bien pariria. [... pues] se le pegaria el nifio
dentro”. Aseguraban también que las mozas que comian de pie “no se casarian
en su pueblo, sino en pueblos agenos” (11, 1829, 23; I, 2000, 461). Cuando
alguien habia terminado de construir su casa y queria entrar a vivir en ella,
celebraba una ceremonia al dios de las casas, pues si no lo hacia asi, gozaria
poco de su vivienda y se moriria; para evitarlo, el dia del estreno, durante siete u
ocho dias, lo celebraban con bailes y banquetes, para lo cual invitaban a mucha
gente, segin Mufioz Camargo. También, lo hacian para que la deidad de la
borrachera “no les fuese contraria [...] cuando probaban los nuevos vinos™
(Mufioz Camargo, 149-150; Sahagun, I, 2000, 468).

Tan pronto como la mujer quedaba embarazada se apoderaba de ella un temor
ancestral, cuenta Sahagun, ya que los aztecas creian que todo individuo estaba
expuesto a poderes magicos y arbitrarios. Por eso ellas practicaban una serie de
medidas de precaucion y tabues: cuando la mujer llevaba de uno a tres meses de
embarazo, la comadrona le recomendaba tener relaciones con su marido
“templadamente, porque si del todo se abstuviese del acto carnal, la criatura
saldria enferma y de pocas fuerzas cuando naciese. Ordenaba también que
cuando se aprocsimara el tiempo de parir, que se abstuviesen del acto carnal”
(Sahagun, II, 1829, 181). Cuando salian de la casa, por ejemplo, se echaban
cenizas dentro de la blusa para evitar ser asustadas por fantasmas. También
creian que si miraban el sol durante un eclipse, podrian abortar; temian asimismo
que el bebé naciera con labio leporino (II, 1829, 23; I, 2000, 464-465; Anton,
17), o que se volviera raton: y “para remedio de esto tomaban un pedazo de iztle
en la boca o ponianlo en la cintura, sobre el vientre” (Sahagtn, Suma, 175).



Continda Sahagun con las abusiones relacionadas con los embarazos y los
partos, contando que para evitar que se “escalentase o tostase el feto” y no
naciera bien, la partera ordenaba no solo que no se bafiara la prefiada en agua
muy caliente, ni tampoco se calentase al fuego “ni la barriga ni las espaldas, ni
tampoco al sol, por [...] peligro de que no se tostase la criatura”; asimismo le
impedia dormir durante el dia, “porque no fuese disforme en la cara el nifio que
habia de nacer” (II, 1829, 180). Evitaban que la prefiada viese a un ahorcado,
porque decian que el nifio naceria “con una soga de carne en la garganta™ (II,
1829, 23). Ademas, creian que si la mujer prefiada mascaba tezitli (chicle), la
criatura padeceria de asfixias de las que podria morir, o incurriria en el peligro
de que “se [le] hiciese el paladar duro, y las encias gruesas, porque no podria
mamar y moriria” (II, 1829, 24 y 180-181). Mandaban también que se le
satisficiesen todos los antojos a la prefiada, pero que no ayunase ni comiese
tierra ni tizatl (tiza, gres) “porque naceria enferma la criatura o con algtn defecto
corporal, porque lo que come y bebe la madre, aquello se incorpora en la
criatura, y de aquello toma la sustancia”. Las embarazadas vestian una camisa
especial; esto permitia que fueran reconocidas como tales para evitar comer o
tocar lo que ellas guisaban (Gomara, 437-438, 440; Anton, 18).

Sahagun dej6 consignado que durante cuatro dias continuos “ardia el fuego en
casa de la recién parida, y guardaban este tiempo con mucha diligencia, [...pues
si alguien apagaba el fuego,] decian que asi quitaban la buena ventura a la
criatura que habia nacido” (Historia I, 1829, 331). En la casa donde habia una
recién parida, no quemaban los escobajos que son “mazorquillas que quedan
después de desgranado [el maiz], que llaman olotl”, pues si lo hacian, pensaban
que la cara del recién nacido seria pecosa y llena de hoyos (II, 1829, 23; I, 2000,
464). Clavijero informa también que en una de las fiestas dedicadas a la madre
de los dioses, efectuaban “la ridicula ceremonia de alzar a los nifios por las
orejas, creyendo que asi serian muy altos” (I, 1829, 192).

Arriba detallamos varias ceremonias y creencias relacionadas con las mujeres
que morian durante el parto, porque esa conjuncion de los principios de vida y
muerte, recuerda los miedos ancestrales. Vale agregar que asi como los soldados
le cortaban a la difunta un dedo y el cabello, los cuales guardaban como reliquias
que los protegia en los campos de batalla, los hechiceros trataban también de
robar el cadaver para cortarle el brazo y la mano izquierda; segun ellos, tenia
poderes para paralizar a los que estaban en la casa donde iban a robar (Sahagun,
I1, 1829, 167; Garza Tarazona, 67).



A proposito de eclipses de sol o de luna, Mufioz Camargo menciona que los
tlaxcaltecas los tenian por mala sefial y que en esos tiempos refiian y peleaban;
por eso “daban grandes gritos y voces y lloros, porque entendian que se llegaba
el fin del mundo”. Si el eclipse era de sol “sacrificaban [...] hombres bermejos” y
si era la luna, “sacrificaban hombres blancos y mujeres blancas [albinos/as], las
que llamaban adivinas”. Los cometas también producian malas sefiales “de
mortandades, guerras, hambres [...] y calamidades”; decian que esos cometas
“eran saetas de las estrellas, y que mataban las cazas de los campos y de los
montes” (Mufioz Camargo, 132).

Cuando los ratones le roian las enaguas a una mujer casada, el marido
interpretaba que ella le era infiel, mientras la mujer pensaba lo mismo de su
esposo, cuando los ratones le habian roido su manta. Ademas, aquella que comia
lo que los ratones habian roido, fuera “pan, queso, u otra cosa, que le levantarian
falso testimonio, de hurto, de adulterio, o de otra cosa” (Sahagun, II, 1829, 25y
26, respectivamente). .o mismo, segun Duran, ocurria en las casas que alojaban
a las virgenes:

en viendo entrar o salir un raton en el oratorio del idolo, o algtiin murciélago, o si
hallaban roida alguna manta del templo, o agujero que hubiese hecho el rat6n en
la pieza, luego decian que algun pecado se habia cometido y que alguna injuria
se habia hecho a su dios [...] y andaban muy sobre aviso para saber quién era la
causa de tan gran desacato y [falta de] reverencia. Hallado el delincuente, por
muy aventajado que en dignidad fuese, luego le mataban y vengaban con aquello
la injuria [tetlazolmictiliztli] que a su dios se habia hecho (Historia, I, 27).

Siguiendo el esquema especulativo de la escoba (llamada Tlazolteuctli: “dios de
la ira”), era costumbre dejar la escoba afuera para evitar que la mugre que podria
acarrear, metiera discordias en la casa. Por eso, a los nifios se les prohibia jugar
con ella. EI hombre que quisiera seducir a una mujer, recogia las pajas que
cayeran de la escoba mientras ella barria; una vez acumulaba veinte pajas, podia
desviar, como si fuera un sortilegio que aprisionara la voluntad, el poder de la
escoba hacia su duefia y forzarla a someterse a sus deseos. Era tan fuerte el
agiiero atribuido a la limpieza como medio de mantener el orden y evitar el caos,
que un hombre ausente de su hogar, no solo estaba satisfecho con haber
ordenado a su esposa e hijos que barrieran, sino que también les encargaba a sus
parientes que se lo recordaran para estar seguros de que cumplian sin fallar



(Burkhart, 35, 38).

A diario las familias presentaban tanto ofrendas de comidas y bebidas como
celebraban diversos ritos domésticos a los dioses, en especial, al fuego. Duran
expuso que existia una multitud de supersticiones en relacion con los ruidos que
emitian el fuego y las brasas, y el humo que emanaba de ambos. Las familias
acomodadas celebraban el onomastico del fuego con banquetes ofrendandole
papel, codornices y pulque. Otros menos pudientes le dedicaban incienso de
pobre calidad; y los pobres quemaban hierbas aromaticas (Duran, Historia, I,
168-169; Burkhart, 40).

Para beneficiar y proteger a los maridos que estaban en la guerra, el tiempo que
esta duraba, o hasta que ellos regresaran, las esposas, “en sefial de tristeza y luto,
nunca desde aquel dia se lavaban las caras”, aunque se bafiaban del cuello para
abajo. En un rito semejante al que realizaban los guerreros, a la medianoche, y
después de encender la lumbre y de barrer, seguidos de otros actos rituales, las
mujeres ofrecian incienso y oraban por la seguridad de sus esposos. Entonces
sacaban los fémures de los que en otras guerras fueron cautivos de sus maridos,
los cuales yacian enterrados en la casa y eran llamados malteotl[277] o
“deidades prisioneras”, los envolvian en papel, los colgaban de una viga de la
casa y con un brasero encendido, los sahumaban con incienso mientras rezaban
por la vida de sus conyuges. Hecha la oracion, se volvian a acostar, pero al
amanecer “tornabanse a levantar y a barrer la calle. Lo mismo hacian al
mediodia, y lo mismo a la hora que se pon[ia] el sol” (Duran, Historia, I, 164-
165; Burkhart, 41). También colgaban el manto de sus maridos, a modo
simbolico de su presencia en el hogar y asociada a las reliquias de sus victorias
(Burkhart, 40-41).

Era tan fuerte la creencia en los agiieros y presagios entre los aztecas, que en los
ultimos afios de su reinado, Moctezuma II Xocoyotzin vivié torturado por malos
augurios de la inminente caida de su imperio; a partir de las primeras sefiales, se
pasaba consultando a los adivinos y escuchando suefios premonitorios de la
proxima venida de unos invasores. Entre esos muchos avisos, una década antes
de la llegada de los espafioles aparecio en el cielo un cometa o rastro luminoso
que permanecio6 visible un afio entero, segtin algunos, pero Sahaguin asegura que
“dejo de aparecer dicho resplandor o sefial cuatro afios antes de la venida de los
espafoles”.[278] Asimismo, se habian visto en 1510 otras evidencias de futuros
desastres, como la del incendio inexplicable de las torres del templo mayor de
Tenochtitlan, el cual, cuanta mas agua le echaban para extinguirlo, flameaba atin



mas. El afio anterior, sin viento ni terremoto alguno, las aguas de la laguna se
levantaron en olas que destruyeron algunas casas de la ciudad. Ademas, a veces,
en las noches, se oian los gemidos de una mujer que exclamaba: “;Mis muy
queridos hijos, ya llega vuestra partida! Mis muy queridos hijos, ¢adénde os
llevaré?”. También ocurrieron muchos otros fenémenos inexplicables (Codice
Florentino en Baudot, 59-62; Historia de Tlaxcala, 245-248; Duran, Historia,
305; History, 460-461).[279]

Ha quedado consignado en especial un prodigio que recogieron Torquemada y
Betancourt. Clavijero lo reprodujo en su crénica como sigue: la princesa
Papantzin, hermana de Moctezuma y viuda del gobernador de Tlatelolco, murio
en 1509; fue enterrada en una cueva que daba al jardin donde ella solia pasearse.
A los cuatro dias, Papantzin aparecio sentada en las gradas de la fuente, lo cual
alarmo a todos; sin embargo, ella los tranquilizo diciéndoles que no habia muerto
y que queria hablar con su hermano para comunicarle un mensaje que traia del
mas alla. Una vez en presencia de Moctezuma y del rey de Tezcoco,
Nezahualcoyotzin, les explicé que mientras yacia muerta tuvo un suefio[280] en
el cual un bello joven con alas y vestido de blanco, le mostré un rio donde habia
“unos barcos y en ellos unos hombres de color y traje muy diferente” al de los
aztecas; el joven le explico que aquéllos eran los que se iban a apoderar del reino
y que traerian para ellos noticia del Dios verdadero, y cuando se promulgara “el
lavatorio, con que se borran los pecados”, ese Dios la instaba para que “fuera la
primera en recibirlo y guia con [...su] ejemplo a los de [...su] nacién”. Dicho eso,
el joven desaparecio y ella volvio a la vida. “Papantzin vivio después muchos
afios en grande recogimiento y abstinencia”. Sigue Clavijero contando que ella
“fue la primera que el afio de 1524 recibio el santo bautismo en Tlatelolco y se
nombro desde entonces Maria Papantzin”. Concluye el historiador explicando
que la princesa vivio el resto de su vida como “un perfecto modelo de virtud”
cristiana (Clavijero, 139-141, 351; Bustamante, en Sahagun, 1829, Historia II,
270).[281]

La nota 11 del texto de Clavijero aclara que dicho suceso fue tomado por los
cronistas “de los escritos de los primeros apostdlicos religiosos, que conocieron
y trataron a aquella princesa” (Clavijero, n. 11, 139). Por otra parte, el Codice
Ramirez menciona que Yacotzin, madre de Ixtlilxochitl, fue la primera que
recibio el santo bautismo en Tlatelolco” y ademas, para mayor coincidencia, le
dieron de nombre cristiano el de Maria (Cédice Ramirez en Baudot, 224; Leo6n-
Portilla y Garibay, Vision, 60-61).[282] Puesto que en el texto de Clavijero
Papantzin fue “la primera que el afio de 1524 recibio el santo bautismo en



Tlatelolco” y ademas la bautizaron con el nombre cristiano de Maria (Clavijero,
142, 143, 145), queda preguntarse si Papantzin se llamaba también Yacotzin.
Aqui conviene que nos detengamos, ya que hay confusion de nombres: el Codice
Ramirez llama a la madre de Ixtlilxéchitl, Yacotzin; Clavijero la llama Cocotzin
(142, 143 y 145); y el mismo fraile cronista la llama Xocotzin (Clavijero, 120).
Todo parece ser un problema fonético al traducir del nahuatl al espafiol.

El Cédice Aubin confirma que fue en el “afio Seis Pedernal-1524 cuando
comenzo a existir la creencia en la divinidad, y los padres empezaron entonces a
ensefar(les] la doctrina cristiana” (Baudot, Relatos, 215). La confusién con los
nombres recibidos por los nativos se debe a que eran bautizados en montones,
como manadas de animales, sin tomar en cuenta su individualidad ni sus gustos;
por ejemplo, en Tlaxcala y otras provincias se seguia el siguiente orden al
bautizar a los nativos: un dia, a todos los hombres les daban el nombre de Juan;
otro dia, el de Pedro; un dia, todas las mujeres “se llamaban Anas [... y ] otro,
Marias, de modo que venian por dias los nombres” de hombres o de mujeres;
estos recibian una cedulita para que recordaran como se llamaban (Mufioz
Camargo, Historia de Tlaxcala, 274).

4.10. Festejos, pasatiempos, literatura, arte, artesanias y otros

En general, cuando los cronistas hacen referencia a los festejos, cantos, bailes y
diversiones, no especificaban si las mujeres participaban en esas actividades. En
cambio, Sahagun, y a veces Duran, explican como, durante algunas festividades,
las mujeres danzaban y cantaban junto con los hombres; asi el lector comprueba
que la mondtona y ocupada vida de las nativas, siempre frente al fogon, el telar,
la escoba, cumpliendo con sus multiples deberes, era compensada por gratos
momentos como los que disfrutaban en los “areytos”, los cuales aprendian en el
Cuicacalli o escuela de canto y danza que se hallaba dentro del cerco que
rodeaba al templo mayor o cd. Arriba, basandonos en Duran, explicabamos el
orden, concierto y respeto con el que se preparaban los mancebos y doncellas en
ese plantel educativo; y cuando alguno de esos jovenes “no acertaba a hacer los
contrapasos, a son y compas, lo ensefiaban con mucho cuidado” (Duran,
Historia, I, 188-189; Garza Tarazona, 82-83).



En los festejos en honor de Huitzilopochtli hombres y mujeres “juntos
comenzaban estos cantares [y bailes] a la tarde, y acababan cerca de las diez” de
la noche durante veinte dias; al noveno, efectuaban grandes ceremonias para
preparar a los que serian sacrificados durante esos festejos y “hacian un areyto
con ellos, en el cual iban una mujer y un hombre pareados cantando y bailando”
(Duran, Historia, I, 71).[283] A los diecinueve dias “comenzaban a hacer unas
danzas en que iban asidos todos de las manos, hombres y mujeres y danzaban
culebreando” (Duran, Historia, I, 71). Después comenzaban los sacrificios de
esclavos y cautivos: cuando mataban a cada uno, tocaban los instrumentos
musicales; tan pronto terminaba el sacrificio, “comenzaban a bailar y cantar, a
comer y beber, y asi se acababa la fiesta” (Duran, Historia, I, 71).[284]

Gracias a Sahagun, hoy podemos tener una idea de otros festejos en los que la
mujer participaba, como los que se dedicaban a Vixtocioatl —asi la llama el fraile
franciscano— o Huixtocihuatl, diosa de la sal. Este festejo se celebraba el séptimo
mes que comenzaba el 26 de junio. La vispera de la fiesta celebraban todas las
mujeres “que hacian sal, viejas, mozas, y muchachas”, con una gran danza en
circulo, asidas de una cuerda de muchas y diversas flores, y en los cabellos con
coronas de Iztauhyatl o ajenjo mexicano, que los nativos llamaban “estafiate”.
Mientras bailaban, cantaban, dirigidas por dos sacerdotes ancianos. El centro del
circulo lo ocupaba una cautiva ataviada con el traje de la diosa, la cual seria
sacrificada al dia siguiente. Asi, alternandose los grupos de mujeres, bailaban y
cantaban desde la tarde hasta la medianoche. La cautiva bailaba y cantaba sobre
todo la noche antes de su muerte, pues debia pasarla “sin dormir ni reposar”
(Sahagun, I, 126-127; Clavijero, 187). Al dia siguiente solo bailaban los
sacerdotes llevando las flores amarillas llamadas “claveles de las Indias”. Al
ocaso, se sacrificaba a la cautiva y todo terminaba en opiparos convites. Durante
ese mes “eran frecuentes los bailes y las recreaciones en los jardines, las poesias
que cantaban eran todas de amores y de caza” (Clavijero, 187).

Otros festivales documentados por Sahagun se celebraban durante veinte dias; en
ellos participaban, ademas de soldados viejos y otros bisofios, “mugeres
matronas que querian [bailar], y las mugeres publicas” (Historia I, 1829, 95). En
las celebraciones a Toci, no cantaban ni bailaban, solo caminaban “levantando y
bajando los brazos al compas del atambor”. Las mujeres lloraban y decian que si
pronto se pregonaba guerra, sus hijos estarian obligados a cumplir con su deber y
quizas no los volverian a ver mas (Sahagun, I, 1829, 154-155).

Durante el octavo mes que comenzaba el 16 de julio, se hacia una solemne fiesta



en honor de la diosa Centeotl, bajo el nombre de Xilonen, nombre que recibia la
diosa cuando a la mazorca de maiz la llamaban xilotl o elote. Este festejo se
llamaba huei tecuhilhuitl, que quiere decir “la gran fiesta de los sefiores” En el
templo de la diosa, por ocho dias las mujeres, jovenes y viejas, “hacian areito”,
pero ningun hombre las acompafiaba. Todas iban ataviadas de fiesta, con plumas
rojas en brazos y piernas, y “afeitadas las caras con color amarillo y marcasita”
(Sahagun, I, 2000, 219-220). Las mujeres llevaban los cabellos sueltos “en
significacion de los del maiz” (Clavijero, 187). Después de que los sacerdotes y
los sefiores daban de comer y beber al pueblo, y los sacerdotes danzaban durante
cuatro horas, el “ultimo dia era la danza de los nobles y militares, entre los
cuales danzaba una cautiva que representaba a la diosa y, después de la danza,
era sacrificada juntamente con otros prisioneros” (Clavijero, 187-188). Una vez
realizado el sacrificio de quien la habia representado, en honor a esa deidad,
podian comer xilotes (elotes), tortillas y cafias de maiz, lo cual no podian hacerlo
antes de ese festejo (Sahagun, I, 2000, 219-220).

Ademas, Duran cuenta que se celebraba una “fiesta grande de los sefiores” y una
fiesta pequenia “de seforcillos, o fiestezuela de ellos”, a la que también llamaban
“tlaxochimaco, que quiere decir repartimiento de rosas”; durante esta tltima, lo
“que se hacia era presentarse rosas los unos a los otros y convidarse los unos a
los otros”. En ese dia salian a la calle las concubinas “con guirnaldas de flores en
las cabezas y a los cuellos”; los caballeros y gente principal las festejaban y
requebraban; terminado el paseo, “habia baile y canto entre ellas y los galanes,
[...] y acabados, se iban cada una a su palacio donde eran sujetas” (Duran,
Historia, I, 1829, 263-264). Al respecto, segin Sahagun, tenian hasta dos o tres
concubinas, “la una tenian en su casa, y las otras estaban en las de sus familias”
(I, 1829, 264).

También participaban las mujeres publicas en las danzas y cantos en honor a
Huitzilopochtli durante tlaxochimaco, en las calendas del noveno mes; los
bailarines iban asidos de las manos, una mujer entre dos hombres y un hombre
entre dos mujeres; los que se habian distinguido en la guerra iban adelante y le
pasaban el brazo por la cintura de la mujer, “como abrazandola”; los otros, no
tenian derecho de hacer esto (Sahagun, I, 2000, 221-222).

En los festejos de las calendas del décimo mes, agrega Sahaguin que las mujeres
principales también participaban brindandoles jicaras de chocolate a los que
traian el arbol llamado xécotl (I, 2000, 223).[285]



La fiesta y sacrificio dedicados a la diosa Toci se hacian en el décimoprimer mes
que se llamaba ochpaniztli (barrimiento). Después de los primeros cinco dias de
ese mes, comenzaban a bailar el nematlaxo, que duraba ocho dias; en él
danzaban sin cantar, ordenados en cuatro hileras, sin menear los pies ni el
cuerpo, solo las manos que levantaban y bajaban al son del atabal, llevando
racimos de flores que se llamaban cempoalxuchitl.[286] Comenzaban este baile
en la tarde y lo terminaban al ponerse el sol. Pasados los ocho dias de danzas, las
mujeres médicas, mozas y viejas comenzaban la simbélica pelea que relatamos
arriba en relacion con el rito dedicado a Toci; pasados diversos juegos en los que
los mancebos perseguian a la gente con escobas cubiertas de sangre, los
guerreros recientemente armados hacian un areito por el estilo del que antes se
describio, en el patio de la diosa Toci; las mujeres que observaban esto, se
decian: “‘estos nuestros hijos que van agora tan ataviados, si de aqui a poco
apregonan la guerra, ya quedan obligados a ir a ella. ;Pensais que volveran mas?
Quiza nunca mas los veremos’. Desta manera se acuitaban las unas y las otras, y
se angustiaban por los hijos”. Entonces, sigue contando Sahagun, el hombre que
representaba a la diosa Toci, sus devotos y las médicas iban bailando y cantando
“en tiple muy alto” (Sahagun, I, 2000, 229-235). En las crénicas se ven otras
ceremonias en las que las mujeres participaban bailando y cantando.

Entre los tarascas, al dia siguiente de una ceremonia, las mujeres se reunian
alrededor del fuego, “tostaban maiz y hacian cacalote,[287] y lo comian alli
todas emborrachandose y tomaban aquel maiz tostado y echabanlo en miel, y
entraban luego unos que bailaban un baile llamado paracata-uaraqua” en el patio
o en las casas de los papas[288] (An6nimo, Relacion, 30).[289]

Asimismo se tiene noticia de que las mujeres participaban en actividades
deportivas y rituales como el juego de pelota (tlac, tlachtli) o batey, el cual se
jugaba con los hombros y el trasero. Al referirse a la isla Espafiola, Fray
Bartolomé explica que daba gusto ver a los nativos jugar dicho juego, “y mucho
mas cuando las mujeres, unas con otras, jugaban, las cuales, no con los hombros
ni las nalgas, sino con las rodillas [...] rebatian [la pelota] y creo que con los
pufios cerrados” (Las Casas, 1V, 241; Oviedo, I, 146). Fernandez de Oviedo
confirma lo anterior y sugiere la probabilidad de que en otras regiones del Nuevo
Mundo, como en el Imperio Azteca , las mujeres practicaran este juego. No
obstante, la descripcion de tal deporte que suministran los cronistas, parece que
en el Caribe se jugaba de manera diferente a la de los aztecas,[290] quienes
tenian que pasar la pelota por un aro macizo colocado en la pared; este no se
menciona en las paginas que tratan de los tainos. Fernandez de Oviedo continua



suministrando mas detalles: el juego de la pelota lo juegan

hombres contra hombres, o mujeres contra mujeres, y algunas veces mezclados
ellos y ellas; y también acaesce jugar las mujeres contra los varones, y también
las casadas contra las virgenes. [...] Y es cosa mucho de admirar ver la velocidad
e presteza que tienen en el juego, y cuan sueltos son ellos y ellas (Oviedo, I,
146).

Los aztecas, como los nativos de Las Antillas, celebraban también juegos con las
mujeres, los cuales a veces resultaban grotescos, macabros o pesados, como el
que practicaban al dia siguiente del festejo dedicado a Ilamateuctli, diosa de la
vejez. Al dia siguiente del sacrificio de la mujer que representaba a la diosa, “se
divertia la chusma del pueblo con un juego semejante a los lupercales de los
romanos, corriendo por las calles y dando golpes a cuantas mujeres encontraban,
con unas talegas llenas de heno” (Sahagun I, 1829, 74; Clavijero, 191). También
los chiquillos les daban a las nifias tales talegazos que las hacian llorar (Sahagun,
I, 1829, 74).

En cuanto a las artes y artesanias, en la seccion 4.8. Oficios y labores nos
referimos a la especializada labor de los tejidos. Garza Tarazona suministra un
informe detallado sobre las pintoras que eran muy solicitadas para las fiestas
solemnes o para la guerra, porque en esas ocasiones los nativos se pintaban el
cuerpo y la cara. Ellas realizaban esta labor en el tianguez. Agrega la autora que
“la pintura corporal, el corte de pelo, la forma del peinado y las insignias eran
muy importantes, ya que marcaban el nivel social de las personas y nadie estaba
autorizado a portar lo que no le correspondiera” (Garza Tarazona, 32).

La plumaria era otro oficio muy cotizado, que efectuaban hombres y mujeres
para cumplir con los tributos y adornar los trajes de guerreros, penachos, rodelas,
pendones, etcétera (Garza Tarazona, 32, 79). Hay que agregar que las mujeres
también participaban en la confeccidn total o parcial de joyas (32). En algunas
regiones, la alfareria la hacian las mujeres, y en otros lugares, la ceramica ritual
era hecha exclusivamente por ellas. Como ocurri6 con los textiles, “la
introduccion del torno en la época colonial, la alfareria pasa a ser ocupacion
masculina, quedando las mujeres a cargo del resto del proceso de la manufactura
de la ceramica no torneada, como se acostumbraba”, explica Garza Tarazona
(33). Sin embargo, continda la autora, en la actualidad, en muchas regiones de



México, las mujeres trabajan la ceramica tradicional en la totalidad o en parte del
proceso (33). También la cesteria, especialmente la manufacturada con fibras
suaves, con las que elaboraban variedad de objetos de uso cotidiano, era del
dominio de las mujeres (Garza Tarazona, 33-34).

Habia, asimismo, mujeres escribas, las cuales pintaban en los libros eventos
etnohistoricos, mapas, la vida cotidiana, y el recuento de los dias y de las fiestas.
Garza Tarazona deduce lo anterior al examinar las estatuillas de caracter realista
que se hallaron en la isla Jaina en Campeche, entre las cuales hay una de “una
mujer que tiene en la pierna izquierda un rectangulo y sobre este apoya la mano.
De ahi que deduzca la probabilidad de que el rectangulo sea un libro y que al
tener apoyada la mano sobre este se escenifique a una escribana”; eso lleva a la
estudiosa a conjeturar que los restos a los que les pusieron esa ofrenda, hayan
sido de una mujer que ejercia dicho oficio (37-38).

En el campo intelectual se sabe que hubo maestras encargadas de educar a las
pupilas en las escuelas. También hubo trasmisoras de lengua y cultura; de esto da
prueba San Anton Mufion Chimalpahin, quien “encontré una mujer de
Culhuacan para que ensefiara a un principe Texcocano la lengua y costumbres
nahuas”, informa Garza Tarazona (39). Alva Ixtlixochitl 1o confirma diciendo, y
repito lo arriba dicho, que al principe Ixtlixdchitl le dieron por aya a
“Zacaquimiltzin, sefiora de Tepepulco, con muchas otras mujeres principales de
diversas partes y de diversas lenguas, para que el nifio, como era costumbre,
aprendiera de todas ellas (Alva Ixtlixochitl, Obras, I, 294; 11, n. 168).

Respecto a la creacion literaria, Toro Montalvo hace un detallado analisis de la
poetica nahua y explica que los aztecas se complacian en el ejercicio de la
poesia, la cual era muy preciada por su notable prestigio, tanto en el Calmecac,
como en la corte y en el pueblo. Para ellos el cuicatl era “un vocablo que
denominaba al poema y su representacion grafica, simbolizada por una voluta
adornada de flores; era la ‘palabra florecida’; es decir, ‘musica con palabras’ .
La poesia de los nahuas era de origen colectivista, coral y emotivo; eso quiere
decir que “era cantada en grupos, o en conjuntos donde la tonalidad,
sentimientos y ritmos le daban el efecto de actividad comunitaria. Estaba regida
por una métrica exigente de acuerdo a la melodia que representase”. A esto se
unia la voz del tlamatinime, “el que sabe algo”, aquel que medita sobre el
hombre y sus enigmas en el cosmos, en la tierra y era maestro de retorica (Toro

Montalvo, 23-24).



De ahi la adoracién de los aztecas al dios del canto, la danza y la poesia,
Xochipilli. La importancia de los “cantos florecidos” se puede captar en el hecho
de que en sus codices han quedado pictografiados los nombres y los poemas de
los mas destacados poetas de ese imperio, como Nezahualcdyotl, Nezahualpilli,
Tececepounqui, Cuaucuauhtzin, y Motenehuatzin, pues la mayoria son anénimos
(Toro Montalvo, 24-25). Le6n-Portilla, basandose en datos suministrados por
Alva Ixtlilxochitl, las Relaciones de Chimalpahin, los Anales de Cuahutitlan y el
manuscrito de Cantares mexicanos,[291] agrega otros nombres a la lista de
poetas y poemas, e informa que hubo mujeres nahuas que cultivaron la poesia,
de lo cual hablaremos mas adelante.[292] Toro Montalvo recoge los variados
tipos de poemas con la lista de los nombres de las diversas composiciones como
sigue:

Teocuicatl, himno religioso o “canto divino”. Melahuacuicatl, “canto franco” o
de efecto historico. Yoacuicatl, “canto de guerra” o poesia eepica. Cuauhcuicatl,
“canto de aguila” o poesia heroica. Cuecuechcuicatl, “canto heroico” o
impudico. Xochicuicatl, “canto de flores”. Icnoctuicatl “canto de desolacién, de
orfandad; también era “canto de placeres del amor y de la bebida”.
Xochincuahuitl, “cantos de tiempos de verdor florido” o del “arbol”.
Huehuetlatolli, “discurso de los ancianos™. Italoca, “lo que se dice de algo o de
alguien”. Xiuhamatl, “anales, libro de los afios” (Toro Montalvo, 26).

A la lista anterior hay que agregar el cozolcuicatl o cancién de cuna.

Entre los poetas aztecas, Chimalpahin menciona en su Tercera relacion (fol.
92v.-93r.), a una mujer, “la sefiora de Cohuatlichan, de nombre Axolohua, que
vivio hacia mediados del siglo xv”. Ledn-Portilla transcribe uno de los poemas
de esta poeta, el cual dice asi: “Fui a ver a Tlaloc, / me llamo él y me dijo: / ha
padecido grandes trabajos, / ha llegado mi hijo Huitzilopochtli. / Aqui habra de
ser también su casa, / digno es €l de veneracion. / Asi habremos de vivir en la
tierra / porque somos los dos iguales...” (Trece poetas, 155). También Leon-
Portilla habla de una bella cancion de cuna o cozolcuicatl “dirigida al pequefio
Ahuitzotl que mas tarde seria sefior de los aztecas”;[293] explica que se sabe que
la escribié una mujer, porque a menudo alude a si misma diciendo: “yo soy
doncella mexicana... yo doncellita he concebido mi canto en el interior de la casa
de las flores...” (Trece poetas, 156). Desgraciadamente se ignora quién la
escribig; tampoco hay dato alguno de ella. Entre textos anénimos como este,



Leon-Portilla menciona con justa razén “los consejos llenos de poesia que da la
madre a su hija pequefia, las palabras de la partera a la que va a dar a luz, los
discursos de las ancianas pronunciados en distintas ocasiones, son patente
confirmacion de lo dicho” (Trece poetas, 156).

Se sabe que la concubina que mas privo con el rey Texcocano Nezahualpilli, fue
la poeta Sefiora de Tula, de la cual se tienen mas datos, aunque no se conoce su
poesia. Ella recibio ese titulo, “no por su linaje, pues era hija de un mercader”,
sino por lo erudita que era. Esta mujer se llamé después, en el bautismo, dofia
Maria Mahuoxochitl, que significa “flor de la espiga de maiz” (Solis, 249). En
una nota al pie, Prescott saco del capitulo 57 del manuscrito de Alva Ixtlilxochitl
el siguiente dato: la Sefiora de Tula

era hija de un mercader; y era tan sabia que competia con el rey y con los mas
sabios de su reino, y era en la poesia muy aventajada, que con esas gracias y
dones naturales tenia al rey muy sujeto a su voluntad, de tal manera, que lo que
queria alcanzaba de él, y asi vivia sola por si con grande aparato y magestad en
unos palacios que el rey le mando edificar (Prescott, 94; Garza Tarazona, 79).

Garza Tarazona toma la noticia de que esta dama de tan elevado rango era hija
de un mercader para explicar que en el Imperio Azteca los conocimientos
estaban al alcance de todos, sin distincion de clase social (79). Fue esta
concubina la que mantuvo correspondencia poética con el hijo mayor del rey, el
principe Huexotzincatzin, heredero de la corona, en el cual el padre cifraba
grandes esperanzas. Prescott explica que se ignora si dicha correspondencia era
amorosa, pero considera que de todos modos la falta era capital, y fue la causa
de que al principe lo sentenciaran a muerte (94). Otros cronistas afirman que el
mancebo insulté a la concubina con palabras soeces, lo cual se castigaba con la
pena capital.[294] Ledn-Portilla aclara que el principe Huexotzincatzin era
también un buen poeta, por lo que le compuso a la concubina de su padre una
satira; ella le respondio y a partir de entonces se entabl6 una correspondencia
poética entre ellos, por lo que se sospeché que el principe flirteaba con ella; por
tratarse de una traicion al rey, el asunto se llevo a juicio, se le encontr6 culpable
y se le dio la pena capital (Fifteen Poets, 115). Leon-Portilla sigue explicando
que existe un testimonio de lo ocurrido, el cual se incluy6é en un huehuehlahtolli,
o “Discurso de los Ancianos”, la tradicion de “El mundo antiguo”, en el que un
anciano sobreviviente de la Conquista cuenta dicho episodio diciendo que él
mismo vio cémo ahorcaron al sefior Huexotzincatzin porque habia compuesto
cantos a la Sefiora de Tula, su madrastra y una de las concubinas del rey. Este



testigo agrega que después de muerto su hijo, el rey Nezahualpilli se retir6 al que
él llamaba “Palacio de la Tristeza”, y ahi lloré durante cuarenta dias la muerte de
su amado hijo (Ledn-Portilla, Fifteen Poets, 115-117; Clavijero, 143). El rey
Nezahualpilli fue quien aplico la ley y aprobo la sentencia de su hijo, aduciendo
que si se hacia una excepcion con los nobles, habria que hacerla con todos, y
entonces dejaria de ser ley (Clavijero, 143).

Entre los poetas contenidos en el libro de Leon-Portilla, esta una mujer, la sefiora
Macuilxochitzin, “oriunda de México-Tenochtitlan, donde naci6 hacia 1435y
vivio probablemente buena parte de los afios restantes del siglo xv”, época del
mayor esplendor del Imperio Azteca (Trece poetas, 156-158). Fue hija de
Tlacaélel, el famoso consejero de los reyes aztecas, quien tuvo doce hijos, de los
cuales, dos fueron mujeres, Macuilxochitzin, la octava, y Tollintzin, la séptima
de ellos. El nombre de esta poeta, que significa “5-Flor”, lo recibio
probablemente porque nacid en esa fecha; ademas, Leon-Portilla explica que ese
nombre era uno de los términos para invocar al dios de las artes, del canto y de la
danza. Antes vimos que los nahuas consideraban que habia unos dias propicios y
otros nefastos, de modo que “al tratar de la fecha 5-Flor y de las fiestas en honor
de Macuilxaéchitl, repiten con insistencia que quienes nacian en ese dia, tenian
por destino llegar a ser forjadores de cantos” (Trece poetas, 157). El texto de
ella, que el autor incluye en la antologia, es un poema épico en el que la voz
poética expresa su intencion de dar gracias al dios supremo de los aztecas por la
victoria de su pueblo, y preservar para la posteridad ese grandioso suceso (Trece
poetas, 160); el poema trata de una de las mas importantes y ultimas conquistas
que instig6 el padre de la princesa Macuilxochitl y llevo a buen término el rey
Axayacatzin, quien sobrevivié solo por breve tiempo a esa victoria.[295] La voz
lirica dice que con sus cantos alegra al Dador de la vida. Se dirige entonces al
rey: “Axayacatzin, jtu conquistaste / la ciudad de Tlacotépec! / Alla fueron a
hacer giros tus flores, / tus mariposas. / [...] jcon esto has causado alegria. / El
matlatzinca / esta en Toluca, en Tlacotépec”[296] (Trece poetas, 161 y 165). Una
vez evocada la hazafia del rey azteca y descrito los arreos de guerra,
Macuilxochitl en ese poema se dedica a evocar “la actuacion decisiva de un
grupo de mujeres otomies que con sus suplicas a Axayacatl salvaron la vida del
capitan [matlatzinca] que lo habia herido [en una pierna]” (Trece poetas, 160). El
capitan otomi, Tlilatl, cay6 prisionero y ordend a sus mujeres que atendieran al
herido Axayacatl. Una vez recuperado el rey azteca de su herida, ordeno: “jQue
venga el otomi / que me ha herido en la pierna! / El otomi tuvo miedo, / dijo: /
‘iEn verdad me mataran!’ “De obsequio, le llevo al rey mexicano “un grueso
madero / y la piel de un venado, / con esto hizo reverencia a Axayacatl. / Estaba



lleno de miedo el otomi. / Pero entonces sus mujeres / por €l hicieron suplica a
Axayacatl” por lo que el rey le perdon¢ la vida”. (Trece poetas, 161-162 y 167-
169).



Conclusiones

A lo largo de este libro, la revision de la realidad social y cotidiana en la que se
inserta a las nativas antes de la Conquista deja ver lo siguiente: a partir de la
Colonia, al aplicar una perspectiva monoteista y por tanto, ajena a la realidad
prehispanica, el discurso masculino manipula, disminuye y hace desaparecer la
presencia e importancia de las mujeres. Esto ocurria sobre todo en aquellos
espacios en los que ellas se destacaban dentro de sus comunidades indigenas.
Los datos que hasta el presente hemos podido recoger de los codices, cronicas,
historias, archivos judiciales y otros documentos, abren areas en las cuales se
perciben situaciones que niegan, entre los aborigenes, la posiciéon machista. Sin
embargo, antes de la llegada de los espafioles ya vimos que las guerras
expansionistas del Imperio Azteca pusieron énfasis en la exaltacion de los
guerreros muertos en batalla, al asignarles un lugar mitico privilegiado: en el
diario recorrido del sol, con sus rodelas y armas, ellos lo acarreaban hasta el
mediodia. En cambio, solo aquellas mujeres que morian en la guerra y en el
primer parto, con el huso y los trebejos para tejer, llevaban al sol desde el
mediodia hasta poniente. Todo lo anterior prepar6 un terreno fértil para que el
llamado hoy en dia paralelismo genérico interdependiente nahua poco a poco
quedara reducido a una simbologia verbal representada en la mitologia, juntas de
gobierno y ceremonias oficiales.

Las areas legales que desfavorecieron a las mujeres de la Colonia, hasta
mediados del siglo xx, se pueden apreciar al consultar el libro de Maria Gabriela
Leret de Matheus, que lleva el revelador titulo de La mujer, una incapaz como el
demente y el nifio (segun las leyes latinoamericanas), el cual se abre mostrando
al lector que no fue sino en la IX Conferencia Internacional Americana que se
celebr6 en Colombia en mayo de 1948, cuando en el articulo 1° se estableci6 que
los estados americanos otorgaban “a la mujer los mismos derechos civiles de que
goza[ba] el hombre” (Leret de Matheus, 14-15). En la “Exposicion de motivos”
para publicar dicho libro, la autora recuerda que en algunas culturas era una
calamidad “el advenimiento de una nifia a la familia, y todavia lo sigue siendo
para muchos, a pesar de vivir en el siglo xx” (7). A diferencia de esto, mas arriba
expusimos lo que Garza Tarazona recogio de las Relaciones geograficas del siglo
xvi acerca de que los indigenas preferian a las nifias, y se consideraba mas rico y



dichoso el padre que tenia hijas que hijos. Comenta la autora que esta
preferencia se basaba en el hecho de que en algunas etnoculturas el linaje se
trasmitia por la linea femenina. Ademas, las mujeres podian heredar el cacicazgo
(71). Hay que agregar que ellas representaban con su trabajo, un copioso aporte
a la economia de las comunidades, con lo que se pagaban los altos tributos
impuestos por los gobernantes, mientras los hombres cumplian con sus deberes
bélicos.

Por su parte, Leret de Matheus recalca que en las Leyes de Toro (1505) se
especifica que durante el matrimonio la mujer no podia hacer contrato alguno, ni
presentarse a juicio ni aceptar una herencia o repudiarla, sin licencia del marido.
Ademas, le debia obediencia a él, y este tenia derecho de corregirla, si era
preciso, por la fuerza fisica (Leret de Matheus, 54; Powers, “Introduccion”,
Mujeres, 8). Estas leyes, comenta Leret de Matheus en 1975 —fecha en la que se
publicé su libro— son las que aparecen incorporadas a los codigos
latinoamericanos. Unos las han derogado, pero otros las mantienen vigentes”
(54-55).

Quizas algo que recalca y da la medida de la independencia y capacidad de
liderazgo de las indigenas durante la época precolombina, se puede observar en
los numerosos documentos que se conservan de litigios ocurridos a principios de
la Colonia, y en los que participaron las indigenas para reclamar derechos y
propiedades. Se destaca en especial el comentario que recogio Kellogg de un
jurista espafiol del siglo xvi, acerca de lo siguiente: “cuando tienen una disputa,
los indios, por importantes y habiles que ellos sean, no aparecen en la corte sin
sus esposas” (Kellogg, “Tenochca”, 136); estas son las que hablan, informan y
dicen lo que hay que decir, mientras el marido permanece callado; y si la corte le
pregunta algo a él, este responde: “aqui esta mi mujer que lo sabe”; y hasta ha
ocurrido que cuando se le pide el nombre a un indigena, es ella, la esposa, la que
se adelanta a decirlo. “Ellos son hombres sometidos a sus mujeres” (Kellogg,
“Tenochca”, 136), termina declarando el jurista, que como buen espafiol saturado
de ideas machistas y principios de honor, no podia comprender tal
comportamiento y menos la ideologia del género en el mundo azteca. Se
proyecta esa actitud en el hecho de que durante el siglo xvi, declara Kellogg,
todavia los litigios eran iniciados igualmente por hombres y mujeres. Estas
nativas “testaban, participaban como testigos en testamentos (de hombres y de
mujeres, aunque mas a menudo de mujeres), compraban, vendian, heredaban
propiedades y actuaban como tutoras de hijos y hasta de nietos cuando no habia
ni padres ni parientes para cuidarse de ellos” (Kellogg, “Tenochca”, 137). Esa



situacion cambio a partir de 1585 y durante el siglo xvii, hasta nuestros dias, el
cambio fue radical.

A continuacion procederemos a sefialar la posicion de la mujer en el entorno
azteca, en contraste con la situacion que desde la Colonia sufri6 al ser sometida,
anulada y considerada una inepta por las leyes espafiolas y después por el
Cddigo Napoleodnico, hasta aproximadamente las primeras décadas del siglo xx.

Ya vimos que no se ha probado todavia que en efecto hubiese existido en el
Nuevo Mundo el matriarcado, o sea, que hubiese habido una etapa de la
etnohistoria caracterizada por un absoluto predominio y poderio de la mujer. Si
hubiese existido, Eliade aclara que eso no significaria supremacia de las mujeres
(176-177). Lo que lleva a algunos expertos a continuar considerando la
posibilidad de reconstruir residuos del supuesto matriarcado en la América
Prehispanica, son los siguientes datos: primero, los conquistadores, en especial
Fernandez de Oviedo, testificaron que hubo poderosas reinas o cacicas como
Orocomay y Conori, que aunque tuvieron maridos, mandaban en sus posesiones
y participaban en las guerras. Esto fue lo que dio pie a la leyenda de las
Amazonas en nuestro continente. (Fernandez de Oviedo, V, 241-242).

En segundo lugar, algunos estudiosos han hallado vestigios matriarcales en las
regiones andinas, pues ahi, en la geografia del Pacifico, predomino el sistema
matrilineal que se aplicaba a la sucesion al trono y en los testamentos. Si
observamos privilegios, libertades y derechos que tenia la mujer en esos
tiempos, vale considerar la teoria propuesta por Laurette Séjourné; esta
antropologa conjetura que ademas de los chorotegas, existieron otros grupos
etnohistoricos, entre los que incluye los del Golfo de Uraba, en Castilla del Oro,
los de Tehuantepec, y regiones colindantes a la costa del Pacifico, en los que han
quedado verdaderas secuelas de un sistema matriarcal, originario, posiblemente,
del Pert (Séjourné, 148-149).

Por otra parte, para explicar la presencia y poderio de esas cacicas, hay que
observar entre los aztecas el fenomeno denominado hoy paralelismo
interdependiente de los géneros, el cual es motivo de observacion de
antropologos y estudiosos de esas culturas. Kellogg expone al respecto:

la base del paralelismo genérico se apoya tanto en las formas de cultura y
pensamiento mexicanos, como en las creencias y estructuras mexicanas del
parentesco. Aquéllos abarcan en especial dualidades y complementariedades, las



cuales a veces ponen énfasis en contrastes y oposiciones (92).

El sistema del parentesco nahua, sigue exponiendo Kellogg, estaba arraigado en
una ideologia que preservaba la descendencia. Y es que los aztecas creian que la
madre y el padre suplian fluidos corporales para formar el feto, y al recién
nacido lo consideraban descendiente de antepasados relacionados con el padre y
la madre (92). Bajo el sistema de descendencia, tanto el hombre como la mujer
“podian adquirir propiedades hereditarias” (93). Segun testamentos de la
temprana Colonia revisados por la autora, los hombres y las mujeres aztecas
tenian aproximadamente los mismos derechos hereditarios en tres categorias:
casas, terrenos e inmuebles, y los hermanos, varones y hembras, recibian iguales
porciones de propiedades que hubieran pertenecido a sus padres y madres. El
hecho de que las mujeres poseian recursos independientes de los de sus maridos,
de cierto modo era indice de la autosuficiencia con la que ellas actuaban (93). Lo
anterior se puede asimismo comprobar en lo que el padre José de Acosta dej6
consignado como costumbre en las bodas de los nativos: cuando llevaban a su
casa a los recién casados,

ponian por memoria todo lo que él y ella traian de provision de casas, tierras,
joyas, atavios y guardaban esta memoria los padres de ellos, por si acaso se
viniesen a descasar, como era costumbre entre ellos, y, no llevandose bien,
hacian particion de los bienes, conforme a lo que cada uno de ellos trajo,
dandoles libertad que cada uno se casase con quien quisiese, y a ella le daban las
hijas y a él los hijos (173).

A diferencia de lo anterior y como secuela de la legislacion espafiola impuesta en
el Nuevo Mundo, Leret de Matheus revisa cuidadosamente las leyes de los
diversos paises de nuestro continente. Por ellas sabemos que el Fuero Juzgo y
sobre todo Las siete partidas, moldearon los conceptos aplicados en esas
legislaciones. Por ejemplo, en ellas cobra realidad el principio de que “el marido
es como sefior e cabeza de la mujer. Ley XII, titulo XXIII, Part., I’ (Leret de
Matheus, 55). Ademas, aplicado durante la Colonia, segun las Leyes de Toro,
Leret de Matheus explica que todavia, durante las primeras décadas del siglo xx
“la mujer casada es incapaz de obrar, hallandose sometida a la potestad del
marido”; este es el jefe y cabeza de la comunidad conyugal, y en cuyas “manos



se concentran todos los bienes del matrimonio. [F1] administra la sociedad
conyugal, con caracter absoluto” (Leret de Matheus, 55). La autora se dedica
entonces a revisar los codigos que rigen en la sociedad marital en algunos paises
como Colombia, donde hasta 1932, la administracion de la hacienda matrimonial
competia unicamente al marido; este “ostentaba la calidad de duefio de los
bienes sociales, como si éstos y sus bienes propios formaran un solo patrimonio”
(210). Mas adelante, “en el articulo 1749, se lee que “el marido es jefe de la
sociedad conyugal, y como tal administra libremente los bienes sociales y los de
su mujer”, como si ambos formasen un solo patrimonio (212-213). Entre los
paises revisados por la autora esta Chile con leyes relacionadas con casos
curiosos y extremos, como el de un menor de edad casado con una mujer adulta;
en este asunto, la ley estipula que “el marido menor de edad necesita de curador
para la administracion de la sociedad conyugal. Art. 1°, Ley N° 7612 (Leret de
Matheus, 212-213). Con la imposicion del Cédigo Napoleénico en nuestro
continente, se impone que la mujer “todo puede hacerlo, con autorizacién del
marido. Nada puede hacer, sin autorizacion del marido”, lo cual, seguin la autora,
resalté mas “la incapacidad de las mujeres casadas” (Leret de Matheus, 58).

A partir de la Colonia hasta comienzos del siglo xx, la incapacidad de de las
mujeres casadas lleva a Leret de Matheus a comparar el estado de sumision de
ellas, frente a las prerrogativas, libertades y derechos que tienen las concubinas
de la Edad Moderna (155). Ademas de las concubinas, las solteras, viudas o
divorciadas “son personas capaces”, pero al contraer matrimonio, se convierten
en “incapaces” (65). La autora explica que para disolver el matrimonio se
requiere de un largo y costoso juicio legal, mientras que la concubina “no esta
obligada a ser fiel, y si no esta conforme con el comportamiento de su
compafiero (soltero o casado con otra), o este le es infiel, tranquilamente lo
abandona sin férmula de juicio” (155). Lo anterior lleva a Leret de Matheus a
predecir que se vislumbra la amenaza de que el matrimonio desaparezca cuando
la mujer comprenda que es mucho mejor para ella el estado de concubina que el
de esposa (155). Por nuestra parte observamos que las concubinas de los tiempos
precolombinos no gozaron de tantas ventajas pues estaban sometidas a la
autoridad del rey o del cacique, a la esposa legal y a una celadora exigente.

Recordemos también que las leyes aztecas sentenciaban a pena de muerte por
igual al hombre como a la mujer adulteros, sin distincion alguna de sexo. Eso
contrasta con los cédigos hispanicos en los que se hace obvia la discriminacion
contra la mujer. Esto se puede apreciar en Las Siete Partidas,[297] y en las Leyes
de Toro que moldearon los codigos civiles espafioles e hispanoamericanos,



ademas de la legislacion napoleénica, los cuales solo aplicaban sanciones a la
mujer casada, a la que se le calificaba de adultera y se le castigaba, mientras que
a los hombres casados tnicamente se les tildaba de infieles. Llama la atencion
que en 1975 el articulo 171 del Codigo Civil vigente todavia en Chile, se
dispone lo siguiente: “si la mujer hubiere dado causa al divorcio por adulterio,
perdera todo derecho a los gananciales”. Por su parte, la autora comenta que “si
el divorcio hubiera sido por adulterio del marido, no existe ninguna sancion
similar” (69). Es interesante observar que el Derecho Canénico igualé a ambos
conyuges en el adulterio “e introdujo en las legislaciones civiles el concepto de
adulterio del marido, pero no establecié sancion para el hombre, con lo que las
cosas quedaron iguales” (Leret de Matheus, 109). Al final de su libro, la autora
enumera algunos paises hispanoamericanos que no decretan discriminacion
alguna en perjuicio de la mujer en lo referente al tema de la fidelidad, como
sigue: Argentina, Bolivia, Costa Rica, Ecuador, México y Peru. En México, por
ejemplo, el Codigo Penal provee igual tratamiento para ambos conyuges que
cometan adulterio, dandoles prision hasta de dos afios y privacién de los
derechos civiles hasta por seis afios” (117). En los otros paises de la lista, el
tratamiento es parecido, solo con leves variantes de tiempo en la carcel y
privacion de derechos civiles. Estas leyes contemplan también el castigo a
quienes mantengan relaciones ilicitas con una casada o un casado (116-120).

Lo irénico es que hay quienes se atreven a calificar a la mujer de inferior al
hombre. Al tratar el uxoricidio —“muerte de la esposa a manos del conyuge” en
defensa del honor— Leret de Matheus observa que “la posibilidad inversa, muerte
del marido a manos de la esposa, ni remotamente” la imaginaron los
legisladores, pues segun ella, esos cddigos solo reconocen el honor del varén y
“la esposa no es titular de honor alguno”, como aparece en el Codigo Penal
Venezolano (110).

Volvamos a los aztecas: Kellogg agrega que el paralelismo genérico descansaba
también en parte en una division utilitaria en la que existian dos dominios, el
masculino de actividad bélica, campos de batalla y formas de trabajo viril, y el
femenino centrado en la casa y los trabajos domésticos (Kellogg, 93). Si se
consideran los multiples y variados trabajos que realizaban las mujeres, segtn lo
apuntamos arriba, dice esa autora, ellas, como los hombres, proveian el sustento
de la familia y pagaban los tributos; sobre todo durante los largos periodos de
guerras, en ausencia de sus esposos, las diarias demandas que pesaban sobre
ellas, eran incontables (96). Basandose en lo que consigné Motolinia, la autora
concluye con €l que por lo valioso que era el trabajo de las mujeres, se hizo muy



dificil erradicar la poligamia durante la Colonia (Kellogg, 94; Motolinia, 131-
132).[298] En resumen, las aztecas adultas eran mujeres autbnomas que no
dependian ni vivian subordinadas al hombre. Ellas ocupaban el mercado o
tianguez, no solo como compradoras y vendedoras, sino también en funciones
administrativas, lo que prueba su independencia econémica y vital (Kellogg, 97).

Detengamonos a observar la situacion de la mujer que vivio desde la Colonia
hasta principios del siglo xx bajo la autoridad del marido: la legislacion peruana,
por ejemplo, estipula que la esposa “puede ejercer cualquier profesion o
industria, asi como efectuar cualquier trabajo fuera de la casa comun con el
consentimiento expreso o tacito del marido” (Leret de Matheus, 82). Por tanto, el
articulos 6 y 7 del Codigo de Comercio, decreta lo siguiente: “la mujer casada
que ejerza el comercio, se presume autorizada por el marido; y el articulo 9
establece que el marido puede revocar la licencia que hubiera concedido tacita o
expresamente” (82). Debido a esto, Leret de Matheus se queja de que bajo los
codigos hispanoamericanos, cuando la mujer participaba en el trabajo productivo
era solo para completar el sueldo del marido y a la sombra de él, lo cual la autora
lo interpreta como la “atrofia de la capacidad mental e intelectual femenina” y un
lastimoso desperdicio del capital humano (16).

Asi como el campo de batalla era para los aztecas un espacio propio de los
hombres, el hogar azteca era un sagrado espacio doméstico, el cual calzaba
adecuadamente en el esquema mitico-religioso azteca (Burkhart, 25). Se trataba
de un ambito simbdlico y social separado de los hombres, aunque
complementario del de ellos. Esto no tiene nada que ver con la subordinacion de
la mujer al hombre. Los oficios domésticos, que comtiinmente se consideran
“trabajo de mujeres”, se conceptuaban sagrados como los que ejercian los
hombres en el campo de batalla.

Una ideologia complementaria de hombre-mujer se mantuvo después a través de
un simbolismo doméstico de la guerra, no solo como metafora, sino también
como via directa al frente de batalla. El nacimiento de un bebé, por ejemplo,
repetimos, era simbolicamente militarizado: un parto feliz equivalia a la captura
de un enemigo, mientras la muerte en el parto equivalia a ser capturada o
matada. Asi, el hogar constituia ser “un frente doméstico” y las mujeres eran su
ejército (Burkhart, 25-27).

El paralelismo genérico se aprecia a partir de la ideologia y las creencias
religiosas de los nahuas, quienes concebian el cosmos gobernado por parejas de



deidades en las que se completaba la unidad hombre/mujer, tal como interpretd
la relacién amorosa de las parejas la antropologa Quezada (La religion, 36). Esta
explica que en la ctuspide del poder celestial, estaban la diosa Tonacacihuatl y el
dios Tonacatecutli, a los cuales los nativos invocaban conjuntamente, como dos
dioses en uno. Estos y otras parejas de dioses, en principio constituyeron el
modelo vital de las parejas humanas de Mesoamérica, con las que compartian
sus multiples quehaceres.

En cambio, el monoteismo judeo-cristiano que venera un dios masculino
todopoderoso y omnipotente, proyecté un modelo con la supremacia del varén.
Sumado a eso la Iglesia Catolica concibi6 para la mujer el modelo de la Virgen
Maria, pura, obediente, sumisa y madre ejemplar. Asimismo, el Derecho
Canonico impuso la norma de que el matrimonio “fue instituido para la
procreacion de los hijos, el alivio a la concupiscencia y la ayuda y auxilio entre
marido y mujer” (Leret de Matheus, 46). Estas obligaciones moral-religiosas
eliminaron la costumbre del sexo lidico que se practicaba en algunas regiones de
Mesoameérica y el Caribe y también el extendido amancebamiento. Y para
reforzar mas el sistema patriarcal, tiempo después, se impuso en el continente la
legislacion napolednica.

Asimismo, conviene tomar en cuenta que en el sistema politico y gubernamental
azteca, se puede apreciar ese paralelismo al considerar que el puesto de maxima
autoridad después del monarca, lo ejercia un hombre cuyo titulo era cihuacdatl,
que quiere decir mujer serpiente, gemelo femenino y como aclaré Duran, “es el
que sustituye al rey, como la mujer al marido en casa” (Duran, 584). Ademas,
recogimos ejemplos en los que en determinadas ceremonias, el Cihuacdatl vestia
de mujer. Segun interpreta Garibay, el término nahua significa “representante del
principio femenino” (en Duran, Historia, II, 584).[299]

A partir del monarca azteca y de cihuacéatl, su correspondiente en el poder, se
aprecia una casi rigurosa correspondencia de las funciones de hombres y mujeres
que reproducen las que cumplian las parejas sagradas en el Cosmos. Por otra
parte, Navarro expresa sospechas de que los nombres de “Madre del Pueblo” y
“Mujer serpiente”, asignados a dos de los tres integrantes del concejo de
ancianos de los “calpullec” connotan la participacion politica de las mujeres en
los origenes de los aztecas. Si fue asi, lo inico que quedo fueron los nombres.

Pese a que la mujer azteca compartia con el hombre el hogar, este
simbolicamente se construia como espacio femenino; lo sustenta el hecho de



que, tal como explicamos antes, el cordon umbilical de las nifias era enterrado al
lado del metate, cerca del fogdén, porque las sujetaban asi al corazon de la casa;
de ahi que la conducta inmoral de la mujer se asociaba a la tendencia a no
permanecer en la casa y andar por las calles y mercados. En cambio, ya lo
vimos, el ombligo de los varoncitos lo enterraban en el campo de batalla para
indicar que estaban destinados a ser guerreros (Burkhart, 28). Ademas, en el
suelo de tierra pisada, yacian enterradas las placentas de cada uno de los hijos
nacidos ahi y las cenizas de los ancestros (Burkhart, 33).

Ya sabemos que la casa (calli), de adobe o de piedra, consistia de una o mas
habitaciones cuadradas sin ventanas y con una apertura en el centro del techo.
Los portales se abrian a un patio (ithualli) rectangular. Alrededor de este patio
otras casas eran ocupadas por parientes de la mujer, si ella era soltera. Si estaba
casada, las ocupaban los de su marido. Entonces “la familia” era concebida
como un grupo de personas que compartian un conglomerado residencial
(cemithualtin) (Burkhart, 33).

Exalta también a la mujer azteca la forma cuadrada del hogar mexicano, igual
que la de los templos, como modelos que representaban simboélicamente no solo
el cosmos e imagen de la tierra (Burkhart, 30-31), sino también un elemento de
caracter femenino en oposicion al caracter masculino que se observa en el
circulo y el triangulo. Debido a su perfil estatico y severo, el cuadrado se utiliza
con frecuencia en la organizacion y construccién; asimismo, alude a nociones de
estabilidad y finitud, y si la creacion es finita, también es mortal (Cirlot, 156;
Serrano y Pascual, 74-75).

Durante la Colonia el sistema hispano no solo separaba y hacia distincion entre
las esferas relativas al género, sino también producia un extremo desbalance al
atribuirle al varon superioridad y poder. Kellogg informa que entre 1521 y 1700
la familia y el parentesco aztecas cambiaron gradualmente. Las estructuras de
parentesco entonces emergieron como una reaccion contraria a las nuevas
circunstancias sociales (Kellogg, 185-187). La familia azteca extendida
gradualmente se fue simplificando y eliminando las grandes categorias de
parentesco, pues se inicié un nuevo énfasis en la relacion marital, la cual lleg6 a
concentrarse en la familia nuclear. Al respecto, Kellogg identifica cuatro
transformaciones fundamentales de la familia extendida. Aqui interesa observar
que el cuarto cambio consistio en un patron mixto de matrimonios “virilocales”
y “uxorilocales” (el novio pasa a la casa de la familia de la novia) y neolocales
(la pareja establece una nueva residencia (187-188).



Acenttia mas aun la importante mision que cumplia la mujer en el hogar y en el
diario vivir de los aztecas, al considerar el simbolismo de esas estructuras
cuadradas y que ahi, en ese interior ahumado, los nifios aprendian que el espacio
era cuadrado, tenia un punto central y requeria de mucha atencién y cuidados
para que no se deteriorase y acabase (Burkhart, 29-32). Ahi, el poderio de la
mujer provenia de la ejecucién meticulosa de las tareas impuestas a su género,
las cuales trascendian el lugar comun para ordenar la totalidad del mundo y el
mantenimiento del cosmos (Schroeder, 16).

La limpieza era tan importante para el mantenimiento del cosmos, que el dia
comenzaba para la mujer azteca con advertencias de padres, maridos y parientes
de que debia levantarse temprano, “tomar la escoba y barrer”. Asimismo, la tarea
principal de los sacerdotes era la de barrer el templo, lo cual se ejecutaba como
un rito de purificacion. Aqui vale recordar la importante funcién de la escoba en
el hogar, donde era un arma de defensa y ataque del ama de casa contra la
suciedad y el desorden invasores, fuerzas periféricas que, como los enemigos del
estado, amenazaban el mantenimiento del orden, del centralismo y del cosmos.
Debido a eso, cuando los hombres iban a la guerra, sus esposas y parientas se
dedicaban a barrer con especial diligencia. Barrian a la medianoche, al amanecer,
al mediodia y al ocaso —los cuatro pasos de la ruta solar (Burkhart, 33-41).

Conviene recordar que desde los comienzos de la dinastia azteca los nahuas eran
tribus nomadas que andaban en busca del lugar donde establecerse. Entonces
eran rechazados, pues otras comunidades indigenas los consideraban “salvajes”.
Cuando se establecieron en el Valle de México, todavia no eran civilizados y por
lo mismo, no tenian herencia nobiliaria como los toltecas. Susan D. Gillespie
informa que en el Codice Mexicanus quedd consignado en la pintura del arbol
genealdgico de la dinastia mexicana que dos mujeres toltecas, quienes tenian
derecho a reinar, fueron las que trasmitieron el linaje noble a los aztecas. La
primera, Ilancueil (“falda de anciana”), fue la esposa del primer rey nahua,
Acamapichtli. La segunda, Atotoztli (“ave acuatica”), heredo, en lugar de su
hermano, el trono de Moctezuma I, Ilhuicamina. Por tltimo y mucho tiempo
después, al morir Moctezuma II, Cuauhtémoc “legitimo su derecho a gobernar al
casarse con [...Tecuichpotzin]”, hija menor de Moctezuma II, viuda del rey
Cuitlahuatzin y bautizada Isabel (Gillespie, 18-19).

Pone atin mas en relieve la importancia y reconocimiento a las mujeres en las
comunidades aztecas, el hecho de que las que descubrieron, inventaron, o
iniciaron algo que favoreciera a la sociedad, segun Sahagtn, eran deificadas



(Sahagun, I, 1829, 5). Entre ellas estan: Vixtocioutl o Huixtocihuatl, diosa de la
sal (iztat) porque descubrio la sal y supo como amontonarla. La diosa
[lamatecuhtli (sefiora anciana) fue la primera mujer que moli6 maiz. La diosa
Tzaputlatena, fue la primera que extrajo del pino el aceite de resina (uxitl) que se
aprovechaba para sanar muchas enfermedades y Sahaguin cuenta que los que se
dedicaban a la medicina la consideraban su protectora e inventora de secretos
medicinales muy ttiles. Muchas otras deidades o mujeres que beneficiaron a las
comunidades figuran en esta lista (Sahagun, I, 1829, 135-141). Puesto que casi la
mitad del calendario azteca fue dedicado a divinidades femeninas, explica
Navarro, se presta a sospechar que esas diosas quedaron como vestigio de la alta
estima y posicion adjudicadas a las mujeres en otros tiempos (13-14).

A lo largo de estas paginas, insistimos, hemos visto ya que en los comienzos del
Imperio Azteca predomino el paralelismo genérico interdependiente. Sin
embargo, tan pronto como se dedicaron los aztecas a expandir el imperio
haciendo la guerra a diversos pueblos, ese paralelismo se fue disolviendo hasta
quedar en una ideologia representada por actos simbdlicos como el de la
presencia en el gobierno del Imperio del ministro Cicohatl, el nacimiento de los
hijos, y muchos otros mas.

Una ensefianza valiosa que practicaron los aztecas como base de su diaria
filosofia ponia énfasis en que todo —sexo, comida, bebida, etc.— debia hacerse
con moderacion. Esta moderacion —procedente de los toltecas— por la que
durante siglos persistio el paralelismo genérico en practica fue abruptamente
interrumpida a la llegada de los apasionados espafioles que no conocian la
mesura de sus actos. Fue asi como ese encuentro o choque de las dos
etnoculturas en el Nuevo Mundo dio una nueva sociedad que en vez de
compartir virtudes y defectos de espafioles y aborigenes, comprobamos que
absorbi6 en especial los defectos de los europeos. Para hacer mayor la tragedia,
esas fallas (borracheras, lujuria, hipocresia, abuso de poder, fanatismo, rechazo
de la capacidad femenina, y muchas otras) fueron reforzadas por las leyes
patriarcales importadas de ultramar. Hay que reconocer que la conducta de los
aztecas estaba ligada a su cosmovision y obedecia a los principios de un ritual de
larga tradicion religiosa que justificaba los sacrificios y el consumo de carne
humana. En cambio, la de los europeos constituia una manera personal y hasta
desatinada al interpretar las ensefianzas cristianas y los codigos legales.

Y para cerrar, pedimos al lector que revise en detalle los diversos aspectos que
hemos presentado a lo largo de este libro y hemos resumido en estas ultimas



paginas, y trate de responder por su propia cuenta de donde procede el marcado
machismo tan arraigado en nuestra Ameérica. Llama la atencion observar que el
vocablo “macho” que se habia venido aplicando a los animales, aparecid por
primera vez aplicado a seres humanos en el siglo xviii, en el clasico El Lazarillo
de ciegos caminantes de Concolorcorvo, seudénimo de Alonso Carri6 de la
Vandera, asturiano, quien habit6 en Peru.



Bibliografia

1. Cadices, cronicas, cartas de relacion

Acosta, José de. Obras. Madrid: B.A.E. Ediciones Atlas, 1954. Este texto abarca
las siguientes obras del autor: Historia natural y moral de las Indias: 1-248,
Escritos menores (cartas, memoriales, informes, relaciones, y otros): 249-386, y

De Procuranda indorum salute o Predicacion del Evangelio en las Indias: 387-
608.

Alvarado, Pedro de. Relaciones a Hernando Cortés en Historiadores primitivos
de Indias. Madrid, B.A.E.: Ediciones Atlas, 1946: pp. 457-470.

Anonimo. Cédice Ramirez - Manuscrito del siglo XVI. México: Editorial
Porrua, S. A., 1975.

Anonimo. Historia de Tlaxcala. German Vazquez Chamorro, Ed. México:
Editorial Dastin, 2002.

Anonimo. Relacion de las cerimonias y rictos y poblacién y gobernacién de los
indios de la provincia de Mechoacan, hecha al ilustrisimo sefior don Antonio de
Mendoza, virrey y gobernador desta Nueva Espafia por su majestad. Leoncio
Cabrero Fernandez, Ed. Madrid: Editorial Dastin, S. L., 2002. Conocida como
Cronica de Michoacan.

Anonimo. Relacién de Michoacan. Leoncio Cabrero Fernandez, Ed. Madrid:
Editorial Dastin, 2002.

Anonimo. Relation de Michoacan. Le Clézio, J. M. G., Ed. Paris: Gallimard,
1984.

Betanzos, Juan de. Narrative of the Incas, traducido al inglés y editado por
Roland Hamilton y Dana Buchanan del manuscrito de Palma de Mallorca.
Austin: University of Texas Press, 1996.



. Suma y narracion de los incas. Maria del Carmen Martin Rubio,
Ed. Historiadores primitivos de Indias. Madrid: B.A.E., Ediciones Atlas, 1946.

Bobadilla, fray Francisco de, en Fernandez de Oviedo. Historia general y natural
de Indias, vol., IV. Madrid: B.A.E., Ediciones Atlas, 1959: 366-384.

Cabeza de Vaca, Alvar Nufiez. Naufragios de Alvar Nufiez Cabeza de Vaca y
Relacion de la jornada que hizo a la Florida con el adelantado Panfilo de
Narvaez, en Historiadores primitivos de Indias. Enrique de Vedia, Ed. Madrid:
B.A.E., Ediciones Atlas, 1946.

Casas, fray Bartolomé de las. Historia de las Indias, 5 Vols. Madrid: B A E,
Ediciones Atlas, 1958.

. Los indios de México y Nueva Espafia - Antologia. México:
Editorial Porrua, S. A., 1966.

Cervantes de Salazar, Francisco. Crénica de la Nueva Espafia, 2 Vols. Madrid:
B.A.E. Ediciones Atlas, 1971.

Chavero, Alfredo, Ed., en Fernando de Alva Ixtlilx6chitl, Obras Histoéricas,
México: Editora Nacional, 1965: 5-9.

Chimalpain, don Fernando de San Anton M. Relaciones originales de Chalco
Amecameca. Paleografia y traduccion de S. Rendon. México: Fondo de Cultura
Economica, 1965.

Chimalpahin Quauhtlehuanitzin, Domingo de San Antén Muifion. Annals of His
Time. James Lockhart, et Al., Eds. Stanford, California: Stanford University
Press, 2006.

. Codex Chimalpahin.[300] Society and Politics in Mexico
Tenochtitlan, Tlatelolco, Tezcoco, Culhuacan, and other Nahua Altepetl in
Central Mexico, 2 Vols. Arthur J. O. Anderson and Susan Schroeder, Eds., and
Trs., from nahuatl.

Cieza de Leodn, Pedro de. The Discovery and Conquest of Peru. Durham and
London: Duke University Press, 1998. UST: F 3442. C66313 1998.

Clavijero, Francisco Javier. Historia antigua de México. Mariano Cuevas, Ed.



México: Editorial Porraa, S. A., 1971.

Cobo, Padre Bernabé. Historia del Nuevo Mundo en Obras del P. Bernabé Cobo,
2 Vols. Francisco Mateos, Ed.. Madrid: Atlas-B.A.E., 1956.

. History of the Inca Empire - An Account of the Indians’ Customs
and Their Origin Together with a Treatise on Inca Legends, History, and Social
Institutions. Tr. y Ed. por Roland Hamilton del manuscrito holografo de la
Biblioteca Capitular y Colombina de Sevilla. Austin y Londres: University of
Texas Press, 1979.

. Inca Religion and Customs. Tr. y Ed., Roland Hamilton. Austin:
University of Texas Press, 1990.

Codice Chimalpopoca - Anales de Cuautitlan y leyenda de los Soles. Primo
Feliciano Velazquez, Tr. del Nahuatl. México: Universidad Nacional Autonoma
de México, 1992.

Colon, Cristébal. Diario de Colon. Prélogo de Gregorio Marafion. Madrid:
Ediciones Cultura Hispanica, 1972.

Cortés, Fernando. Cartas de Relacion sobre el descubrimiento y conquista de la
Nueva Espafia en Historiadores primitivos de Indias. Madrid: B.A.E., Atlas,
1946.

Diaz del Castillo, Bernal. Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espafia.
Reproduccion facsimilar de la primera edicion de Madrid, 1632. México:
Manuel Porrda S. A., 1977.

. Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espafia.
“Introduccion” y notas de Joaquin Ramirez Cabafias. Mexico: Editorial Porrua.
S.A., 1960.

Diez de la Calle, Juan. Memoriales y noticias sacras y reales de las Indias
Occidentales. México: Bibliofilos mexicanos, 1932.

Duran, Fr. Diego. Historia de las Indias de Nueva Espafia e islas de Tierra Firme.
Angel M? Garibay K., Ed. 2* Ed. México: Editorial Porrda, S.A., 1984. (Edicion
paleografica del manuscrito autégrafo de Madrid) (U.H. F 1219 .D944 1984).



. The History of the Indies of New Spain. Doris Heyden, traductora
y anotadora. Norman y Londres: University of Oklahoma Press, 1994.

Fernandez de Oviedo, Gonzalo. Historia general y natural de las Indias, 5 Vols.
Madrid: B A E., Ediciones Atlas, 1959.

. Sumario de la natural historia de Indias. Salamanca: Ediciones
Anaya, S. A., 1963.

. Sumario de la natural historia de Indias en Historiadores primitivos
de Indias. Enrique de Vedia, Ed. Madrid: B.A.E.: Ediciones Atlas, 1946: 471-
515.

Garcia del Pilar. Relacion de la entrada de Nufio de Guzman, que dio Garcia del
Pilar, su intérprete, en Coleccion de documentos para la historia de México, II.
Joaquin Garcia Icazbalceta, Ed. México: Antigua Libreria, Portal de Agustinos,
1866.

Garcilaso de la Vega (El Inca). Obras completas del Inca Garcilaso de la Vega, 4
Vols. P. Carmelo Saenz de Santa Maria, S. I. Ed. Madrid: B.A.E., 1963-1965.

Godoy, Diego. Relacion hecha por Diego Godoy a Hernando Cortés en
Historiadores primitivos de Indias. Enrique de Vedia, Ed. Madrid: B.A.E.,
Ediciones Atlas, 1946: 466-476.

Gomez de Castrillo. Carta de Gomez de Castrillo et al., a S. M. enterandole de

los agravios hechos por el Alcalde Mayor y otros varios asuntos. Mérida, 15 de
marzo de 1563. Biblioteca Nacional de México. Seccion de Manuscritos, I vol.
15-4-160: 158-165.

Herrera, Antonio de. The General History of the Vast Continent and Islands of
America commonly call’d West-Indies, from the Discovery Thereof: With the
best Account the People Could Give of Their Antiquities, 5 Vols. John Stevens,
Tr. 2nd Edition. Londres: Impreso para Wood and Woodward in Paternoster-
Row, 1740. Reimpreso en New York: AMS Press, Inc. 1973.

Ixtlilx6chitl, Fernando de Alva. Obras histéricas. Alfredo Chavero, Ed. México:
Editora Nacional, 1965.

La conquista de México segun las ilustraciones del Codice Florentino, con



textos adaptados por Marta Dujovne y montaje grdfico de Lorenzo Amengual.
México: Editorial Nueva Imagen, 1978.

Landa, fray Diego de. Relacion de las cosas de Yucatan. México: Robredo, 1938.

. Yucatan — Before and After the Conquest — With other Related
Documents, Maps and Illustrations. William Gates, Tr. y notas. New York:
Dover Publications, Inc., 1978.

Lasso de la Vega, Gabriel. Mexicana. José Amor y Vazquez, Ed. Madrid:
B.A.E., Ediciones Atlas, 1970.

Ledn Pinelo, Antonio. Relacion que en el Consejo Real de las Indias hizo sobre
la pacificacién y poblacion de las provincias de Manché y Lacandén, en Scholes,
France B., y Eleanor B.Adams, Eds. Relaciones historico-descriptivas.
Guatemala: Editorial Universitaria, 1960.

Lopez de Cogolludo, fray Diego. Los tres siglos de la dominacion espafiola en
Yucatan, o sea Historia de esta provincia. 2 Vols. Graz, Austria: Akademische
Druck- ii Verlagsanstalt, 1971.

Lopez de Gomara, Francisco. Hispania Victrix. - Primera y segunda parte de la
Historia general de las Indias en Historiadores primitivos de Indias. 1 Parte, pp.
155-294 y 2% Parte, pp. 295- 455. Madrid: B. A. E.: Ediciones Atlas, 1946.

Martir de Angleria, Pedro. Décadas del Nuevo Mundo. Edmundo O’Gorman,
Ed. Agustin Millares Carlo, Tr. México: Editorial Porrua, S. A., 1964.

Mendieta, fray Jeronimo de. Historia eclesiastica indiana, 4 Vols. México:
Editorial Salvador Chavez Hayhoe, 1945.

Motolinia, fray Toribio de Benavente. Historia de los indios de Nueva Espafia -
Relacion de los ritos antiguos, ideologias, idolatrias de los indios de la Nueva
Espafia, y de la maravillosa conversion que Dios en ellos ha obrado. México:
Editorial Porrua, S. A., 1973.

Mufioz Camargo, Diego. Historia de Tlaxcala. México: Oficina de la Secretaria
de Fomento, 1892.

. Historia de Tlaxcala. German Vazquez Chamorro, Ed. Madrid:



Dastin, S. L., 2002.

Murua, fray Martin de. Historia general del Perd, 2 Vols. Madrid: Instituto
Gonzalo Fernandez de Oviedo, 1964.

Nunez Cabeza de Vaca, Alvar. Ver Cabeza de Vaca.

Poma de Ayala, Felipe Guaman [Waman Puma]. Nueva cordnica i buen
gobierno, 3 Vols. 1 Ed. México: Siglo Veintiuno Editores, S. A., 1980.

Rumeu de Armas, Antonio, Ed. Libro copiador de Cristobal Colon —
Correspondencia inédita con los Reyes Catolicos sobre los viajes a América, I.
Estudio historico-critico. Madrid: Testimonio Compafiia Editorial, S.A., 1989.

Sahagun, Fr. Bernardino de. Florentine Codex - General History of the Things of
New Spain. Arthur J. O. Anderson y Charles E. Dibble, Eds. e introducciones.13
Vols. Santa Fe, Nuevo Mexico: Monographs of the School of American
Research, 1982.

. Historia general de las cosas de Nueva Espafia. 2 Vols. Carlos
Maria de Bustamante, Ed. México: Imprenta del Ciudadano Alejandro Valdés,
1829.

. Historia general de las cosas de Nueva Espafia - Version integra del
texto castellano del manuscrito conocido como Cddice Florentino. 3 Vols.
Introduccion, paleografia, glosario y notas de Alfredo Lopez Austin y Josefina
Garcia Quintana. 3% Ed. México: Cien de México, 2000.

. Suma Indiana. Mauricio Magdaleno, Ed. México: UNAM, 1992.

Sarmiento de Gamboa, Pedro. Historia Indica en Obras completas del Inca
Garcilaso de la Vega, IV, “Apéndice”. P. Carmelo Saenz de Santa Maria, S.I., Ed.
Madrid: B. A. E.: Ediciones Atlas, 1965.

Sigilienza y Gongora, Carlos. Parayso Occidental. México: Juan de Ribera Editor,
1684.

Solis, Antonio. Historia de la conquista de México. México: Editorial Porrua,
1967.



Tezozémoc, Fernando Alvarado. Cronica mexicana. Gonzalo Diaz Migoyo y
German Vazquez Chamorro, Eds. Madrid: Dustin, S. L. Poligono Industrial
Europolis, 2001.

Torquemada, fray Juan de. Los veinte i un libros rituales i monarquia indiana,
con el origen i guerras de los indios occidentales, de sus poblaciones, del
descubrimiento, conquista, etc. 3 Vols. in folio. México: UNAM, 1978.

Torquemada, fray Juan de. Monarquia indiana. México: UNAM, 1975-1983
(Serie de historiadores y cronistas de Indias, 5. Instituto de Investigaciones
Historicas).

Tovilla, Martin Alfonso. Relacién histdrica descriptiva de las provincias de
Verapaz y del Manché, afio de 1635, en France B. Scholes y Eleanor B. Adams,
Eds. Relaciones historico-descriptivas. Guatemala: Editorial Universitaria, 1960.

Vazquez, Sebastian. Informacion hecha por Sebastian Vazquez, escribano de su
magestad sobre los atropellos cometidos y tolerados por el doctor Diego
Quixada, alcalde de las provincias de Yucatan. Documento nimero uno, adjunto
al texto de fray Diego de Landa. Mérida, marzo de 1565. Biblioteca Nacional de
Meéxico, Seccion de Manuscritos, I vol. 15-4-160: 143-157.

Vega, Garcilaso de la (El Inca). Ver Garcilaso de la Vega.

Zorita, Alonso. Breve y sumaria relacion de los sefiores y maneras y diferencias
que habia de ellos en la Nueva Espafia en Coleccion... de Garcia Icazbalceta, Ed.
Ver Garcia Icazbalceta.

2. Textos criticos e informativos, historias, relaciones, diccionarios
y otros

Aguilar, Carlos H. Religion y magia entre los indios de Costa Rica de origen
surefio. San José: Publicaciones de la Universidad de Costa Rica, 1965.

Aizpuru, Pilar Gonzalbo. Las mujeres en la Nueva Espanna — Educacion y vida
cotidiana. México: Centro de Estudios Historicos — El Colegio de México, 1987.



Anderson, Arthur J. O. “Aztec Wives” en Susan Schroeder et al. Indian Women
of Early Mexico: 55-85. Norman and London: University of Oklahoma Press,
1997.

. “Sahagun:Career and Character” en Florentine Codex, I: 29-41.

Anton, Ferdinand. Woman in Pre-Colombian America. New York: Abner
Schram, 1973. Esta edicion tiene la ventaja de que corrige datos erréneos o
exagerados de la primera que se publicé en Detroit: Wayne University Press,
1963.

Arellano, Jorge Eduardo. Voces indigenas y letras coloniales de Nicaragua y
Centroamérica. Managua: Centro Nicaragiiense de Escritores, 2002.

Aubin. J.M.A. Histoire de la Nation Mexicaine depuis le départ d’Aztlan jusqu’a
I’arrivée des conquérants espagnols. Paris: E. Leroix ed., 1893.

Baez Diaz, Tomas. Trilogia - La mujer aborigen - La mujer en la Colonia - La
mujer dominicana. 2* Ed. Santo Domingo: Editora de Colores, S. A., 1998.

Baudin, Louis. Daily Life in Peru. Londres: 1960.

Baudot, Georges. “Malintzin, imagen y discurso de mujer en el primer México
virreinal”. Cuadernos Americanos. México, Nueva Epoca 40, 1993.

. “Politica y discurso en la Conquista de México: Malintzin y el
dialogo con Hernan Cortés”. Anuario de Estudios Americanos. Sevilla: vol.
XLV, 1988.

Baudot, Georges y Tzvetan Todorov. Relatos aztecas de la Conquista. México:
Grijalbo, 1990.

Blanco, Iris. “Participacion de las mujeres en la sociedad prehispanica” en
Essays on La mujer. Rosaura Sanchez y Rose Martinez Cruz, Eds. Los Angeles:
UCLA, Chicano Studies Center, 1977: 48-81.

Block, Sharon. Rape and Sexual Power in Early America. Chapel Hill:
University of North Carolina Press, 2006.



Bonifaz de Novelo, M* Eugenia. La mujer mexicana - Analisis historico.
México: Talleres de Litoarte S. de R. L., 1978.

Borges, Analola. “La mujer pobladora en los origenes americanos”. Anuario de
Estudios Americanos. Vol. XXIX, 1972: 389-444.

Boturini de Benaducci, Lorenzo. Idea de una nueva historia general de la
América septentrional. Madrid: 1746.

Boxer, C. R. “Spanish and Portuguese America” en Women in Iberian Expansion
Overseas -1415-1815. New York: Oxford University Press, 1075: 35-62.

Burkhart, Louise M. “Mexica Women on the Home Front - Housework and
Religion in Aztec Mexico”: 25-54 en Susan Schroeder et al., Indian Women of
Early Mexico. Norman y Londres: University of Oklahoma Press: 1997.

Carrasco, Pedro. “Indian-Spanish Marriages in the First Century of the Colony”
en Indian Women of Early Mexico. Susan Schraeder et al., Eds. Norman y
Londres: University of Oklahoma Press: 87-103.

. “Royal Marriages in Ancient Mexico” en Explorations in
Ethnohistory: Indians of Central Mexico in the Sixteenth through Eighteenth
Centuries. Stanford: Stanford University Press, 1992.

Caso Barrera, Laura. “Vida cotidiana de los itzaes antes de la conquista hispana
de 1697” en Colonial Latin American Review 1, junio, 2005: 3-25.

Chapman, Anne M. Los nicarao y los chorotega segun las fuentes histdricas. San
José: Publicaciones de la Universidad de Costa Rica, 1974.

Chavero, Alfredo. Los azteca o mexica - Fundacion de la ciudad de México
Tenochtitlan. México: Biblioteca minima mexicana, Vol. 3: 1955.

Chinchilla Aguilar, Ernesto. La Inquisicion en Guatemala. Guatemala: Editorial
Universitaria, 1999.

Cirlot, Juan-Eduardo. Diccionario de simbolos. Barcelona: Editorial Labor S. A.,
1982.

Corominas, J. Diccionario critico etimologico de la lengua castellana. 4 Vols.



Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1954.

Costigan, Lucia Helena. “The Impact of Gender, Ethnic and Cultural Studies on
Colonial Latin American Research.” Colonial Latin American Review, 2,
diciembre de 1997: 225-233.

Deeds, Susan M. “Indian Women in Jesuit Missions” en Schroeder et al., Indian
Women: 254-272.

Dibble, Charles E. “Sahagun’s Historia” en Florentine Cédex, I: 9-23.

Eliade, Mircea. Myths, Dreams, and Mysteries — The Encounter Between
Contemporary Faiths and Archaic Realities. New York: Harper Torchbooks,
1967.

. Patterns in Comparative Religion. Rosemary Shedd, Trad.
Cleveland: World Publishing, 1958.

Fages, Jean-Baptiste. Para comprender a Lévi-Strauss. Buenos Aires: Amorrortu
Editores, 1974.

Fernandez Guardia, Ricardo. Historia de Costa Rica - El descubrimiento y la
conquista. 4% Ed. San José, Costa Rica: Libreria Lehmann & Cia., 1941.

Fernandez, Justino y Edmundo O’Gorman. Santo Tomas More y “La utopia de
Tomas Moro en la Nueva Espafia”. México: Alcancia, 1937.

Ferrero, Luis. Costa Rica precolombina — Arqueologia, etnologia, tecnologia,
arte. San José: Editorial Costa Rica, 1975.

gy } ]

Ferro Calabrese, Cora. “Mujeres indigenas hacen teologia” en Istmica - Revista
de la Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional. San José, Costa Rica:
UNA, 2, 1995.

Fuentes y Guzman, Francisco Antonio de. Historia de Guatemala o Recordacion
Florida en Obras histéricas. Madrid: B.A.E. - Ediciones Atlas, 1969.

Gagini, Carlos. Diccionario de costarriquefiismos. “Prélogo” de Rufino J.
Cuervo. San José: Editorial Costa Rica, 1975.



Galvez, Lucia. Mujeres de la Conquista. Las fascinantes trayectorias de las
mujeres que contribuyeron a forjar nuestra historia en su época fundacional. 4
Ed. Buenos Aires: Editorial Planeta, Argentina, 1994.

Garibay K., Angel M., Ed. La literatura de los aztecas. 5* Ed. México: Editorial
Joaquin Mortiz, 1978.

. Panorama literario de los pueblos nahuas. México: Editorial
Porrua, S. A., 1971.

Garibay K., Angel Maria y Miguel Leén-Portilla. Visién de los vencidos —
Relaciones indigenas de la Conquista. México: Universidad Nacional Autonoma
de México: 2006. Texto traducido al inglés bajo el titulo de The Broken Spears —
The Aztec Account of the Conquest of Mexico: Boston: Beacon Press, 1966.

Garza Icazbalceta, Joaquin, Ed. Coleccién de documentos para la historia de
México, 2 Vols. México: Libreria de J. M. Andrade, 1858.

Garza Tarazona, Silvia. La mujer mesoamericana. México: Editorial Planeta
Mexicana, 1991.

Gillespie, Susan D. The Aztec Kings — The Construction of Rulership in Mexico
History. Tucson: The University of Arizona Press, 1989.

Gonzalez Pefia, Carlos. Historia de la literatura mexicana desde los origenes
hasta nuestros dias, 10 Ed. México: Editorial Porrda, S. A., 1969.

Grégoire, Luis. Diccionario enciclopédico,? vols.. Paris,: Libreria de Garnier
Hermanos, 1891.

Gutiérrez, Ramon A. When Jesus Came, the Corn Mothers Went Away:
Marriage, Sexuality, and Power in New Mexico, 1500-1846. Stanford: Stanford
University Press, 1991.

Haskett, Robert. “Activist or Adulteress? The Life and Struggle of Dofia Josefa

Maria de Tepoztlan” en Susan Schroeder et al. Indian Women of Early Mexico:
145-163.

Herren, Ricardo. La conquista erotica de las Indias. Colombia: Editorial Planeta,
1991.



Hoch-Smith, Judith and Anita Spring. Women in Ritual and Simbolic Roles.
New York: Plenum Press, 1978 (U.S.T. BL458.W65).

Horn, Rebecca. “Gender and Social Identity: Nahua Naming Patterns in
Postconquest Central Mexico” en Susan Schroeder et al. Indian Women of Early
Mexico: 105-143.

Icaza, Francisco A., de. Diccionario autobiografico de conquistadores y
pobladores de Nueva Espafia. Madrid: 1923.

Kellogg, Susan. Law and the Transformation of Aztec Culture, 1500-1700.
Norman y Londres: University of Oklahoma Press, 1995.

. “From Parallel and Equivalent to Separate but Unequal — Tenochca
Mexica Women, 1500-1700” en Susan Schroeder et al. Indian Women of Early
Mexico: 123-143. Norman and London: University of Oklahoma Press, 1997.

Konetzke, Richard. América Latina: II. La época colonial. México: Siglo
Veintiuno Editores, 1979.

. “La emigracion de las mujeres espafiolas en Ameérica durante la
época colonial”. Revista Internacional de Sociologia, 1945: 123-150.

Leon-Portilla, Miguel. Aztec Thought and Culture - A Study of the Ancient
Nahuatl Mind. Jack Emory Davis, Tr. Norman: University of Oklahoma Press,
1990.

. Codices — Los antiguos libros del Nuevo Mundo. México: Aguilar,
2003.

. Fifteen Poets of the Aztec World. Norman: University of Oklahoma
Press, 1992.

“Introduccion general” en Vision de los vencidos. Relaciones
indigenas de la conquista: vii-xxx. México: Imprenta Universitaria, UNAM,
1959.

. Trece poetas del mundo azteca. México: UNAM - Instituto de
Investigaciones Historicas, 1967.



Leret de Matheus, Maria Gabriela. La mujer, una incapaz como el demente y el
nifio (segun las leyes latinoamericanas). México, D. F.: B. Costa-Amic Editor,
1975.

Lévi-Strauss, Claude. Antropologia estructural. Buenos Aires: Editorial
Universitaria de Buenos Aires, 1968.

Lizana, Bernardo de. Historia de Yucatan. Félix Jiménez Villalba, Ed. Madrid:
Historia 16, 1988.

Lopez Austin, Alfredo. Textos de medicina nahuatl. México: UNAM, 1975.

Lopez de Mariscal, Blanca. La figura femenina en los narradores testigos de la
Conquista. México: El Colegio de México, Consejo para la Cultura de Nuevo
Ledn, 2004.

Mauricio Magdaleno, “Introduccion — Un franciscano del siglo dieciséis” a fray
Bernardino de Sahagtin. Suma Indiana: vii-ix.

Mariategui, José Carlos. Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana.
Lima: Empresa Editora Amauta, 11* Ed., 1967.

Martinez de Paula, Emilio. El drama de México — ;Cuauhtémoc o Cortés?
México: Editorial EDAMEX, 2001.

Martir de Angleria, Pedro. Décadas del Nuevo Mundo. Edmundo O’Gorman,
Ed. Agustin Millares Carlo, Tr. México: Editorial Porrua, S. A., 1964.

Mason, J. Alden. Las antiguas culturas del Perti. México: Fondo de Cultura
Economica, 1962.

Meneses, Georgina. Tradicion oral en el imperio de los incas — Historia, religion,
teatro. San José, Costa Rica: Departamento Ecuménico de Investigaciones, 1992.

Miller, Francesca. Latin American Women and the Search for Social Justice.
Hanover & London: University of New England, 1991.

Miller, Mary y Karl Taube. An Illustrated Dictionary of The Gods and Symbols
of Ancient Mexico and the Maya. London: Thames and Hudson Ltd., 1993.



Moliner, Maria. Diccionario de uso del espafiol, 2 Vols. Madrid: Editorial
Gredos, 1986.

Morafia, Mabel, editora. Mujer y cultura en la colonia hispanoamericana.
Pittsburgh: Biblioteca de América, 1996.

Moreno, Manuel M. La organizacién social y politica de los aztecas. México:
Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 1962.

Morley, Sylvanus. La civilizacién maya. México-Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econémica, 5* Ed., 1965.

Moro, Tomas. Utopia. Rio de Janeiro: Editorial Tor, S.F.

Nash, June. “The Aztecs and the Ideology of Male Dominance.” Signs 2, 1978:
349-362.

Navarro, Marysa. “Women in Pre-Columbian and Colonial Latin America and
the Caribbean”, en Women in Latin America and the Caribbean — Restoring
Women to History (5-57) por Marysa Navarro et al. Bloomington e Indianapolis:
Indiana University Press, 1999.

Nicholson, Irene. Firefly in the Night. A Study of Ancient Mexican Poetry and
Symbolism. London, 1959.

. Mexican and Central American Mythology. London: Paul Hamlyn,
1967.

Osorio, Alejandra. “Seduccién y conquista: una lectura de Guaman Poma.
Allpanchis 35-36 (1), 1990: 293-327.

Paul, Lois. “Careers of Midwives in a Mayan Community” in Judith Hoch-Smith
and Anita Spring, Women in Ritual and Symbolic Roles. Nueva York y Londres:
Plenum Press, 1978.

Paz, Octavio. El laberinto de la soledad. México: Fondo de Cultura Econémica,
1981.

Porras Barrenechea, Raul. Mito, tradicién e historia del Pert. Lima: Editorial
PEISA, 1974.



Powers, Karen Vieira. “Conquering Discourses of ‘Sexual Conquest’: Of
Women, Language and Mestizaje”. Colonial Latin American Review 1, 2002.

. Women in the Crucible of Conquest - The Gendered Genesis of
Spanish American Society, 1500-1600. Albuquerque: University of New Mexico
Press, 2005.

Prescott, William H. Historia de la conquista de México. José Maria Gonzalez de
la Vega, Tr. México: Editorial Porrua, S. A., 1970.

Quezada, Noemi, et al., Eds. Religion y sexualidad en México. México: UNAM,
Universidad Autonoma Metropolitana, Instituto de Investigaciones
Antropoldgicas, 1997.

. “Religion y sexualidad. Amor y erotismo” en Religion y
sexualidad en México: 36-52. México: UNAM, 1997.

Ramos, Carmen M?* de Jesus Rodriguez et al. Presencia y transparencia: La
mujer en la historia de México. México: El Colegio de México, 1987.

Rivas Rios, Francisco. “El Corregimiento o Alcaldia Mayor de Nicoya”, II: 76-
78 en Historia general de Costa Rica. San José, Costa Rica: Euroamericana de
Ediciones Costa Rica, S. A., 5 Vols.

Rodriguez, Maria. La mujer azteca. México: UNAM, 1997.

Ruz Lhuillier, Alberto. Costumbres funerarias de los antiguos mayas. México:
Universidad Auténoma de México, 1991.

Salas, Alberto. Cronica florida del mestizaje, hombres y cosas de estas Indias.
Buenos Aires: Losada, 1960.

. “Cronica del mestizaje en Yucatan y Nueva Espafia”. Cuadernos
Americanos (noviembre-diciembre) 1958: 141-172.

Scholes, France B., y Eleanor B.Adams, Eds. Relaciones histérico-descriptivas
de la Verapaz, el Manché y Lacandon, en Guatemala. Guatemala: Editorial
Universitaria, 1960.

Schroeder, Susan, Stephanie Wood, and Robert Haskett, Eds. Indian Women in



Early Mexico. Norman y Londres: University of Oklahoma Press, 1997.

Séjourné, Laurette. América Latina - Antiguas culturas precolombinas, 8* Ed.
México, D. F.: Siglo Veintiuno Editores, 1978.

. Burning Water — Thought and Religion in Ancient Mexico. Nueva
York: Grove Press, Inc., 1960.

Silverblatt, Irene. Moon, Sun, and Witches: Class and Gender Ideologies in Inca
and Spanish Peru. Princeton: Princeton University Press, 1987.

Soustelle, Jacques. Daily Life of the Aztecs on the Eve of the Spanish Conquest,
Patrick O’Brian, Tr. del francés.Stanford: Stanford University Press, 1971.

Sousa, Lisa Mary. “Women and Crime in Colonial Oaxaca” en Susan Schroeder
et al. Indian Women of Early Mexico: 199-14. Norman and London: University
of Oklahoma Press, 1997.

Spores, Ronald. “Mixteca Cacicas — Status, Wealth, and the Political
Accommodation of Native Elite Women in Early Colonial Oaxaca” en Susan
Schroeder et al. Indian Women of Early Mexico: 165-82. Norman and London:
University of Oklahoma Press, 1997.

Stavig, Ward. Amor y violencia sexual: Valores indigenas en la sociedad
colonial. Lima: IEP/University of South Florida, 1996.

. The World of Tupac Amaru - Conflict, Community and Identity in
Colonial Peru. Lincoln & Londres: University of Nebraska Press, 1999.

Taube, Karl. The Legendary Past — Aztec and Maya Myths, 3* Ed. Austin:
University of Texas Press, 1997.

Thompson, J. Eric S. The Rise and Fall of Maya Civilization. Norman:
University of Oklahoma Press, 1977.

Toro Montalvo, César. “Estudio preliminar”: 7-90 y y Recopilador de Poesia
precolombina de América Vol.1. Lima: Editorial San Marcos, 1996.

Wood, Stephanie. Sexual violation in the Conquest of the Americas. En
Sexuality in Early America. Merril D. Smith, Ed. New York: New York



University Press, 1998: 9-34.

. “Matters of Life at Death — Nahuatl Testaments of Rural Women,
1589-1801” en Susan Schroeder et al. Indian Women of Early Mexico: 165-82.
Norman and London: University of Oklahoma Press, 1997.

Zavala, Magda y Seidy Araya. Literaturas indigenas de Centroamérica. 2* Ed.
Heredia, Costa Rica: EUNA, 2008.



Notas

[1] El padre José de Acosta (cronista) aclara que al principio los espafioles
llamaron “islefios o antillanos” a los nativos de América (“De Procuranda”, en
Obras, 392); eso se explica porque los conquistadores conocieron primero a los
habitantes de las islas del Mar Caribe. Fray Bernabé Cobo observa que los
espafoles dieron a los indigenas del Nuevo Mundo tres nombres: indios, nativos
y américos; este ultimo, aclara él, no se usa mucho; respecto a los otros dos,

comenta que los espafioles utilizaban el vocablo “indios” cuando hablaban entre
ellos, pero como ya en su tiempo dicho término era derogatorio, al hablarles a
los indigenas, utilizaban “nativos” (History, 8-9). En su Relacion Diego Godoy

(cronista) los llama “indianos” (465-470). Asimismo algunos cronistas los
llamaron “naturales”. Martir de Angleria (cronista) (primer cronista del Nuevo

Mundo) dice que en los comienzos de la Conquista a muchas cosas nuevas no se
les habia puesto nombres. Asi, al referirse a los indigenas, por ejemplo, durante
las cuatro primeras “Décadas™, sobre todo a los de las islas del Caribe, los llama
“hombres desnudos” u “hombres descalzos”; en esos tiempos, por ejemplo, al
chocolate,(bebida) de origen azteca, todavia no se le habia asignado nombre, por
lo que le aplicaban el genérico de “bebida” (Martir de Angleria, II, 531).

[2] El vocablo “codice” en general se refiere a un manuscrito raro; no obstante
eso, en Mesoameérica se aplica a los textos nativos que se conservan hoy en

museos o importantes bibliotecas del mundo. L.os cédices aztecas son tabletas

hechas de laminas finas de piel de venado, o de corteza del amate (una higuera)

machacada, y llenas de pictogramas o pictoglifos. Estas laminas estan unidas en
largas tiras y cubiertas con tapas de madera. Al doblar las hojas del manuscrito,

cada doblez muestra dos paginas opuestas una a la otra, de modo que los
pictogramas se deben interpretar de izquierda a derecha, atravesando un lado
para regresar de izquierda a la derecha en la otra pagina. Aunque ya existian esos
codices durante el periodo clasico maya, los que se conservan intactos y han
sobrevivido hasta nuestros dias, corresponden a los periodos Postclasico y
principios de la Colonia. De unos veinticinco que se conservan, dieciocho
pertenecen a los tiempos de la pre-Conquista (Miller y Taube, 65). Cuentan,
entre otros, el Codice Florentino, Borgia, Chimalpopoca, Tro-Cortesianus,

Zuche-Nuttall, Ramirez. I.a palabra amoxtli, literalmente significa “hojas de




papel pegadas™; se dice que el tlamatini, “el que sabe”, o sea, el sabio, es el que
poVer el amoxtli y las tintas negra y roja (Leon-Portilla, Fifteen Poets, 15;
Vision, XXIV). Pese a que se dice que era el tlahcuio o escriba indigena el que
conocia el arte de los pictoglifos, llama la atencion lo que cuenta Motolinia: una
cuaresma en la ciudad de los Angeles llegaron tantos a confesarse, que él no
daba abasto, por lo que decidid decirles que solo confesaria “a los que trajeren
sus pecados escritos y por figuras, que esto es cosa que ellos saben [hacer] y

entender”, con lo que logré confesar a muchos; “y de esta misma manera —sigue
explicando Motolinia— se confesaban muchas mujeres, de las indias que son
casadas con espafioles” (95). ;Lo anterior prueba acaso que los indigenas de los
diversos estamentos sociales precolombinos habian aprendido el arte de los
pictogramas? Leon-Portilla explica que al transcribir los textos orales a la
escritura, se perdi6 su espontaneidad, musicalidad y hasta su sagrado o profano
desarrollo, ya que la expresion oral emplea otro tipo de lenguaje. Asi, hay

quienes consideran que en la conversion de la oralidad mesoamericana de los
textos al alfabeto lineal, estos fueron totalmente alterados. Ademas, agrega el
autor, algunos pocos estudiosos creen que los escritos indigenas estan

contaminados de influencia euro-cristiana (Fifteen Poets, 11-12). Para mas

detalles sobre los “libros pintados”, ver Ledn-Portilla (Fifteen Poets, 5-56 y

Codices).

[3] Puesto que se sabe bastante de los otros cronistas, a partir de aqui haré
preferentemente referencia a aquellos menos conocidos como son los que
siguen. El erudito José Fernando Ramirez afirma que el dominico fray Diego
Duran, hijo de espafiol e indigena, naci6 unos diecisiete afios después de la
Conquista de México-Tenochtitlan; fray Diego fue un gran investigador y
conservador de tradiciones y monumentos historicos. Ademas, dedicé su vida a
propagar el evangelio. Su Historia de las Indias de Nueva Espafia y islas de
Tierra Firme se salvd del olvido gracias al meticuloso trabajo del erudito
Ramirez, quien mando6 sacar copias de los originales que se guardaban en
Madrid, “puso en orden, aderez6 y puli6 la barbara prosa; y habiendo publicado
el primer tomo de la obra en México en 1867, ésta no se vino a concluir hasta

1880” (Gonzalez Pefia, 40). Dicho texto lo termin6 fray Diego en 1581 y lo

dividio en tres partes o tratados; se afirma que ademas de otras crénicas, esta a la
base de su texto el llamado Codice Ramirez, escrito por un nativo. “Lo evidente
es que los materiales que el fraile emple6 en su libro fueron casi exclusivamente
mexicanos, tomados de viejas pinturas histéricas de los indios, tanto como de las
memorias que escribieron cuando les fue dable usar los caracteres alfabéticos; y

que Duran se nutri6 también en la tradicion oral tanto de mexicanos como de




espafioles que habian sobrevivido a la Conquista. El erudito Ramirez reconoce

que esa cronica “es una historia radicalmente mexicana con fisonomia espafiola”
(Gonzalez Pena, 41).

[4] Diego Mufioz Camargo fue un tlaxcalteca intérprete de los espafioles y gran
investigador de las antigiiedades de su tierra. Nacio en los primeros afios de la
Congquista (1526 o 1530) y muri6 muy anciano, a fines del siglo xvi. Su Historia
de Tlaxcala, trunca, se publicé en México con notas de Chavero en 1892 y asi ha
llegado hasta nosotros (Gonzalez Pefia, 45).

[5] Fernando de Alva Ixtlilxdchitl (cronista del siglo xvi) naci6 hacia 1568 y
murio “por el afio de 1648, a los ochenta de edad”. Fue nativo de Tezcoco y
descendiente, por linea directa, de Nezahualpilli. Desempefié el oficio de
intérprete del virrey, pues era versado en el nahuatl y el espafiol. Poseia una
amplia biblioteca y se mantenia en contacto con personas muy ancianas, de alto
rango, que habian conocido a los espafioles en los comienzos de la Conquista,
las cuales tenian grandes colecciones de codices “que liberalmente franquearon
al escritor”. Ademas de haber sido maestro de los cantos y de las tradiciones de
sus antepasados, descifrd los pictogramas indigenas, y con esa informacion
escribig varios textos que fueron recopilados bajo el titulo de Relaciones; de

ellos, la Historia chichimeca es la mas completa de la serie (Prescott, Historia,
96-97: Chavero, Ed., en Alva Ixtlilx6chitl, Obras, 5-9).

[6] Hernando de Alvarado Tezozomoc era nieto, por parte de su madre, y
sobrino-nieto, por parte de su padre, de Moctezuma II Xocoyotzin. Vivié durante
la segunda mitad del siglo xvi y principios del xvii. Por su alto linaje, a él le
hubiese correspondido el gobierno de los indigenas de la Ciudad de México,

pero por razones no aclaradas, el puesto fue ocupado por su cufiado, un plebeyo
educado por los misioneros espafioles. Tezozomoc conservo “un riquisimo
corpus de relatos historicos, genealogia y poemas que vertio al papel en dos

obras de titulo semejante”: la Crénica mexicana, escrita en castellano hacia
1598, y la Cronica mexicayotl en nahuatl (“Introduccion” de Diaz Migoyo vy

Vazquez Chamorro, Eds., en Alvarado Tezozomoc, Cronica mexicana, 5-51).

[7] La antropologa Silvia Garza Tarazona de Gonzalez recomienda tomar en

cuenta, para evaluar los datos suministrados por esas fuentes, el estudio que
realizd Robert Barlow, quien plantea la existencia de una crénica a la que llamd
Cronica X; de dicha crénica, segun el autor, fueron copiadas todas las

narraciones que actualmente son consultadas para el Centro de México (Garza




Tarazona, 12). También remitimos al lector al ensayo de Ignacio Bernal que va
como apéndice al texto en inglés de la créonica de Duran con el titulo de “Duréan’s
Historia.

[8] Persiste la costumbre equivocada de llamar a dofia Marina “la Malinche”,
cuando en realidad este apelativo, que significaba en nahuatl “Duefio de la

Marina” se le daba a Cortés. “Malintzin”, en cambio, significa “Venerable
Marina” y se le aplicaba a ella (Diaz del Castillo, 120; Solis, 65). Martir de

Angleria llama correctamente a Cortés en uno de los pasajes de las Décadas,
relacionado con los mayas: a los caciques que recibieron algunos intérpretes
enviados por Pedro de Alvarado, les pregunt6 “si venian de parte del gran
Malinge, que asi llaman al héroe invicto y poderoso, bajado del cielo a aquellas
tierras, segun su creencia” (Angleria, II, 681). Por su parte, Diaz del Castillo
explica que Cortés era muy temido de los naturales, tanto, que “hasta los pueblos
de Olancho, [...] llamabanle en todas aquellas provincias el capitan Huehue de
Marina, lo que quiere decir es: el capitan viejo que trae a dofia Marina” (Diaz del
Castillo, 449). Diaz del Castillo comenta que en todos los pueblos por donde

Cortés pasaba, los nativos lo llamaban Malinche; le pusieron este nombre porque
Malintzin “estaba siempre en su compafiia, especial[mente] cuando venian
embajadores o platicas de caciques [...] le llamaban Malinche” (120). Con gran

acierto I.opez de Mariscal explica la aplicacion moderna de dicho vocablo
diciendo que “la relacion de dofia Marina y Cortés se hace tan estrecha que

termina en una identificacion entre ambos personajes; ellos se funden en una
sola entidad que toma el nombre de Malinche” (Lopez de Mariscal, 77).

[9] La traduccidn es mia. A partir de ahora, las traducciones al espafiol de este y
otros textos en inglés y francés, son mias.

[10] Antonio de Herrera y Tordesillas (1549-1625). Desempefio el puesto de
Cronista de Indias y de Castilla durante los reinados de Felipe II, Il y IV. Su
comunmente conocida como Historia general de Indias se public6 en Madrid en
1601 en cuatro tomos, con el titulo de Décadas o Historia general de los hechos
de los castellanos en las islas y tierra firme del Mar Océano; esta cronica abarca

desde el descubrimiento del Nuevo Mundo hasta 1554 (Prescott, 264; Gregoire,

Vol. I, 1096). Herrera nunca estuvo en América, de modo que para componer su
obra utilizé en especial la Cronica de la Nueva Espafia de Cervantes de Salazar
(Gonzalez Pefia, 26; Gregoire Vol. I, 1096). Fue un historiador prolifico que
ademas publicé una historia relacionada con Escocia e Inglaterra durante el
reinado de Maria Estuardo (1591), una Historia de lo sucedido en Francia desde




el afio 1585 que comenzo la Liga Catdlica hasta 1594, y cinco libros de historia
de Portugal; entre 1601 y 1612 publicé tres tomos de la Historia general del
Mundo del tiempo del sefior rey D. Felipe el segundo (Gregoire, Vol. I, 1096).

[11] En una nota a Mufioz Camargo, dice Alfredo Chavero que la verdadera

ortografia de Moctezuma debe ser Motecuhzoma o0 Moteczuma (117). Este
cronista explica que el nombre de Mocthecuzomatzin quiere decir “Sefior sobre
todos los Sefiores y el mayor de todos, y sefior muy severo y grave y hombre de
coraje y safiudo, que se enoja subitamente con liviana ocasién” (Mufioz
Camargo, 218). En el Codice Florentino se lee que “Motecuhzoma era su

nombre de sefior, pero Jefe-de-los-Hombres era su nombre de gobernante”

(Baudot, 63). Nosotros hemos preferido utilizar la ortografia moderna de su
nombre. El Cddice Chimalpahin consigna el 14 de abril de 1502 (el afio diez

conejo) como la fecha en la que Moctezuma II Xocoyotl fue coronado rey de
México Tenochtitlan (I, 157).

[12] En ninguno de los textos que revisamos se da el nombre de esa hija de

Moctezuma. A lo largo de estas paginas iremos suministrando datos de las hijas
que se mencionan en los diversos codices y cronicas, como Chalchiuhnenetzin,

Papantzin, Tecuichpotzin, una de la que no se da el nombre, la cual perecio en la
huida de México durante la tragica Noche Triste y dos hijas tenidas con su

segunda esposa, la princesa Acatlan; estas en el bautizo recibieron los nombres
de Maria y Leonor; la primera murio sin sucesion y la otra se casé con el espafiol
D. Cristobal Valderrama. Segun Prescott, en su lecho de muerte, Moctezuma
suplico a Cortés que protegiera a sus hijos, especialmente “a tres hijas que habia
tenido con sus dos mujeres [... y] suplicéle se interesase a favor de ellas con su
sefior el emperador y procurase que no se les dejara abandonadas, sino que se les
concediera una parte de su herencia legitima” (Prescott, 373). Segun las notas 25
y 36 del libro de Prescott estas hijas se casaron y “les sefial6 el gobierno muy
regulares dotes” (Prescott, 373).

[13] Bernal Diaz del Castillo (14927 - después de 1580). Naci6 en Medina del
Campo y en 1514 lleg6 al Nuevo Mundo como soldado de Pedrarias Davila,

gobernador y capitan general de Darién. Permaneci6 algin tiempo en Cuba y
después particip6 en expediciones de Francisco Hernandez de Coérdoba y Juan de
Grijalva y por ultimo, se alist6 al servicio de Hernan Cortés, con quien particip
y fue testigo de las guerras de la Conquista. Intervino en ciento diez batallas. Se

retirg a la ciudad de Santiago de Guatemala, donde ocup0 el cargo de regidor y
donde vivio el resto de sus dias. A los setenta afios, basado solo en su memoria




comenzd a escribir su Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espafia.
que termind en 1568.

[14] En nota a la Historia de Prescott, Lucas Alaman informa que Moctezuma I1
tuvo dos mujeres legitimas; de la primera, llamada Tezalco, tuvo dos hijas; la

mayor perecio en la huida de México, y la menor, llamada Tecuichpo, en la pila
bautismal recibié el nombre de Doifia Isabel Moctezuma. Esta estuvo casada con

el emperador Cuahuctemoctzin, pero era tan corta su edad, que no cohabité con
él. Viuda, se casé con D. Alonso de Grado, de quien no tuvo hijos. Después
“estuvo casada sucesivamente con Pedro Gallego, Juan Cano y Juan Andrade
(Prescott, 377). De su segunda esposa, la princesa Acatlan, Moctezuma dej6 dos
hijas, las cuales recibieron nombres cristianos de Maria y Leonor. L.a primera
esposa, segun Clavijero, sobrevivio a la Conquista y se bautiz6 con el nombre de
Maria Miahuaxdéchitl, pero no dejé descendencia; la otra se cas6 con D.
Cristobal de Valderrama, de quien descendid la familia Sotelo de Moctezuma
(Prescott, n. 36, 376). Aqui se puede observar un dato contradictorio: Prescott
dice que ella era “su segunda esposa”, mientras Clavijero afirma que ella fue “la
primera esposa”. Parece que Clavijero confunde esta princesa con la

Miahuxdchitl, quien se casd con el rey Huitzilihuitl y era hija del sefior de
Cuauhnauac; el hijo de esta pareja real, nacido en tiempos muy anteriores a la
Conquista, fue “Moctezuma Ilhuicamina [I], el rey mas célebre que tuvieron los
mexicanos” (Clavijero, 77). A lo largo de estas paginas trataremos de resolver

este error.

[15] Miahuaxochil fue hija de Ixtlilcuechahuac, sefior de Tula (Clavijero, 353).
“Niagua Suchil” es como Solis escribe el nombre de esta princesa (Solis, 173).

[16] Antonio de Solis (1610-1686) ocupd el puesto de cronista de Indias.
Escribio la Historia de la conquista de México, obra que, segtin Garcia
Icazbalceta, es “una hermosa pieza literaria, si se quiere; pero nunca la historia
de la conquista de México que la nacion espafiola dese6 en vano durante largos
afios” (Gonzalez Pefia, 26).

[17] Tecuichpo, hija del primer matrimonio de Moctezuma, y viuda del rey
Cuitlahuatzin, esposa legitima de Cuauhtenictzin, su primo, cuando este subio al
trono, fue “celebrada por sus contemporaneos por la gracia de su persona”
(Prescott, 415, 514; Diaz del Castillo, 341; Clavijero, 378). Ella estaba con su

marido, Cuauhtenictzin, cuando cayeron prisioneros de los espafioles en las
canoas en las que pretendian huir. En presencia de Cortés, al rendirse a los




espafioles Cuahutémoc pidié que lo matara a pufialadas; asimismo pidi6 que se
respetara a su esposa y a las otras mujeres que iban con ellos (Prescott, 514;

Cortés, “Relacion tercera”: 300; Diaz del Castillo, 339-340). Asi, en el momento
de la rendicion de Cuahuctemoc, Cortés recibi6 a dofia label “amistosamente
mostrandole las respetuosas atenciones consiguientes a su rango” vy a
continuacion envio a los prisioneros a Coyoacan, pues en México-Tenochtitlan
las venenosas miasmas de los innumerables cadaveres insepultos, eran una
amenaza para la salud de los sobrevivientes (Prescott, 514-515). Una nota de

Lucas Alaman a la Historia de Prescott, informa que Tecuichpotzin abrazé el
cristianismo y fue bautizada con el nombre de Isabel; sobreviviéo mucho tiempo a
su marido, Cuauhtenictzin, y se casd sucesivamente con tres caballeros
castellanos de noble estirpe. “De dos de éstos, D. Pedro Gallego y D. Juan Cano,
descienden las ilustres familias de Andrade y Cano Moctezuma” (Prescott, n. 36,
376; Clavijero, 363). A Tecuichpotzin “la describen tan instruida en la fe
catolica, como cualquiera mujer de Castilla y como muy graciosa de un aspecto
seductor, y que contribuy6 grandemente con su ejemplo, v por el respeto que
infundia a los aztecas, a la tranquilidad del pais conquistado. Este halagiiefio
retrato, sera muy conducente indicar que fue hecho por su marido D. Juan Cano”
(Alaman, n. 15 en Prescott, 514, 551 y “Apéndices”, parte II, n. 11: 632-637).

[18] En este texto seguimos llamando a estos personajes importantes “caciques™,
titulo de origen jamaiquino, que los cronistas espafioles utilizaron
predominantemente en el Nuevo Mundo. Sin embargo, los nahuas los llamaron
tecuhtli. Soustelle explica que ellos gobernaban pueblos o ciudades, en su

ombre llevaban el sufijo “tzin” y vestian ropas y joyas distinguidas. Vivian en
un teccalli, o palacio mas o menos modesto o lujoso, segun el caso, mantenido
por las gentes de su pueblo; a €l se le asignaba un trozo de tierra para que la
labrara; ademas, el emperador le hacia ricos obsequios, ropas y provisiones,
cuando comparecian a su llamado. El tecuhtli primero representaba a la gente
bajo su cuidado, la defendia, si era necesario, contra tributos excesivos, o le
ayudaba a resolver algin problema con su tierra. En segundo lugar, juzgaba los
pleitos legales, cuya apelacion se efectuaba en México o Tezcoco. En tercer
lugar, en su calidad de militar, debia proveer los contingentes requeridos para las
guerras. Por ultimo, mantenia el orden, supervisaba los cultivos, sobre todo los
que estaban destinados para pagar el tributo al calpixque o recaudador de la

administracion imperial (Soustelle, 39).
[19] Diaz del Castillo llama a Xicoténcatl “Xicotenga”. En este pasaje fue

Xicoténcatl, el anciano ciego, bautizado con el nombre de Lorenzo Vargas, quien




brindd amistad y alianza incondicional a los espafioles. No debe confundirsele
con su hijo, el joven general tlaxcalteca, temido y admirado por sus enemigos, el

cual se opuso firmemente a la alianza con los espafioles. Debido a eso, hubo
rumores entre los tlaxcaltecas que su padre hizo saber a Cortés “que aquel su

hijo era malo, y que no se confiase de él, y que procurase de matarle” (Diaz del
Castillo, 307). Asi, con la aprobacion de su padre y del senado de Tlaxcala, los
espafoles ahorcaron a este joven general por rebelde y desertor del ejército que
marchaba a la conquista de México-Tenochtitlan (Clavijero, 396; Diaz del
Castillo, 307, 328; Prescott, 469). Diaz del Castillo deja ver en su crénica que
Alvarado intervino, en vano, para evitar que ahorcaran a Xicoténcatl,

probablemente a pedido de dofia Luisa, Techquihuatzin, hermana de este ultimo
y mujer de D. Pedro de Alvarado (Diaz del Castillo, 307).

[20] Ver también la “Declaracién de Bernal Diaz del Castillo en la probanza de

servicios del adelantado D. Pedro de Alvarado, hecha a peticién de su hija, dofia
Leonor de Alvarado” (Diaz del Castillo, 585-586). Clavijero deja saber que al

numero reducido de las tropas de Cortés, los tlaxcaltecas les agregaron dos mil
guerreros (Clavijero, 357).

Primitivamente Tlaxcala se llamo6 Texcalan, Texcalla o Texcallan. Texcalla
significa “despefiadero o lugar riscoso y lleno de pefiascos”, lo cual corresponde
a la topografia de la region; sin embargo, Tlaxcallan significa “lugar de las
tortillas de maiz” (“Glosario” en Tezozomoc, 542 y 554), lo que prueba que este
nombre es una corrupcion del primitivo, ya que los antiguos pueblos solian
“poner a las ciudades nombres que se relacionasen con sus accidentes
topograficos” (Alva Ixtlilxochitl, Obras, I, 271-272, n. 1). A los nativos de
Tlaxcala, se les llamaba en otro tiempo texcaltecas (Baudot, 83).

[21] A partir de aqui, a quienes deVern conocer las fuentes de los datos

suministrados por Lucia Galvez, les recomendamos consultar “Fuentes primarias

y secundarias” de la “Bibliografia” del libro de Lucia Galvez, titulado Mujeres

de la conquista - L.as fascinantes trayectorias de las mujeres que contribuyeron a
forjar nuestra historia en su época fundacional; abundan entre esas fuentes los

testamentos, probanzas, actas de cabildos, cartas, papeles eclesiasticos y otros
documentos (Galvez, 207-208).

El ensayo titulado “Indian-Spanish Marriages in the First Century of the
Colony” de Pedro Carrasco (87-103) proporciona abundantes e interesantes
datos relacionados con uniones de nativas con espafioles.



[22] Baudot explica en una nota que “chichimeca” significa “Linaje de perro”, e

interpreta esto diciendo que “es probable que fuera un nombre totémico que
designaba a los n6madas cazadores y guerreros de las planicies del norte”. Habia

varios tipos de chichimecas: los teochichimecas o “chichimecas divinos”, o
“verdaderos chichimecas”, los cuales erraban de una region a otra; los
zacachichimecas o “chichimecas silvestres” eran los que habitaban las praderas.

Y los terceros eran los tamime chichimecas o “los que lanzan flechas”. “En los
siglos xv y xvi las ciudades del centro de México los consideraban sus ancestros

y estaban orgullosos de ellos. Asi, la dinastia de Tezcoco se enorgullecia de

descender del jefe chichimeca Xo6lotl que habia llegado probablemente en 1224

al altiplano central”. L.os aztecas también se enorgullecian de tenerlos como
antepasados cuatro siglos antes (Baudot, 195).

[23] Chichimecatl Tecuhtli quiere decir “rey de los hombres” (Alva
Ixtlilxoochitl, Obras I, 393).

[24] Tenuchcas llama Mufioz Camargo a los habitantes de Tenochtitlan. Hay que

€€\

tomar en cuenta que dependiendo de la region de origen del hablante, la “0” que

€€, D

quedo en la traduccion al espafiol, se traduce en “u” ”.

[25] Los xochimilcas se refieren aqui al truco que utilizaron los mexicanos para

comenzar la guerra contra los tepanecas al hacer ahumadas de pescado e
yzcahuitle (gusano acuatico), las cuales “les daua a los de Cuyuacan el olor en
las narizes del buen olor, y esto de cada dia, que holgaran ellos comello”; y tanto
fue el deseo de todos de comerlo, que comenzaron a adolecer y morir; tanta fue
la mortandad, que los tepanecas decidieron invitar a un festin a los principales
mexicanos con el fin de matarlos a traicion (Tezozomoc, 91). Mas adelante
damos detalles de cémo los mexicanos sometieron bajo su poderio a los

tepanecas.

[26] Garibay explica lo siguiente: “Coyolxauh. Es la hermana de Huitzilopochtli.
El nombre se suele dar en pleno Coyolxauhqui. ‘La que tiene la faz con una

pintura de cascabeles’. I.a maravillosa estatua que hay en el Museo de
Arqueologia e Historia nos hace ver como estaban los cascabeles en su faz”

(Garibay en Duran, Historia II, 584).

[27] Chimalma, significa “escudo”. Era un nombre femenino muy comun entre

los nahuas. Fue una de los cuatro sacerdotes que condujeron a los aztecas en su
peregrinacion (Garza Tarazona, 138).




[28] Leoncio Cabrero Fernandez, editor de esta cronica anénima, explica que a

lo largo del manuscrito original se lee “Mechuacan”, pero “en los documentos
coloniales —incluso del siglo xvi— figura Michoacan, nombre que ha prevalecido

hasta la actualidad” (Relacion, 26, n. 2). El autor anénimo habla de los tarascas

como seres sin mas virtud que la liberalidad, pues a las demas virtudes como

castidad, templanza, caridad, no les tienen nombre propio. Ademas, “carescia
esta gente de libros” (Cabrero Fernandez, 26).

[29] El editor del texto en francés de la andnima Relacion dice que la
civilizacién de Michoacan, “una de las mas bellas y misteriosas de América
Central, habria desaparecido totalmente sin dejar huellas —pues esos pueblos [...]

no construian monumentos durables— si no existiera este libro, este testamento
escrito en espafiol cerca de 1540, en el que se consignan la historia de ese
pueblo, sus creencias, su fe, los nombres de sus dioses y de sus héroes” (Le
Clézio en Relation, 12). El manuscrito original se titula Relacién de las
Ceremonias y Ritos y Poblacién y Gobierno de los Indios de la Provincia de
Mechuacan (manuscrito C IV 5 de la Real Biblioteca de San Lorenzo de El
Escorial, Madrid) 140 folios y 44 ilustraciones. Se conservan copias del
manuscrito original en la Real Academia de la Historia, en Madrid, en la
Biblioteca Nacional de Madrid, en la Coleccion Peter Force de la Biblioteca del
Congreso en Washington y en la Coleccion Obadiah Rich de la Biblioteca
Publica de Nueva York. Existen cinco ediciones que van de 1869 hasta 1980,
esta en francés y una en inglés de Eugene Chaine y Reginald Reindrop. El editor
de la francesa, J.M.G. Le Clézio, comenta que el franciscano fray Jacobo de
Testera estuvo en Michoacan cerca de 1530, dato importante porque existe la
posibilidad de que él haya podido participar con los ancianos del dltimo rey o
Cazonci asesinado, a elaborar la version en castellano de la Relacion (312-315).
Para mas detalles de las varias ediciones, revisar la “Bibliographie” de la

Relation de Michoacan hecha por J.M.G. Le Clézio, 313-314).

[30] En 1530 Pedro de Vadilla dej6 grandes sumas de dinero en su testamento
para la dote de algunas nativas y una mestiza de su familia; asimismo, a un
sobrino bastardo le dejé dinero “para comida, ropa, libros, educacién por diez
afios, con el fin de que adquiriera el titulo de abogado” (Wood, Sexual Violation,

22-23).
[31] A partir de entonces, y quizas porque muchos de los espafioles aceptaron a

esas mujeres como sus compafieras, los tlaxcaltecas llamaron a Cortés chalchiuh
capitan, lo cual quiere decir “capitan de gran estima y valor”, pues lo




compararon con el chachihuitl, piedra muy valiosa entre ellos porque tiene el

mismo color que las esmeraldas. A don Pedro de Alvarado, el lugarteniente de
Cortés, lo llamaron Sol (Tonatiuh) porque decian que era hijo del sol por su

cabello rubio deslumbrante (Mufioz Camargo, 192; Cddice Aubin en Baudot,
210, n. 12). Alba Ixtlilx6chitl menciona que su lejano pariente Ixtlilx6chitl dio a

los cristianos dos de sus hijas: una, llamada Tecuiloatzin y la otra
Tolquequetzaltzin y en ese mismo pasaje da los nombres de otros sefiores
tlaxcaltecas, los cuales, siguiendo la sugerencia del anciano Xicoténcatl,

obsequiaron sus hijas a los espafioles para que “las recibiesen por mujeres y
esposas” (Ixtlilxdchitl, 11, 214).

[32] Bernal Diaz del Castillo basicamente cuenta los mismos hechos que Mufioz
Camargo, pero aunque menciona que las mujeres eran obsequiadas por los
caciques como muestra de amistad y alianza de los tlaxcaltecas a los espafioles,

nunca suministra el dato de que el numero fuera de 300 mujeres (Diaz del
Castillo, 122-124).

[33] Quauhtémoc, o Cuahutémoc, sobrino de Moctezuma, fue sefior de
Tlatelolco, “sacerdote mayor de sus ritos y idolatrias y hombre de mucho valor y
terrible” (Cdodice Ramirez en Baudot, 236). Rein6 del 25-29 de enero hasta el 13
de agosto de 1521, fecha de su rendicion en Tlatelolco y de la caida de México
en poder de Cortés y sus huestes. Sucedi6 a Cuitlahuac, quien rein6 solo durante
ochenta dias, del 7 de septiembre al 25 de noviembre de 1520, fecha en la que
muri6 de las viruelas. Cuahutémoc fue ahorcado por 6rdenes de Cortés el 26 de
febrero de 1525 (Cddice florentino en Baudot, 151 y 237). Durante la demanda
de Cortés de que le entregaran todo el oro que se quedé en los canales a la huida
de la “Noche Triste”, fue cuando le quemaron los pies a Cuauhtémoc (Anales
histéricos de Tlatelolco en Baudot, 204). Este relato se halla en la quinta seccion
de los Anales histéricos de la nacion mexicana, que lleva el titulo de Historia de
Tlatelolco desde los tiempos mas remotos y fue “redactada [en nahuatl] en 1528
por un indigena anénimo de Tlatelolco; abarca los manuscritos 22 y 22v de la
coleccion Goupil-Aubin de la Biblioteca Nacional de Paris (Baudot, 185). En su
cronica, Diaz del Castillo llama a Cuauhtémoc, Guatemuz.

[34] En su cronica, Fernandez de Oviedo llama a Atahualpa “Atabaliba”. Fray
Martin de Murua, de la orden de la Merced Redentora de Cautivos, declara “auer
seguido [...] con el maior cuidado que a sido posible, la verdad y la relacién mas
sierta que [...] los yndios viejos, con sus quipus y memorias” le dieron (Murua,
I1, 3). Los quipus eran las cintas de diversos colores y nudos con las que los




incas guardaban el recuento de todo lo que ocurria en el imperio incaico.

[35] Murua explica que entre las que se salvaron estaban “dofia Elvira Chuna,
hija de Canac Capac, y dofia Beatriz Caruamay Huay, hija del s[efi]or de
Chinchay Cocha, y dofia Juana Tocto y dofia Cathalina Vsica, madre de don
Carlos Ynga”, las cuales se convirtieron al cristianismo y fueron bautizadas (I,
169). Al final del volumen I de su historia, ademas de detalles de otros

descendientes, Murua afirma que de ese linaje qued6 dofia Beatriz Clara Coya de
Mendoca, hija legitima de Saire Topa y nieta del Inca Manco, a la cual el virrey
caso con el capitan Martin Garcia de Loyola (1, 272-274).

[36] Los chorotegas eran descendientes de los habitantes de Chiapas, México,
los cuales se establecieron en esa reducida region de la Gran Nicoya, hacia el
siglo xiv D.C. (Fernandez Guardia, 5). Clavijero cuenta que “al llegar a
Xoconusco,[los chiapanecas] se dividieron, yendo unos a poblar Nicaragua y
quedaron los restantes en Chiapas (Clavijero, 62). Prescott explica que los
ejércitos de Moctezuma plantaron el pabellon azteca “en las remotas regiones de
Nicaragua y Honduras” (Prescott, 143 y 195). L.a Gran Nicoya constituia un
puente entre el norte y el sur y, por tanto, el entrecruce de varias culturas, como
las de Colombia en el afio 1000 D.C., otra de México, cincuenta afios después de
la chorotega y la de los caribes de Venezuela, en 1400 D.C. (Fernandez Guardia,

5). La influencia de todas ellas sobre los chorotegas se puede apreciar en algunas

de las costumbres, en especial las de los aztecas, pues practicaban, como ellos, la
antropofagia ritual.

[37] Cuando llegaron los conquistadores y durante varios siglos después, la
Peninsula de Nicoya formaba parte del territorio de Nicaragua. A partir de 1602
la peninsula tuvo algunas etapas de completa autonomia, pero en 1824 los
habitantes de los pueblos de Santa Cruz y Nicoya efectuaron un plebiscito por
medio del cual decidieron la anexion del Partido de Nicoya a Costa Rica (Rivas

Rios, en Historia general, 11, 76-78). Esto explica que Fernandez de Oviedo
mencione siempre a Nicaragua al referirse a la Gran Nicoya. El término
Nicaragua procede de “Nic-Anahuac” que sugiere el sentido de “el Anahuac de

aqui” (Ferrero, 111). Al discutir en su “Sétima disertaciéon” los “Confines y

poblacién de los reinos de Anahuac”, Clavijero expresa dudas de que los
dominios mexicanos se extendieran abarcando Guatemala, Honduras y
Nicaragua; aclara que Tliltototl, general de los ejércitos del rey Ahuitzotl “llevo
sus armas victoriosas hasta Guauhtemallan; pero [...] no se sabe que quedase
entonces aquel pais sometido a la corona de México” (Clavijero, 159).




Torquemada menciona la conquista de Nicaragua por el general mexicano, arriba

mencionado; y también habla de un “ejército mexicano en tiempos de
Moctezuma I1” (Lib. 2, Cap. 81; Lib. 3, Cap. 10; Clavijero, 159 y 559); después
habla mas bien de “una colonia salida muchos afios antes, por orden de los
dioses, de las inmediaciones de Xoconochco” (Clavijero, 159). Mufioz Camargo

es el uunico cronista que habla maas en detalle al respecto y confirma que en
realidad el Imperio Azteca llegaba hasta Nicaragua y cuenta que esta, a

diferencia de otras regiones, puso mucha resistencia a los ejércitos mexicanos,
tanto que les ocasionaron grandes pérdidas; entonces los mexicanos fingieron

amistosamente que “querian pasar adelante y no parar alli, pues no los querian
tener por amigos ni por vecinos e que ellos habian perdido mucha gente [... y]

que les diesen cinco o seis mil tamemes [indios cargadores] para que les pasasen
sus equipajes y hato a los pueblos de adelante”. L.os habitantes de Nicaragua
condescendieron a esta demanda, por lo que “sin resistencia alguna se entraron
en esta provincia y alzaron con ella, bien descuidados los Nicaraguas de tan
inaudita traicion” (Mufioz Camargo, 119-120); recordar que dicha provincia
estaba habitada por los Nicaraos y los chorotegas. Al someterse las gentes de
Nicaragua y Verapaz a los mexicanos, tuvieron que pagar tributo en oro y
plumeria verde, pedreriia, esmeraldas, turquesas y cacao. El cronista concluye
que “fue por esta orden y mafia y astucias [...que] Moctheuzoma [fue] muy gran
Sefior de la mayor parte de este Nuevo Mundo” (Mufioz Camargo, 121).

[38] Gonzalo Fernandez de Oviedo y Valdés (1478-1557) “participd en la toma
de Granada, guerre¢ en Italia a las érdenes del Gran Capitan, y en Indias, desde

1513 luché como soldado y fue alcalde de la fortaleza de Santo Domingo, en la
Isla Espafiola” (Gonzalez Pefia, 27). De avanzada edad recibi¢ el titulo de

cronista de Indias y escribid su Historia general y natural de las Indias. La
primera parte fue publicada en 1535; en cambio, las dos restantes las publico
Amador de los Rios entre 1851 y 1855. Pese al inmenso acopio de datos ttiles,
la critica historica “le niega valor”, segun Gonzalez Pefia (27). El puesto de
cronista mayor de Indias era muy importante pues su responsabilidad consistia
en instrumentar y ordenar la informacion que llegaba del Nuevo Mundo para que
el Consejo de Indias emitiera las leyes pertinentes a esa geografia. Sus titulares
fueron historiadores, gedgrafos y cosmografos, quienes al cumplir con la labor
encomendada, publicaron sendas crénicas en las que recogieron la informacion
obtenida. Lo interesante es que muchos de estos cronistas nunca pisaron el
nuevo continente. Ademas, antes de que se estableciera ese puesto oficial,

aparecieron publicadas varias crénicas, entre ellas, la que escribié por propia
iniciativa, Pedro Martir de Angleria (L.opez de Mariscal, “Introduccion”, 13-14).




[39] Fernandez de Oviedo explica, ademas, que con el consentimiento de sus

padres las hijas solteras “danse a quien se les antoja por precio o sin él: e aquella
que es mas deshonesta e impudica, [...] mas. gayones o enamorados tiene e

mejor los sabe pelar, ésa es la mas habil y querida de sus padres. Y en aquel
oficio sucio gana el dote e con que se case e aun sostiene la casa del padre”
(Fernandez de Oviedo, IV, 421).

Estos tianguez “los instalaban debajo de ceibas” (Ceiba pentandra) (Ferrero,
120). Una variedad de la Ceiba en México se llama pochote (Bombax
ellipticum), del nahuatl “pochotl”, que significa viruela o grano (Gagini, 180).

[40] Se horroriza Fernandez de Oviedo contando que una vez al afio “en cierta

fiesta muy sefialada y de mucha gente que a ella se junta, es costumbre que las
mujeres tienen libertad, en tanto que tura la fiesta (que es de noche), de se juntar
con quien se lo paga o a ellas les placen, por principales que sean ellas e sus
maridos. [Esto lo hacen] con voluntad e licencia de los maridos; ni se sigue
castigo ni celos ni otra pena por ello”. El cronista termina comparando a estas
mujeres con las bacanales romanas (Fernandez de Oviedo, 1V, 421-422). Sin

embargo reconoce el cronista algo digno de alabar en esta sociedad, y es que
“después que sembraban el maiz, hasta lo coger, vivian castamente, e no
llegaban a sus mujeres e dormian apartados dellas en tanto que turaba la
sementera”; ademas, guardaban ayuno y se abstenian de bebidas embriagantes
(Fernandez de Oviedo, IV, 420).

[41] Fernandez de Oviedo notifica que los chorotegas hablaban “una lengua
diferente a la de [sus vecinos] los nicaraos y a la de México [...] y son mas
varones y hombres de guerra que los nicaraos” (Fernandez de Oviedo, IV, 347).

Existe una hipotesis que fue adoptada por la escuela historico-cultural, segin la
cual, las sociedades secretas de hombres surgieron como consecuencia del ciclo
matriarcal: el objetivo de dichas sociedades consistia en disfrazarse de demonios
para aterrorizar a las mujeres y asi eliminar el poderio de ellas, producto del
matriarcado. Eliade dice que no hay prueba de eso y que mas bien “las
sociedades secretas de hombres se derivan de los misterios de iniciacién tribal”;
las de las mujeres, en cambio, tienen su origen en algunos ritos de iniciacion
durante la pubertad, conectados con la primera menstruacion (Eliade, Myths,
Dreams, 201-202).

421 Huipil, hueipil (huipilli): “colgajo grande”. Especie de camisa larga o




camisola usada por las mujeres del centro de México (Tezozomoc, “Glosario”,
515).

[43] Francisco L.épez de Gomara, naci6 en 1511 en Gémara, pueblo de la

provincia de Soria, y alli fallecié en 1566. Profesd la catedra de retdrica en la
Universidad de Alcala de Henares; se ordené de sacerdote y después de su visita

a Roma, entr¢ al servicio de Hernan Cortés como capellan de su familia, cuando
el conquistador estaba de regreso en Espafia, por el afio de 1540. Probablemente

para lisonjearlo, Gbmara comenz0 a escribir su Historia General de las Indias.
Acompafi6 a Cortés en la expedicion de Argel y después de muerto el
conquistador, siguio al servicio de su hijo, Martin. Nunca estuvo en América, por
lo que para escribir su libro se valio de las relaciones de Cortés, los textos de
otros conquistadores y datos de navegantes y personas conocedoras de los
hechos. Bernal Diaz del Castillo le sefiala a esta historia el defecto de tener
inexactitudes y de exaltar desmedidamente a Cortés sin considerar que los que

lucharon al lado de él, también merecian su reconocimiento. La primera edicién
de su libro apareci6 en 1552 (Gonzalez Pefia, 25).

[44] Pedro Martir de Angleria (Milan, 1457 - Granada, 1526). Recibid la
proteccion de los Reyes Catélicos y de Carlos V, quienes lo nombraron cronista
de Indias en 1510. Su obra se titula De Orbe Novo y en espafiol, Décadas del
Nuevo Mundo, la cual comprende ocho décadas o libros; se publicaron
completas por primera vez en 1530, cuatro afios después de su muerte. Aunque
él nunca lleg6 al Nuevo Mundo, su trato personal con navegantes y
conquistadores le permitid escribir un documento muy importante para la
historia del Nuevo mundo. Fray Bartolomé reconoce el valor de esa obra, aunque
contiene, segun €l, “algunas falsedades”, y contradicciones, debido posiblemente
a la distancia y a que “nunca queria limar ni corregir [sus Décadas,] porque no
las destinaba a la luz publica” (Gonzalez Pefia, 24-25).

[45] Segin Duran, al morir Nezahualpilli, diez afios antes del arribo de los
espafioles, tenia cinco hijos en edad para suceder a su padre; asi, primero reiné el

principe Quetzalalacxoyatl por muy poco tiempo y muri6 “sin hacer hazafia ni
cosa notable”. Le sucedié su hermano Tlauitoltzin pero también, como el
primero, gozé del poder muy pocos afios. Entonces se eligié “otro hermano

suyo, llamado Coanacochtzin, en cuyo reinado vinieron los espafioles a esta
tierra”. L.os otros hijos fueron Ixtlilxdchitl y Tocpaxochiuh (Duran, 11, 198, 475-

477).




[46] Fernandez de Oviedo describe la regiéon como sigue: “la comarca es muy
gentil e de mucha fertilidad de maizales e frésoles, e melones cetoris, e
algodonales; e hay mucha caza [...], e muchas fructas”. Contintia el cronista

oficial explicando que desde Cihuatan a Temistitlan hay trescientas leguas a las
que Nufio de Guzman les puso el nombre de la Nueva Galicia (Oviedo, Historia
IV, 284).

[47] Fernandez de Oviedo asegura que él habl6 en Espafia con Nufio de Guzman,
quien afirm6 que no era cierto, pues cuando €l volvio al sitio, hall6 a algunas

casadas “e que lo tienen por vanidad” (Oviedo, Historia I, 193). Sin embargo,
Lopez de Mariscal afirma que esta noticia “no esta en absoluto refiida con la
forma en que se describe la organizacion social de las mujeres de Cihuatlan (un
pueblo que ain hoy lleva este nombre, situado en el estado de Jalisco, muy

cercano a la frontera con Colima). Ellas reciben a los mancebos de la comarca a

su entera conveniencia (L.épez de Mariscal, 42). Por su parte, Cristébal Colén
dice lo mismo respecto a las mujeres que habitaban la isla Matinino del Caribe:
“si parian nifio enviabanlo a la isla de los hombres, y si nifia, dejabanla consigo”
(Colén, Diario, 168).

[48] En las cronicas abundan los pasajes en los que se mencionan regiones
gobernadas por cacicas; una de ellas fue la del pueblo llamado Jalameco; esta
cacica recibi6 al gobernador Hernando de Soto con fastuosidad. Fernandez de

Oviedo cuenta que la “trujeron principales con mucha auctoridad en unas andas
cubiertas de blanco (de lienzo delgado) y en hombros, e pasé en las canoas, e

habl¢ al gobernador con mucha gracia y desenvoltura. Era moza y de buen gesto,
e quitése una sarta de perlas que traia al cuello e echdsela al gobernador por

collar e manera de se congraciar e ganarle la voluntad” (Oviedo, Historia, 1I,
167).

Martir de Angleria menciona que le contaron que en la region Coluacana habia
unas “virgenes cenobitas a las que agrada[ba] vivir retiradas [...]. En
determinadas épocas del afio se traslada[ba]n los hombres a su isla, no con
objeto de cohabitar, sino movidos de piedad, para arreglarles sus campos y
huertos, con el cultivo de los cuales [... pudieran] vivir” (Angleria, I, 408).
También Martir de Angleria dejo consignado que, aunque €l tenia sus dudas,
Alfonso Argiiello, secretario del emperador para los asuntos de Castilla, afirmo,
“después de haber recorrido aquellas tierras, que [...] es historico y no favuloso”,
el hecho de que la isla Matinino, en el Caribe, estuviese habitada por Amazonas
(Angleria, II, 631; Colon, 168). Ademas, los indigenas de la Amazonia




colombiana notificaron al gobernador Jorge Espira que habia “una nascion de
amazonas o mujeres que no t[enian] marido y que en cierto tiempo del afio
[...iba] a ellas otra nascion de hombres, e t[enian] con ellas comunicacion” para
luego tornarse a su tierra (Martir de Angleria, 42-43; Cristobal Colon, Diario,
144). Lopez de Mariscal cita lo que Colon escribio en su famosa carta a Luis de
Sant’ Angel, en la cual describe a las amazonas del Nuevo Mundo asi: “ellas no
usan exercicio femenil, salvo arcos y flechas, como los susodichos de cafias, y se
arman y cobijan con laminas de alambre de que tienen mucho” (Lopez de
Mariscal, 38). Otros espafioles también obtuvieron informacion de que en el
Nuevo Reino de Granada habia una pequefia provincia que caia “sobre el rio
Grande de Sancta Marta, de mujeres amazonas”, que se gobernaban por una
sefiora de aquella tierra, la cual se llamaba Jarativa; los hombres que ellas tenian,
eran “sus esclavos, que ellas compr[ab]an para su comunicacién y conversaciéon
carnal” y ellas peleaban. Empero, el licenciado Gonzalo Jiménez afirmé que eso
no lo creia, pues los indigenas lo contaban de diversas contradictorias maneras
(Oviedo, III, 123-124). Es dificil aceptar esa forma de desacreditar fabulaciones
por cuanto remiten a versiones contradictorias.

[49] Es obvio que los conquistadores llegaron a América saturados de las

fantasias de los libros de caballeria, por lo que la exuberancia que hallaron en

Ameérica, el clima y las rarezas de esas comunidades los llevaron a concebir
como reales los mitos antiguos, como el de las Amazonas y las Sirenas.

Cristobal Colon dijo, por ejemplo, que habia visto tres sirenas, “pero no eran tan
hermosas como las pintan, las cuales en alguna manera tenian forma de hombre
en la cara” (Las Casas, 1, 210).

[50] Tupa Inca Yupanqui decidi6 continuar expandiendo el imperio que heredd
de su padre, por lo que él mismo fue en persona a luchar contra los diversos
pueblos rebeldes que se resistian a someterse a su poderio imperial; a la cabeza
de sus ejércitos luchoé y vencio a los salvajes indios chunchos, y a los mojos,
ademas de muchos otros pueblos rebeldes como los de las provincias de
Carangas, Paria, Cochabamba, Amparaes y los fronterizos a Charcas (Cobo,
History, 11, Cap. 14, 142-145; Murda, I, 57-62).

|51| Los panches eran muy salvaies 1Y% fEFOCES, tanto, que a sus enemigos muertos

en las batallas, “se los com[ian] luego en el campo por venganza, e lo que les
sobra[ba] de la carne, lleva [ba]nla a sus casas, para la comer en compaiiia de sus
mujeres e hijos”. Ademas, llevaban al campo muchos hombres muertos, pues
“asi como los muertos no han de huir, [...] asi a [...los guerreros] les seria gran




vergiienza hacerlo o desamparar aquellos memorables huesos”. El cronista
oficial dice que no se sabe como conservaban enteros a los muertos (Oviedo,

Historia general 111, 127).

[52] Tlatelolco, significa “el lugar de los monticulos” y era la ciudad gemela y
rival de Tenochtitlan (“Glosario” en Tezozomoc, 552).

[53] Como los tlatelolcas se habian refugiado en acequias y carrizales para salvar

sus vidas, Axayacatl ordend que ahi mismo cantasen “como tordos y graznasen
como urracas, vy que arremedasen a los patos y ansares”. Tan pronto como fue

recibida tal orden, los vencidos se pusieron a imitar a esas aves, “de lo cual los
mexicanos levantaron risa grande y burla” y a partir de entonces los apodaron

“graznadores” (Duran, II, 264). Puesto que a los ochenta dias debian pagar el

tributo acordado en esclavos, y se excusaron de hacerlo, en castigo les mandaron
que todos los principales “se quitasen las mantas ricas y usasen mantas viles de
nequén, como gente vil y apocada”, y que no usasen calzado, ni orejeras, ni
plumas y “como mujeres estuviesen recogidos en sus casas y les durase esta
penitencia y castigo hasta los ochenta dias del segundo tributo” (Duran, II, 265).

[54] Powers comenta que la escoba para los nahuas es a la vez un arma
defensiva y ofensiva, la cual se equiparaba a la espada del hombre (Powers,
Women, 26). Esto explica la accién de esas mujeres, asi como la de las que

lanzaron las escobas en el mercado o tianguiz.
[55] Las concubinas nativas eran predominantemente hijas de nobles.

[56] Mas adelante, el cronista se detiene a mencionar esas indigenas como sigue:
a la sobrina del cacique, que “era muy fea”, se le bautiz6 con el nombre de dofia

Catalina, vy a la que le dieron a Alonso Hernandez Puerto Carrero, hija del

cacique Cuesco, que “era muy hermosa”, la llamaron Francisca; las otras, cuyo
nombre cristiano no recuerda Diaz del Castillo, “Cortés las reparti6 entre los

soldados” (83).

[57] Los caciques tlaxcaltecas obsequiaron a los espafioles, hijas y sobrinas, “las
mas hermosas que tenian, que fuesen doncellas por casar”. Entonces Xicoténcatl

el Viejo dijo: “Malinche: porque mas claramente conozcais el bien que 0s
queremos y deseamos en todo contentaros, nosotros queremos dar nuestras hijas

para que sean vuestras mujeres y hagdis generacion, porque queremos teneros
por hermanos, pues sois tan buenos y esforzados” (Diaz del Castillo, 122).




[58] Los nativos dudaban de que aquellos extranjeros fueran teules (dioses), pero
si fueran estos ultimos, Xicoténcatl el viejo, declaro: “démosles mujeres para
que de su generacion tengamos parientes” (174).

[59] Betanzos aclara que en realidad el vocablo “inca” significa “rey” “y ansi
llaman a todos los orejones del Cuzco”. Para distinguir entre los orejones y el
rey Inca, (v cuando hablan con este dltimo), lo llaman Capa Inca, que significa

“lnico rey”. Pero si se desea darle todavia mayor categoria al rey, lo llaman
“Capac”, lo cual sugiere un rango superior; Betanzos explica que los que

traducen “Capac” por “mancebo rico”, tendrian razon si se escribiera solo
“capaa”, sin la ce final. Y por ultimo, cuando querian llamarlo emperador o
monarca, le decian “capaccuna” (Betanzos, Suma, 132).

[60] Acosta llama a este rey Vitzlovitli. El cronista Tezozomoc llama al segundo

rey mexicano Huitzilihuitl (“Glosario”, 516).
[61] Acosta menciona que de este matrimonio naci6 Chimalpopoca (Rodela que

echa humo), el tercer rey de los mexicanos. “Ayauchigual” es como escribe este
autor el nombre de la princesa (Acosta, 219), mientras los otros autores la llaman
Ayauhcihuatl, nombre que segun el cronista Tezozomoc, significa “mujer de
niebla” o “mujer neblinosa” (“Glosario”, 495). Por su parte, Clavijero explica

que Chimalpopoca era el hermano del rey y dice que con Ayauhcihuatl el rey
huitzilihuitl tuvo el primer afio un hijo llamado Acolnahuacatl, “pero deseando
ennoblecer mas su nacion con nuevas afinidades, pidi6 y obtuvo del sefior de
Cuauhnahuac una de sus hijas nombradas Miahuaxdchitl (“espiga florida™), en la
cual tuvo a Moctezuma Ilhuicamina, el rey mas célebre que tuvieron los
mexicanos” (77). La nota 28 al texto de Clavijero, Mariano Cuevas suministra el

dato de que Miahuaxochitl “sobrevivid a la Conquista y se bautiz6 con el
nombre de dofia Maria Miahuaxochitl. Ademas, aclara Clavijero que al morir
dicho rey “fue electo en su lugar su hermano Chimalpopoca, y desde entonces
quedo establecido por ley entre los mexicanos que la eleccién se hiciese de uno
de los hermanos del difunto rey, v a falta de hermano, de uno de sus sobrinos”
(Clavijero, 79, 81). En su “Segunda disertacion Clavijero explica en detalle los
errores cometidos al respecto por Acosta y otros cronistas en relacion con esto
(Clavijero, 450).

[62] Clavijero cuenta que cuando Ayauhcihuatl llevo a presentar a su hijo al
abuelo Tezozomoc, le rogd que bajara los tributos a los tenochcas; entonces el

rey llevo el asunto al concejo, pero solo obtuvo que fuera eliminada una parte de




los tributos, la mas pesada, de modo que quedaron reducidos a pagar anualmente
dos anades y algunos peces (Clavijero, 79). Después de varios afios de gozar ese
privilegio, Ayauhcihuatl, protectora de los tenochcas, murié. Duran encontrd

entre las pinturas de los libros, que Huitzilihuitl, el rey viudo, muri6 un afio

después de su esposa, lo que niega lo que otros afirman de que Huitzilihuitl se
volvi6 a casar y tampoco hay evidencia de que tuviera otros hijos de ese segundo

matrimonio. E]l monarca rein6 solo trece afios, pues muri6 a la edad de treinta
afios y pico. Ademas, el fraile dej6 constancia de que este soberano rein6 en paz
y con sabiduria, por lo que fue muy amado por su pueblo (Duran, History, 1994,

63-64).
[63] Lopez de Mariscal manifiesta que los hombres también eran donados como

ofrenda; no obstante, ellos no desempefiaron un papel tan trascendental como el
de las mujeres, pues los daban para servir como tamemes o cargadores,
mensajeros, guias o “indios de guerra” (56-58). L.a autora sigue explicando que
como ya explicamos, los mayas no reputaron dioses a los espafioles, cuando
capturaron a Jeréonimo Aguilar y a Guerrero los prendieron para servir como
esclavos (59).

[64] John Hemming informa que mientras los indigenas veian a esos extranjeros
como dioses, en Brasil y también en Florida, representaba un honor que sus
huéspedes durmieran con sus mujeres; sin embargo, al comprobar que los
espafioles no se comportaban como dioses, cesaron esas practicas, comao se vio
en Nuevo México (Wood, “Sexual Violation”, 20-21 y 31, nota 54).

[65] Kellogg saca ese informe de expedientes del Archivo General de la Nacion
— Ramo de Tierras, 95-98, 1613, fol.1, 4r.

[66] Segun Gomara, quienes salieron en busca de bastimentos fueron Pedro de
Alvarado, Alonso de Avila y Gonzalo de Sandoval (Gémara, 308).

67] La autora dice, y repito, que en 1613, la capullana dofia Francisca
Canapaynina presentd una peticion en las cortes espafiolas para que se le diera el
liderazgo de su ejido, “insistiendo en que las mujeres eran capaces de gobernar
antes de la invasion espafiola”. Fue evidente que ella perdio el caso, ya que su
esposo, don Juan Temoche, aparece en otros documentos firmando como curaca
y gobernador del ayllu, del cual su esposa tenia el titulo. Otros ejemplos como

ese los suministra Powers (Powers, Women, 46).




[68] Una nota de Chavero al texto de Mufioz Camargo aclara que dofia Marina
se llamaba Malinalli Tepenal, era huérfana del cacique Oluta y hablaba el maya
y el nahuatl (Mufioz Camargo, 179). Los padres de dofia Marina eran caciques
del pueblo de Painala y de otros pueblos sujetos a ellos. Muerto el padre, la
madre se casd de nuevo y tuvo un hijo con su segundo marido. Ambos
decidieron darle el cacicazgo a este hijo y para que no hubiera estorbos,
vendieron a Malintzin a unos mercaderes de Xicolango (provincia entre Tabasco
y Campeche); entonces a la comunidad le anunciaron que la nifia habia muerto.
Fue ahi, en Xicolango, que ella aprendi6 la lengua maya; como sabia el nahuatl,
le traducia a Aguilar en lengua maya, quien a su vez lo traducia al espafiol,
durante el tiempo en el que ella no habia aprendido la de los conquistadores. L.os
mercaderes que la habian comprado, la dieron a los de Tabasco y a su vez, ellos
a Cortés. En una ocasion en la que Cortés reunio a los caciques de Guazacualco,
entre ellos llegaron la madre y el medio hermano de dofia Marina. Al ser
reconocidos por ella, ambos lloraban, pues temian por sus vidas. Ella los

consold, tranquiliz6, perdono y “les dio muchas joyas de oro y ropa y que se
volviesen a su pueblo”. Les explic6 que todo fue para su propio bien, pues

gracias a ellos dejo de adorar idolos y se convirti6 al cristianismo. Diaz del
Castillo compara esta historia con la del biblico José y los hermanos que lo
vendieron. A lo largo de las paginas de su Historia, Diaz del Castillo se refiere a
ella con respeto y admiracion, reconociendo que “desde su nifiez fue gran sefiora
y cacica de pueblos y vasallos”. Mas adelante da crédito al hecho de que ella
facilité en mucho la conquista de ese imperio (Diaz del Castillo, 56-57).

[69] Es curioso observar que en esos tiempos todo acto de esfuerzo y proeza se

media segun el modelo masculino, de tal suerte que la famosa Monja Alférez
dofia Catalina de Erauso aparece mencionada entre y como uno de los Varones

ilustres, manuscrito anénimo del siglo xvii, que se halla en la Biblioteca
Nacional de México.

[70] No solo Diaz del Castillo, Fray Bartolomé de las Casas y otros espafioles
reconocieron las cualidades y sobre todo el don de mando de Malintzin, sino
también los cronistas indigenas y mestizos; estos ultimos insindan en sus escritos
una cierta admiracién hacia ella.

[71] Cuando los cempoaltecas se negaron a destruir los idolos, por su propia
cuenta y con gran eficacia, dofia Marina agrego a las 6rdenes y amenazas de

Cortés, que si ellos no destruian esas imagenes, los espafioles se aliarian a
Moctezuma y a los mexicanos, sus enemigos mortales, en contra de ellos. No




acababa de decirlo, cuando con reluctancia y protestas, les dieron permiso para
demolerlos (Clavijero, 310; Diaz del Castillo, 81).

[72] Dofia Marina les explic6 que entre los indigenas era costumbre “proveer
espontaneamente y sin interés alguno, de hombres de carga a todas las personas
distinguidas que transitaban de paz por sus ciudades” (Clavijero, 307).

[73] Malintzin aviso a los espafioles del ataque que preparaban los enemigos,

cuando la anciana azteca que la pretendia para esposa de su hijo, le comunico los
preparativos para ejecutar dicha agresion por orden de Moctezuma, aquella
historica y fatal “Noche Triste” (Diaz del Castillo, 136).

[74] En realidad son muchos los pasajes en los que resalta la voz y la presencia
de Malintzin en el Codice florentino, en los Anales historicos de Tlatelolco, en el

Cddice Ramirez y en otros (Baudot, Relatos, 126, 181, 196, 201, 227, 237, 243,
248, 251, 252, etc.).

75] La mayoria de los diccionarios relaciona “chingar” con “estropear una
cosa”. J. Corominas dedica un largo espacio en este vocablo, diciendo que es de

origen jergal y que en su uso primitivo parece haber sido “pelear, reprender”. En
resumen, chingar equivale a “fastidiar a (una persona), estropear (una cosa)”.

Concluye el autor diciendo: “claro esta que todas estas acepciones estan intima e
inseparablemente enlazadas, y que desde ‘fastidiar, estropear’ es facil llegar
hasta ‘emborrachar’”. El autor remata ese articulo sefialando el sentido

peyorativo de esas voces, por lo que “facilmente reconoceremos que el origen de
todas estas varias acepciones puede hallarse en la de ‘fornicar’, que tiene chingar
en el cal6 espafiol [...]; v que es usual y callejera en el habla de México™.

Ademas, observa el autor que se puede sospechar que se origine en el quechua
boliviano chinga con la idea de “haberse perdido o desaparecido

algo”(Corominas, 11, 56-57).
[76] El rechazo a dofia Marina por los nativos se puede observar ya en tiempos

de Cortés, pues entonces corrieron rumores de que un sefior, cuyo nombre se
calla Diaz del Castillo, afirmaba, delante de testigos, que vivia espantado porque

“andaban en los patios de Tezcoco unas cosas malas, y que decian los indios que
era el anima de dofia Marina y la de Cortés” (Diaz del Castillo, 455). Por su

parte, Prescott dice que el nombre de dofia Marina sera siempre recordado con
gratitud por los espafioles por los importantes servicios que les prest6 durante la

conquista de México; agrega el historiador que también los mexicanos la




recordarian “por su benevolencia, y la simpatia que les mostr6, mitigandoles sus
infortunios”. El autor menciona, ademas, que hay varios romances de los nativos

gque mencionan sus virtudes. También dice que se les aparece su anima vagando
en las noches por los bosques y grutas de Chapultepec (Prescott, 554).

[77] Martin Cortés, a quien reconociéo Hernando Cortés como hijo legitimo,
heredd el titulo de marqués, como su padre, y fue comendador de Santiago (Diaz
del Castillo, 514). Se sabe que estuvo casado con dofia Bernardina de Porras.

Ademas, se le form6 un proceso por conspiracion, por el que se le torturé y

condend a pagar una multa y exiliarse en Espafia, pero parece que esta sentencia
no se cumplid y él permanecio en Nueva Espafia hasta su muerte (Prescott, 557).

[78] En “Una nota al capitulo II1”, Prescott menciona en su Historia de la
conqguista de México que después de revisar los libros del cabildo del

Ayuntamiento de México y otros documentos antiguos, se enteré que Juan
Jaramillo no solo habia comandado uno de los bergantines en el sitio de México,

sino después también desempefi6 varios puestos en el Ayuntamiento y fue
“apoderado de este para representar a la ciudad de México en las juntas a que

concurrian los procuradores de las demas ciudades de Nueva Espafia, y su
primer alférez real” (556).

[79] El dato de que dofia Marina muri6 en 1550 anula las noticias de quienes
afirmaron que Dofia Marina habia muerto en 1527 en la ciudad de México, a los
veinticinco afios (Diaz del Castillo, 520). En febrero de 1539 todavia Diaz del

Castillo llamé viudo a Juan Jaramillo, quien fungia entonces como alcalde
ordinario en Guatemala; es extrafio que no se haya informado al respecto, ya que

en esa ocasion el conquistador y cronista present6 ante Jaramillo su probanza de
méritos y servicios para que se le hiciera justicia, pues las encomiendas que se le

habian concedido, se las habian quitado (Diaz del Castillo, 574).

[80] Hemos tratado de localizar a Matlalcihuatzin en el Cédice Chimalpahin,

pero no lo logramos. En cambio Clavijero informa que ella era una princesa hija
de Acamapichtli, y madre de Nezahualpilli (Clavijero, 83). Mas adelante el
cronista cuenta que el monarca Nezahualcoyotl, quien tenia muchas mujeres, “y
en ellas muchos hijos, a ninguna hasta entonces habia concedido el honor de
reina, por ser todas ellas o hijas de vasallos o cautivas”; decidié entonces casarse

con la princesa Matlalcihuatzin; esta era “joven, bella y modesta, hija del rey de
Tlacopan”. Las bodas se celebraron por espacio de ochenta dias en Tezcoco y al

afio le nacio a la pareja un hijo, Nezahualpilli, quien sucedi6 a su padre




(Clavijero, 107). Mas adelante el cronista explica que aunque Nezahualpilli “era
el menor [de sus hijos] fue preferido, tanto por ser nacido de la princesa de

Tlacopan, Matlalcihuatzin, como por su notoria rectitud y singular talento
(Clavijero, 115).

[81] Tampoco pudimos localizar a Xihualtzin en el Cddice Chimalpahin. El
unico nombre que se le aproxima en dicho texto es el de Xiuhtoztzin, madre del

noble chichimeca Miccacalcatl Tlaltetecuintzin, quien goberné en Chalco
(Cadice, I. 153, 157).

[82] Ver la ilustracion 11 del texto de fray Diego Duran, sobre la “guerra entre
los tepanecas de Coyoacan y los aztecas de Tenochtitlan, en la cual los aztecas
salieron victoriosos” (Duran, 71). L.opez de Mariscal afirma que la valiente
guerrera que contribuyo a ganar la batalla en Tetela y de la que habla Duran, era
una indigena al servicio de los espafioles; hay que aclarar, con Duran, que se
trataba de una espafiola (Duran, 71; [.6pez de Mariscal, 84). Mas adelante nos

referiremos a las espafiolas que participaron en las guerras de la Conquista y
daremos los pocos datos que localizamos de ellas.

[83] La necesidad de poblar lleg6 a ser tal, que en los anales de la historia ha
quedado consignado en 1550 el caso de cuatro hidalgos espafioles que
organizaron un motin; al descubrirlos, la sentencia que les correspondia, podia
haber sido la pena de muerte; sin embargo, por intercesién del padre Francisco
de Andrade, se les conmut6 la sentencia con tal de que se casaran con cuatro
mestizas; asi, Gonzalo de Mendoza, originario de Baeza, los andaluces Riquelme
de Guzman y Francisco Ortiz de Vergara, y el vasco Pedro de Segura Zavala, se
casaron respectivamente con Isabel, Ursula, Ginebra y Marina, hijas de
Domingo de Irala (Galvez, 97). No confundir a este cacique con el capitan

vizcaino don Domingo de Irala, quien participo en las expediciones del Rio la
Plata (Ver Oviedo, Historia, II, 369, 372, 374-381, 383-386).

[84] Las primeras espafiolas vinieron al Nuevo Mundo en el tercer viaje de
Colon (1498), un afio después de que los Reyes Catdlicos expidieron
autorizacion para que viajaran las mujeres a la isla Espafiola, o sea, seis afios
después del descubrimiento; ellas eran solo treinta entre trescientos treinta
ocupantes de la carabela. Transcurrieron diez afios, comprendidos entre el
Descubrimiento y la llegada del gobernador Ovando a la isla con dos mil
quinientas personas, pertenecientes a “73 familias. De esta cantidad, en pocas
semanas murieron mas de mil, y 500 quedaron enfermos, con hambre y




necesidades” (Baez Diaz, 43). En 1537 la ciudad de los Reyes de Lima comenzé

su poblacién con trescientos ochenta hombres y catorce espafiolas; gracias a los
incentivos de diversos tipos que ofrecia la corona espafiola, continuaron
viniendo las mujeres en lenta, reducida emigracion: de 1509 a 1538 (29 afios)
llegaron 1091 mujeres y 12 198 hombres. Las primeras fundaciones de Tucuman
y Cuyo, al sur del continente, no contaban con espaiiolas ni criollas, de modo
que esos hogares, algunos muy estables, fueron mestizos; varias de esas
indigenas eran autdctonas de la regién y otras venian acompafiando a su pareja
(Lucia Galvez: 20-21). Sobre este tema recomendamos revisar el capitulo 3,
“Espafiolas, indias, criollas y otras mas” contenido en L.as mujeres de la Nueva

Espafia de Pilar Gonzalbo Aizpuru, pp. 41-61.
[85] Entre esas concubinas se menciona, en especial, una de la region del

Guayro, a la que Cobo llama Sefiora Guayro, “de extremada hermosura, a la cual
[...Topa-Inca Yupanqui] amaba y favorecia mas que a su legitima mujer, y tenia

en ella un hijo igualmente amado que su madre; y no habia fiestas y regocijos
que no llevase consigo a madre y hijo” (Fernandez de Oviedo, Historia II, 86).

Fernandez de Oviedo llama a este Inca “Guainacaba” y dice que “tuvo
trescientos hijos e hijas en diversas mujeres” (V, 102)

[86] El anciano Xicoténcatl “fue el primer cristiano [tlaxcalteca] que recibio el

bautismo en Tlaxcala y se llam6 don Lorenzo Xicoténcatl” (Mufioz Camargo,
84).

[87] Clavijero y Herrera, que mencionan esto, no aclaran si se trata del
Xicoténcatl padre o hijo. (Clavijero, 396; Herrera, 11, 297). Mufioz Camargo dice
que el hijo de Xicoténcatl, Ayacatzin, le sucedi6 en el poder. Aqui se hace
preciso aclarar que su hijo, el que se vio obligado a servir como general en las
filas tlaxcaltecas junto a los espafioles, llevaba el mismo nombre de su padre y

no le sucedid en el poder; ademas, joven aun, muri6 ahorcado en Tezcoco,
porque deserto a raiz de una rifia entre su primo Pilteucli y un soldado espafiol;

sin embargo, su desercion no tiene nada que ver con amores romanticoides,
como lo expone Mufioz Camargo, quien dice que en tres ocasiones abandono el
ejército porque estaba enamorado de una cacica y no podia “sufrir tan grande
ausencia” (Mufioz Camargo, 84-85). L.a verdad es que el general Xicoténcatl

odiaba a los espafioles, contra quienes combatid en enfrentamientos bélicos y

hasta sufrid la humillacion del senado tlaxcalteca por haber estado a favor de
formar una liga de comunidades nahuas contra los cristianos; cuando su padre, el




anciano y ciego Xicoténcatl, y los otros lideres decidieron aliarse a los cristianos,
el joven general no tuvo otra alternativa que servir a esos ejércitos contra su
propia voluntad; entonces, al mando del ejército que le asignaron, él particip6 en
el sometimiento de diversos pueblos nahuas (Clavijero, 396). Clavijero dice que

cuando el joven general tlaxcalteca muri6 por mandato de Cortés, su hacienda,
ademas de oro, plumas y ropas finas de algodén, abarcaba solo treinta mujeres

(Clavijero, 396; Herrera, II, 297); este dato nos permite deducir que quien tuvo
quinientas concubinas fue el padre.

[88] De la tradicion azteca, Gémara y otros cronistas mencionan a otra
Ilancueitl, quien tuvo con su marido seis hijos, “todos de diversa lengua, [...] los
cuales fueron progenitores de otras tantas naciones que poblaron el pais de
Anahuac” (Clavijero, 431). Esta alegoria, segun Clavijero, tiene que ver con el
origen de un tronco comun de las diversas lenguas de la region, todas muy

diferentes entre si, a saber, la mexicana, la otomi, la tarasca, la maya y la mixteca
(Clavijero, 431).

[89] En compensacion por las desdichas y trabajos padecidos por Garay, entre

otros favores, Cortés le ofrecid la mano de su hija “que se decia dofia Catalina
Cortés o Pizarro”, para un hijo de Garay (Diaz del Castillo, 372).

[90] Tecuichpo era hija de Moctezuma II. Cuando subi6 al trono su primo
Cuahutémoc, la hizo su esposa legitima, aun que todavia ella era una adolescente
(Clavijero, 514). Prescott explica que era la viuda del monarca mexicano
Cuitlahuatzin, y “apenas habia llegado a la edad de poderse llamar mujer”
(Prescott, 515; Clavijero, 378).

[91] A lo largo de la crénica de Diaz del Castillo aparece mencionado Alonso de
Grado, a menudo en situaciones incomodas relacionadas con Cortés. Sin
embargo, ambicioso y zalamero, siempre se las arreglaba para estar cerca de
Cortés y hasta logré de él que lo enviara a Villa Rica a cuidarse de la fortaleza,
pero una vez alli, se dedicé a la buena vida de gran sefior, sin cuidarse para nada
de la fortaleza; ademas, en unos treinta pueblos que mandaba, abusaba de los
pobladores exigiéndoles “joyas de oro e indias hermosas”(172-173, 262, 363,
382, 395, 396 y 423).

[92] Segun Charles E. Dibble, el franciscano fray Bernardino de Sahagiin
comenzg a realizar su Historia a partir de 1530, un afio después de su llegada a
Nueva Espafia. A partir de entonces se dedicoé a la seleccién y entrenamiento de




los jovenes nativos que llegarian a ser sus colaboradores. Particip6 en la

fundacion y direccion de las primeras escuelas elementales y en la ensefianza de
la juventud; en ellas se impartia, ademas de la doctrina cristiana, lectura,
escritura, predicacion, canto, latin y nahuatl. De los quinientos o seiscientos
estudiantes, se escogieron los setenta chicos mas capaces y que dominaban el
latin y la escritura del nahuatl para traducir sermones y textos a su lengua nativa.
En 1547 comienzan a verse los inicios de ese extraordinario proyecto, cuando
recogi6 el material que mas adelante formo parte del “Libro VI”; al final de este
libro se lee: “Esto fue traducido al espafiol por el susodicho padre fray
Bernardino de Sahagun, en el afio de 1577, treinta afios después de haber sido
escrito en el lenguaje mexicano. Para quien le interesen mas datos al respecto, el

texto de Dibble suministra valiosos detalles relacionados con Sahagun y su obra
(Florentine Codex, I, 9-23). Anderson cuenta que Sahagun envio6 al rey Felipe 11
el manuscrito de su Historia, pero no volvié a saber nada de él, ni lo vio
publicado. Anderson reconoce que “Sahagun produjo un increible y precoz

trabajo etnografico al aplicar métodos antropologicos, cuando los estudios de
humanidades en universidades como la de Salamanca estaban confinados a la

filosofia, gramatica (latin), historia y retérica” y el resto de Europa no tenia

interés en el Nuevo Mundo. El autor de este articulo dice que “Sahagtin “es
unico como etnégrafo” (Anderson, Florentine Codex, I, 29-41).

Aqui vale aclarar que el verdadero apellido de este religioso era Ribeira, pero
como religioso uso el nombre de su villa natal en Le6n, Sahaguun. Muy joven
tomo los habitos en el convento de San Francisco, en Salamanca. Llegé con
otros diecinueve frailes a Nueva Espafia en 1529 y murio el 5 de febrero de
1590. Una vez en tierra azteca se consagro al estudio del nahuatl, lengua que
aprendio a la perfeccion. En el colegio de Santa Cruz de Tlatelolco, en 1536,
ocupo la catedra de latin que imparti6 a los jévenes indigenas de familias
privilegiadas. Afios mas tarde se ocup6 de la ensefianza y administracion de ese
establecimiento. Su abundante obra permaneci6 ignorada durante un par de
siglos; en 1779 el historidgrafo de Indias, D. Juan Bautista Mufioz localiz6 la
version castellana de doce libros atribuidos a Sahagtn. La primera edicion de
Historia general de las cosas de Nueva Espafia la efectu6 D. Carlos Maria de
Bustamante (Gonzalez Pefia, 34-37). Esta la consultamos, ademas de otras
contemporaneas, en la realizacion de este texto.

[93] Segun Betanzos, durante su ausencia del Cuzco, mientras hacia inspeccion

del reino, Yamque Yupanqui, junto con su primo, el Inca Guayna Capac, recibi
la grata noticia de que su esposa habia parido una hija, Tan pronto el Inca oy6




esto, dijo que queria la nifia para su hijo Atahualpa. De regreso a la corte, y al
cabo de los cuatro dias durante los cuales la madre y la criatura debian
permanecer aisladas, el Inca le hizo una fiesta a la nifia y al afio cumplido del
nacimiento della, Guayna Capac y los demas sefiores y sefioras le hicieron la
fiesta, la trasquilaron y le ofrecieron sus dones y “Guayna Capac dijo que
[...ella] habia de ser Piviguarmi de Atagualpa, su hijo”, o sea, su mujer legitima
y principal. Ambos eran primos hermanos de parte de las madres que eran
hermanas (197-198). He aqui un ejemplo de cémo en ciertas ocasiones, eran
casados o prometidos en matrimonio desde muy temprana edad y cémo, en
algunas regiones, era permitido el matrimonio entre primos hermanos. Betanzos

cuenta que después de vencer los ejércitos del Inca Huascar, hermano y
adversario de Atahualpa, este hizo el ayuno requerido, “tomo la borla” que le

ofrecieron sus subditos, se la puso en la cabeza y ocupo el trono del Inca. Hecho

esto, “trujeron alli a Cuxirimay [...] Ocllo vestida y aderezada en la manera que

alli se requeria [;... ella y sus] deudos y parientes que alli eran, rogaron al Ynga

Atagualpa, seguiin que era su uso y costumbre, que la quisiese rescibir por su

piviguarne mamanguarme que dice mujer principal”; él contesté que si la

recibia, y para celebrarlo, hicieron sacrificios y festejos; estos duraron dos meses
220).

[94] Es obvio que Tomas Moro escribié su Utopia basado en una serie de
costumbres y leyes de los indigenas, sobre todo de los aztecas, pues el autor hace
mencion en su libro de “las crénicas del Nuevo Mundo” y a lo largo de las
paginas, a menudo hay referencias a ese Nuevo Mundo (Moro, 48); en especial
se observa tal influencia en el “Libro segundo” relacionado con “lo mejor de las
republicas utépicas”: en ellas, segun el narrador ficticio, no existe “la propiedad
privada, donde midese todo por el dinero”, lo cual impide la justicia y la
prosperidad de las naciones (Moro, 46-48). El narrador alaba a los utdpicos
también por su apego a la tierra y su dedicacién a la agricultura como los
aborigenes (Moro, 54-55). Menciona como esas gentes siguen en general los
oficios de sus padres (Moro, 60-61). Los habitantes de Utopia “acostumbran
asistir a unos cursos publicos” (Moro, 62); en relacion con la ensefianza
obligatoria para todos por igual, es obvio que Moro se inspir6 en los aztecas, ya
que entre los incas se les negaban los estudios a los plebeyos. Sigue el narrador
tratando de los trajes (Moro, 65), de cémo las mujeres casadas pasan a la
heredad del marido (Moro, 66). Y entre otros aspectos que remiten al Nuevo

Mundo, describe también los mercados (Moro, 68). Todo lo anterior parece una

idealizacion neoplaténica de lo que se lee en las crénicas, como podremos
apreciar a través de lo que iremos exponiendo en este texto sobre las nativas de




este continente.

[95] Arellano, editor y recopilador de los textos contenidos en su libro Voces
indigenas y letras coloniales de Nicaragua y Centroamérica, aclara que lo
transcrito arriba no fue concebido como texto poematico, pero €l lo considera
como tal “por su expresién directa acumulativa” (Arellano, 47). Conviene
observar aqui en apoyo de la observacién de Arellano, que algunos relatos
nahuas, contenidos en los codices, los cuales fueron transcritos al castellano, en
esta lengua mantienen constantemente ese ritmo poético, de modo que por esa

construccion acumulativa y la repeticion sinonimica, el nahuatl se escucha como
una lengua muy ritmica.

[96] Segun Fernandez de Oviedo, en 1503 la provincia de Xaragua “estaba en
secreto alzada por consejo de [la cacica] Anacaona, la cual, para ello, estaba
confederada con otros muchos caciques. E certificado desto el gobernador
[Ovando] mandé que un domingo los cristianos jugasen a las cafias, e que los
caballeros viniesen apercibidos no solamente para el juego, mas para las veras e
pelear si asi conviniese. [...] E sipose la verdad de la traicion e fueron
sentenciados a muerte: e los quemaron a todos dentro en un buhio o casa, salvo a

la dicha Anacaona, que desde a tres meses la mandaron ahorcar por justicia”
(Oviedo, 1, 83).

[97] Fernandez de Oviedo da testimonio de que en el Golfo de Uraba, ubicado
en la region de Castilla del Oro, las mujeres principales de los espaves —las
cuales se destacaban por la belleza de sus pechos— igual que las de Quisquilla
para que no se les cayera el busto, “se ponian una barra de oro atravesada en los
pechos, debajo de las tetas, que se las levanta[ba...], todo de oro fino; que por lo

menos pesaba ciento e cincuenta e aun doscientos pesos una barra déstas”
(Oviedo: Historia, III, 313).

[98] A menudo se acuso a los religiosos de “explotar en demasia a los indios”.
En los archvos inquisitoriales de Guatemala existe constancia de que “el capitan

don Juan de Mesa Altamirano, alcalde mayor de Chiapas (...acusaba) a los
religiosos dominicos, por la demasias de éstos con los indios porque los

maltrataban y abusaban de su estado”, por ejemplo, “se acuso al fraile Bartolomé

Bonilla, porque no confesaba a los indios hasta que no le entregaban cierta

cantidad de cacao y huevos y les cobraba multa si se confesaban con otros
clérigos” (Chinchilla Aguilar, L.a Inquisicion, 207-208).




[99] En Guatemala un fraile fu denunciado “por haber hecho azotar a Diego

Gonzalez y a su mujer Dominica de la Cruz, ambos indigenas, porque
denunciaron algo contra los religiosos de Guatemala” (Chinchilla Aguilar, La

Inquisicion, 208).

[100] Otros expedientes hablan de los abusos cometidos contra Ana Aycarantar y
otras nativas (Pardo, 180) y recogen declaraciones de que a los hombres los
hacian trabajar tanto labrando maiz y cafia dulce, como moliendo en el trapiche
“todos los dias de la semana desde la madrugada hasta después de ponerse el
sol”. Ademas, ellos fabricaban hormas de barro para el melado, hacian casabe,
sembraban yuca, cacao y cafia dulce, sin mas pago que la camisa que llevaban
puesta; y como si eso fuera poco, los indigenas debian comprarse las

herramientas de trabajo con su poco dinero. A las mujeres que trabajaban “en
cojer y desgranar maiz, rallar yuca y hacer casabe”, el encomendero no les
pagaba. Ademas, una ley ordenaba que no se diera a las indias “mas de cinco
libras de algoddn a cada una” para tejer y otro tanto para ellas; no obstante, el
encomendero las hacia hilar veinticinco libras y no les daba nada a ellas (Pardo,

181).

En una ocasion, durante la conquista de los mariches de Venezuela, al enterarse
de la llegada de los espafioles, los indigenas abandonaron sus pueblos y se
ocultaron entre los brefiales; en la huida, una criatura de unos ocho o diez meses
de edad qued6 abandonada; un soldado de apellido Tapia lo encontré y
“barbaramente cruel, olvidado de las piedades de humano y de las obligaciones
de catolico, cojiéndola por un pie, y diciendo: yo te bautizo en el nombre del
Padre y del Hijo, y del Espiritu Santo, la arrojé en medio del rio”, donde muri6
el bebé (Oviedo y Bafios, 22).

[101] Fernandez de Oviedo da mayores detalles sobre estos episodios de
antropofagia practicada por los onquistado-res. Ademas, en este ultimo pasaje
dice que eran siete indios y no cuatro, como exponen los otros cronistas, y que
solo uno fue devorado y los otros seis lograron escapar con vida.

[102] Tlaltecaltzin de Cuauhchinango es uno de los poetas o “forjadores de
cantos” nahuas de los que Le6n-Portilla ha recogido poemas en nahuatl y

castellano. En ellos el poeta canta al “placer, la mujer v la muerte” (27). En otros
versos la voz lirica dice: “Dulce, sabrosa mujer, /Preciosa flor de maiz tostado, /
solo te prestas, / seras abandonada, / tendras que irte, / quedaras descarnada |[... ]
/. Yo solo me aflijo, / digo: / que no vaya yo / al lugar de los descarnados, / mi




vida es cosa preciosa / yo solo soy, / yo soy un cantor (Leon-Portilla, Trece

poetas, 33 y 35).

[103] En un pasaje anterior y refiriéndose a la cacica Anacaona, Fernandez de
Oviedo explica que las mujeres “desta isla [la Espafiola] aunque con los indios
eran buenas o no tan claramente lujuriosas, facilmente a los cristianos se
concedian y no les negaban sus personas” (Oviedo, I, 119). ;Se habran
preguntado los lectores si esta era una entrega por amor, por propia voluntad, o
por miedo al vencedor? Con la misma actitud de rechazo de Poma de Ayala, el
cronista espafiol agrega mas adelante que aunque habia algunas buenas, las
mujeres de esta Isla eran “las mayores bellacas e mas deshonestas y libidinosas

que se han visto en estas Indias” (Oviedo, I, 119).

[104] No olvidar que la presencia de los espafioles en el Nuevo Mundo puso fin
al paralelismo interdependiente de las sociedades indigenas e impuso en algunas
regiones inmediatamente y en otras, paulatinamente, el sistema patriarcal en el
que imperaba la superioridad de los hombres hasta en las relaciones sexuales.
Los puritanos también impusieron dichos principios en el mundo anglosajon,
tanto que Benjamin Franklin, uno de los llamados padres de los Estados Unidos
de América y de su independencia, proclamo que “a las mujeres se les asigno la
mision de satisfacer las pasiones de los hombres™” (Block, 19). En general
predominé en esa geografia y en el resto del mundo, la idea de que por
disposicién de Dios, de la naturaleza o por designio biol6gico, la mujer fue
creada para responder y servir al hombre (Block, 19).

[105] El estudio de Stavig se concentra especialmente en las comunidades de
Quispicanchis, Canas y Canchis.

[106] La violacion de la mujer casada a veces la denominan “adulterio forzado”,

con lo que quizas se denotaba que la victima era casada (Stavig, The World, 34).

[107] Cristébal Coldn relata al respecto que “dende a cierto tiempo bino este
Cahonaboa, y de noche puso fuego en la villa, la cual quem6 toda, que no quedd

nada, [sin ninguna] piedad porque otra poblacion tan grande ni de tan hermosas
casas [h]e visto en todas las Yndias; a lo qual tiempo huié Ocanaguari con toda

su gente, hombres, mujeres y nifios y requiri6 a los christianos que fuesen con
é1”, pero no quisieron y se ahogaron en el canal; tres de ellos “murieron

durmiendo, segin después parecié por las feridas” (Libro Copiador, 133). Antes
de la matanza y destruccion del fuerte [.a Navidad, algunos de esos hombres, se




fueron a buscar oro y “cada uno tomd quatro mugeres, allende de las quales
tomavan en la villa las mocas que querian” (Libro Copiador, 132).

Segtn lo expuesto por Coldén en esa carta a los reyes Catolicos, es verdad el
aserto de Guillermo Coma, quien comenta que esos espaiioles tenian hasta cinco
mujeres para saciar su concupiscencia; segun €l, esto fue lo que desperto la
colera de hermanos y esposos ofendidos, quienes se unieron para vengar tal
insulto y ultraje (Corma, citado por Wood, “Sexual Violation”, 12). A lo largo de
la carta de Coldn se repite lo del abuso cometido con las indigenas como causa
del exterminio de la fortaleza La Navidad. Lo que no es cierto es que el
Almirante no hubiese revelado nada al respecto.

En otra misiva que abarca del 3 de febrero al 24 de abril de 1494, dirigida a los
reyes Catolicos, Coldn se detiene a contar los planes para capturar al régulo
Cahonabe que consistian en lo siguiente: “enviar una persona con dies [hJombres
que sean muy discretos, que vayan con un presente [...] , halagandole y
mostrandole que tengo mucha gana de su amistad [...], hasta que el dicho
Cahonaboa esté asegurado [... y sin temor de que se le haga dafio]; y después
tener la forma para prendelle” (Libro Copiador: 184). Alonso de Hojeda, fue
quien lo prendio, pero el caudillo tahino se ahogo6 después “en los navios que se
perdieron en el puerto de la Isabela, estando para partirse a Espafia” (Las Casas,
I, 31, 151). Aunque Colén escribe el nombre de este cacique Cahonaboa, otros
cronistas lo escriben como sigue: Cahonabo, Caonabo y los historiadores de
nuestros tiempos lo escriben Cahonabe.

[108] Es interesante observar que fray Bartolomé dedica el resto del capitulo CC
de su Historia a revisar los diversos pueblos antiguos que practicaron esas
conductas “indignisimas de hombres”; entre ellos menciona griegos, romanos,
egipcios, persas, medos y otros (IV, 222-226). Sin embargo, no menciona para
nada personajes biblicos; por ejemplo, respecto al concubinato, se sabe que el
rey David al principio solo tenia tres mujeres, Micol, Ajinoam y Abigail (II
Samuel, 2: 2 v 3: 13); empero, cuando fue ungido soberano de toda Israel, tomd

mas concubinas con las que tuvo muchos hijos e hijas (II Samuel, 5: 13-16).
[109] Topiltzin significa “Nuestro principe, nuestro hijo”. Se le daba ese trato “a

los reyes, a los sacerdotes sumos y al dios Quetzalcoatl, como por antonomasia”

(Duran, “Vocabulario”, 589). Alfredo Chavero, aclara en varias notas que en la

relacion anterior el autor llama Tecpancalzin, a Iztaccaltzin, y Xéchitl, a
Quetzalxotlitl. Dicho editor sigue explicando que “es irreconciliable [el afio 882]




con la cronologia anterior que fija el afio 987” (71, n. 2, 3y 4).

[110] Betanzos, en su cronica Suma y narracién de los incas, explica que en

quechua “Ocllo” significa “dofia” o “sefiora” (Suma, 198).

[111] El doctor Alonso de Zorita permanecio veinte afios en el Nuevo Mundo,

tiempo durante el cual, en su capacidad de oidor, recorrié Santo Domingo, las

provincias de Cartagena y Santa Marta, el Nuevo Reino de Granada, y el distrito
de la Audiencia de los Confines, que abarcaba Mesoamérica. Ramirez Cabafias,
editor de su cronica de Zorita explica que aunque él utilizé a veces otras fuentes

como Olmos, Motolinia, .Lopez de Gomara y Fernandez de Oviedo, es obvio que
en su texto hay noticias de primera mano y observaciones originales. Dicho

editor explica que su opinion contrasta con la de Cervantes de Salazar y es

porque “este escribia sin libertad, como Cronista del Ayuntamiento de México, a
salario de conquistadores y de hijos de conquistadores” (Ramirez Cabafias en

Zorita, viii-xi).

[112] Zorita sigue mencionando casos de pruebas de humildad, paciencia y

largos ayunos de los naturales escogidos para gobernar; entre ellos menciona el
ayuno que debia cumplir el que ocuparia el sefiorio en la costa de Cabo la Vela;
este ayuno lo llamaban coyma, “y lo guardaban inviolablemente”. Un sacerdote
de Guatemala le cuenta al cronista que aquellos que €l indoctrinaba hacian
continuas oraciones y ayunos y “se levantaban de noche muchas veces a rezar, y
que para no descuidarse con el suefio, los que eran mas devotos y los viejos
dormian los pies cruzados para en cansandose despertar y levantarse a rezar”
(Zorita, 20-21).

[113] Quetzalcoatl era un hombre “justo, santo y bueno” que traté de ensefiar a

esos hombres “el camino de la virtud” (Alva Ixtlilxochtl, Obras, I, 20), lo que
denota en él una formacion espiritual obtenida a base de practicas misticas.

Quetzalcoatl significa serpiente de plumas preciosas y en “sentido alegoérico,
varon sapientisimo” (Alva Ixtlilxéchtl, Obras, I, 21).

[114] La presencia de la cruz en tierras del Nuevo Mundo llevé a algunos
cronistas a conjeturar que los indigenas ya habian sido indoctrinados antes de la
llegada de los conquistadores. Sin embargo, hay que tomar en cuenta que desde
la més remota antigiiedad aparecen cruces desde Africa a América; hinddes,
taoistas, budistas y otros grupos espirituales le dieron variados significados. “En
Centroamérica las cruces precolombinas se asociaron a las imagenes del Arbol




de la Vida y a la unién de los grandes cuaternarios (como los cuatro vientos)”.
Este simbolo universal connota “el centro, que se abre graficamente hacia cada

una de las cuatro direcciones posibles”; se trata de un simbolo totalizador y “una
manifestacion de como de ese centro nace el mundo a partir de la accién de
fuerzas metafisicas” (Serrano y Pascual, 71-72).

[115] En cambio, Fernandez de Oviedo explica que unos dias antes de ir a la
guerra entre los nativos de Venezuela, era costumbre ayunar “asi como le hace el
indio, le hacen juntamente sus mujeres e hijos e todos los de su casa” con edad

adecuada para casarse (Fernandez de Oviedo, Historia, III, 58).

[116] Los aztecas creian que el sol (Teotl) y la luna (Metztli) aparecieron cuando
los dioses Tecuciztecatl y Nanahuatzin se inmolaron en un gran fuego en
Teotihuacan. 1.os mayas y otros grupos étnicos mesoamericanos creian que el
fuego era una via para comunicarse con los dioses. L.os aztecas, por su parte,
utilizaban la metafora “agua-fuego” para connotar “guerra” (Miller y Taube, The
Gods, 88). Eliade se concentra en los chamanes de arcaicas sociedades como los

araucanos, los cuales dominaban el fuego; tragar carbones ardientes, tocar el
hierro al rojo vivo y caminar sobre brazas, explica que para el imaginario
popular esos chamanes son espiritus que se distinguen de los hombres por ser
incombustibles, o sea, invulnerables al fuego; de aqui se deriva la condicion

purificadora del fuego (Eliade, Myths, Dreams, 70-71).

[117] Cobo aclara en su Historia del Nuevo Mundo que algunas chichas
embriagan mas que el vino. Ademas, explica que los cronistas en general
abarcan todas las bebidas de los indigenas “con nombre de chicha, las cuales
hacen comuinmente de maiz y de otras semillas y frutas, como el pulque, en la
Nueva Espafia, de maguey; en Tucuman hacen chicha de algarrobas; en Chile, de
fresas; en Tierra Firme, de pifias de la tierra”; en el reino del Perd, ademas de la
de maiz, “la hacen también de quinua, de ocas, de las uvillas del molle, y de

otras cosas. (las cursivas son del autor); en otras regiones “usan por vino cierto
licuor que mana del cogollo de las palmas, después de cortadas; en otras, del
guarapo hecho del zumo de cafias dulces”. No celebran suceso alguno alegre o
triste que no sea con bailes y borracheras”, sea el entierro de alguien de la

familia, o el nacimiento o bodas de sus hijos (Cobo, I, 21). Al referirse a la
region circuncaribefia, Martir de Angleria menciona las bebidas con el término
de “vinos” que en esa geografia, como en el sur, se hacen de maiz y otras frutas;

entre ellas menciona en particular la que obtenian “de ciertas almendras que a
ellos les servian de moneda”; o sea, se trata del cacao del que se saca el




chocolate; mas adelante llama al cacao “almendras monetarias” y la bebida, para
él, es “digna de un rey” (Cobo, II, 457, 470 y 477).

[118] Ademas de hacer oraciones y ayunos para que sus dioses se apiadaran de
ellos en las calamidades y guerras o los colmaran de bendiciones, los sacerdotes
indigenas ensefiaban las doctrinas de su religion y ejecutaban sacrificios. Antes
de consumar los sacrificios, decian a los idolos y piedras que estaban en el
templo, lo siguiente: “Tomad, rescebid esto que os dan los caciques” (Oviedo,
IV, 380-381), lo cual hace pensar en el rito de la comunién catélica.

[119] Duran explica que la mayor reverencia mostrada a la tierra, consistia en
“poner en la tierra el dedo y llevarlo a la boca y chupar aquella tierra” (Duran, I,
169). Entre los incas, “cuando quieren que los crean, juran por el sol e por la
tierra: este es el mayor juramento que tienen, besan la tierra e alzan las manos al

sol” (Fernandez de Oviedo, V, 101).

[120] El tzoalli, segin Duran, era un pan preparado con “semilla de bledos y
maiz, amasado con miel negra”; era comido por los aborigenes después del bafio

que lavaba sus culpas y representaba la carne del dios Huitzilopochtli, a la
manera de la comunion cristiana (I, 156). Clavijero cuenta que durante los
festejos en honor de Huitzilopochtli, que comenzaban el 15 de diciembre, los
sacerdotes hacian con una masa una estatua de ese dios; a la victima le sacaban
el corazon y se lo presentaban al soberano para que lo comiera; “en seguida, el

resto del cuerpo lo dividian en cuatro partes” para los cuatro cuarteles de la
ciudad, y cada parte se dividia en menudas particulas que se distribuian entre

todos los individuos del sexo masculino. Esta ceremonia la expresaban con la
palabra Teocualo, comer a Dios. “L.as mujeres no probaban de esta sagrada masa
por [...] no pertenecer a su sexo el empleo de la guerra” (Historia antigua, 190-
191). Segun Miller y Taube los mesoamericanos reconocian el corazén como el
elemento vital del cuerpo y como tal, era manjar de los dioses. El corazén, que
seguia latiendo después de haber sido arrancado del cuerpo, era la ofrenda
suprema, sobre todo para el Sol y las deidades solares; no hay evidencia de que
asi lo fuera para los olmecas. En las pinturas aparece como un 6rgano
trilobulado, que en general esta goteando. L.os aztecas se referian
metaforicamente al corazén del sacrificio como “precioso fruto del cactus-
aguila” y a los frutos del cactus como una metafora cuando connotaban el
corazén humano (Miller y Taube, The Gods, 91-92). Cirlot explica que el
corazoén era el tnico 6rgano que los egipcios dejaban en el interior de la momia,
como centro necesario del cuerpo para la eternidad; ademas, el corazon esta




relacionado con el centro; en el sistema anal6gico antiguo, pues “al cerebro
corresponde la luna y al corazén el sol”; segin Aristételes, “todo centro es

simbolo de la eternidad” (Cirlot, Diccionario, 145).

[121] Mas adelante, Duran repite que este pan “lo recibian en nombre de la carne
del dios y comulgaban con ello, todas las veces que se lavaban primero por
mandato de los sacerdotes”. Ademas, explica que en sus tiempos ese pan habia

perdido su sentido ritualistico y se comia como golosina (Duran, Historia, I,
156).

[122] Llamaban xipe al que llevaba la piel del desollado como vestido (Duran,

Historia, I, 315). Segun Clavijero, Xipe era el dios de los placeres, muy temido
porque creian que castigaba con enfermedades como sarna, mal de ojo y de

cabeza, a los que eran negligentes con su culto; por eso “se excedian en la
crueldad de los sacrificios que hacian a su honor” (Clavijero, 157).

[123] Esos muchachos recogidos por los franciscanos aprendieron a leer,
escribir, latin y los dogmas catolicos (Landa, 32).

[124] Muiioz Camargo incluyd este suceso en su Historia de Tlaxcala, pero con
algunas variantes: en su texto, el apellido del padre es Acxotécatl. Este, después
de haber abrazado el cristianismo, “torn6 a idolatrar, y por no ser sentido puso a
su hijo con los frailes en el monasterio de Tlaxcalla, para que fuera doctrinado e
instruido en las cosas de Nuestra Fe, y fue Nuestro Sefior servido de que en muy
breve tiempo fuese tan buen cristiano que no habia mas que desear.
[...Cristobalito] viendo que su padre todavia servia al demonio y a dioses de
piedra y de palo” rogé a su madre que lo ayudase a que su padre abandonara esas
creencias; ella, al tratar de cumplir con la peticién de su hijo, recibi6 de
respuesta la muerte. Como el nifio sigui6 amonestando e insistiendo para que su
padre abandonara la idolatria, el sefior Axotecatl “recibié grande enojo y terrible
coraje contra Cristobalito, su hijo”, le reclamd que lo que €l pedia iba contra su
voluntad y creencias y le dio de porrazos, con una porra que traia de palo, con

que le hizo pedazos la cabeza, y le matd. Después de muerto, le mand6 echar en

una foguera y finalmente lo enterré en su propia recamara con su madre”.
Cuando se descubrio el crimen, Axotecatl fue ahorcado por orden de Cortés. L.os

religiosos mandaron desenterrar los restos de Cristobalito y de su madre, los
cuales fueron llevados al monasterio de Tlaxcala como unos de los primeros
martires cristianos del Nuevo Mundo (Mufioz Camargo, 245-247).




[125] Reproduce Stavig lo que se dijo en el Sinodo Arzobispal de Lima en 1613
contra esa costumbre andina y con la intencién de terminar con ella de una vez
por todas, pues representaba “una ofensa contra Nuestro Sefior” y “un pecado
abusivo y grave” que ameritaba ser castigado severamente. Sin embargo, en el
Cuzco rural, los sacerdotes que comprendian las necesidades de sus

parroquianos de una manera mas personal, fueron tolerantes y comprensivos.
Ademas, cuando los curas imponian a la fuerza el matrimonio para terminar con
el amancebamiento, se producia una gran tension entre los naturales y el clérigo.
La forma de forzar el matrimonio consistia en encerrar a los nativos en la iglesia
bajo siete llaves hasta que consintieran casarse, lo cual iba contra los preceptos
de la Iglesia de que el matrimonio debia hacerse por mutuo consentimiento (The
World, 44-45). Sin embargo, recoge Stavig lo que un observador moderno relata
sobre cémo se lleva a cabo el cortejo en esas comunidades y afirma que cuando

se vuelve un asunto serio, comienzan los enamorados a experimentar
practicando el sexo, y “si los padres de ambos aprueban la relacion, no

interfieren. Por otro lado, si no la aprueban, tratan de finalizar el cortejo. Si la
joven queda embarazada, apresuran el final de ese cortejo” (Stavig, The World,

43-44 vy 46).

[126] Eran tan meticulosos los manuales de la confesién, segun Stavig, que uno
de 1631, el cual regulaba el comportamiento sexual, tenia 236 preguntas y
agregaba que muchas otras se podian preguntar (Stavig, The World, 29).

[127] Debe recordarse que los israelitas también mantenian esa costumbre y
concretamente aqui podemos mencionar el caso de la Virgen Maria. Otro

ejemplo en la Peninsula Ibérica es el de los esponsales de las hijas del Cid con
los infantes de Carridn.

[128] Durante la Conquista, explicamos antes, los matrimonios se realizaban en

edad muy temprana, o sea, entre los 13 y 14 afios, “costumbre que prevalece
hasta nuestros dias en los sectores rurales” de México. Dicho cambio ocurrid por

varias causas: la gran mortandad que asol6 a los indigenas, debido a

enfermedades, a matanzas y a trabajos forzados que les impusieron los
conquistadores (Garza Tarazona, 93).

[129] A la celebracion religiosa dedicada a la diosa Toci, por ejemplo, se le
llamo “fiesta barrendera”, pues “este dia barrian todas sus casas y pertenencias, y
calles y los bafios y todos los rincones de las casas, sin quedar cosa por barrer”;

esto se hacia, porque aquel dia se llamaba ochpaniztli, que quiere decir “dia de




barrer” (Duran, Historia, I, 149 y 275). Para los sacerdotes aztecas, barrer los
templos era un servicio esencial, pues representaba un rito de purificacion
(Burkhart, “Mexica Women”, 33). Recordar que Moctezuma II estaba barriendo
las gradas del templo cuando le llevaron la noticia de que habia sido elegido rey

de los mexicanos.

[130] Los tributos que pagaban los tlaxcaltecas a los reyes mexicanos, por
ejemplo, eran productos de la tierra, oro, plata, cobre, algodén, sal, plumas,

resinas, maiz, cera, miel, pepitas de calabaza y una o dos veces al afio, pescados,
conchas marinas, fieras, monos, papagayos y toda clase de aves. L.os pobres que

no tenian nada para tributar, pagaban con piojos; esta costumbre se realiz6 mas
en la provincia de Michoacan, en el reino de Cazonci. El mandato era que
“ninguno quedase sin pagalle tributo, aunque no tuviese sino piojos; y no fue
fabula ni lo es, porque en efecto pasaba asi” (Mufioz Camargo, Historia, 139).
Una nota al pie de Alfredo Chavero explica que esta historia “procede de la
relacion de Alonso de Ojeda, que habiéndose introducido furtivamente en el
tesoro de Motecuhzoma [...] dice hallé en uno de sus aposentos muchos
costalejos de & codo llenos y bien atados; y que abriendo uno hall6 que estaba
lleno de piojos: que preguntados Marina y Aguilar lo que queria decir cosa tan
nueva, respondieron, que era tan grande la sumision que al Rey hacian todos,
que el que de muy pobre o enfermo no podia tributar, estaba obligado a
espulgarse cada dia y guardar los piojos para en sefial de vasallaje’”. Chavero
aclara que otros cronistas como Diaz del Castillo, Gémara y Zurita, no
mencionan esta forma de tributar. Entonces agrega que si hay algo de verdad en
esta anécdota, habria que recurrir a lo que apunta Herrera, de que se trataba de
“gusanillos 0 menuda langosta que crian algunos cereales y que también se
llaman vulgarmente piojos. Quiza se obligaba a los vagos a recoger la que se

producia en los campos que se cultivaban, para proveer con su producto a los
gastos del gobierno y del culto (Mufioz Camargo, Historia, 139-140).

[131] Segun Clavijero, Ixtlilxdchitl I, rey de los chichimecas, rein6 en 1406;

entre este monarca y el reinado de su hijo Nezahualcéyotl, pasaron veinte afios,
durante los cuales ocuparon el trono de Acolhuacan los tiranos Tezozomoc y
Maxtlaton (Clavijero, 60).

[132] Fueron los conquistadores quienes les dieron el nombre de tarascas a los
michhuacas; ese término, segun Le Clézio, procede del vocablo “taraskue”, que
significa suegro, “debido a las mujeres que los espafioles les habian arrebatado”

(Andnimo, Relation, 12). Clavijero explica que los tarascas ocuparon el “rico y




florido reino de Michoacan”. Sus reyes fueron émulos de los mexicanos, con los
que tuvieron algunas guerras. Se distinguieron como excelentes artifices. Don
Vasco de Quiroga, conocido entre los nativos como Tata Vasco, fue el primer

obispo espaiiol, de incomparable y muy grata memoria. Este reino se agrego a la
corona de Espafia por libre y espontanea cesion de su soberano (Clavijero, 61).
Chavero dice que el reino tarasco era poderoso y muy poblado; “era una gran
faja de terreno que separaba las dos civilizaciones del Norte y del Sur” (Chavero,

25). El narrador an6nimo de la Relacion comenta que no ha encontrado en esas
gentes ninguna virtud mas que la generosidad, “pues en su tiempo los sefiores

consideraban una deshonra ser avaros (Relacion, 50). Contrariamente a lo que
Clavijero afirma, Chavero dice que “eran bravos y sanguinarios y su culto era
una sucesion de sacrificios humanos: y naturalmente debieron los mexica, como
los mas débiles, recibir la influencia tarasca” (Chavero, 20 y 25).

[133] En su crénica, Duran se refiere a Moctezuma siguiendo la etimologia de su
nombre. Durante el reinado de su padre, Moctezuma habia sido tlacochcalcatl

(Aquel-de-la-Casa-de-las-Flechas), o sea, alto magistrado; se trataba, segin
Baudot, de “un militar de muy alto rango, responsable de los arsenales, a
menudo escogido entre los parientes del soberano y que podria a su vez reinar”
(Baudot, Relatos, 66, n. 18). El Codice Ramirez cuenta que por lengua de

Malintzin y Aguilar, después de escuchar Moctezuma los principios cristianos,
segun opinion de algunos, “luego se bautizé y se llamé don Juan; otros dicen que

no, sino que murio6 sin bautismo” (en Baudot, Relatos, 229). Respecto a la
muerte de Moctezuma hay también opiniones encontradas; en los anales
histéricos ha predominado la version siguiente: debido al ataque de los espafioles
al mando de Alvarado, estos fueron presos por los mexicanos; a su regreso
después de haber terminado el asunto con Narvaez, Cortés rogd y amonesto a los
caciques mexicanos para que aplacasen su ira contra sus soldados, y los dejasen
libres, pues habian cometido el gran error de rebelarse contra los mexicanos; les
explicé que por eso él venia a castigarlos; sin embargo, sus ruegos no dieron
ningun resultado; entonces “el propio Moctheuzoma un dia se subi6 en persona a
un terrado, desde donde les mand6 que aplacasen su ira”; la reaccién de sus

subditos fue amotinarse contra su rey “llamandole bujarrén y de poco animo,
cobarde, con otras palabras deshonestas, vituperandole con deshonestidad; y

teniéndole en poco le comenzaron a tirar con tiros de varas tostadas y flechas y
hondas, [...] de suerte que le tiraron una pedrada con una honda y le dieron en la
cabeza, de que vino a morir el desdichado Rey” (Mufioz Camargo, Historia de
Tlaxcala, en Baudot, Relatos, 283-284). La version que da el Codice Ramirez es
que un dia Moctezuma amanecié muerto, segun decian, de la pedrada que le




habian dado; “mas aunque se la dieron no le podian hacer ningtin mal porque
habia mas de cinco horas que estaba muerto” (en Baudot, Relatos, 234). En nota

77 a este asunto, Baudot dice que el Cédice Florentino no menciona

absolutamente nada acerca de la muerte de Moctezuma. Concluye el editor
diciendo que los relatos indigenas de la conquista “acusan a los espafioles de
haber asesinado al emperador azteca, ya sea apufialandolo o dandole un
espadazo en el bajo vientre, por orden de Cortés. Con la misma unanimidad
todos los relatos espafioles de la conquista declaran que fueron los mexicanos
mismos, encolerizados, quienes lapidaron a su soberano” (Codice Florentino en
Baudot, Relatos, 120-121). Muerto Moctezuma, su cadaver fue llevado por
Apanécatl, pero alla donde lo llevaba, solo iban a verlo y en Necatitlan “le
dispararon flechas”, por lo que Apanécatl se dirigié a Acatliyacapan, donde
comentd: “;Qué pobre desgraciado es Motecuhzoma! ;Que me voy a pasar la
vida cargandolo en las espaldas?” Entonces ahi si fue recibido el cadaver, e
incinerado (Cédice Aubin, en Baudot, Relatos, 212-213).

[134] El sufijo “Tzin” que a veces aparece en los nombres de los nobles aztecas

equivale al “don” y “dofia” que en otros tiempos se les daba como tratamiento
especial a los aristocratas del mundo hispanico.

[135] El editor Chavero revisa el origen de Xdlotl y observa que, en la leyenda
de la creacion del Sol y la Luna de Teotihuacan, “Xdlotl es uno de los antiguos
dioses, que por huir de la muerte se transforma en Mexolotl o maguey doble, y
después en el pez Axolotl”. En el diccionario Remi Simeon, “Xolotl significa
también la cafia o tallo del maiz”; Chavero dice que tiene sentido que se le haya
dado “el nombre de X6lotl al primer Tecuhtli, porque fue el tallo de la mazorca
chichimeca” (Alva Ixtlilxochitl, Obras, I, 275, n. 1). En el volumen I de Obras
histéricas, Alva Ixtlilxochitl llama a la esposa de X6lotl, Tomyauh, y dice que
era “Sefiora de las provincias de Panuco, Tampico y Tomiyauh” (I, 277).

[136] Fernando de Alva Ixtlilx6chitl da mayores detalles al respecto: en primer
lugar, escribe el nombre de la infanta como “Azcatl Xuchitl, hija legitima del
principe Pochotl y nieta de Topiltzin”. A esta doncella la trajeron de Toluca; la
boda se celebré con grandes festejos. Una vez casados, comenzaron a tener
hijos, uno de los cuales fue Tloltzin Pochotl, tercer rey chichimeca (Ixtlilx6chitl,
Obras I, 96). Otro dato que suministra el cronista es que “chichimeca” quiere

decir “los aguilas [...], los hijos de los chichimecas habidos en las mujeres
tultecas” (Ixtlilxochitl, Obras, II, 15). En las traducciones al castellano del

€€\

vocablo “x06chitl” y otros vocablos que han pasado al castellano con “0” se




€€\

observa que seguin determinadas regiones, igual los escriben con “0” como con
“u”, lo cual ya lo expusimos antes.

137] Los toltecas se destacaron por su cultura v por ser sindnimos de artistas; en
el siglo xiii dos de sus ciudades-estados del valle de México, Culhuacan y

Azcapolzalco alcanzaron gran esplendor; la primera debi6 en gran parte su

grandeza al hecho de que la mayoria de sus habitantes eran toltecas; los otros

fueron guerreros y administradores y llegaron a ser mas poderosos que los de
Culhuacan (Ledn-Portilla The Broken Spears, “Introduction”, xii).

[138] En el volumen I de Obras historicas de Alva Ixtlilxochitl, el nombre de la

infanta mayor aparece como Cuetaxuchil; ahi se consigna que con esa ciudad de

Azcaputzalco, le dio a Aculhua, “el mas principal” de los pretendientes, “otros
muchos pueblos y lugares donde poblasen los que él traia consigo, que eran los

Tepanecas”. Y le dio su hija menor a Chiconcuauh, “sefior de los Otomites [...]

con la ciudad de Xaltocan y otras muchas tierras pobladas y por poblar”. Al mas
joven de los tres, “Sefior de los Aculhuas, le dio Cohuatlichan con muchos otros
pueblos y lugares donde los suyos poblasen como los demas sus compafieros” y

lo cas6 con una sefiora descendiente de los toltecas llamada Quatetzin (Alva
Ixtlilxochitl, Obras, I, 269-271).

[139] Abundan las contradicciones y confusiones en el texto de Alva

Ixtlilx6chtl; en este caso comprobamos que unas paginas mas adelante afirma
que los toltecas fueron los terceros pobladores de esa geografia, pues los
segundos fueron los olmecas y xicalancas (Alva Ixtlilxéchtl, Obras, 28).

[140] Chavero —igual que especialistas en antropologia, etnologia y arqueologia—

al mencionar a los aztecas y otros grupos étnicos nahuas elimina el plural
espafol para regirse por el plural del nahuatl; asi, en lugar de “los aztecas”, da

“los azteca”, y a los mexicanos los llama “los mexica”, etcétera. En su libro, L.os
mexica, fundacion de México, explica que se llamaban aztecas porque eran
originarios de Aztlan y para formar los nombres de los habitantes de un pueblo,
suprimian la dltima silaba del nombre de este, y agregaban “tecatl”, que quiere
decir persona; de Tlascallan se forma tlaxcatécatl y en plural, tlaxcalteca, de
Aztlan, aztécatl, y en plural, azteca. El autor en seguida procede a revisar el
significado de Aztlan: seguin algunos, ese vocablo quiere decir “lugar de
blancura” y segun otros, “lugar de garzas”; Chavero considera mas apropiado
este ultimo (8).




[141] Leon-Portilla expone que esta riqueza y poderio militar de los aztecas se

debié a Itzcoatl, que rein6 de 1428 a 1440, pero quien introdujo importantes
reformas socio-politico-religiosas y econémicas en la estructura del gobierno fue
su sobrino y consejero, Tlacaélel; este se valio de todos los recursos culturales
heredados de los toltecas, para lograr su propdsito: reformé el sistema judicial, el

ejército, el protocolo de la corte, organiz6 los pochtecas, 0 mercaderes viajeros y
hasta cre6 un jardin botanico en Oaxtepec (Morelos); pese a que los nobles le
ofrecieron hacerlo rey, él prefirio continuar siendo el poder detras del trono.
Siguiendo los consejos de su sobrino, Itzcoatl consideraba que su mision era

unificar todas las naciones bajo el servicio y proteccion de Huitzilopochtli
(Leon-Portilla, The Broken, Spears, “Introduction”, xix-xxii). Torquemada trata

el tema en el libro 11, capitulos IX, X y XI de su Monarquia indiana (55-64).

[142] En su Historia de Tlaxcala Mufioz Camargo cuenta que el reino de
Tlaxcala fue “uno de los mayores que ovo en estas partes del Nuevo Mundo” y
tenia buenas relaciones comerciales y politicas con las comarcas vecinas
procedentes de los Olmecas (106).

[143] Segun Duran, las chinampas o jardines flotantes consistian en “un
armadijo de madera, sobre el cual se ha colocado tierra y limo para sembrar y
plantar. [...] Flota sobre el agua y puede ser removido”(Duran, Historia, II, 585).

Soustelle dice que estas chinampas provienen de los tiempos en los que los
mexicanos sin tierras se vieron obligados a crear sus propios terrenos al apilar el
barro del fondo del lago en balsas de mimbre (Soustelle, “Introduction” a Daily
Life, xvii).

[144] Aqui conviene aclarar que cuando las crénicas mencionan el garrote, hay
que tomar en cuenta que no se refieren al palo con una ligadura que retorcian los
espafoles con el fin de ejecutar a los condenados a la pena capital. En relacion

con los tiempos prehispanicos, los cronistas se refieren mas bien a un palo o lefio
rollizo y pesado que los indigenas utilizaban como arma para golpear a a los
delincuentes hasta dejarlos exanimes.

[145] Duran precisa que para que se conociese que “eran esclavos, tenian al
cuello unas colleras de palo o de metal, con unas argollas pequefias, por las
cuales tenian metidas unas varas atravesadas atras”. con el fin de hacer una
buena y rapida venta, los mercaderes los hacian bailar y cantar, de modo que los
que tenian aptitudes artisticas, pronto encontraban amo. También se requeria que
fuesen muy sanos y sin ninguna deformidad y esto lo comprobaban




desnudandolos para revisarlos pues estos eran los que sacrificaban en
representacion de sus dioses (Duran, Historia, I, 181-182).

[146] Clavijero aclara que hasta 1352 el gobierno de los mexicanos lo
representaba un cuerpo formado de veinte nobles, los mas distinguidos de esa
geografia; fue asi como decidieron convertir su gobierno en monarquia.
Entonces “fue electo de comun acuerdo Acamapichtli [...] uno de los mas nobles
y prudentes” para regir como primer rey de México (Clavijero, 74). Segun

O’Gorman, Acamapichtli goberno6 de ;13507?, a ;1403? (Motolinia, 4, n. 10).
[147] El Cédice Chimalpahin explica que es un error decir que Itzcoatl fue hijo

de Acamapichtli, el primer soberano azteca, y de una esclava y que eso no
impidi6 que fuera nombrado rey de esa nacion. El Cédice Chimalpahin informa
que Ylancueytl, la esposa legitima de Acamapichtli era estéril, por lo que el

monarca “no tuuo hijos ningunos en ella, [...] salvo de vna muger que vino de
Azcaputzalco a bender berduras que [h]vuo vn hijo que fue llamado Ytzcohuatl
y de aqui en €l vienen los Reyes'y Emperadores y Principes de la casa de

Mexico Tenuchtitlan, y del por linea masculina de padre a hijo desciende Don
Pedro Tesifon de la Cueba de Muteccuma, cauallero del [h]auito de S[an]tiago”

(Codice Chimalpahin, I: 36). Mas adelante se insiste en la idea de que esos
monarcas mexicanos no descienden “de muger esclava, ni [son] hijos bastardos.
[...] El dicho Acamapichtli el monco entr6 en [... México Tenochtitlan] con su
muger Ylancueytl, Reyna en el afio de nuestra redempcion de 1367” (Cddice

Chimalpahin, I, 36).

[148] Prescott realza la exactitud de esas pinturas diciendo que “todos los pleitos
de propiedades, eran recibidos como buenas pruebas en los tribunales espafioles,

mucho después de la conquista; y aun se establecié en México en 1553 una
catedra para su estudio e interpretacion” (Prescott, 22).

[149] Tezozomoc explica que los tiacanes eran “balerosos soldados, capitanes
con sobrenombre” (98): parece que era costumbre, después de una victoria, no

solo repartirles la tierra de los vencidos a esos valientes, sino también darles a
cada uno un sobrenombre; por ejemplo, en la posesién y reparticion de

Cuyuacan, apodaron a Tlacaeleltzin, Tlacochcalcatl (“sefior de la casa de
dardos”), por ocupar un altisimo rango militar; a Moctezuma II se le llamo
Tlacateccatl (“el que cercena hombres”, “El del lugar del gobierno”, o “El del

Tlacatecco”, alto mando militar; y asi Tezozomoc da una extensa lista de
capitanes con sus respectivos sobrenombres (98, 548, 549). El vocablo procede




3 b N9

de “tiacauh”, que significa “el que va adelante”, “guia”; nombre genérico que se
daba a los jefes de los ejércitos y a los responsables de los distritos o divisiones
territoriales de Tenochtitlan (Tezozomoc, “glosario”, 543).

[150] Lévi-Strauss explica que la prohibicion del incesto representa “el
advenimiento de un orden nuevo” pues con dicha prohibicién se efectuia el
pasaje de la naturaleza (espontaneidad y universalidad) a la cultura (la ley, la
regla); es “la cultura que emerge de la naturaleza” (citado por Fages, 44-45).
Dicha interdiccion se rige, segun Lévi-Strauss, por el principio del intercambio
de mujeres que implica la norma universal de reciprocidad. (Fages, parafraseado,

45).

[151] Esto podria explicar por qué la reina Cuauhtzihuatzin, esposa de Quinatzin
(Alva Ixtlilx6chitl, Obras, I, 312, 402; 11, 27, n. 1, 32) al cual dieron el titulo de
“Tlatecatzin” por ser uno de los Principes mas valerosos y grandes guerreros que
ha tenido esta tierra, abandon6 a su marido con sus cuatro hijos: Quinatzin habia
escogido por sucesor a su hermano menor Techotlalatzin. L.os cinco se fueron a

Tlaxcala con Xiuhquetzaltzin, tio de los jovenes y sefior de esa region. “De ellos
descendieron los que después fueron Sefiores de Tlaxcala” (Alva Ixtlilx6chitl,

Obras, I, 290). Hay que tomar en cuenta aqui que Clavijero explica que recibid

“la corona Techotlalla, su hijo” (Clavijero, 60). Repito que es dificil seguir la

cronica de Alva Ixtlilx6chtl, pues tiene muchas contradicciones.

[152] Cacamatzin muri6 estando preso de los espafioles. Coanacotzin fue

también rey de los Acolhtias y muri6 ajusticiado por Cortés. Lo ir6nico es que
Ixtlilx6chitl “se alié con los espafioles contra los mexicanos y fue bautizado con

el nombre y apellido del marqués de Oaxaca” (Clavijero, 120).

[153] Podriamos concluir que las normas aztecas estaban mucho mas
adelantadas que los cédigos civiles espafioles e hispanoamericanos, de origen
napolednico, en los que se estipulaba que el adulterio solamente lo cometian las
mujeres casadas, v a los hombres tinicamente se les aplicaba el concepto de
infidelidad. Por ejemplo, en el C6digo penal espafiol, de 1848, “comete
adulterio, la mujer casada que yace con varén que no sea su marido”. También
debe consultarse el excelente y documentado libro de Maria Gabriela Leret de

Matheus, [.a mujer, una incapaz como el demente y el nifio (segun las leyes

latinoamericanas), 151-157).

[154] Estos teuchichimecas eran némadas que vivian muchos afios, pues eran




muy “sanos y recios”; su rudeza y crueldad se puede observar en el hecho de que

si alguno enfermaba y no sanaba en el término de tres o cuatro dias, lo mataban
dandole un flechazo por la garganta; “y los que eran muy viejos y viejas los
mataban asi mismo con flechas, diciendo que con aquello les despenaban,
porque no penasen mas en el mundo, y los enterraban con muy gran regocijo” y
festejos que duraban varios dias (Sahagun, Historia III, 1829, 119). Mufioz

Camargo califica a los chichimecas de “sediciosos y crueles” (24) y “grandes

hechiceros y nigromanticos” (31).

[155] Los Incas tomaban “muger legitima para que la sucession de su estado se
fuese continuando en sus hijos legitimos, porque aunque los yngas tenian [...]
ynfinitas mugeres, solos los que eran de la coya y Reyna eran los que tenian al
reyno y a la sucesion y [a] los que mas respetauan y temian, que los demas eran
tenidos por bastardos” (Murua, Historia general, I, 121).

[156] Motolinia explica como hicieron los religiosos para no dar a nadie una

concubina en lugar de su mujer legitima; el franciscano explica que “habia en
cada parroquia quien conocia a todos los vecinos, y los que se querian desposar
venian con todos sus parientes, y venian todas sus mujeres, para que todas
hablasen y alegasen en su favor, y el varén tomase la legitima mujer y
satisficiese a las otras, y les diese con qué se alimentasen y mantuviesen los hijos
que les quedaban. [...] Muchos de ellos traian un hato de mujeres y hijos como
de ovejas”. A los nativos que conocian bien todo lo concerniente al “matrimonio
y la practica del arbol de la consanguinidad”, lo espafioles los llamaban
licenciados. El fraile reconoce que también hubo indigenas “determinados de no
conocer otra mujer sino la con quien legitimamente se han casado después que
se convirtieron” (99).

[157] Dicho decreto ordenaba que “el mancebo o doncella, si antes de tiempo
[de 30 afios 0 40] conocia varén o el varon a la hembra”, fueran apedreados. Si
era sefior y heredero del reino, podia tener relaciones intimas después de haber
“vencido a cuatro capitanes, en guerras”. Y el mismo castigo recibia el hombre
que no era viudo aunque fuera valeroso, si conocia a “mujer viuda”, y a esta

también le daban la misma sancion (Alva Ixtlilxochitl, Obras, I, 325).
[158] Llama la atencién que los treinta afios fueran en esas sociedades una edad

clave para reconocer la capacidad y madurez de las personas, como se ha visto
arriba: antes de hacerse cargo de un importante puesto de gobierno, sobre todo el
de mandatario del imperio, el candidato debia haber servido durante treinta afios




como general de los ejércitos mexicanos; asimismo, los tlaxcaltecas habian de
tener esa edad para que se les permitiera beber con moderacion en bodas y

fiestas; vemos, pues, que los desposados solo podian consumar su matrimonio a
partir de los treinta afios. Aqui solo podriamos especular un poco pensando en el
valor simbolico y ritual del nimero tres, relacionado con los nifios, (que en este
caso, por supuesto, habia de ser multiplicado por diez), pues este nimero alude a
la perfeccion y al orden de lo acabado; en algunas ocasiones el tres “rompe el
equilibrio inmovil que puede representar la pareja, [... pues] “el sentido del tres
deriva del conjunto vital basico (padre, madre e hijo)” Serrano y Pascual, 297-

298).

[159] Cuando las crénicas mencionan el garrote, hay que tomar en cuenta que no

se refieren al palo que retorcian los espafioles con una ligadura con el fin de
ejecutar a los condenados a la pena capital; los cronistas se refieren mas bien a

un palo o lefio rollizo y pesado que entre los indigenas se utilizaba como arma
para golpear a los delincuentes hasta dejarlos exanimes.

Este caso nos permite recodar que los poderes que integraban la triple alianza
nahua, a saber, México-Tenochtitlan, Tezcoco y Tlacopan, daban su veredicto y
lo aplicaban segtn sus leyes en los casos de los pilpitzin.

[160] En esta segunda version, ademas de que Chalchiuhnenetzin tenia mal
aliento, “era flacucha, sin carnes, y por esto su esposo nunca quiso verla. Todos
los regalos que le enviaba a ella su hermano Axayacatl, se los daba a sus
concubinas. La princesa Chalchiuhnenetzin sufria mucho, pues se la hacia
dormir en un rincén contra la pared, cerca del metlatl, y solo se cubria con un
burdo manto raido” (Tezozémoc, citado por Soustelle, The Daily Life, 185-187).

[161] En la crénica de Duran se menciona a la hermana de Axayacatl, pero no se
da su nombre, y se repite que estaba casada con Moquiuixtli, rey de Tlatelolco.
En este texto ella es la mujer con sentido comun que intenta disuadir a su marido
de llevar a cabo la innecesaria guerra contra los mexicanos. ;Es esta la
cenicienta abandonada por su esposo, el rey Moquiuixtli de la Crénica
Mexicayotl? ;O acaso la lujuriosa casquivana de la primera cronica? Este caso
es un ejemplo, entre muchos otros, de las contradicciones halladas en las
cronicas de Ixtlilxdchitl y en otros autores.

[162] Frazer explica que toda suspensién en el espacio participa de un

aislamiento mistico relacionado con la idea de levitacion o de vuelo onirico.




“Por otra parte, la posicion invertida simboliza de por si la purificacion”, pues se
subvierte el orden terreno o natural (50, citado por Cirlot, 59).

[163] Es interesante observar las varias instancias que se recogen a lo largo de
las crénicas de paralelismos entre el dogma cristiano y las creencias indigenas.
Durante los veinte dias, en los que Cortés estuvo en Tlaxcala, por ejemplo, segtiin
Alva Ixtlilxochitl, los espafioles levantaron una cruz y una imagen de la virgen

santisima en el lugar donde cada dia celebraban misa; al ver la cruz, quedaron
muy “admirados los tlaxcaltecas, viendo que los cristianos adoraban al dios que
ellos llamaron Tonacaquahuitl, que significa arbol del sustento” (Sahagun, II,
214).

[164] Por esa atrevida forma de presentar el amor, no sorprende leer la nota que

a finales del siglo xix puso a este relato el editor Bustamante, en la que explica
que este capitulo tuvo que recortarlo porque el padre Sahagun utiliz6 “la mas
sucia e impudica” fraseologia que podria ofender al lector; asi, los pasajes u
oraciones que cort6 los reemplazo6 por puntos suspensivos (Bustamante, en

Sahagun, Historia I, 1829, 250), con lo cual no le hizo ningun favor al libro; por
eso echamos mano de Suma indiana para restaurar esos pasajes.

[165] Este relato parece formar parte del bagaje de leyendas y mitos indigenas;
empero, Tezozomoc explica que en realidad Huemac (en la mano grande) fue
“uno de los dos gobernantes de la legendaria Tollan” o Tula (“Glosario”, 515).
El relato continda diciendo que los toltecas criticaron muy duramente la boda
con el Tobeyo, por lo que el sefior Huemac decidi6 enviar a su yerno con los
toltecas a luchar contra el enemigo, con la idea de deshacerse de él; junto con
pajes, enanos y cojos, ocultaron al Tobeyo. En dicha batalla los toltecas fueron
vencidos, por lo que regresaron al sefior Huemac para informarle que el Tobeyo

habia sido matado por el enemigo; esto no ocurrid, pues él mas bien vencio a los

que lo atacaron. Por tal hazafia, el sefior Huemac y los toltecas lo recibieron
“bailando y tafiendo las flautas, y cantando con los dichos pages con mucha

victoria y alegria”. Fue asi como el sefior Huemac y los toltecas quedaron

satisfechos y aceptaron al Tobeyo (Sahagun, Historia I, 1829, 250).

[166] Prescott aclara que “el titulo de Rey con el que los escritores espafioles
distinguen a los primeros principes aztecas, se sustituy6 con el de Emperador en
los ultimos reinados, queriendo dar a entender, tal vez, su superioridad sobre las
monarquias confederadas de Tlacopan y Tetzcoco” (Prescott, 19).




[167] En las ceremonias que en 1486 se dedicaron al templo de Huitzilopochtli,
los prisioneros que se habian reservado por afios con ese objeto, colocados en

fila, formaron “una procesion de cerca de dos millas de largo”, por lo que se
emplearon varios dias en esos rituales (40). En cuanto a los fieros tlaxcaltecas,

Mufioz Camargo dice que Moctezuma facilmente pudo haberlos destruido, pero
no lo hacia “porque no se perdiera el ejercicio de la guerra, y porque tuvieran en

qué emplearse los hijos de los Sefiores, y también para tener de industria gentes
con que sacrificar y servir a sus idolos y falsos dioses”. Era tal el odio entre
tlaxcaltecas y mexicanos, que “jamas trabaron parentesco ninguno [...] ni por
casamientos, ni por otra via alguna la quisieron”, de modo que en esa “perpetua
guerra”, lo honorable era morir peleando para gozar de la gloria de sus dioses;
asi, cuando tenian algun prisionero que se habia destacado por su valentia, sigue
relatando Mufioz Camargo, lo ataban en medio de una plaza para que con las
armas que le suministraban luchara contra cuatro hombres, hasta morir peleando
“mientras se cantaban cantares tristes y dolorosos”. Uno de esos guerreros, fue
Tlahuicole, quien por su esfuerzo y valentia, cuando cayé prisionero y llevado a
presencia de Moctezuma a México, “le fue hecha mucha honra y se le dio
libertad, [...] cosa jamas usada con ninguno”, para volverse a su tierra o quedar
de capitan de los ejércitos de Moctezuma; como esto habria sido una traicion a
su patria y lo otro una afrenta para él, escogié morir; vivio tres afios en México,
al cabo de los cuales su muerte fue solemnizada durante ocho dias con grandes
festejos y en uno de los banquetes “le dieron a comer jcosa vergonzosa |[...]!, la
natura de su mujer guisada en un potaje” (Mufioz Camargo, 123-126).

168] “Maxtle o maxtlatl (“mandil™): prenda de vestir varonil. Era una banda de
tela que pasaba sobre la cintura y entre las piernas para cubrir los érganos
genitales vy el ano” (“Glosario” en Sahagun II1, 2000, 1290).

[169] Otras formas de llamar a ese dios, entre muchas mas, se pueden apreciar
en los discursos y amonestaciones de los padres a los hijos, transcritos por
Sahagun, tales como: “sefior nuestro, humanisimo, bondadosisimo, y
preciosisimo”; “humanisimo y nuestro emperador invictisimo”; “sois el que nos

.,

dais vida y sois invisible, y no palpable”; “sefior valerosisimo, amparador de

todos, sefior de la tierra, gobernador del mundo y sefior de todos” (Sahagun,
Historia IT, 1829, 35-38; Suma Indiana, 93, 98, 104).

[170] “Mictlan” quiere decir “lugar de muerte sin fin” y equivale al infierno,
opuesto al Ilhuicatl. Alva Ixtlilx6chitl, menciona que a la hora de su muerte el

rey Nezahualcoyotl, después de recomendar a sus hijos y deudos que trataran de




mantener la paz entre ellos y que tuvieran “caridad con los pobres”, rechazé la
idea de tributar culto al sol y a la luna, pues estas “eran cosas creadas que se

movian por la voluntad de Dios”; este, segun €l, es el “Creador del cielo y de la
tierra, por quien viven las criaturas, y un solo Dios que cred las cosas visibles e
invisibles” (Alva Ixtlilxochitl, Obras I, 323-324).

[171] Entre muchos otros ejemplos, los subditos rogaban a dios por el sefior
recién elegido, diciendo: “V[uestra] M[ajestad] sabe lo que le ha de acontecer de
dia vy de noche en su oficio [...]. Sabemos que nuestros caminos y obras no estan

en nuestra mano como en la mano del que nos mueve. Si alguna cosa aviesa o
mal hecha hiciere en la dignidad que le habéis dado, y en la silla en que lo habéis

uesto que es vuestra [...]; 1o que este electo hiciere mal hecho con que provoque
vuestra ira e indignacion, [...] no sera de su alvedrio o de su querer, sino de
vuestra permision [...] por lo cual os suplico [... que guies] a este pobre electo;

no tanto por lo que es él, sino principalmente por aquellos a quien ha de regir y
llevar acuestas. Suplico que ahora desde el principio le inspiréis lo que ha de
hacer en su corazon, y el camino que ha de llevar” (Sahagun, Historia II, 1829,
48; Suma, 108-109).

[172] Quezada dedica el resto de su ensayo a revisar la cosmovision catélica de
un dios unico masculino que los espafioles intentaron implantar entre los nativos,
fueran indios, negros, mestizos o0 mulatos; esa creencia impuso una dicotomia
entre las relaciones conyugales bendecidas por la Iglesia y aseguradas por la
virginidad de la mujer, frente a las relaciones extraconyugales que vivian los

varones, como el amancebamiento o concubinato. Dicha cosmovision judeo-
cristiana establecid relaciones asimétricas en los grupos sociales y en los sexos.

[173] Leon-Portilla explica que los tlamatinime o sabios aztecas buscaban “la
unica verdad” y en esa busqueda llegaron a la cumbre del pensamiento abstracto.
Ometéotl Moyocoyotzin, el dios dual que habita en Omeyocan, el lugar

metafisico de la dualidad, se autoinvent6 y como dios supremo rein6 mas alla de
los cielos y del tiempo. Por medio de sus poderes generativos y conceptivos,

como ser dual, engendré hijos y a partir de entonces fue “madre y padre de los
dioses”. Para los hombres corrientes los hijos de Ometéotl, llamados

Tezcatlipocas (espejos humeantes) continuaban multiplicandose y creciendo en

numero. Sin embargo, los sabios creian que todas las parejas de dioses (hombre

y mujer) eran manifestaciones del dios dual; durante el dia su fuerza se acumula

y brilla en el poder solar de dar vida. Ademas de ser Tona-tiuh, cuyo paso a
través del cielo hacia el dia, también era Ipalnemohuani, el Dador de Vida y




muchos otros dioses mas; en su relacion con la luna era Tezcatlipoca. Por ultimo,
como simbolo de su intangibilidad y encarnacion del saber y de la tnica verdad

en la tierra, a Ometéotl se le personificé en la legendaria figura de Quetzalcoatl
(Ledn-Portilla, 97-98).

[174] A lo largo de su cronica, Sahagiun denomina “satrapas” a los chamanes o
sacerdotes. Sin embargo, el diccionario de Maria Moliner arroja el significado de

“gobernador de una provincia de la antigua Persia [...] Se aplica a veces a
alguien que gobierna o manda despdticamente. [...] Persona que se maneja con
astucia” (11-13). Es probable que Sahagun haya querido expresar con este

término el poder tiranico que ejercian esos chamanes en el gobierno teocratico
azteca.

[175] Clavijero aclara que la diosa Chalchiuhcueye o Chalchihuitlicue es sin

duda la diosa del agua y compafiera de Tlaloc, pero Torquemada la llama
“Xochiquetzal, y Boturini, Acuiloxdchiquetzalli” (Clavijero, 154).

[176] Duran explica que los sacerdotes acostumbraban aconsejar el bafio para

“purificarse de sus culpas”, como parte del tratamiento de enfermedades de los
feligreses; el resto consistia en recomendarles que moliesen la semilla de bledos
y la amasasen con maiz molido y miel y que lo comiese (Duran, Historia, I,
156).

[177] Algunos, como Eduard Seler, investigador aleman del siglo xix, dicen que
eran ciclos de horas (Nicholson, 46).

[178] El mito cuenta que al final de la creacién Quetzalcoatl viajé a Mictlan para
sacar los huesos de seres humanos de eras pasadas, con el fin de generar una
nueva raza humana. Aunque al principio Mictlantecuhtl accedi6 a entregarlos,
después se negd; entonces persiguié a Quetzalcoatl, quien escapo con los huesos,
pero en la fuga se le cayeron unos y otros se le rompieron, lo que originé una

raza humana de variados tamafios (Miller y Taube, The Gods, 113; Taube, Aztec
and Maya Myths, 38-39).

[179] Herbert Kiihn, [’ Ascension de I’Humanité (citado por Cirlot, 112).
Cuando mataban al enemigo, segun Martir de Angleria, después de despedazado

el cadaver, la cabeza, “limpia de carne y engastada de oro, se la reserva de trofeo
su matador, mandandose hacer tantas cabecitas de oro con la boca abierta,

cuantos son los enemigos que ha matado e inmolado; ese adorno se lo ponen al




cuello, y en cuanto a los miembros es fama que se los comen (II, 545). En

Nicaragua (Nicoragua la llama Martir de Angleria) reparten en pedazos el cuerpo

del sacrificado como sigue: al cacique se le dan las manos y los pies; a los
sacerdotes y a las mujeres e hijos, [...] el corazon; a los nobles las piernas, y el

resto se le reparte al pueblo en pedacitos; las cabezas, empero, se cuelgan a
manera de trofeo, de las ramas de ciertos arbolillos. [...] Cada reyezuelo cultiva

en un campo proximo sus correspondientes arboles, que llevan los nombres de
cada region enemiga, en los cuales suspenden las inmoladas cabezas de los
prisioneros. [...] Tiénese por de mal agiiero el afio que transcurriese sin participar
de un pedacillo de victima enemiga” (Angleria, 572).

[180] Las pencas del maguey las llamaban teumetl. Con el aguamiel de esas
pencas hacian el pulque, el cual, mezclado con vinagre, segun sus creencias,

confort6 a Quetzalcoatl en una de sus enfermedades. Ademas, del maguey
sacaban el papel como el de estraza, utilizado para sus cédices; asimismo, de las

hojas del maguey la gente muy pobre preparaba techos impenetrables que
cubrian sus escualidas viviendas; sus fibras les proporcionaban el fuerte mecate

y una especie de hilo con el que se tejian unas telas; de las puas, hacian agujas y
alfileres; y hasta aprovechaban la raiz sazonada para hacer deliciosas y nutritivas
comidas; con los tallos del maguey asados fabricaban un balsamo para las
heridas (Herrera, 11, 299-300).

[181] “Colhudas o Culhuas: habitantes de Colhuacan, nombre que designaba
varias ciudades famosas en los anales de los antiguos mexicanos. Una de ellas,
cerca de Chalco y de Tezcoco, habia sido la sede de un pequefio y renombrado
reino”. No deben confundirse con acolhuas, los cuales eran pueblos “llegados a
lo alto de la altiplanicie central a finales del siglo xii y que fundaron el reino de
Colhuacan, cuya capital era Tezcoco” (Baudot, Relatos aztecas, 226).

[182] Martir de Angleria se refiere siempre a Tenochtitlan como “Tenustitan” y a
sus habitantes los llama “Tenusitanos”; ademas, explica que Tenochtitlan esta

¥ <«

formado de tres vocablos: “ten” que significa “divino”, “nucil”, “al fruto” y
“titdn” “a lo que esta en el agua”, o sea, “fruto divino puesto en el agua” (II,

338). El Caodice florentino y otras cronicas, llaman a los habitantes de
Tenochtitlan “tenochcas”. Mufioz Camargo aclara que “Tenochtitlan” se deriva
del nombre “nochtli”, que es el fruto de la que por influencia de Cuba y Santo

Domingo, los espafioles llamaron “tuna”. Explica, ademas, que por nacer la
planta de la tuna “sobre un pefiasco seco, y sin humedad y sin tierra, los

naturales [...] lo tuvieron por caso de admiracion”; por esta causa, desde que




vieron nacer esa planta en un pefiasco seco, “de alli en adelante llamaron a la
ciudad [...]México-Tenuchtitlan; y ansi tuvieron este caso por prondéstico de que

la poblacién de México habia de ser eterna y permanente” (Mufioz Camargo,
Historia de Tlaxcala en Baudot, Relatos, 296). Por su parte, Gomara dice que los
tenochcas tomaron su nombre de Tenuch o Tenoch, quien pobld la region;

ademas, era el segundo de seis hijos de Iztacmixcoatlli, nacido de Ilancueitl, una
de sus dos mujeres (Gémara, 432; Chimalpain, 125). Baudot aclara que el

vocablo “México” proviene de “Méxitl”, otro nombre que se le daba al dios
azteca Huitzilopochtli, cuyo simbolo era un aguila; “la etimologia de México

puede provenir también de meztli (‘la luna’) y de xictli (‘el centro’) y por lo
tanto significaria: ‘L.a ciudad al centro (de la laguna) de la luna’” (Mufioz

Camargo, Historia de Tlaxcala, n. 28 en Baudot, Relatos, 297). Tezozomoc dice
que Tenochtitlan es la “tierra de la tuna dura” (“Glosario”, 537) y aclara que
México-Tenochtitlan comprendiia el territorio habitado por los mexica o
mexicanos y abarcaba dos ciudades: Tenochtitlan y Tlatelolco (Tezozomoc,
“Glosario”, 521).

[183] Clavijero aclara que a esta diosa también se le llamaba Tozitzin (nuestra
abuela), la cual fue confundida por los espafioles con la diosa Tonantzin (nuestra

madre); esta fue venerada por los aztecas en el monte Tepeyac, donde se asienta
el santuario dedicado a la Virgen de Guadalupe (Clavijero, 157-158), la cual se
le aparecio al indio Juan Diego (beatificado en el afio 2004) en ese preciso lugar.
Ver mas sobre los festejos a esta diosa en este texto, en la seccién 4.9. Literatura,

arte, artesanias, fEStGIOS, pasatiempos y Otros.

[184] Los Calpulli “eran como iglesias de los barrios donde se juntaban todos los

del mismo, asi a ofrecer, como a otras ceremonias”. L.as mujeres y doncellas

casaderas ofrecian comida, mantas, aves, mazorcas de maiz, chian, frijoles y
flores” (Sahagun, Historia, I, 1829, 211). Calpulli (grupo de casas) o Chinancalli

(casas cercadas) eran la base de la sociedad azteca. Este sistema consistia en ser

la propiedad comun de cierto nimero de familias que la compartian para
explotarla de acuerdo con ciertas leyes. Bajo el mando del calpullec, un jefe

elegido, tenia una administracion auténoma y su propio templo. Se sabe que el
deber principal del Calpullec era el de mantener y si era necesario, revisar los

manuscritos pictograficos que mostraban su distrito y la subdivision entre las

familias (Soustelle, The Daily Life, 6 y 13).

[185] Se creia que el volcan Iztaccihuatl era la mujer de su vecino volcan-dios
Popocatépetl. A este —llamado por los espafioles “el gran volcan”— la tradicion lo




consideraba “la mansion de las almas de los malos gobernantes, cuyas terribles

agonias [...] ocasionaban los espantosos bramidos y convulsiones [...] en tiempo
de erupcion”. Estas supersticiones habian investido al volcan “de un horror
misterioso que hacia que los nativos huyeran de toda tentativa de ascender, lo
cual, por causas naturales, era una empresa de gran dificultad” (Prescott, 243).
Sin embargo, Gomara cuenta que dos espafioles se atrevieron a llegar a la
cumbre, y como regresaron “vivos y sanos, vinieron muchos indios a besarles las

ropas y a verlos, como por milagro o como a dioses” (Gémara, 11, 338).

[186] Sahagun explica que este rito dedicado a Xilonen se celebraba dando de
comer a “hombres y mugeres, chicos y grandes ocho dias continuos antes de la
fiesta. [...] Esto lo hacian los sefiores por consolar a los pobres”. Durante ese
tiempo las mujeres, con el cabello suelto, bailaban y cantaban (I, 1829, 59-61).

[187] Es interesante observar que hoy en dia, en algunas regiones mineras de
México las noticias de los medios de comunicacion hablan de la fe que los
mineros tienen en la muerte, a la que invocan con el sincrético nombre de Santa
Muerte, para que los proteja. En mayo del 2010 comencé a escuchar que los
narcotraficantes también invocan a la Santa Muerte.

[188] Aqui vale observar como en otros sitios del continente los ritos ftinebres
variaban de una region a otra; por ejemplo, Fernandez de Oviedo cuenta que en
Venezuela, cuando muere algun sefior o cacique de los nativos llamados
caquitios, después de llorar al difunto, al dia siguiente queman el cuerpo y antes
de que se consuman los huesos, los apartan de las cenizas para molerlos y hacer

“un brebaje que ellos llaman mazato, que es muy espeso, COMO Mazamorra 0
puches [...] y este mazato es algo acedo, y tiénenlo por muy excelente brebaje; y
echan en [... él] los huesos del difunto molidos, y revuélvenlo mucho y bébenlo
todo. Esta es la mayor honra y solemnidad de obsequias que entre ellos se puede
hacer (Historia, III, 31). Los indigenas de Venezuela llaman diao al sefior que
tiene muchos caciques como subditos; cuando muere el diao le practican otras

obsequias que consisten en colgarlo en el aire a unos seis o siete palmos del

suelo, sobre una hamaca de “su casa principal” y le ponen debajo muchas brasas;
estas las mantienen vivas por varios dias hasta que el cadaver quede enjuto, “de

manera que no le queda sino el cuero y los huesos™; a partir de ese momento

ponen su cuerpo en una hamaca nueva, donde parece un hombre que duerme;
cuando la hamaca envejece, lo pasan a otra nueva y proceden asi, sucesivamente,

hasta que el cuerpo comienza a descoyuntarse. “Entonces hacen llamamiento
general por toda su tierra e sefiorio [...] haciendo saber a sus vasallos y vecinos y




amigos y aliados, cémo quieren beber los huesos del diao”; y todos, engalanados
y embijados, beben durante dos o tres dias el mazato con los huesos molidos del
diao, el cual se describi6 antes (Fernandez de Oviedo, Historia, I1I, 33-34).

[189] Cervantes de Salazar continia contando cémo enterraban a los capitanes

con la misma solemnidad y cantos que exaltaban sus hazafias, y los convertia en
modelos a seguir (145). Explica también el entierro de los mercaderes, a los

cuales les echaban piedras preciosas, vasos de oro y plumajes envueltos en
muchas pieles finas, pues ellos trataban en especial con pieles de tigre y de
venado (145). A los mancebos los aderezaban con lo mejor que tenian y como

creian que iban a tener necesidad de comida, “echabanles en la sepoltura muchos
tamales, frisoles, xicaras de cacao [chocolate] y otras comidas” (Cervantes, 145).

Resulta interesante traer aqui a colacion la forma como reaccionaban los
indigenas de La Florida durante el entierro de sus muertos: cuenta Cabeza de
Vaca que ante la muerte inexplicable de ocho de esos nativos, “ningtin
sentimiento hicieron, ni los vimos llorar, ni hablar unos con otros, ni hacer otra
ninguna muestra, ni osaban llegar a ellos [...]; porque una [mujer] lloro, la
llevaron muy lejos de alli, y con unos dientes de raton agudos la sajaron desde
los hombros hasta casi todas las piernas”. Al preguntarles por qué lo hacian,
“respondieron que para castigarla porque habia llorado” delante de Cabeza de
Vaca (741).

En la isla Espafiola ha quedado constancia de que como era costumbre en la isla,
cuando muri6 su hermano, Anacaona mandé que Guanahattabenechena, una de
las esposas de su hermano, la cual “no tenia par en belleza en toda la isla”, fuese
sepultada viva con él; durante esas exequias Anacaona pretendia que fueran
muchas mas mujeres las que corriesen la misma suerte, pero con ruegos, un par
de frailes franciscanos la disuadieron de hacerlo. En relacion con las ceremonias
fanebres, Martir de Angleria cuenta que en esa isla a cada uno de los enterrados
vivos “le pon[ia]n en su sepulcro una cantara de agua y un trozo de pan de
cazabi” (Fernandez de Oviedo, I, 371-372).

[190] Dicha costumbre de ofrendar alimentos a los difuntos sigue siendo una

tradicion en México, la cual se practica el 2 de noviembre, dia de los muertos.
Remitimos al lector al capitulo del Laberinto de la soledad, titulado “Todos los
santos - Dia de los muertos”, en el cual Octavio Paz efecttia un analisis muy

interesante sobre la manera apasionada de vivir y celebrar su muerte los
mexicanos de hoy. Conviene aqui sefialar como, segin Paz, el advenimiento del




catolicismo modifica radicalmente el concepto de la muerte de los antiguos
aztecas, pues “el sacrificio y la idea de salvacién, que antes eran colectivos, se

vuelven personales. [...] Para los antiguos aztecas lo esencial era asegurar la
continuacion de la creacion; el sacrificio no entrafiaba la salvacion ultraterrena,
sino la salud c6smica; el mundo, y no el individuo, vivia gracias a la sangre y la
muerte de los hombres. Para los cristianos el individuo es lo que cuenta. [...] La
muerte de Cristo salva a cada hombre en particular” (Paz, 49-69).

[191] Duran dej6 constancia de que los mexicanos, con el fin de capturar
prisioneros para sacrificarlos en el festejo preparado en honor del séptimo rey
llamado Tizocicatzin, emprendieron el ataque contra Metztitlan. Salieron
vencedores en esa batalla, de modo que después de todo el habitual ceremonial y
de rendirle pleitesia al rey, los ancianos, cada uno por separado, daban “el
pésame a las viudas, cuyos maridos habian quedado en la guerra muertos y

presos, haciéndoles platicas consolatorias prolijas y largas; en agradecimiento,
las viudas les daban de comer y vestir, segin la costumbre (Historia, 11, 305-

306).

[192] La Relacion de Michoacan es rica en detalles acerca de como amortajaban
a los cazonci para ir al otro mundo (246-250).

[193] Muiioz Camargo detalla como entre los tlaxcaltecas se incineraban los
cadaveres de los caciques, o sefiores, 0 reyes, como sigue: después de amortajar
al muerto con todo género de rica ornamentacion, los principales de la
comunidad lo llevaban en “andas de mucha riqueza y plumeria, [...] y lo llevaban

hasta una gran foguera que estaba hecha, acompafiado de sus hijos y mujer,

lamentando su fin y acabamiento, e iban otros pregoneros de la Republica
pregonando sus grandes hechos y hazafias, trayendo a la memoria sus grandes

trofeos, y alli publicamente le echaban en la foguera, y con él se arrojaban sus
criados y criadas y los que le querian seguir y acompafiar hasta la muerte”; le
llevaban comidas y bebidas para el pasaje por la otra vida; “después de quemado
recogian sus cenizas y las guardaban amazadas con sangre humana” (Mufioz
Camargo, 147). A otros sefiores no los quemaban, sino que les daban sepultura.
Una vez incinerado o sepultado, parientes y amigos iban a casa del difunto
donde festejaban con grandes comilonas, “bailes y cantares, y gastaban veinte o
treinta dias en comidas y bebidas sus haciendas después de muertos” (Mufioz
Camargo, 147-148).

[194] Garza Tarazona afirma que en general los nahuas eran endégamos, o sea




que escogian a su esposa entre las mujeres de su comunidad (94); esto nos hace
ver que, tal como lo explicamos arriba, en el parrafo anterior, hubo regiones en

las que predominaba la exogamia, sobre todo entre los mexicanos y sus vecinos.

[195] Duran dice que los mozos se tenian que casar entre 10s veinte y veintiin

afios, si no querian dedicarse al sacerdocio; tampoco se obligaba al que
“prometiese castidad” (I, 191).

[196] Ver Relaciones geograficas: del siglo xvi, 1985, VI, 264.

[197] En cambio Zorita explica que si pasaban esa edad sin querer casarse, “le

despedian de la compaiiia, en especial en Tlaxcala”, por lo que muy pocos
dejaban de casarse (L.os sefiores, 68).

[198] Ixtlilxochitl revela el significado del vocablo “chichimeca”, que quiere
decir “la gente 0 nacion aspera y amarga, porque es una nacion de las mas
crueles y valerosas que tiene el mundo”; asimismo explicé que eran procedentes
de una ciudad llamada Chichén y que descendian de un sefior llamado Zichen
(Obras historicas I, 12, n. 2 y 3); sin embargo, mas adelante pone que
“descienden por linea recta de su primer rey y poblador Chichimecatl” (Obras
histéricas I, 16-17); Alfredo Chavero, editor de este texto, explica que
Ixtlilxochitl no tiene “la menor nocién de la etnografia de los pueblos”, pues

confundid las razas e invent6 un rey que no existio, el cual no incluyé él mismo
en su lista de los monarcas toltecas (Obras histéricas I, 17, n. 1). Se trata del rey

Tecpantcaltzin, error que mencionamos mas adelante en la nota 270.

[199] Duran habla mas bien de “viejos casamenteros que no tenian mas oficio
sino casar y pedir las mozas a sus padres para los mozos que se querian casar”; a

estos casamenteros los llamaban tecihuatlanque, que quiere decir “pedidores de
mujeres” (Historia, I, 191). Sahagun y la mayoria de los cronistas hacen mencién

de mujeres ancianas que cumplian esa funcidn.
[200] Para un conocimiento mas detallado de como los sacerdotes interpretaban

y aplicaban los signos en relacion con el destino de cada individuo y el control
personal que se podia ejercer con el fin de sobreponerse cada uno a lo sefialado
por dichos signos, véase Aztec Thought and Culture de L.e6n-Portilla (116-125).

[201] Serrano y Pascual sefialan que el sol, la luz y el oro influyen sobre el

simbolismo de este color que ha sido asociado a emperadores, grandes reyes,
héroes y hasta santos. L.os autores continian observando que “es también




simbolo de la tierra madura y la cosecha, ya que sus tonos son los que

predominan durante el verano y el otofio” (16). Entonces bien podemos concluir

que este matiz en el cuerpo de la doncella que se va a casar, sugiere que ella ha

alcanzado la madurez que completa el rito de iniciacion requerido para celebrar
su boda.

Cirlot explica que, por regla general, “el color amarillo —el color del sol que de
tan lejos llega, surge de las tinieblas como mensajero de la luz y vuelve a
desaparecer en la tenebrosidad— es el color de la intuicion, es decir, de aquella
funcion que, por decirlo asi, ilumina instantaneamente los origenes y tendencias
de los acontecimientos” (136). Ver también la nota 140 de este texto, donde se
explica mas concretamente el significado del amarillo entre los pueblos
mesoamericanos.

[202] Cervantes cuenta este suceso asi: “Hecho esto, el padre del novio, o si no
el pariente mas cercano, daba de comer con sus propias manos a la novia, sin
que ella tocase con las suyas a la comida, la cual habia de ser guisada en casa del

mismo padre del novio; luego, por consiguiente, la madre de la novia, o la
parienta mas cercana daba de comer al novio” (I, 138). Por su parte, Clavijero

dice que una vez entregadas reciprocamente las donas, seguia el banquete,
durante el cual “los novios comian en la estera dandose uno a otro los bocados”
196).

[203] Se sabe que en otros grupos indigenas la penitencia prenupcial duraba
veinte dias y durante esos dias se auto-sacrificaban con puas de maguey y no se

bafiaban, explica Garza Tarazona. Una vez consumado el matrimonio después de
transcurrido ese tiempo, los novios llevaban las ropas, esteras y ofrendas de

comida al templo. Alli, si encontraban carbon o cenizas, significaba que su vida
seria corta, pero si hallaban una semilla, vivirian mucho tiempo (103).

[204] Las petacas eran “una manera de cesta muy bien fecha, e algunas forradas

en cuero de venado, e con sus atapadores, que cabe tanto como media arca o caja

de ropa; e hacenlas del tamafio que quieren” (Fernandez de Oviedo, IV, 272). En
algunas regiones de México todavia se utiliza diche vocablo para referirse a

cierta clase de maletas.

[205] El autor anonimo de la Relacién aclara que era costumbre entre esas
gentes, que por el crimen de uno solo se debia castigar también a los padres y a

toda la familia (Relacion, 241).




[206] Se trata de un largo discurso en el que el padre le dice a la hija entre
muchas otras cosas: “Me has ofendido mucho. [...] No me atreveré a mostrarme

mas entre la gente ni a mirarlos a los o0jos, pues todos me embarraran la cara 'y
me ofenderan por lo que tui has hecho (Relacion de Michoacan, 243).

[207] Serrano y Pascual explican que por tener dicha connotacién, el tono blanco

“aparece en los vestidos de las vestales romanas, de los angeles y papas de la
Iglesia, de Cristo, de los druidas celtas y de los individuos que van a ser

sacrificados” (35).

[208] Ferdinand Anton explica esto asi: en seguida la agente tomaba un trozo de

pastel de maiz y les daba a comer a cada uno cuatro bocados, con lo que la boda
quedaba hecha. A continuacion, conducia a la pareja a una recamara donde los
dejaba solos mientras ella, afuera, montaba guardia durante toda la noche (24).

Carlos Maria de Bustamante, comentarista del texto de Sahagun, puso al pie la

siguiente nota: “el pudor de las jévenes mexicanas era tal que jamas decian si
cuando se les preguntaba si querian casarse, ellas mostraban su voluntad y

deferencia con otros actos; (dice Veytia) pero jamas decian si paladinamente” (11,

1829, 158).

[209] En relacion con los tlaxcaltecas, Mufioz Camargo cuenta que estas fiestas
duraban muchos dias “en juegos, bailes y pasatiempos, segun la calidad de las
personas que se casaban”; las parentelas se gastan en esas bodas “cuanto tienen”;
y ademas tenian suntuosos banquete con diversidad de comidas (148).

[210] Eliade comenta que las ceremonias de iniciacion en las culturas arcaicas

tienen lugar en un rio. Ademas, resulta interesante consignar aqui la
interpretacion que dio San Juan Cris6stomo al explicar el bautismo, la cual se
equipara a la de Eliade: el agua “representa la muerte y la sepultura, la vida y la
resurreccion”. Cuando sale del agua —elemento femenino como la tierra— el
hombre nuevo aparece subitamente: la muerte afecta solo al hombre natural,
mientras que el nuevo nacimiento es del hombre espiritual (Cirlot, 55).

[211] Por su parte, Duran hace mencion de lo mucho que valoraban la virginidad
los aztecas y a continuacion explica la ceremonia de los cestos con la que se
recibia a la recién casada que habia ido al matrimonio desvirgada, asi: “si parecia
no estar virgen, para que se conociese su mal recato, asi de ella como de sus
padres, horadaban todos los cestillos por abajo, con los que daban de la comida
del banquete, y horadaban los platos y las escudillas, y asi conocian todos los




invitados haber ido novia al tdlamo. L.o cual sentian mucho los padres y lloraban.
Empero, si estaba como habia de estar, habia ofrendas a los dioses y gran
banquete: uno en casa de ella y otro en casa de él” (Historia, I, 57; Garza
Tarazona, 107). De estas dos versiones parece mas factible la de Cervantes de
Salazar que recogimos arriba.

[212] Cervantes de Salazar recogio estos datos en su libro, Cronica de la Nueva
Espafia, segun se lo cont6 fray Alonso de Veracruz, su maestro. Se sabe que las
donas son regalos de” boda hechos por el novio a la novia” (Moliner, 1035), pero

este cronista aplica el término también a los que le obsequia la novia al novio.

[213] Hay que aclarar que esta princesa Atotoztli no tiene nada que ver con la
reina que compartié amigablemente el trono con Ilancueitl como segunda esposa

del primer soberano de México-Tenochtitlan, Acamapichtli. Gillespie anota que
en las historias de los franciscanos no aparece el nombre de la Uinica hija de

Moctezuma I, pero sin embargo le dan mucha importancia; en esos textos se
declara que no solo la linea de liderazgo pasaba a ella, sino también que ella

heredo el trono y goberné como reina, pues cuando Moctezuma I fue nombrado
tlatoani (gobernante supremo o rey), no tenia hermanos legitimos para sucederle;
asi, su unico descendiente legitimo, “su hija (innombrada), hered6 su trono y
reiné como una mujer tlatoani, o rein6 conjuntamente con Tezozomoc, su
esposo” (Gillespie, 102). Agrega la autora que esto la hace ser la quinta Tlatoani
y novena monarca de Tenochtitlan; el o los autores franciscanos explican la
ausencia de ella en los libros diciendo que se trataba de prejuicios de los escribas
contra las mujeres que reinaban (102). Los documentos franciscanos consultados
por Gillespie son Origen de los mexicanos y Relacion de la genealogia.

El Codice Chimalpahin habla de otra Atotoztli como “hija del rey de Culhuacan”
y que “quando alli, dentro del pueblo de Culhuacan estuuieron por veinte y cinco
afios los dichos Mexicanos, entonces se caso con [Opuchtli Yztahuatzin,] vno de
los dichos Mexicanos capitanes famosos chichimecos que venian a fundar de la
gran ciudad de México”. Agrega el autor que de esa pareja nacié Acamapichtli el
mozo, “segundo de este nombre de los rreyes de Culhuacan”, porque los
ancianos mexicanos sabian que descendia “de alto linaje de parte de la madre
[...] sefiora de Culhuacan y aunque por via del Padre, no” (Codice Chimalpahin,
I, 34).

[214] Para mas detalles en relacion con este tema, remitimos al lector al libro de
Susan S. Gillespie, The Aztec Kings - The Construction of Rulership in Mexica




History.

[215] Acamapichtli, segiin O’Gorman, en la nota 10 de la cronica de Motolinia,
significa “manojo de cafias agarrado por una mano (Acatl, cafia, Maitl, mano y
pachoa, agarrar o asir), por lo que el sello distintivo de ese primer soberano
azteca, consistio en la representacién de esos elementos. El mismo editor

concreta que este monarca gobernd de ;1350? Al ;14037 (Motolinia, 4, n. 10;
Prescott, 724).

[216] Otro dilema consiste en que basandose en la autoridad de Sigiienza y

Gongora, Clavijero dej6 consignada la version de que Acamapichtli “era hijo de
Opochtli, nobilisimo mexicano, y de Atozoztli (Sic), joven princesa de la casa de

Colhuacan”. Parece que en esta instancia Sigiienza y Gongora habla del segundo

hijo de la pareja, quien llevaba el mismo nombre del padre, Acamapichtli
(Clavijero, 74-75).

[217] Al respecto Guillespie expone que ademas de ser Ilancueil la fundadora de
la dinastia azteca “en un acto de ‘incesto real’ con su marido-hijo, ella demostré
que el poder de los reyes supera el de sus subditos (capitulo 7). Y como la dltima

generatriz, ella era la manifestacion de la madre tierra” (26). Esta interpretaciéon

nos lleva a preguntarnos si la autora no tomo en cuenta que Ilancueil solo hizo el

papel de esposa y como tal prohijo al hijo de Acamapichtli y Atotoztli, la otra
reina.

[218] Conviene aclarar que durante el reinado de Nopaltzin, segundo rey
chichimeca, Clavijero menciona a una hermosa princesa llamada Atotoztli, por
la que, como en Troya, Yacazozolotl, sefior de Tepetlaoxtoc inici6é una guerra
contra Huitzin, sefior de Coatlichan y Yacazozolotl (Clavijero, 58). Es obvio que
esta sefiora no tiene nada que ver con la Atotoztli de los comienzos de la dinastia

azteca. Mas adelante el autor se refiere a ella en relacion con Acamapichtli, pero
utiliza la ortografia de Atozoztli; empero, ya planteamos la conjetura de que se

tratara del segundo hijo suyo (Clavijero, 74-75). Porque en las cronicas
predomina “Atotoztli”, seguimos utilizando este.

Aqui se hace preciso explicar la funcion del tlatoani: este era un gobernante
orientado por un concejo de cuatro hombres, incluido el cihuacoatl. Literalmente
el vocablo significa “aquel que habla”; se trata del supremo poder azteca en
asuntos politicos y en algunas ocasiones, religiosos. En la practica, los nuevos
gobernantes eran siempre escogidos entre hermanos, hijos o nietos de un previo



tlatoani (Miller y Taube, 168).

[219] Muiioz Camargo explica que a la muerte en Espafia de don Lorenzo
Maxixcatzin, sucesor de Maxixcalcin Tianquiztlatoatzin, quien fue a dar
obediencia al emperador don Carlos, le sucedi6 en el reinado su hermano, don
Francisco Maxixcatzin Acuacuatzin; a este le sucedi6 un sobrino, don Juan

Maxixcatzin, hijo de su hermana, quien dej6 a su muerte esas dos hijas (78).

[220] Ya antes vimos a Tezolteotl como diosa de la lujuria. También con los

nombres de Tlaelquani, comedora de excrementos, y como tal, la identificamos

con la confesion y purificacion; la mancha oscura alrededor de los labios
probablemente alude a ese desagradable pero necesario deber (Taube, 33). El

vocablo nahua tlazolli se refiere a ambos vicios; en su papel de purificadora,
curaba en particular enfermedades causadas por excesos sexuales; como tal, se la
captaba con una escoba (Miller y Taube, 168).

[221] El editor Bustamante corto la lista de las calamidades que podria sufrir el
feto, apelando “a la decencia”; en varias partes del texto hace lo mismo,
explicando que esos pasajes “contienen varias expresiones, que solo pueden
tolerarse en la candorosa pluma del P. Sahagun” (Historia II, 1829, 168 n. a).

[222] Segun el Codice Florentino, explica Kellogg que durante los primeros
meses, el coito repetido era preciso para que el semen formase al bebé, pero una
vez formado, al tercer mes, el coito debia cesar, pues si no, el bebito naceria
cubierto de una membrana blanca que seria indicio de que sus padres se habian
excedido en actividades carnales (Kellogg, 164-165).

[223] Duran explica que durante el éxodo de los mexicanos en busca de la tierra

prometida por Huitzilopochtl, en un lugar llamado Temazcaltitlan, edificaron un
bafio para la parida, pues era costumbre “al quinto o sexto dia, bafiar a las

paridas en un bafio caliente” (Historia, II, 44). Del discurso de la familia del

marido que Sahagun transcribio, se deduce que este bafio, bajo la proteccion de
Yoalticitl, diosa de los bafios, también se les daba a las mujeres prefiadas de tres
a cuatro meses para ayudarlas a tener un buen embarazo (Historia I1, 174-175).
El bafio caliente, conocido como temascal, era propio de algunas regiones de
Mesoamérica, adonde la gente acudia a curarse, descansar y mantener el cuidado
de su salud. La ciudad maya de Piedras Negras tenia por lo menos ocho de esos
bafios al servicio de esa localidad, algunos adyacentes a los palacios reales. Esos
bafios eran muy importantes en el cuidado de las embarazadas y parturientas, las




cuales, una vez inmersas en el bafio, les daban azotes con hierbas y palos; sin
embargo, a las embarazadas a veces no les aplicaban ese tratamiento. Después
del parto regresaban para que la partera les hiciese masajes de recuperacion, lo
cual interpretan los autores que eran “para reducir el utero” (Miller y Taube,

158-160).

[224] Yoalticitl o Yohualticitl (médico nocturno) diosa de las cunas y madre de
los nifios; a ella “encomendaban [...] a los nifios para que velase en su
conservacion, especialmente en las horas de la noche” (Clavijero, 155). Todos
los recién nacidos fueron encomendados a su cuidado por los supremos dioses.
Parte de la oracion que le dirigian decia: “recibe este que te ofrezco para que en

tu seno lo calientes y lo guardes”; y al mismo tiempo pedia a Yohualteuctli, dios
de la noche, que le diese suefio (Clavijero, 194). El dios Yohualteuctli, dios de la

noche, fue considerado por Clavijero como “el mismo Meztli o L.una”; otros
especulan al respecto. A los nifios los encomendaban a este dios para que les
diese suefio (Clavijero, 155).

[225] Ichiuhtlicue es la consorte de Tlaloc, dios de la lluvia y como tal es la
diosa de los rios y los lagos, pues rige lo acuatico, en los origenes del mundo ella
ocasiono el diluvio que cubrid toda la tierra (Nicholson, 31, 46, 112). Tiene

varios nombres que captan los diferentes movimientos y ondulaciones del agua,
“los diversos efectos que producen las aguas, y [...] los diferentes visos y colores

que hacen en su movimiento (Clavijero, 154).

[226] Clavijero aclara que si “era labrador o artifice preparaba algunos
instrumentos propios de su arte proporcionados al cuerpo del infante” (194).

Anton sitia este ceremonial inmediatamente después de haber nacido la criatura,
diciendo asi: si el primogénito era un varon, lo acogian con mayor alegria y

festejos. Entonces el ritual exigia que la partera le cantara alabanzas
arrullandolo: “Eres un colibri [...] y estas destinado a refrescar el sol con la
sangre de tus enemigos y alimentar la tierra Tlatecuhtli con sus cadaveres”
(Anton, 18). Esta era no solo una metafora que ornamentara el discurso de la

partera, pues en la cultura azteca el colibri connotaba la sangre y la guerra: los

cruentos sacrificios “eran cominmente comparados con el colibri que extrae
néctar de la flor”. Como este pajaro es muy agresivo, y se sabe que ataca

criaturas de mayor tamafio que €él, “quizas por eso se le identificé con el mas
feroz y belicoso dios, Huitzilopochtli, patron de los aztecas. En nahuatl

Huitzilopochtli significa ‘colibri a la izquierda’ o ‘colibri del sur’; en las pinturas
aztecas que captan la imagen de Huitzilopochtli, se acostumbra mostrarlo con el




tocado de un picudo colibri” (Miller & Taube, An Illustrated Dictionary, 98).
Mufioz Camargo explica que si el recién nacido era un varoncito, “entraba el
saludador y deciale que fuese bien nacido y venido al mundo a padecer trabajos
y adversidades, y ahi le traia a la memoria los hechos de sus antepasados”;
terminado el discurso, le entregaba los regalos que le traia (149).

[227] Sahagun cuenta que si el recién nacido era un varoncito, después de pedir
la partera un lebrillo con agua, de cara al occidente, tomaba al nifio con ambas
manos V le decia: “joh aguila!, joh tigre!, joh valiente hombre nieto mio! [...],
juntate con tu madre la diosa del agua que se llama Chalchivitlycue” y agregaba

que esa agua habia de limpiar su corazon (Sahagun II, 1829, 218-219). Una vez

practicada una serie de ritos y discursos, la partera le presentaba “una rodelita y
un arquito, y sus saetas pequefiitas en nimero de cuatro, una de las cuales miraba
al oriente, otra al occidente, otra al mediodia, y la otra al norte o septentrion”
(Codex Tro-Cortesianus citado por Anton, 18; Sahagun, Historia II, 1829, 217;
Zorita, 97-98; Garza Tarazana, 60).

[228] Segin Gdmara, en otros pueblos del Anahuac los bafiaban “a los siete dias

y en otros a los diez que nacieron” y les ponian a él una rodela en la mano
izquierda y una flecha en la derecha. “A la mujer ponian una escoba, para
entender que el uno ha[bia] de mandar v el otro obedescer” (438), segtn la

interpretacion machista de Gémara que no conocia otro sistema de vida. .
[229] Duran acota que se le daba nombre inmediatamente que le practicaban al

varoncito la circuncisién (Historia, I, 252). Entre los mayas se les daba el
nombre después de lograda la deformacion craneana; esta era mas frecuente
entre las mujeres y se efectuaba cuando los nifios tenian las suturas del craneo
sin cerrar (Garza Tarazona, 63).

[230] En su ensayo titulado “Nahua Naming Patterns” Rebecca Horn anota que

al abrazar los nahuas el cristianismo adoptaron algunos nombres espafioles y
otros sacados del santoral. A principios del siglo xvii, predomin6 entre ellos,

tanto hombres como mujeres, un pequefio nimero de santos asociados al santo
patrono del lugar, al dia en el que nacia el nifio o la nifia, 0 en menor escala, el
nombre del padre o de la madre, segun el sexo de la criatura (Horn, 121). L.a
diferenciacion en el rango social era evidente en el contraste entre el doble
nombre tipico de los macehuales y los diversos apellidos propios de los nobles,

incluyéndolos en nahuatl y que pasaban a la familia, mientras que los apellidos
nahuas de los macehuales usualmente no pasaban a futuras generaciones. A lo




largo del tiempo se observa cémo la discriminacion genérica se pronunciaba,
pues los hombres llevaban mas variados apellidos que las mujeres; el estado

social de ellas se derivaba de su asociacién con los hombres, fueran esposos o
padres (Horn, 122). Un ejemplo de lo anterior esta en el nombre del cronista

indigena Domingo de San Ant6n Mufion Chimalpahin Quauhtlehuanitzin.

231] Quechqguemitl: tela en forma triangular que usan las mujeres en la parte
superior del cuerpo (Garza Tarazana “Glosario”, 139).

232 Duran aclara que una vez en el templo, el sacerdote tomaba al nifio y con
una navaja de piedra que le entregaba la madre, le cortaba “la puntica del
capullito de su miembrecito”; esto motivo que se interpretara este acto como la
practica de la circuncision. De la manera como explica Duran la presentacion del
nifio en el templo, parece sugerir que los aztecas seguian el patrén hebreo
(Historia, I, 151-152). Cogolludo explica que “los de Yucatan, los Totonacas de
Nueva Espafia, los de la isla de Acuzamil se circuncidaban (I, 248).

[233] En los textos de Sahagun es consistente y abundante la representacion de

“piedra preciosa y pluma rica” relacionada con el feto y el recién nacido. Ver
Historia II, 165-166, 168, 173, 202-203, 206, 210 y otras.

[234] Anton presenta un enorme contraste entre el trato afectuoso que daban a

los varoncitos, y el indiferente que daban a las chiquilinas (18). En cambio
Sahagin muestra una muy tierna relacion entre las madres y sus hijas; en el
pasaje de los consejos a la doncella en edad de merecer, la primera llama a la

segunda, por ejemplo, “hija mia muy amada, muy querida palomita”; mas
adelante, en medio de un largo discurso, le dice: “hija muy tiernamente amada y

palomita mia...” (I, 1829, 126 y 130, respectivamente).

[235] Se sabe que Sahagtn lleg6 a México con diecinueve franciscanos, en
1529, y murio en esa ciudad en 1590 (Mauricio Magdaleno, “Introduccion - Un
franciscano del siglo dieciséis”. Fray Bernardino de Sahagun. Suma Indiana, vii-
ix). Garza Tarazona explica que “este rito aun hoy se acostumbra en algunas
partes de México”. En Yucatan se le llama hetsmet, término que significa cargar
al nifio a horcajadas sobre la cintura. Esta ceremonia en lengua maya, la preside
un sacerdote llamado Men, y son los padrinos del bebé los que le entregan las

insignias (62).

[236] Ver la nota 141 en este volumen.




[237] Telpochcalli o0 Casa de jévenes es la escuela donde los muchachos
plebeyos recibiian instruccion militar, segun Tezozomoc (“Glosario”, 536;
Garibay, Panorama, 143). “Tlamacasque es el sacerdote que hace ofrendas a los

dioses. Sus funciones se corresponden con las del diacono cristiano (Tezozomaoc,
“Glosario”, 552). La fecha de cuando se introdujo dicho progreso en esta cultura,
no se sabe de buena fuente. Sin embargo, al comparar la avanzada educaciéon
azteca con la de los europeos de la Edad Media, cuya educacion se limitaba a los
nobles y ricos. Anton reconoce que esto representaba uno de los mas grandes
logros de ese imperio (21). Por su parte, fray Bartolomé procedi6 a comparar
“estas indianas naciones” con otras antiguas que se destacaron por la buena
formacion y entrenamiento que dieron a sus jovenes: lacedemonios, espartanos,
cretenses y persas y reconocié que los aztecas “a munchas de las [naciones] del
mundo, como en otras cosas en que las hemos comparado, hicieron muncha
ventaja”; al final, repite que no “fueron postreras [...] pero se igualaron [a esas
naciones] y a algunas sobrepujaron en cosas sustanciales, aunque fueron tenidas
por bien politicas” (IV, 297-300).

[238] Torquemada y fray Bartolomé afirmaron que entraban a esas escuelas

“desde la edad de seis afios hasta la de nueve” (Torquemada, 113; Las Casas, 1V,

286-289).

[239] Al principio, al mancebo “dabanle cargo de barrer, limpiar la casa, poner
lumbre y hacer los servicios de penitencia a que se obligaba”. Mas adelante, los
mayores lo llevaban al monte a acarrear lefia; una vez bien entrenado en esa
tarea, le entregaban las rodelas para que las llevara a cuestas; ya mas crecido, lo
elegian para regir y castigar a los otros mancebos. Aunque iban a comer a su

casa, los castigaban cuando no llegaban a la escuela a dormir. Ahi llevaban una
vida aspera (Sahagun, I, 1829, 269).

[240] Contrasta mucho con la version de Duran lo que Sahagtin dice de la Casa
del Canto o Cuicacalli, adonde, al final de cada dia y como premio especial por
sus estudios y trabajos, los varones iban; esa casa era residencia de las auianime;
ahi bailaban hasta pasada la medianoche (Duran, Historia, I, 275). Tezozomoc
llama a ese sitio “cuicoyan o cuicayan, lugar de los cantares. alegriia grande de

las mujeres. Lugar de reunion para alumnos del telpochcalli y soldados de rango
cuachic (“Glosario”, 505).

Una nota en relacién con las mujeres que después de la matanza de la Noche
Triste, ya muertas, fueron sacadas de los canales y echadas a tierra desnudas y



“embarradas de amarillo”, Baudot explica lo siguiente: “la moda femenina en
México, y muy particularmente la moda entre las auianime (plural de auiani,
“aquella que hace gozar, que proporciona alegria”) era pintarse de amarillo
(Codice Florentino, 126-127). La auiani servia de compafiera a los guerreros
solteros y tenia como diosa protectora a Xochiquétzal. Baudot aclara que
traducir ese término por “mujer publica”, como lo interpret6 Duran, y también
Sahagun, implicaria una connotacién peyorativa que no tiene (Baudot, Codice
Aubin en Relatos aztecas, 209). En realidad eran cortesanas que velaban por la
recreacion de los jovenes guerreros y se pintaban la tez de color amarillo claro
como artificio de belleza. Para ello las mujeres utilizaban una tierra amarilla, el
tecozauitl, o hasta un ungiiento amarillo, el axin. El uso de esos maquillajes
parecia estar reservado a las mujeres ligeras, y [...] las mujeres de la nobleza lo
desaprobaban. Los informadores indios de Sahagun incluso parece asociar esas
recetas de belleza al ejercicio de la prostitucién. Hablando de la auiani, de la
cortesana, su texto precisa: ‘se maquilla con un ungiiento amarillo llamado axin,
que le da una tez resplandeciente, y a veces se pinta también el rostro, porque es
una mujer ligera y perdida’” (Baudot, Cddice florentino, 126-127). En los
Anales historicos de Tlatelolco se les llama a esas mujeres “alegradoras” y se
hace mencion de que a la llegada de los cristianos, “murieron las alegradoras que
iban a ser las jovencitas de Motecuhzoma” (Baudot, 209). También el Codice
florentino explica que en las ultimas embestidas bélicas, “los espafioles se
llevaban, escogian a las mujeres bonitas, a aquéllas cuyo cuerpo era amarillo. Y
algunas mujeres [...] se cubrian con lodo el rostro y se ponian [...] harapos
mugrientos” (Baudot, Cédice florentino, 179).

[241] Quetzalcoatl y Tezcatlipoca, hijos de Ometéotl, representaron un papel
especial en la mitologia azteca de la creacion. Algunas veces fueron aliados y
otras adversarios. El primero fue identificado con la fertilidad y por extension,
con la vida. Ademas, lo representaban como benevolente héroe cultural y se le
identificaba con balance, armonia y vida. En cambio Tezcatlipoca representaba

conflicto y cambio. El “espejo humeante” alude al cristal negro de obsidiana y a
la vez evoca su naturaleza misteriosa que cambiaba constantemente (Taube, 31-

32). Este dios se enamor6 de Xochiquetzal, diosa de las flores y del amor, la cual
vivia rodeada de duendes, musicos y doncellas bailarinas; quizas por eso a
Tezcatlipuca se le asociaba con las deidades mas alegres; cantos y flores
representaban la palabra del dios, la que se evidenciaba solo por revelacion
(Nicholson, 107-108).

[242] Esta cita, palabra por palabra, se lee en los dos textos sin aclarar quién




copi6 a quién, si fue Torquemada a Motolinia, o viceversa. A primera vista se
podria afirmar que el texto original es el de Torquemada, pues este da detalles

muy especificos en los datos que siguen a continuacion; se sabe que ambaos
estudiaron varias lenguas indigenas y compilaron manuscritos y codices. Hay
que considerar aqui que L.os veintitn libros rituales y monarquia indiana, se
publicaron en 1615, mientras Historia de los indios de la Nueva Espafia aparecid

en 1565, cerca de medio siglo antes. Empero, hay que tomar en cuenta las
conclusiones que sac6 Edmundo O’Gorman en relacién con la obra de
Motolinia: “Historia [...] no fue escrita por Motolinia”, sino que fue compuesta
en Espafia por una persona “que, en todo caso, se revela ajena a los
acontecimientos narrados y desconocedora del idioma nahuatl”; sin embargo,
dicho texto “se deriva en su totalidad de la obra histérica de Motolinia, hoy
desaparecida”, la cual se conoce como Memoriales. Por eso O’Gorman
manifiesta que ese texto no debe desecharse para comprender el pasado
indigena, ya que es una fuente primaria y muy valiosa (O’Gorman, xix). L.o

anterior nos lleva a deducir la probabilidad de que Torquemada se basara en L.os

memoriales de Motolinia, al consignar los minuciosos datos contenidos en su
libro.

[243] Nos preguntamos si esta ceremonia de cierta manera representa un rito
relacionado con los origenes de la humanidad, ya que evoca el mito de la

creacion de los nuevos pobladores de la Tierra; recordemos que en ese mito

Quetzalcoatl (v no Huitzilopochtl) bajo a los infiernos en busca de los huesos de
pasadas generaciones, como lo relatamos arriba. El mito contintia contando que
una vez Quetzalcoatl se apodero de los huesos, los llevo al “milagroso lugar de
los origenes”; ahi, la diosa Cihuacoatl molio los huesos hasta hacer con ellos una
masa en la cual los otros dioses derramaron gotas de su sangre, de donde “nacid

la actual raza humana” (Taube, Aztec and Maya Myths, 37-39).

2441 Eliade explica que la experiencia del “vuelo” “constituye una profunda

dimension de espiritualidad, lo cual se observa en la siguiente historia del
simbolismo de la ascension. “Recordemos la importancia asumida por los
simbolos del alma como un ave, de ‘las alas del alma’, etc., y las imagenes que

apuntan a la vida espiritual como una ‘elevacién’, la experiencia mistica como
una ascension, etc. [...]. Es probable que el tema ‘ave-alma-vuelo extatico’

existia ya en el paleolitico. [...] El ‘vuelo’ significa inteligencia, comprehension
de lo secreto y las verdades metafisicas” (Eliade, Myths, Dreams, 105).

[245] En la filosofia antigua y medieval, la quintaesencia equivalia a la dltima




substancia de la que se creia que los cuerpos celestiales estaban compuestos,
diferenciados de los cuatro elementos (aire, fuego, agua y tierra) (Webster’s New
World Dictionary of American English, 3rd Ed. Victoria Newfelt, Ed. Cleveland
y Nueva York: Simon & Schuster, Inc., 1984, 1104).

[246] Segun Zorita, los pipiltzin constituyen el cuarto grupo de sefiores, “no
porque tengan sefiorio ni mando, sino por linaje”. El vocablo Pipiltzin, significa

“principales o caballeros™ hijos de los sefiores supremos a quienes llaman

tlacopipiltzin; v los nietos v bisnietos eran los pipiltzintl (Zorita, Senores, 36).

[247] Fray Diego de Landa, cronista de los mayas, afirma que las mujeres tenian
obligacién de pagar el tributo” (1956, 57).

[248] Basandose en diversas fuentes, Susan Kellogg menciona que para cumplir
con las multiples tareas a su cargo, ademas de la de tener hijos, las tenochcas

compraban comidas preparadas o semi-preparadas con carnes y diversidad de
condimentos, las cuales se vendian en los mercados y se designaban como
tianquiztlaqualli (Susan Kellogg, 97).

[249] En este pasaje del padre Landa, “vividoras” no se les aplica a las mayas en
términos negativos de “personas sin escrupulos”, sino mas bien en la acepcién
de “persona que sabe manejarse en la vida y aprovecharse de las circunstancias™
(Moliner, 1543).

[250] Duran lo escribe “cuechtli”, el cual “era un pafio labrado que se us6 como
moneda” (“Vocabularios”, 585).

[251] Estas labores las detallamos en la seccion 4.10. Literatura, arte, artesanias,
festejos, pasatiempos y otros. Ademas de los oficios domésticos, debian labrar y

sembrar el campo junto con su marido para poder pagar el exorbitante tributo
demandado por los pipiltzin (Duran, History, 1994, 178; Garza Tarazona, 32).
Entre los chontales de la costa oriental y gobernacion de Nicaragua (Fernandez
de Oviedo, I, 299) toda la familia se ocupaba del cuidado y cosecha del cacao, y
en las regiones lacustres, “las mujeres auxiliaban a los hombres remando

mientras ellos pescaban, segin Garza Tarazona (32-33).

[252] Garza Tarazona dice que en el México de hoy las comerciantes

oaxaquefias son una reminiscencia de ese pasado prehispanico (30).
[253] Relacion de la entrada de Nufio de Guzman, que dio Garcia del Pilar, su




intérprete, en Joaquin Garcia Icazbal-ceta, Coleccion de documentos para la
historia de México, II. México: Antigua Libreria, Portal de Agustinos, 1866.

[254] Relacion de la conquista de los teules chichimecas, que dio Juan de

Samano en Joaquin Garcia Icazbalceta. Coleccion de documentos para la historia
de México, II. México: Antigua Libreria, Portal de Agustinos, 1866.

[255] Aqui vale recordar lo que consignamos antes, que las mujeres no llegaban
a ocupar puestos en la alta jerarquia militar, ni alcanzar el alto nivel que se les
designo a los magistrados con el nombre de Cihuacéatl, que significa mujer

serpiente (Kellogg, 99-100).
[256] En el “Vocabulario” de Duran, se aclara que el término tiene grafias

variadas de ciuacoatl, cihuacoatl y cihuacohuatl; “es el funcionario segundo en

categoria; sigue al tlacatecuhtli y es el representante del ‘principio femenino’. De
ahi su nombre que puede traducirse ‘mujer serpiente’ 0 mejor ‘comparte

femenino’. Es el que sustituye al rey, como la mujer al marido en casa” (Duran,
584; Tezozomoc, “Glosario”, 497). En el “Glosario” de Crénica mexicana de
Tezozomoc aparece el término Cihuacoatl con el significado de “Serpiente
hembra”, “Mujer serpiente” 0 “Gemelo femenino”; “Titulo de Tenochtitlan que
seguia en jerarquia al maximo gobernante” (497).

[257] Lopez Austin declara que esta obra “se caracteriza por ser la visién de un
hombre de ciencia europeo que, ante la riqueza natural de un mundo no antes

conocido, cataloga e investiga con categorias inflexiblemente occidentales” (41).

El autor notifica que en el siglo xvi hubo otros textos de medicina nahuatl, como
el de Fray Bernardino de Sahagun incluido en el Codice Florentino, cuya parte

escrita en castellano se conoce como Historia general de las cosas de Nueva
Espafia. Asimismo esta el del médico indigena Martin de la Cruz, titulado
Libellus de medicinalibus indorum herbis, el cual “es uno de los documentos
mas utiles para el estudio del pensamiento médico prehispanico (L.Opez Austin,
38-41). Hay que recordar que los médicos de Tlaxcala curaron a Hernan Cortés

de una grave herida en la cabeza que recibid en la batalla de Otumba (L.6pez
Austin, 184, n. 8).

[258] Hernando Ruiz de Alarcén, cura parroco de Atenango reunio en 1620 los

Conjuros médicos de los nahuas; lo hizo a peticién del arzobispo de México,
Francisco Manso de Zuiiiga, con el fin de instruir a los religiosos de las

“practicas diabodlicas” que realizaban los nativos. El autor tradujo del nahuatl al




castellano los que le trasmitieron algunos indigenas que los habian memorizado.
Entre esos conjuros los hay “Para destruir la ira de la persona enemiga”, “Para
provocar amor”, “Para las enfermedades provenientes de los deseos ilicitos y de

las transgresiones sexuales ajenas”, “Para descubrir el causante del mal”, “Para
el parto” , y muchos mas (Ruiz de Alarcén en Lépez Austin, 42, 141-175).

[259] Quilaztli significa “la que llega a hierba comestible” y es uno de los
nombres de la diosa madre Cihuacéatl (“Glosario” en Sahagun, 111, 2000, 1309).

En esa leyenda, la bruja revela que ella tiene otros cuatro nombres.

[260] Como sustento del liderazgo de las mujeres desde los comienzos de la
mitologia, Garza Tarazona trae a colacion la historia del nacimiento de
Huitzilopochtli: su hermana, Coyolxauhqui encabezd a los Centzonhuitznahua
(cuatrocientos surianos) para matar a su madre Coatlicue porque estaba prefiada
sin saber quién era el padre; esto ocurrio, pues mientras hacia penitencia
barriendo, la madre encontré una pelotita de plumas y al guardarsela en el seno,
qued6 embarazada (41).

[261] Recordar que Anacaona con su hermano Behechio, rey de Xaragua, en La

Espafiola, era una reconocida y temida cacica, no solo en su comunidad, sino
también en los pueblos circunvecinos (Fernandez de Oviedo, I, 371-372). Esta

cacica dominaba el arte de componer areitos o ritmos bailables, para los que ella
misma creaba la respectiva coreografia; se sabe que para celebrar la visita de
fray Nicolas de Ovando, gobernador de la isla 0 “guamiquina” (el sefior grande
de los cristianos), Anacaona present6 un inolvidable areito “de mas de
trescientas doncellas, todas criadas suyas, mujeres por casar; porque no quiso

que hombre ni mujer casada o que hobiese conoscido vardn, entrasen en la danza
0 areito” (Oviedo, Historia I, 114).

En cuanto al final de Anacaona, arriba mencionamos cémo todos los caciques de
la region murieron dentro de un bohio quemados por los espafioles, y se perpetrd
una cruel y criminal matanza de los nativos, sin distincion de mujeres, hombres,
ancianos y nifios; a ella, “por hacelle honra, la ahorcaron” (Las Casas, Historia
I1, 27-30; Oviedo, I, 83). A la hermosa hija de Anacaona, Higueimota, don
Hernando de Estepa la tomé como manceba suya y la hizo bautizar; Francisco
Roldan “hobo mucho enojo” pues €l ya la tenia por amiga, por lo que se armé
entre ellos un sonado escandalo (Las Casas, Historia I, 448-450).

[262] Ana de Sosa fue la cacica de Tututepec, en la costa pacifica de Oaxaca, la




cual fue considerada, tanto por los espafioles como por los nativos, como una de

las regiones mas ricas y productivas de Mesoamérica; ademas, fue escenario de
una de las mas feroces batallas entre los mixtecas y las tropas de Pedro de
Alvarado en 1522. (Spores, 188). “En 1601 Isabel de Alvarado, una nieta de Ana

Sosa, fue confirmada cacica de Tututepec y Juquila por el virrey y la audiencia
de Nueva Espafia” (Spores, 189).

[263] Arriba explicamos que dofia Maria de Saavedra no tuvo hijos, por lo que a
mediados de 1590 acabo el linaje de Tlaxiaco. Fue asi que el gobierno de sus

propiedades pasé a la comunidad. En 1717, dofia Manuela Pimentel y Guzman
recibio de su padre, don Francisco Pimentel Guzman, el cacicazgo de Achiutla,
Tlaxiaco y otros sefioriios (Spores, 192-193). Por la aficion indigena de adoptar
apellidos de prominentes espafioles (Spores, 118), nos atrevemos a pensar que

probablemente esta cacica esté relacionada con Nufio de Guzman, destacado
presidente de la Segunda Audiencia.

[264] A finales del siglo xviii, una descendiente de Juana y Jer6nimo Rojas fue

la rica y “muy ladina” dofia Pascuala Feliciana de Rojas, cacica de Santo Tomas
de Ocotepec, Santa Cruz Nundaco y otras comunidades en la Baja y Alta
Mixteca. Para defender sus posesiones tuvo que confrontar multiples retos de su

propia comunidad y de la vecina cacica de Cuquila. Pese a las invasiones a su
propiedad y juicios legales, ella continu6 en posesién de vastos terrenos; estos

eran alquilados a espafioles, indigenas y a otras comunidades con fines agricolas,
de modo que, segtin Spores, “sus herederos continuaron en posesion de sus

tierras hasta muy avanzado el periodo post-revolucionario” (193-194).

[265] Al tratar del servicio de mesa, el autor y quizas el copista del texto aclara
que ellos no comian sentados a la mesa (Relation, 214).

[266] Eliade dice que en algunas regiones se presta especial importancia a ciertas

labores femeninas que son ensefiadas a las neofitas durante el periodo de
encierro propio del rito de iniciacion en los comienzos de la pubertad. Hilar o

tejer se destacan porque forman parte de numerosas cosmogonias: la Luna hila el
Tiempo y es la que “teje” las vidas pues las diosas del destino son tejedoras.
Durante esa etapa iniciadora, ademas del arte de hilar, las ancianas ensefian los

cantos y danzas rituales femeninas. Hay una relacion secreta entre las
iniciaciones femeninas, el hilado y la sexualidad (Eliade, Myths, Dreams, 211-

212). Cuando Silverblatt trata la compleja interaccion entre la jerarquia politica y
el género tal como los incas primero, y después los espafioles, consolidaron su




mandato, comenta que “Luna, Sol y brujas son ideologias de género, las cuales
han sido conformadas y conforman a la mujer y al hombre andinos, cuyo
universo social fue escindido por la clase social ” (Silverblatt, “Introduction”,

xix), Segun Garcilaso, los incas se consideraban descendientes directos, los
hombres del Sol y las mujeres de la L.una (Garcilaso, 11, 46-48).

[267] Mas adelante se vera la diosa Xilonen en sus dos momentos.

[268] Clavijero menciona a Huixtocihuatl, como el “dios de la sal” (156), pero
mas adelante la reconoce como hembra (187).

[269] La monarquia tolteca durd cuatro siglos y acabd en 1052 D.C. (Clavijero,
Historia antigua, 51). L.a caida de los toltecas fue pronosticada por Quezalcoatl o

Hueman; este predijo que habria varias sefiales y una de ellas ocurrié durante el
reinado de Topiltzin junto con Cuauhtli y Maxtlatzin. L.a sefial consistié en que

Topiltzin “cometi6 pecados muy graves, y con su mal ejemplo toda la ciudad de
Tula [...] v tierras de Tultecas” también los cometieron: “las sefioras iban a los

templos y [... a los] santuarios [...] a romerias, y se revolvian con los sacerdotes,
y hacian otros pecados graves y abominables”, ya que estos sacerdotes debian
guardar castidad. Una sefiora tuvo un hijo con uno de ellos y a partir de entonces
ella permaneci6é como matrona en el templo hasta que fue destruido (Alva
Ixtlilxochtl, Obras, I, 47).

[270] Es interesante observar que asi como en el primer tomo de esta edicién

Sahagun atribuye el descubrimiento del pulque a XAdchitl, en el tercero, se lo
atribuye a Maiaoel; ademas, explica que el que “hall6 primero las raices que
echan en la miel se llamaba Pantecatl”. Una nota del editor Bustamante dice que

Vevtia atribuye el descubrimiento a Xochitl, “hija de Papantzin” (Sahagun,
Historia III, 1829, 142).

[271] Clavijero dice de ella que “armada de lanza y rodela, corria por entre los
enemigos hiriendo y matando con una intrepidez muy ajena a su sexo” (368). Es
de observar como Prescott también hace énfasis en que el heroismo de esa mujer
la llevo a olvidar “que era muger” (381). El nombramiento de capitan del viudo

Sanchez Farfan era para que impidiese que los mexicanos se acercasen a don
Hernando, hijo de Nezahualpilli, cuando se le subio al trono de Tezcoco (Diaz
del Castillo, 266).

[272] El nombramiento de capitan del viudo Sanchez Farfan era para que




impidiese que los mexicanos se acercasen a don Hernando Ixtlilxdchitl, hijo de
Nezahualpilli, cuando se le subi6 al trono de Tezcoco (Diaz del Castillo, 266).

[273] Observar que el pueblo de Tetela también se le concedi6 a dofia Maria de
Estrada, segun dice Prescott (381, nota 11 de Joaquin Ramirez Cabafias). Por eso

estuvimos tentados a pensar que la innominada heroina mencionada por Duran
era dofia Maria de Estrada; sin embargo, hay varios datos que no apoyan esto,

pues la primera luch6 durante la “Noche Triste” y estuvo casada con Pedro
Sanchez Farfan, mientras que la innominada luch6 en Tetela y su marido fue
Martin Partidor. Asi, habria que desechar el dato del texto de Prescott. Arriba
aclaramos que equivocadamente [.0pez de Mariscal afirma que la valiente

guerrera que contribuyo a ganar la batalla en Tetela y de la que habla Duran, era
una indigena al servicio de los espafioles; hay que aclarar, con Duran, que se

trataba de una espafiola (Duran, The History, 71; L.opez de Mariscal, 84).

[274] Este tipo de estructura de parentesco se caracteriza por la subdivision en
clanes y linajes (Lévi-Strauss, Antropologia, 72-73).

[275] Duran escribe este término asi: nen on temi y lo traduce como “dias

demasiados” y “sin necesidad”, o sea, “dias sin necesidad ni provecho”
(Historia, I, 293). En nuestro calendario, esos cinco dias abarcaban “los cuatro
ultimos de enero y el primero de febrero” (Sahagun, I, 1829, 76).

[276] En Clavijero se lee: “si era hombre le llamaban Nemogquichtli, si mujer,
Nemocihuatl; hombre o mujer inutil” (Clavijero, 192).

[277] Tezozomoc llama a estas deidades “Malteteo (dioses de las guerras),
“Dioses de los cautivos” (“Glosario”, 519).

[278] En el Cddice Florentino se capta este fendmeno “como una llama, como
una hoja de fuego, como una aurora. Parecia llover a gotitas, como si perforara

el cielo; en su base se agrandaba, en la cima se afilaba. Hasta el medio del cielo,
hasta el corazon del cielo llegaba, hasta lo mas profundo del corazén del cielo

alcanzaba. De esta manera se veia, alla, en el oriente” (Baudot, 59-60).
Cervantes de Salazar explica ampliamente los prondsticos que desde muy
lejanos tiempos anunciaban la llegada de “hombres barbudos y muy valientes,
los cuales, por fuerza de armas, aunque no sean tantos cOmo vosotros, 0s
venceran y subjetaran, puniéndoos debaxo del imperio y sefiorio de otro mejor y
mas provechoso sefior que yo”, les decia a sus subditos un caudillo “de la




antigua México” (Cervantes de Salazar, I, 146). Mas adelante, dice el cronista
que un sacerdote del dios Ocilophelitli, poco antes de morir anuncié que
vendrian de occidente “por la mar, en unos acales [canoas] muy grandes, v,
después que estén en tierra, pelearan en unos grandes animales, muy mayores
que los venados, y seran sus armas mas fuertes que las nuestras” (Cervantes de
Salazar, I, 47). Es interesante observar que Cervantes de Salazar introduce en

esta cronica un sinénimo nahuatl espafiolizado, de “canoa”, “acal” (acalit>atl,

agua+ Cali, casa).

[279] En la Relacion de Michoacan quedaron consignados también ciertos
prondsticos que ocurrieron en esa region antes de la llegada de los espafioles.
Uno de ellos fue que los templos se partian de arriba a abajo en dos; los intentos

por reconstruirlos fueron en vano. Asimismo, se vieron dos cometas y la gente
comenzo a tener suefios que anunciaban la inminente llegada de unos extranjeros
con animales ajenos a su fauna doméstica, como eran los caballos (257-258).

[280] Clavijero da al respecto los siguientes detalles de la vision de Papantzin:
cuando ella cayo en el letargo que aparentemente la privaba de la vida, se vio
repentinamente en una llanura y ante un caudaloso rio que ella quiso atravesar,
pero entonces se le aparecié “un hermoso joven de buena estatura, vestido de un
habito largo, blanco como la nieve y resplandeciente como el sol con esta sefial
en la frente (v poniendo el dedo pulgar sobre el indice, formo la sefial de la cruz)
y con alas formadas de vistosas plumas”. El joven la tomé de la mano y le dijo
que aun no habia llegado el tiempo de atravesar ese rio [;la muerte?], v agregd
que Dios la queria mucho, aunque ella no lo conocia. Vio entonces en el rio
muchos craneos y huesos y escuchd grandes “gemidos tan lastimeros que
movian a compasion”. En seguida ella vio el rio y lo que arriba cont6 a

Moctezuma (Clavijero, 139). Esos craneos, huesos y gemidos provenientes del

rio, jacaso anticipaban las masacres durante el asedio y rendicion de México?

[281] En una nota al texto de Prescott, José Fernando Ramirez expone lo
siguiente: de sus muchas mujeres, Moctezuma tuvo una abundante descendencia;
empero, la mayor parte de ellos, durante la Colonia cayeron en el olvido. Solo

dos de sus descendientes, un hijo y una hija que abrazaron el cristianismo,
fueron los fundadores de nobles casas de Espafia. El hijo, de nombre cristiano
Pedro, fue engendrado en una de sus concubinas. Se sabe que Moctezuma tuvo
dos esposas legitimas; de la primera de ellas, llamada Tezalco, tuvo una hija que

perecio durante la huida de México, y otra hija, llamada Tecuichpo, de la cual
hemos hablado ampliamente; esta, —ya sabemos— como cristiana se llamo Isabel




y muy joven se casé con su primo Cuahutémoc. Dofia Isabel sobrevivié a su
marido mucho tiempo, durante el cual celebré tres matrimonios con nobles
espafoles. “De dos de éstos, D. Pedro Gallego y D. Juan Cano descienden las

ilustres familias de Andrade y Cano Moctezuma” (376). La princesa Acatlan, la
segunda esposa —sigue explicando Ramirez— le dio a Moctezuma dos hijas que
se llamaron Maria y Leonor. L.a primera murio sin sucesion. Leonor se cas6 con

un noble espafiol, don Cristébal de Valderrama; de esta pareja procede la familia
Sotelos de Moctezuma (Prescott, n. 36, 376). El comentarista sigue explicando

que entre los manuscritos de Juan Bautista Mufioz existe un memorial sin fecha,
en el que unos descendientes de Moctezuma reclaman propiedades como
herencia de parte de sus respectivas madres (n. 36, 376). En su Essai Politique
Humboldt informa que un vastago de esa progenie azteca, don José Sarmiento

Valladares, conde de Moctezuma, goberné como virrey de Nueva Espafia desde
1697 a 1701 (citado por Ramirez, en Prescott, n. 37, 376).

282] Cuando se convirtio al cristianismo, el principe Ixtlilx6chitl explico a

Yacotzin, su madre “que iba por ella para bautizarla”; ante su rechazo, el
principe acolhua le dijo que si “no fuera su madre, la respuesta fuera quitarle la

cabeza de los hombros [... pues] que importaba la vida del alma”. Ella decidi6

pensarlo, de modo que al dia siguiente acept6; su padrino de bautizo fue Hernan
Cortés. “La llamaron dofia Maria por ser la primera cristiana. Y lo propio
hicieron a las infantas sus hijas que eran cuatro y muchas otras sefioras” (Codice
Ramirez en Baudot, 224-225).

[283] En otro pasaje de su libro, mas adelante, Sahagin agrega que “iban asidas

de las manos una mujer entre dos hombres, y un hombre entre dos mugeres” (I,

1829, 140).

[284] Miller y Taube comentan que ese festejo consistia en un intercambio de
ropas v flores (179).

[285] “Xdcotl” significa “fruto”. En esos festejos se refiere al tronco de arbol

muy derecho, por donde trepaban para alcanzar el premio atado en la punta
(Sahagun, ITI, 2000, 1346). Podemos decir que equivale a la cucafia. En algunos

paises de influencia nahua, este vocablo castellanizado dio “jocote”.

[286] Cempoalxochitl o Cempoalxuchitl significa “veinte flores”. Es una flor

amarilla llamada también flor de muerto. El nombre cientifico es tagetes erecta
(Sahagun, II1, 2000, 1255).




[287] El editor y comentarista de la Relacion aclara que el cacao solo lo

utilizaban los tarascas en las fiestas religiosas. L.a clase dirigente estimaba en
mucho la miel, tanto que habia un funcionario encargado de controlar el tributo

de la miel y su almacenamiento (Relacion, 30, n. 6).
[288] German Vazquez Chamorro, el editor del texto que consultamos, comenta

que en nahuatl se designa genéricamente el cabello por “tzontli”, pero existen
diversas voces para designar los diferentes peinados; papatli, por ejemplo, se
traduce como cabellos enmarafiados y largos de los sacerdotes nahuas. L.os

conquistadores fueron los que les impusieron el nombre de papas, ya que al
preguntarles por qué llevaban los cabellos enmarafiados, muy largos, sucios y

llenos de sangre, los ministros respondieron “papa”. Era por las “crines [que] los

llamaban papas y no por sacerdotes supremos, que al sacerdote o sacerdotes

mayores los llamaban Texpanachcauhtzin Teopixque que quiere decir ‘los
mayores del templo’ o los ‘guardas de los dioses’ 0 ‘guardas de los templos’ .

Este vocablo fue frecuente en las cronicas de la Conquista, pero posteriormente

no fue aceptable para los catélicos, por lo que se eliminé (Mufioz Camargo,
2002, 161, n. 225; 1892, 144-145, n. 2).

[289] Se sabe que para su pasatiempo el Cazonci en Michoacan tenia personas

que le recitaban poesia y le contaban cuentos, pero el autor anénimo de la
Relacion no especifica si entre ellos figuraban mujeres (216).

[290] Fernandez de Oviedo da detalles de como se practicaba el juego de la
pelota y dice que “algo parece este juego, en la opinion o contraste al de la
chueca; salvo que en lugar de la chueca es la pelota, y en lugar del cayado, es el
hombro o cadera del jugador con que la hiere o rechaza. Y atn hay otra
diferencia [...] y es que, siendo el juego en el campo y no en la calle, sefialada
esta la anchura del juego; v el que la pelota echa fuera de aquella latitud, pierde
él e los de su partida, e tornase a servir la pelota, [...] desde donde se habia
servido antes que la echasen fuera del juego” (Oviedo, I, 145).

[291] El manuscrito de Cantares mexicanos, explica L.eén Portilla, es una

compilacion de diferentes composiciones, hechas por uno o varios indigenas que
trabajaron para un religioso durante la ultima parte del siglo xvii. A veces la
misma cancidén o parte de ella aparece en mas de una interpretacién escrita —a
veces con algunas variantes— lo cual es prueba de que son textos basicamente
fiables que pasan por esa clase de revision critica (Fifteen Poets, 13).




[292] En edicion posterior de su libro en inglés con el titulo de Fifteen Poets of
the Aztec World, Ledn-Portilla explica que Fray Andrés de Olmos, Fray
Bernardino de Sahagun, Chimalpahin, Alvarado Tezozomoc y otros insisten
haber obtenido estas transcripciones de la tradicion oral, la cual estaba
intimamente ligada a los pictoglifos de los libros; entre esas pinturas o libros con
pictoglifos estaban los llamados cuicamatl (“papeles de cantos™). El autor agrega
en seguida que en su Crénica mexicana Alvarado Tezozomoc dice que los textos
que él transcribe, incluyendo algunas canciones, pudieron ser recordados gracias
a los ancianos, hombres y mujeres, que los contaron, los repitieron y los
pintaron. Explica que las canciones fueron aprendidas en el Calmecac; un cantor
o cantora lo expresé asi: “Yo canto las pinturas de los libros, / y los siento muy
conocidos, / yo soy un precioso pajaro / pues hago hablar a los libros, / alla, en la
casa de los libros pintados” (Fifteen Poets, 4-5).

[293] Ahuizotl rein6 en México de 1482 a 1502, segun Clavijero (450). Bajo su

mandato el Imperio Azteca alcanz6 la maxima extension, al llegar hasta
Nicaragua. Fue en sus tiempos cuando se dedico el gran templo de

Huitzilopochtl con grandes festejos en los que se sacrificaron setenta mil
prisioneros; empero, el Codex Tel Remensis, escrito cincuenta afios después de

la Conquista, reduce el nimero a veinte mil (Prescott, 16-42). Mientras Prescott

acuso a Ahuizotl de “intrépido y sanguinario” (16), hubo quien lo consider6 “un
hombre de templada y benigna condicién” (Prescott, 42, n. 29).

[294] Entre las leyes que Clavijero recogio de los tiempos de Nezahualpilli en su
Historia antigua esta la que prohibia en el reino, so pena de muerte, desmandarse
en el palacio en palabras soeces. Dicha ley la viold su primogénito, mancebo de

“singulares prendas”, e hijo predilecto, pues fue concebido en Cocotzin, la
amada concubina del rey. Clavijero no menciona a la Sefiora de Tula y solo se

refiere a ella como la concubina que le confirmé al monarca la falta de
Huexotzincatzin; entonces el rey pregunto si hubo testigos de la situacion; el
hecho fue confirmado, lo cual hizo que Nezahualpilli diera orden “de que

prendiesen al principe, y en el mismo dia pronuncié contra €l sentencia de
muerte” (Clavijero, 143). La corte entera se consterné por lo extremo de la

sentencia, la madre del mancebo suplicé que le perdonara la vida, pero no
valieron los ruegos de nadie ni del mismo Moctezuma II, tio del condenado. Su
respuesta fue la siguiente: “mi hijo ha quebrantado la ley; si le perdono se dira
que las leyes no se han hecho para los domésticos, sino solo para los extrafios.

Entiendan todos mis vasallos que a ninguno se perdonaria la trasgresion, puesto
que no la perdono al hijo que mas amo”. Después de que por cuarenta dias




desahog6 su dolor, el rey mando tapiar las puertas de la vivienda de su hijo
(Clavijero, 143).

[295] Ver en Trece poetas la nota 85 de Leén-Portilla, en la que explica en
detalle por qué él considera que ese poema fue concebido por la joven princesa

Macuilxochitzin (160). El autor informa que ese poema se halla incluido en la

Coleccidn de la Biblioteca Nacional de México, en fol. 53v (160).

El poema trata de la guerra de los mexica contra los tlatelolcas, cuando estos
perdieron su poderio y el monarca pasoé a ser un simple gobernador. Respecto a
la herida que recibi6 Axayacatl, Clavijero afirma que luego que san¢ el rey de la
herida, [...] quedoo cojo lo restante de su vida (119).

[296] Tlacotépec significa “en la mitad del monte”. Topon, localidad del sefiorio
de Colocan.

[297] Motolinia plantea la dificultad que tuvieron los religiosos para eliminar la
poligamia asi: a los nativos “se les hacia muy dura cosa dejar la costumbre
carnal. [Ademas,] tenian con ellas [las mujeres] mucha granjeria y quien tejia y

hacia mucha ropa y eran muy servidos, porque las mujeres principales llevaban
consigo otras criadas” (131).

[298] Entre las Voces Nahuas de “Vocabularios” en la Historia de fray Diego
Duran, Angel M? Garibay presenta la siguiente interpretacién: “ciuacoatl,
cihuacuatl, cihuacohuatl. Grafias variadas. [...] Es el funcionario segundo en
categoria; sigue al tlacatecuhtli, y es el representante del ‘principio femenino’.
De ahi su nombre, que puede traducirse ‘Mujer serpiente’ o0 mejor ‘Comparte
femenino. Es el que sustituye al rey, como la mujer al marido en casa” (Duran,
I1, 584).

[299] Respecto a la autoridad del marido, la ley XII, titulo XXIII, parte I de Las

Siete Partidas dice que “el marido es como sefior e cabeza de la mujer” (citado
por Leret de Matheus, 55). Es obvio que esto es una interpretacion de la Epistola
a los Efesios de San Pablo que dice: “las casadas estén sujetas a su marido como
al Sefior; porque el marido es cabeza de la mujer, como Cristo es cabeza de la
Iglesia [...;] y como la Iglesia esta sujeta a Cristo, asi las mujeres a sus maridos
en todo” (Efesios, 22-24).

[300] El manuscrito original en espafiol y nahuatl (MS374, vol. 3) del material
que los editores y traductores trasladaron al inglés bajo el titulo de Codex




Chimalpahin se conserva en la Biblioteca Newberry de Chicago
(“Acknowledgments” en Codex, Schroeder, vii).




Las mujeres aztecas en los codices indigenas y las crénicas de la Colonia
© Rima de Vallbona
© Editorial Costa Rica
Correo electrénico: produccion@editorialcostarica.com

www.editorialcostarica.com

Edicion aprobada en la sesion N.° 2778 del Consejo Directivo de la Editorial

Costa Rica. Derechos reservados conforme a la ley de Derechos de Autor y

Derechos Conexos. D.R. Prohibida la reproduccion total o parcial. Todos los
derechos reservados. Hecho el deposito de ley.

Direccion editorial y produccion: Marianela Camacho Alfaro
Disefio libro electronico: Felipe Fernandez

Imagen de portada: “Mujer azteca soplando maiz antes de ponerlo en la olla”.
Cadice Florentino (ca. 1575-1577)

CR861.44
R845m

ISBN 978-9930-580-43-1


http://www.editorialcostarica.com




Valore esta obra



https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=2104




Comente esta obra



https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=2104

Libros recomendados



Biblioteca
Patria




150 afios de historia de 1a Masoneria en Costa Rica

Tomas Federico Arias Castro


https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=1943

Arte costarricense
del siglo XX:

Historia critica

Carlos Francisco Echeverria




Arte costarricense del siglo XX: Historia critica

Carlos Francisco Echeverria


https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=1950

Breve histona
de la Iiteratura
costarricense

Alvaro Quesada Soto




Breve historia de la literatura costarricense

Alvaro Quesada Soto


https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=1405

El ascenso de la vida

Alexander F. Skutch




El ascenso de la vida

Alexander F. Skutch


https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=1885

	Cover Page
	Cubierta
	Inicio
	Dedicatoria
	Introducción
	Capítulo 1. Generalidades
	Capítulo 2. Asedio e instrumentalización de la mujer indígena - su sometimiento por el cuerpo
	Capítulo 3. El sistema imperial absoluto e inflexible de los aztecas
	Capítulo 4. Obligaciones matrimoniales y demandas sociales
	Conclusiones
	Bibliografía
	Notas
	Créditos
	Libros recomendados

