




Rima	de	Vallbona

Las	mujeres	aztecas	en	los	códices	indígenas	y	las	crónicas	de	la	Colonia

Introducción	por

Jorge	Chen	Sham





A	mi	querida	amiga	y	colega

Dra.	María	Amoretti,

quien	leyó	el	manuscrito	en	sus	comienzos

y	me	alentó	para	seguir	adelante;	he	aquí

el	resultado	de	ese	inapreciable	estímulo.

Agradecimiento

Mi	sincero	agradecimiento	al	Dr.	Jorge	Chen	Sham,

de	la	Universidad	de	Costa	Rica,

por	el	interés	y	aportaciones	a	este	proyecto;

por	los	valiosos	consejos	y	colaboración	en	algunas

partes	del	mismo;	por	la	“Introduccion”	y

por	el	apoyo	intelectual	que	me	brindó	siempre.

A	mi	querida	alumna	y	ahora	amiga,	Alicia	di

Giorgio	Suaste,	por	toda	la	ayuda	que	me	brindó

con	los	nuevos	programas	electrónicos,

lo	cual	me	permitió	preparar	debidamente	el



“Índice	onomástico,	toponímico	y

de	vocablos	indígenas”	de	mi	manuscrito.



Introducción

La	inscripción	de	la	mujer	azteca	en	los	códices	y	crónicas
coloniales:	un	ejercicio	de	reconstrucción	de	la	memoria

Dr.	Jorge	Chen	Sham[*]

Con	el	título	de	Las	mujeres	aztecas	en	los	códices	indígenas	y	las	crónicas	de	la
Colonia,	Rima	de	Vallbona	se	propone	una	amplia	empresa	de	recopilación	e
interpretación	de	los	datos	que,	sobre	la	mujer	indígena,	se	pueden	reunir
actualmente.	Este	proyecto,	en	el	que	he	tenido	el	privilegio	de	participar	desde
sus	comienzos,	tiene	la	ambición	no	solo	de	cotejar	las	fuentes	documentales	con
las	que	contamos,	sino	también	la	de	reunir	de	primera	mano	el	acopio	de
materiales	para	presentarlas	al	lector.	Dos	son	los	problemas	para	quien	esté
interesado	en	el	mundo	indígena	precolombino	o	colonial:	a)	el	primero,	que	los
textos	(crónicas,	códices,	correspondencia	oficial,	etc.)	son	a	veces	difíciles	de
ubicación,	ya	sea	porque	no	existen	ediciones	modernas,	ya	sea	porque	estas
tienen	una	circulación	reducida,	y	b)	el	segundo	se	refiere	a	la	recepción	de	este
tipo	de	escritos	con	una	mentalidad	y	un	estilo	narrativo	y	retórico	que
solamente	interesarían	al	especialista	o	al	investigador	en	los	campos	de	las
letras	o	de	la	historia.

El	gran	acierto	de	Rima	de	Vallbona	estriba	precisamente	en	dar	respuesta	a
estos	dos	problemas.	La	manera	de	procesar	la	información	y	su	forma	de
abordar	las	fuentes	documentales	con	un	hilo	narrativo	y	estilo	esclarecedor,
hacen	que	se	visibilice,	en	el	espacio	americano,	la	participación	de	la	mujer
indígena.	De	ahí	viene	el	primer	problema	al	que	se	enfrenta	la	escritora
norteamericano-costarricense,	¿cómo	hacer	hablar	a	las	crónicas	coloniales,
teniendo	en	cuenta	su	punto	de	vista	euro-céntrico	en	primer	lugar	y,	en	segundo,
el	hecho	de	que	han	sido	hombres	quienes	las	han	escrito?	No	solo	se	trata	de
una	doble	marginación,	tanto	étnica	como	genérica,	sino	también	la	toma	de



conciencia	de	que	su	discurso	ha	servido	para	elaborar	simbólicamente
representaciones	del	sujeto	con	su	entorno	social	con	las	instituciones	a	las	que
ha	servido	y	a	las	cuales	se	ampara	(Moraña,	243).	Lo	anterior	ha	conducido	a
que	la	Academia	vea	con	suspicacia,	sobre	todo	las	crónicas	coloniales,[1]	en
tanto	portadoras	de	una	visión	que	materializa	exclusiones	socioculturales	a	lo
largo	de	la	Conquista	y	como	medios	de	expresión	de	la	propaganda	apologética
de	España.	Es	decir,	en	la	actualidad	las	crónicas	coloniales	se	desarticulan	para
leerlas	de	otra	manera	y	se	han	sometido	a	un	radical	ejercicio	crítico	que	las
interpreta	diferencialmente	para	diseñar	la	especificidad	americana	en	términos
de	multiculturalismo,	otredad,	heterogeneidad	o	transculturación,	para	cita-
espposr	algunos	de	los	conceptos	más	rentables	epistemológicamente	hablando.

Pero,	¿es	aún	válido	lo	que	su	narración	nos	informa?,	¿tiene	alguna	relevancia
lo	que	podamos	extraer	de	estas	crónicas,	cuando,	a	partir	de	las	ciencias
sociales	y	de	la	arqueología	foucaldiana	del	discurso	se	ponen	en	duda	el	dictum
y	su	palabra?	Por	ejemplo,	desde	el	punto	de	vista	de	la	antropología
arqueológica,	Gustavo	Verdesio	asegura	que	las	sociedades	indígenas	han	dejado
sus	huellas	indelebles	en	un	territorio,	representado	a	sus	ojos	como	espacio
habitado	y	ya	inscrito.	Los	accidentes	orográficos,	la	fauna	y	flora,	la	geografía,
han	sido	nombrados	y	utilizados	con	anterioridad	al	descubrimiento	español	y,
de	este	modo,	moldeados	por	los	grupos	indígenas	que	precedieron	a	los
conquistadores/cronistas	(Verdesio,	60),	dejando	en	este	territorio	sus	rastros,	es
decir,	su	memoria	histórica	en	vestigios,	monumentos	y	códices.	Aun	más,	hoy
en	día	se	cuestiona	el	grado	de	exactitud	y	de	fiabilidad	histórica	que	debemos
otorgarle	a	su	carácter	de	información,	sobre	todo,	etnográfica,	cuando	“los
imperios	colonizadores	[siempre]	han	pretendido	imponer	modos	de
comportamiento	sobre	la	población	colonizada”	(Gonzalbo	Aizpuru,	7).	Por	lo
anterior,	hoy	se	diversifica	el	uso	de	otras	fuentes	documentales	y	materiales
etnográficos	provenientes	de	asentamientos	arqueológicos,	vestimenta,
orfebrería	y	cerámica,	urnas	funerarias,	estelas	conmemorativas,	inscripciones
epigráficas,	petroglifos,	tradición	oral,	etc.[2]

Por	otra	parte,	aceptaríamos	mejor	la	incorporación	de	las	crónicas	que	no	han
conformado	el	canon	colonial,	ya	que	no	son	textos	tan	abiertamente	proclives	a
la	propaganda	civilizatoria	española,	al	denunciar	atropellos	y	críticas	del
régimen	virreinal;	así	“razones	políticas	e	ideológicas	y	prejuicios	raciales
explican	su	sistemática	eliminación”	(Velazco,	33).	Me	refiero	a	aquellas
crónicas	que	Raquel	Chang-Rodríguez	denomina	como	“mestizas”,	híbridas	y
heterogéneas	por	“su	elaboración	del	material	histórico	americano	con



estrategias	narrativas	indígenas	y	europeas	y	por	tomar	en	cuenta	la	tradición
oral	[autóctona]”	(27).	Estas	crónicas	escritas	por	un	sujeto	“mestizo”	proponen
otro	enfoque	alternativo	al	que	ha	distorsionado	lo	indígena,	como	la	Primer
nueva	corónica	y	buen	gobierno	(1615),	de	Felipe	Guamán	Poma	de	Ayala,	o	las
Relaciones	históricas	e	Historia	de	la	nación	chichimeca,	de	Fernando	de	Alva
Ixtlilxóchitl	(publicadas	por	primera	vez	en	1848).[3]	Sus	espacios	de
enunciación	están	marcados	por	esa	necesidad	de	conjugar	diferencias
socioculturales	(Velazco,	49)	y	buscar	su	lugar	y	posición	frente	al	mundo
caótico	y	de	subordinación	en	que	les	tocó	vivir	a	estos	cronistas,	apelando	a	la
resistencia	cultural	o	al	regreso	del	régimen	anterior	(Chang-Rodríguez,	67).
Mención	aparte	entre	los	antropólogos	e	historiadores	merece	el	caso	de	fray
Bernardino	de	Sahagún,	quien	dominaba	el	náhuatl	y	se	hacía	rodear	de
informantes,	cuando	redactaba	su	monumental	Historia	general	de	las	cosas	de
Nueva	España,	al	respecto	explica	Juan	Adolfo	Vázquez:

Sahagún	ha	sido	considerado	como	pionero	en	la	investigación	etnográfica
moderna.	Sus	recopilaciones	en	náhuatl,	con	una	versión	española	que	es	en
realidad	un	comentario	corrido,	son	una	mina	de	datos	sobre	la	vida,
pensamiento	y	literatura	azteca.	Como	los	poemas,	cantos	y	mitos	náhuatles	sin
duda	provenían	de	antiguas	tradiciones,	los	códices	de	Sahagún	pueden
considerarse	como	fuentes	de	corrientes	literarias	que	llegaron	a	México-
Tenochtitlán	a	través	de	culturas	más	antiguas,	especialmente	las	de	Tula	y
Teotihuacán	(316).

En	lo	que	respecta	a	los	códices,	tampoco	se	cuestionaría	su	inclusión	en	el
corpus	de	estudio	de	Rima	de	Vallbona,	puesto	que	constituyen	la	primera	fuente
del	enfoque	etno-histórico	que	utiliza	la	antropología	para	narrar	las	experiencias
indígenas	(Jones,	145).	La	mayoría	son	de	carácter	astronómico,	ritual	y
mitológico	y	pertenecen	al	periodo	prehispánico	o	colonial	temprano	(Vázquez,
1978,	314);	en	estos	últimos	se	incorporan	a	la	escritura	jeroglífica,	mapas	y
notas	en	español	de	lo	que	se	configuran	como	verdaderas	zonas	de	transición	o
de	fronteras	culturales.	No	solo	nos	darían	una	información	de	primera	mano,
sino	que	podríamos	pensar	en	estos	códices	en	el	sentido	de	material	auténtico.
[4]

En	la	óptica	de	la	curiosidad	y	de	la	novedad,	propias	del	saber	letrado	del
Antiguo	Régimen,	las	crónicas	describen	aspectos	de	las	sociedades	indígenas	en



el	orden	civil	y	natural,	dentro	de	una	jerarquía	y	un	sistema	clasificatorio	que
establecen	las	bases	del	nuevo	orden	colonial,	pues	la	realidad	americana
aparecía	como	un	vasto	mundo	por	definir,	ordenar	y	clasificar	(Coello	de	la
Rosa,	55).	Desde	este	punto	de	vista,	plantea	José	Antonio	Mazzotti	que	los
patrones	euro-céntricos	harán	que	los	cronistas	observen	tanto	las	costumbres	y
las	religiones,	así	como	las	instituciones	y	la	organización	de	las	sociedades
indígenas	desde	una	ortodoxia	cristiana	y	una	visión	del	conquistador	que	debía
civilizar	al	buen	salvaje	(85).	La	mirada	exotópica	y,	por	lo	tanto,	extraña	y
exclusivista	se	impone	para	establecer	los	objetivos	“del	control	directo	de	la
Corona	y	de	la	Iglesia	en	la	empresa	conquistadora”	(Mazzotti,	85),	esto	no	se
puede	negar	de	ninguna	manera	y	de	ahí	que	estas	crónicas	sean	propaganda
fidei.	Pero	por	ello,	¿podemos	prescindir	de	las	crónicas	de	la	Conquista	y	de	la
Colonia	para	la	interpretación	de	este	periodo	de	la	Historia?;	Rima	de	Vallbona
es	consciente	de	que	intereses	políticos	u	otras	justificaciones	moralistas	y
religiosas	intervienen	en	las	valoraciones	de	los	cronistas	soldados,	historiadores
o	misioneros,	al	punto	de	que	sirven	a	la	hora	de	discriminar	y	establecer
criterios	de	valoración	de	las	sociedades	indígenas	(Gonzalbo	Aizpuru,	2000,	9).

Pero	es	en	el	terreno	teológico	en	donde	las	implicaciones	de	las	religiones
indígenas	justificarán	no	solo	la	intervención/expansión	de	la	civilización
cristiana,	sino	también	la	percepción	desvalorizante	del	indígena	en	tanto	salvaje
(su	minusvalía	espiritual);	sus	ritos	y	creencias	se	ven	como	supersticiones	que
hablan	de	por	sí	del	estado	de	degeneración	moral	y	necesidad	de	guía	espiritual.
De	esta	manera,	al	relacionar	aquellas	con	el	demonio,	desde	las	primeras
crónicas	se	expone	la	idea	de	que	la	estrecha	relación	entre	idolatría	y	demonio
por	un	lado	y,	por	otro,	la	oposición	entre	la	acción	de	Dios	frente	a	los	actos	del
diabólico,	hacen	urgente	la	intervención	de	los	misioneros	y	frailes.	Como
plantea	Alexandre	Coello	de	la	Rosa:

La	maquinaria	tridentina	se	volvió	hacia	el	Nuevo	Mundo	como	resultado	de	un
sentimiento	de	ortodoxia	religiosa	contra	los	pueblos	paganos,	fomentando	un
discurso	beligerante	que	dio	lugar	a	una	nueva	imagen	del	Diablo,	mucho	más
soberbio	y	vengativo	que	nunca.	El	resultado	de	sus	malas	actuaciones	que	no
podía	ser	otro	que	la	introducción	de	la	“fealdad”	de	los	ídolos	en	el	imaginario
de	los	indios,	así	como	la	aparición	de	tratados	idolátricos	y	de	indios	idólatras
(56).



Las	repercusiones	de	tales	ideas	las	encontramos	constantemente	en	las	crónicas
que	revisa	y	anota	Rima	de	Vallbona,	en	donde	el	celo	de	los	misioneros	se
convierte	en	la	mirada	que	contempla	con	horror	y	con	desprecio	ritos	y
costumbres,	catalogadas	de	diabólicas	o	de	salvajes.	Y	para	hacer	efectivo	este
control	se	acompañó	de	una	estructuración	del	espacio	habitado
geográficamente,	pues	las	medidas	de	una	policía	religiosa	y	civil	“no	podrían
implementarse	sin	una	reorganización	espacial	de	las	comunidades	indígenas”
(Sullivan,	35)	en	congregaciones,	ejidos,	asentamientos	que	substituían	las
autóctonas.	La	nueva	configuración	de	las	ciudades	o	de	los	poblados,	la
confección	de	los	nuevos	trazados	de	caminos	y	de	rutas	de	comunicación,	ellas
atestiguan	la	imposición	de	un	modelo	espacial	en	términos	matemáticos,	es
decir,	ordenados	siguiendo	la	mentalidad	europea;	es	más,	también	actos	y
comportamientos	de	la	vida	cotidiana,	instituciones	y	prácticas	religiosas,	fueron
valorados	y	narrados	siguiendo	esquemas	exógenos	y	desde	una	óptica	de
parcialidad	ideológica.

Sin	embargo,	ya	sea	que	adapten	el	punto	de	vista	de	los	conquistadores,	ya	sea
que	dejen	escuchar	la	voz	de	los	vencidos,	las	crónicas	son	un	eslabón	necesario
en	esta	inédita	comprensión	del	espacio	americano	durante	la	época	colonial,
sobre	todo	las	del	siglo	xvi,	gracias	a	su	información	de	primera	mano:	“a	través
de	sus	cartas,	informes	y	otros	documentos	oficiales	incluyeron	relatos	de
primera	mano	o	información	bien	comprobada	acerca	de	la	forma	de	vida,
creencias,	y	a	veces	sobre	mitos	y	leyendas	indígenas”	(Vázquez,	1978,	317).	En
los	últimos	años	del	siglo	xx,	la	renovación	de	los	estudios	coloniales	ha	sido	tal
que	la	escritura	cronística	se	ha	revalorado	para	dejar	de	ser	epifenómenos.	La
realidad	americana	era	tan	vasta	y	desconocida	que	se	necesitaban	recursos
expresivos	y	estilísticos	propios	de	la	prosa	histórica,	“por	lo	que	los	cronistas
palpan	esa	realidad	con	ojos	nuevos	y	maravillados,	a	lo	cual	corresponden
procedimientos	creativos	que	den	paso	a	la	mirada	maravillosa	y	espectacular
ante	lo	narrado”	(Stein,	520).	De	manera	que	el	proceso	de	novelización
(fabulación,	ficcionalización)	se	apoya	en	un	acto	de	apertura	de	nuevas	zonas
de	contacto	con	la	realidad.	Entre	lo	novelesco	y	la	realidad	americana	se
impone	la	crónica	como	textualidad	inédita,	cuando	los	viejos	esquemas
novelescos	necesitaban	ampliarse:

La	prosa	colonial	incorpora	en	este	sentido	un	estilo	implícita-espposmente
transgresor	donde	el	lenguaje	se	transforma	radicalmente	en	el	proceso	de
percibir	y	nombrar	el	nuevo	mundo.	[…]	Esta	transformación,	de	índole
lingüística	y	política,	representa	el	indicio	de	las	nuevas	prácticas	discursivas	de



los	escritores	[coloniales]	cuya	transgresión	de	las	formas	literarias	oficialmente
sancionadas	es	inevitable	(Stein,	523).

Rima	de	Vallbona	es	consciente	de	esta	radical	importancia	de	las	crónicas,
fundadoras	de	una	nueva	textualidad	en	América,	Por	eso,	si	a	ella	le	interesa	la
vida	cotidiana	indígena	en	ese	proceso	socio-histórico	que	denominamos
Descubrimiento/	Colonización	del	dominio	español,	siguen	siendo	las	crónicas,
sobre	todo	las	tempranas	de	los	siglos	xvi	y	xvii,	el	“vehículo	para	preservar	y
explicar	la	antigua	cultura”	(Chang-Rodríguez,	xi),	antes	de	que	las
transformaciones	de	la	mentalidad	española	se	impusieran	y	los	grupos	indígenas
cambiaran	para	siempre	con	la	nueva	apropiación	del	territorio.	Un	ejemplo	de
ello	es	el	régimen	nahua	de	la	tierra,	que	favorecía	los	asentamientos	parcelarios
frente	a	la	concentración	en	grandes	propiedades	fundiarias	por	parte	de	los
españoles	(Sullivan,	42).	En	el	ámbito	de	la	vida	cotidiana,	por	ejemplo,	Pilar
Gonzalbo	Aizpuru	demuestra,	para	el	caso	de	Nueva	España,	cómo	la	exigencia
de	la	evangelización	impuso	un	rechazo/adopción	de	normas	de	comportamiento
en	cuanto	a	la	familia	y	al	matrimonio,	con	la	imposición	de	los	rígidos	criterios
cristianos	tales	como:	a)	la	indisolubilidad	del	vínculo	conyugal	frente	al	papel
que	poseían	los	padres	al	elegir	y	al	efectuar	ellos	mismos	el	contrato	nupcial,	y
b)	el	rechazo	de	la	poligamia	extendida	entre	la	nobleza	azteca	(2000,	9).

Ahora	bien,	¿por	qué	el	mundo	azteca	y	su	zona	de	influencia?	El	apabullante
número	de	crónicas	que	versan	sobre	Nueva	España	y	las	que	llamamos	las
grandes	civilizaciones	indígenas	(aztecas,	incas	y	mayas)	es	impresionante.
Recordemos	que	la	escolástica	tomista	había	enseñado	la	necesidad	de	una
jerarquía	de	la	Naturaleza,	pues	se	presentaba	“como	un	conjunto	de	leyes	sobre
las	cuales	se	basa[ba]	toda	la	inteligibilidad	del	mundo;	reflejo	de	un	orden
donde	los	hombres	y	las	cosas	podrían	cambiar	sus	significaciones	bajo	los
auspicios	divinos”	(Coello,	60)	y	que,	desde	Aristóteles,	el	grado	máximo	de
desarrollo	lo	otorgaba	el	prestigio	de	la	convivencia	y	organización	social	en
ciudades.	Al	encontrar	en	el	radio	de	acción	de	Tenochtitlan,	grandes	urbes	y	un
sistema	de	organización,	los	conquistadores	se	maravillaron,	al	punto	de	que	el
contraste	era	fuerte	con	los	grupos	encontrados	en	las	islas	caribeñas.	Stephanie
Merrim	ha	analizado	precisamente	ese	asombro	de	Hernán	Cortés	en	su	Segunda
Carta	de	relación,	calificando	a	Montezuma	de	“señor	bárbaro”,	al	tiempo	que
hacía	un	inventario	de	sus	riquezas	y	de	las	maravillas	que	encontró	en	la
ciudad-estado	(89).



A	la	luz	de	lo	anterior,	rápidamente	se	impone	para	el	mundo	indígena
precolombino	y	colonial	una	clasificación	que	tomaba	en	cuenta	diferentes
grados	de	evolución.	Por	ejemplo,	en	su	Historia	moral	y	natural	de	las	Indias
(Sevilla,	1590),	el	jesuita	José	de	Acosta	reconocía	diferencias	en	las	sociedades
indígenas	a	raíz	de	su	evolución:	dice	explícita-espposmente	lo	siguiente:

Hay	conjeturas	muy	claras,	que	por	gran	tiempo	no	tuvieron	estos	hombres
reyes,	ni	repúblicas	concertadas,	sino	que	vivían	en	beheterías,	como	ahora	los
Floridos	y	los	Chiriguanás,	y	los	Brasiles,	y	otras	naciones	muchas,	que	no
tienen	ciertos	reyes,	sino	conforme	a	la	ocasión	que	se	ofrece	en	guerra	o	paz,
eligen	sus	caudillos	[…];	mas	con	el	tiempo	algunos	hombres	que	en	fuerza	y
habilidad	se	aventajaban	a	los	demás,	comenzaron	a	señorear	y	mandar	[…]	y
poco	a	poco	creciendo	vinieron	a	fundar	los	reinos	de	Perú	y	de	Méjico,	que
nuestros	españoles	hallaron,	que	aunque	bárbaros,	pero	hacían	grandísima
ventaja	a	los	demás	indios	(39).

Con	arreglo	a	sus	palabras,	Coello	explicita-esppos	una	clasificación	según	el
tipo	de	desarrollo	socio-político	de	las	sociedades	indígenas:	a)	por	su
refinamiento	y	desarrollo	del	sistema	de	gobierno,	leyes	e	instituciones,	aztecas	e
incas	estaban	en	la	cúspide,	aunque	eran	idólatras	y	no	tenían	escritura;	b)	luego
se	encontraban	las	“beheterías”	o	comunidades	organizadas	con	consejos;	y	c)	en
la	escala	más	baja,	los	indios	sin	sistema	de	organización	fija[5]	y	nómadas	por
lo	tanto	(Coello,	63).	Como	“los	patrones	sedentarios	[estaban]	considerados
como	modelos	de	civilización,	tales	como	la	educación	y	el	arte,	la	agricultura	y
la	ganadería”	(Coello,	63),	aunado	a	su	situación	geopolítica,	ya	que	en	estas
zonas	se	hallaron	las	mayores	concentraciones	de	indígenas,	en	donde	el
posterior	establecimiento	de	los	centros	del	poder	virreinal	se	consolidó.	No	es
casual	que	los	cronistas	dedicaran	principalmente	su	campo	de	observación	a
estos	grupos	y	a	la	conquista	de	estas	zonas.	Así,	los	cronistas	reinventaron	el
esplendor	y	las	riquezas	del	pasado	indígena	más	inmediato	con	fines	correctivos
de	política	monárquica,	para	mostrar	el	poderío	y	lustre	de	esas	grandes
civilizaciones	indígenas	(Graubart,	213).

Es	por	eso	que,	ante	la	cantidad	de	crónicas	sobre	la	sociedad	azteca	y	su	área	de
influencia,	Rima	de	Vallbona	haya	revisado	cuidadosamente	y	comparado,	para
este	caso,	los	diversos	materiales	y	versiones	que	estas	crónicas	cuentan;	además
ha	hecho	algo	no	tan	usual	entres	quienes	trabajan	el	mundo	de	las	crónicas:



a)	reproduce	suficientemente	las	palabras	de	los	cronistas	para	que	escuchemos
su	punto	de	vista,	por	lo	que	hay	una	profusión	de	cita-espposs	y,	de	este	modo;

b)	si	un	detalle,	una	observación,	un	acontecimiento	lo	narran	varios	autores,
pues	anota	todos	los	lugares	en	donde	esto	se	anota,	en	un	deseo	de
exhaustividad	y	de	dar	a	conocer	las	variadas	fuentes.

Reconstruir	la	vida	cotidiana	con	un	apego	a	las	fuentes	crónicas	y	a	los	códices
conservados	ha	sido,	para	Vallbona,	un	gran	esfuerzo	intelectual	y	académico.
Pero	es	también	ejercicio	de	memoria	en	el	sentido	que	el	Antiguo	Régimen
daba	al	término:	dejar	constancia,	sacar	a	la	luz,	preservar,	reunir	en	un	mismo
lugar	y	de	forma	ordenada,	tal	y	como	lo	requería	el	ejercicio	de	la	retórica
esencial	a	toda	escritura.[6]

Y	llegamos	ahora	al	punto	crucial	de	esta	Introducción.	¿Por	qué	en	esta	óptica
de	la	reconstrucción	de	la	vida	cotidiana,	dedicarse	a	ver	el	papel	y	la	función	de
la	mujer?	La	misma	tarea	que	acomete	Vallbona	es	la	que	tienen	como	objetivo
quienes,	desde	las	teorías	del	género,	se	decantan	por	una	lectura	diferencial	y
entre	líneas	de	los	textos.	En	el	panorama	de	las	crónicas	coloniales,	la	mujer	(y
todo	lo	que	gire	alrededor	de	ellas),	pasa	a	un	segundo	plano	y	está	al	servicio	de
la	construcción	imaginaria	de	la	subordinación	cultural	y	de	las	exclusiones
ideológicas	(Guerra,	20-21).	Dicho	de	otra	manera,	marginalizada	del	proceso	de
conquista	militar	como	actividad	ligada	al	hacer	masculino	y,	por	ende,
obliterada	en	la	construcción	de	los	estados	porque	la	guerra	y	la	política	las
hacen	los	hombres,	la	mujer	está	silenciada.	Y	sin	embargo,	ese	es	el	primer
rasgo	impactante	en	la	reconstrucción	realizada	por	Rima	de	Vallbona,	porque
aparecen	mujeres	singulares	en	esa	sociedad	azteca,	solo	hay	que	saber	leer	en
los	intersticios	e	intervalos	del	discurso	cronístico	para	encontrar	sus	huellas.

No	cabe	duda	de	que	el	impacto	del	género	en	la	revitalización	de	los	estudios
sobre	la	mujer	ha	obligado	también	a	ver	el	papel	y	la	función	de	estas	en	las
sociedades	prehispánicas	y	coloniales,[7]	en	donde	no	solo	las	relaciones
raciales	son	zona	de	conflicto	y	de	confluencia,	sino	también	las	que	tienen	que
ver	con	las	representaciones	del	cuerpo	femenino,	la	sexualidad	y	la	maternidad.
Como	indica	Grant	D.	Jones	en	los	estudios	etno-históricos	llevados	a	cabo
actualmente	para	renovar	el	enfoque	de	la	mujer	en	la	sociedad	azteca	antes	de	la
Conquista:	“While	Mesoamerican	etnohistorian	have	increasingly	come	to



recognize	that	women	in	pre-conquest	time	played	an	important	part	in	the
political	sphere	of	these	complex	societies,	even	as	rulers	in	the	own	right”
(145).

Jones	hace	este	comentario	a	propósito	del	libro	Indian	Women	of	Early	Mexico
que	está	reseñando;	pero	hay	que	hacer	la	salvedad	que	si	la	mujer	azteca	ejercía
alguna	influencia	“política”,	era	sobre	todo	la	perteneciente	a	las	élites	del	poder
en	donde	sobresale	el	caso	de	la	tan	denostada	doña	Marina,	como	sale	ya	a
relucir	en	las	crónicas	que	analiza	Rima	de	Vallbona.	Otro	juicio	de	Jones	me
parece	aún	más	pertinente	para	comprender	la	dimensión	de	la	mujer	azteca	en	el
tránsito	hacia	el	régimen	colonial	y	que	él	reproduce	de	la	“Introducción”	del
libro	antes	mencionado:

[…]	is	the	extraordinary	capacity	of	native	women	for	accommodation,	cultural
conservatism,	and	survival	in	the	face	of	catastrophic	change	and	seemingly
insurmountable	obstacles	(Susan	Schroeder,	“Introduction”	a	Indian	Women	of
Early	Mexico,	cita-espposdo	por	Jones,	146).

Esta	capacidad	de	sobrevivencia,	que	podríamos	comparar	con	las	tretas	del
débil,	transforma	el	saber	femenino	y	el	mundo	que	lo	rodea	en	una	mejor
estrategia	para	resistir	ante	el	“invasor”.	Situada	en	el	ámbito	de	la	casa	y	de	la
familia,	es	decir,	en	el	territorio	de	lo	doméstico	porque	las	esferas	de	la	acción
militar	y	de	lo	público-religioso	eran	tarea	masculina,	la	mujer	azteca	supo	mejor
conservar	y	adaptarse	a	los	nuevos	signos	de	los	tiempos,	porque	si	prestamos
atención	en	toda	historia	de	las	civilizaciones,	son	las	bases	de	la
“infraestructura”	estatal	las	que	se	derrumban	en	primer	lugar:	el	poder	del
monarca	azteca,	su	aparato	burocrático	y	la	administración	de	la	institución
religiosa;	mientras	que	en	la	parte	superestructural	se	hace	posible	la	resistencia
y	la	adaptación:	las	formas	de	organización	social,	las	prácticas	religiosas	de	la
vida	cotidiana,	el	saber	de	la	casa,	la	transmisión	de	las	tradiciones,	etc.:

Como	consecuencia	del	choque	étnico	y	cultural,	las	mujeres	adquirieron
importancia	como	sintetizadoras	de	viejas	tradiciones	e	impulsoras	de	soluciones
ante	los	problemas	que	planteaba	la	vida	cotidiana.	Las	mujeres	indígenas
tuvieron	pocas	oportunidades	de	mantener	sus	anteriores	creencias	y	debieron
reprimir	las	manifestaciones	externas	de	los	antiguos	cultos	religiosos;	en
cambio,	conservaron	hábitos	y	rutinas	domésticas	prehispánicas	que	escaparon



de	la	atención	de	los	evangelizadores,	ya	que,	aparentemente,	no	afectaban	a	la
nueva	fe	y	sus	prácticas	religiosas	(Gonzalbo	Aizpuru,	1987,	8).

Mucho	de	ello	estaba	a	cargo	de	la	mujer	y	era	su	función	la	transmisión	de	este
patrimonio	espiritual	e	intangible,	que	una	historia	oficial	como	es	el	discurso
cronístico	no	le	interesa	pero	no	puede	borrar	del	todo.

Ahora	bien,	habría	que	prestar	cuidado,	y	eso	subraya	también	el	trabajo
realizado	por	Rima	de	Vallbona,	sobre	la	imposición	de	nuestra	perspectiva
occidental	ante	la	problemática	de	la	mujer	y	el	espacio	de	lo	doméstico.	Los
comentarios	de	Sahagún	y	otros	cronistas	hacen	ver	que	en	la	sociedad	azteca,
las	ocupaciones	domésticas	de	la	mujer	están	en	complementariedad	con	la
esfera	de	la	guerra	ejercida	por	el	hombre,	dentro	de	esa	organización	y
cosmovisión	que	tenían	del	mundo,	por	lo	que	sería	pecar	de	euro-centrismo
asignarle,	a	esta	manera	de	establecer	compartimentos	o	a	dividir	los	papeles
dentro	de	la	estructura	socio-económica,	una	función	de	subordinación	como	se
atribuye	a	la	nuestra	de	origen	judeo-cristiana:	“though	their	powers	were
complementary	to	those	of	men	and	their	obligations	were	domestic	in	nature,
through	their	endurance,	hard	work,	and	humility	they	earned	their	status	as
parallel	partners	with	men”	(Jones,	146).

Más	bien	sería	con	el	dominio	hispánico	y	su	visión	judeo-cristiana	que	la	mujer
azteca	caería	en	un	estatus	de	inferioridad	que,	alejado	de	la	complementariedad
azteca,	se	decanta	por	consolidar	el	control	y	su	emplazamiento	a	las	escalas	más
bajas	del	sistema	social	colonial.	Y	lo	es	también	porque,	a	causa	de	la	represión
ideológica	y	la	intolerancia	sexual	de	la	tradición	hispánica,	el	cuerpo	de	la
mujer	y	su	sexualidad	deben	ser	controlados	y	sujetos	a	técnicas	de	dominación.
No	es	de	extrañar	lo	que	apunta	Antonio	Sánchez	Jiménez	en	relación	con	la
importancia	de	la	memoria	y	de	mnemotecnia	en	la	organización	compositiva	de
las	primeras	crónicas,	con	descripciones	de	gran	plasticidad	(269),	para	los	ojos
asombrados	de	los	españoles.	En	la	oratoria,	se	privilegiaba	que	el	orador
utilizara	rasgos	extremos	en	las	imágenes	para	llamar	la	atención.[8]	Y
precisamente	uno	de	esos	lugares	recomendados	para	atraer	la	atención	de	los
auditorios	era	el	empleo	de	imágenes	atractivas	de	mujeres.	Las	descripciones
realizadas	por	Gonzalo	Fernández	de	Oviedo	y	otros	cronistas	siguen	esta	regla,
pues	atraen	la	fascinación	y	se	maravillan	por	lo	espectacular	y	lo	extraordinario
de	sus	impresiones,	la	mayoría	de	las	veces	sensuales,	sobre	todo	en	lo	que	se



refiere	a	la	voluptuosidad	carnal	de	las	indígenas.

En	lo	que	respecta	a	la	vida	cotidiana	de	la	mujer	azteca	hacia	la	transición
colonial,	este	libro	podría	perfectamente	ubicarse	dentro	de	la	categoría	de
historia	de	las	mentalidades,	por	su	reconstrucción	de	la	vida	cotidiana	y	del
ámbito	familiar	en	el	que	se	desarrollaba	la	mujer	azteca	y	de	sus	áreas	de
influencia.	Recordemos	que	el	imperio	azteca	se	erige	a	partir	de	la	influencia	de
la	rica	cultura	tolteca,	que	habitó	la	región	del	lago	de	Texcoco	antes	de	la
invasión	de	los	mexicanos,	quienes	adoptaron	sus	costumbres,	artes	y
tradiciones.	A	la	luz	de	lo	anterior,	Rima	de	Vallbona	inicia	su	texto	con	una
pregunta	que	le	ronda	la	cabeza	hace	tiempo	y	le	sirve	como	hipótesis	inicial:	¿es
el	machismo	herencia	española	o	viene	como	sustrato	indígena?	Con	el	fin	de
dar	una	respuesta	pertinente	y	reflexionada	fue	necesario	recabar	las	fuentes	y
los	testimonios	por	un	lado	y,	por	otro,	los	estudios	de	antropólogos	y	etnólogos.

En	un	primer	capítulo,	denominado	“Generalidades”,	Vallbona	desarrolla	el
marco	interpretativo	que	guía	su	pesquisa.	En	las	estrategias	geopolíticas	de	todo
sistema	político	basado	en	las	conquistas	y	alianzas,	la	mujer	ocupa	un	lugar
destacado	como	elemento	de	intercambio	y	de	negociaciones	(ver	sobre	todo
Powers),	para	lo	cual	el	matrimonio	o	el	contrato	de	unión	serían	el	punto	de
inflexión	que	utilizarían	los	gobernantes	(también	nobles	o	plebeyos)	para
mantener	su	influencia	y	su	patrimonio.	En	este	sentido,	Vallbona	se	pregunta	si
en	realidad	hay	vestigios	de	matriarcado	en	las	sociedades	prehispánicas.	Parece
obvio,	a	partir	de	la	tesis	sostenida	por	quienes	han	leído	las	crónicas	coloniales
en	forma	sesgada	y	desde	un	pensamiento	euro-céntrico,	sostener	la	supremacía
masculina	que	propiciaba	la	subordinación	de	la	mujer,	por	cuanto	se	la	excluía
de	la	estructura	de	poder	que	regentaban	las	instituciones	militares-religiosas.
Pero	queda	claro	en	el	estudio	de	Vallbona	que	no	pueden	seguir	sosteniéndose
más	tales	ideas.	Desde	el	momento	en	el	que	la	mujer	poseía	una	función	en	un
sistema	en	el	que	casa	y	guerra	tenían	una	distribución	complementaria,	y	en	los
aspectos	económico-civiles	tales	como	“el	mercado”	y	“el	trabajo	del	campo”
adquirían	un	papel	fundamental	para	el	desempeño	de	actividades	necesarias	a	la
vida	social,	tenían	su	parte	en	el	ejercicio	de	un	poder	social;	prueba	de	ello	son
los	derechos	fundiarios	que	les	permitían	a	ellas	también	heredar	y	transmitir	su
herencia	de	la	tierra	y	del	linaje.	No	en	balde	los	aztecas	justifican	la	legitimidad
ideológica	de	su	genealogía	y	su	asentamiento	en	el	Valle	de	México	en
matrimonios	con	dos	mujeres	de	linajes	toltecas,	lo	cual	significó	darles	la
alcurnia	y	la	heredad	simbólica	sobre	la	tierra	que	dominaron.



Vistas	así	las	cosas,	no	puede	sostenerse,	tampoco,	que	la	mujer	indígena
estuviera	relegada	al	papel	de	inferioridad	y	de	“encerramiento”	socio-religioso
al	que	le	obligarán	los	estrictos	patrones	españoles,	basados	en	una	ideología
cristiana	que	negaba	“la	carne”	y	el	cuerpo	femenino.	Y	a	pesar	de	ello,	la	mujer
siempre	fue	objeto	de	deseo	masculino	y	de	intercambio	político;	así	la
practicada	“donación	de	mujeres”	(López	de	Mariscal,	51),	en	esa	lógica	de	los
vencidos/vencedores,	es	prueba	de	la	función	política	que	cumplían;	pero	que	se
exacerba	ya	a	partir	del	periodo	de	la	expansión	territorial	azteca.	En	este
contexto,	insistir	en	el	papel	de	mujer	reproductora	que	ofrecía	mano	de	obra,	o
en	el	de	la	confidente/traductora	de	los	españoles	a	la	hora	de	hacer	avanzar	los
proyectos	del	conquistador	o	la	guerra,	era	parte	de	una	estrategia	por	recluirla
en	un	ámbito	secundario	e	instrumentalizarla	por	parte	de	la	visión	del
conquistador.	Pero	para	lo	segundo	se	necesitaba	someter	el	cuerpo	de	las
mujeres	y	que	ejecutaran	nada	más	el	papel	de	reproductoras,	lo	cual	se
presentaba	en	tiempos	de	guerra	(ya	tenía	razón	la	Lisistrata	de	Eurípides)	y	de
colonización,	como	resultado	de	ese	proceso	de	“miscenizaje”	que,	violento	o
no,	es	el	germen	de	nuestra	identidad	racial	y	cultural.	A	la	luz	de	lo	anterior,
termina	este	capítulo	planteando	Vallbona	los	abusos	y	las	crueldades	cometidas
por	el	conquistador	en	tanto	la	mujer	indígena	era	objeto	de	concupiscencia
(deseo)	del	español	y	la	resistencia	activa	o	pasiva,	dado	el	nuevo	orden	de	las
cosas	y	en	un	afán	de	supervivencia,	preferiría	tener	hijos	con	el	conquistador.

En	el	segundo	capítulo,	“Asedio	e	instrumentalización	de	la	mujer	indígena:	su
sometimiento	por	el	cuerpo”,	Rima	de	Vallbona	sigue	una	de	esas	líneas	de
investigación	de	las	teorías	del	género	modernas,	que	ven	en	el	cuerpo	una
estrategia	y	el	lugar	en	donde	reside	la	jerarquía/subordinación	de	la	mujer.	Bajo
la	oposición	entre	indígenas	prostitutas	e	indígenas	violadas,	muy	acertadamente
reconstruye	Vallbona	el	sometimiento	de	la	mujer	que	se	impondrá	en	época
colonial.	La	perspectiva	de	los	conquistadores	se	ajusta	muy	bien	a	esa	visión	de
la	indígena	concupiscible,	objeto	del	deseo	de	los	españoles,	frente	a	una
interpretación	más	histórica	que,	reconfigurando	el	proceso	de	conquista,	explica
el	comportamiento	impúdico	de	las	indígenas	en	esa	transferencia	realizada	en	el
pensamiento	del	conquistador.	Luego	se	dedica	Vallbona	a	analizar	todo	lo
referente	a	las	estrategias	del	discurso	del	cuerpo,	pues	nociones	como	la
monogamia,	el	adulterio	o	el	matrimonio	deben	revisarse	por	estar	contaminadas
por	una	óptica	judeo-cristiana	dentro	de	la	escritura	cronística.	Merecen	atención
especial	los	ayunos	y	las	penitencias	(ayuno	de	alimentos	o	abstinencia	sexual)
que	practicaban	los	indígenas	siguiendo	los	ciclos	de	sus	fiestas	religiosas	y
calendarios	litúrgicos,	mientras	otros	ritos	se	ajustaban,	específicamente	a	la



noción	de	una	comunión	sacrificial	en	la	que	se	hacía	ingesta	de	cuerpos
humanos	que,	por	otro	lado,	horrorizó	a	los	misioneros	católicos.	De	esta
manera,	la	propaganda	fidei	católica	luchó	ostensiblemente	tanto	contra	la
práctica	del	“amancebamiento”,	contraria	al	sacramento	del	matrimonio,	como
en	contra	de	los	nefastos	cultos	tildados	de	“demoníacos”.	Termina	este	capítulo
con	un	breve	inventario	de	algunos	usos	denigrantes	de	lo	femenino	utilizados
por	la	cultura	indígena,	de	acuerdo	con	la	transcripción/memoria	que	el	discurso
de	las	crónicas	nos	ha	dejado.	Ya	en	este	punto	del	trabajo	de	Vallbona	queda
claro	que	la	perspectiva	eurocéntrica	y	“machista”	se	impone	captando	una
imagen	desfigurada	y	parcial	no	solo	del	mundo	indígena,	sino	del	papel	y	de	la
función	de	la	mujer	azteca.

En	el	capítulo	tercero,	“El	sistema	imperial	absoluto	e	inflexible	de	los	aztecas”,
empieza	por	ofrecernos	algunas	generalidades	históricas	y	culturales	para	pasar,
propiamente,	a	la	ideología	que	estructura	su	visión	de	mundo.	La	sociedad
azteca	aparece	estratificada	fuertemente	y	regida	por	un	sistema	que	se	translucía
en	su	cosmogonía	religiosa	y	en	su	calendario	ritual,	de	manera	que	no	nos
extrañe	de	ninguna	manera	el	sistema	de	penas	y	castigos	que	se	imponía	para
normar	los	aspectos	de	la	vida	cotidiana,	como	por	ejemplo,	la	embriaguez	o	la
ingesta	de	bebidas	en	ocasión	de	fiestas	o	bodas,	el	robo,	el	incesto	en	primer
grado	de	consanguinidad	o	afinidad	o	la	sodomía	entre	la	casta	sacerdotal.
Vallbona	pasa	luego	a	ocuparse	del	binomio	divorcio/	adulterio,	palabras	que	ya
de	por	sí	están	contaminadas	por	el	pensamiento	judeo-cristiano	también.
Resultan	sorprendentes	los	diferentes	casos	en	los	que	se	podía	legislar	en
relación	con	el	adulterio	masculino	o	femenino,	superando	así	la	visión	estrecha
y	desvalorizada	que	las	leyes	“occidentales”	promovían	a	la	hora	de	sancionar	el
adulterio	de	la	mujer	solamente,	cuando	la	legislación	azteca	podía	dar	muerte	al
adúltero,	o	a	los	soldados	que	se	encontraran	en	delito	fragante	de	adulterio.
Llama	también	la	atención	el	que	las	leyes	aztecas	permitieran	que	el	hombre
tuviera	más	de	una	esposa,	pues	como	nos	lo	explica	Fray	Diego	de	Durán	en	su
Historia	de	las	Indias	de	Nueva	España	e	islas	de	Tierra	Firme:	“podía	hacerlo
siempre	y	cuando	labrara	una	nueva	parcela	para	que	cada	familia	quedara	así
protegida”	(365),	es	decir,	la	poligamia	estaba	permitida	si	había	sustento
económico,	mientras	que	otra	cosa	distinta	era	entre	los	gobernantes	o	la	casta
aristócrata.

Vallbona	continúa	su	análisis	con	las	creencias	religiosas	de	los	aztecas,
destacando	primero,	ese	lugar	que	las	guerras	y	la	expansión	del	imperio
imponían	a	un	sistema	religioso	que	necesitó	de	sacrificios	humanos	para



apaciguar	a	los	dioses	o	en	honor	a	ellos	según	su	calendario,	por	cuanto
presidían	las	estaciones	y	también	las	diversas	ocupaciones	de	los	seres
humanos.	A	la	luz	de	lo	anterior,	Vallbona	se	interesa	por	establecer	un
inventario	de	las	deidades	femeninas	entre	los	aztecas,	con	conclusiones	sobre	su
sistema	de	interdependencias.	En	primer	lugar,	llama	poderosamente	la	hipótesis
de	los	antropólogos	sobre	el	paralelismo	del	panteón	azteca	y	sus	repercusiones
en	la	normatividad	de	la	sexualidad	y	de	los	roles	atribuidos	a	cada	sexo,	con	esa
división	del	ámbito	de	su	influencia:	la	guerra	y	la	polis	para	los	hombres,	el
hogar	y	los	oficios	ligados	a	su	conservación,	a	la	mujer.	No	están	en	una
oposición	castradora	o	desfigurante,	como	en	nuestro	mundo	occidental	de
acuerdo	con	el	pensamiento	grecolatino.	Más	bien,	la	unión	cósmica	de	los
principios	masculino	y	femenino	conduce	a	subrayar	la	tesis	biológico-mítica	de
una	integración	armónica	de	la	cual	dependía	el	equilibrio	del	mundo,	cuyo
esquema	sería	la	regeneración	vital,	vida	y	muerte,	y	los	opuestos
complementarios:	hombre	y	mujer.	Si	esto	queda	como	trasfondo	en	el
pensamiento	arcaico,	es	decir,	mítico-religioso,	¿sería	la	prueba	de	que	la	mujer
azteca	gozaba	de	otra	posición	en	ese	mundo?	Efectivamente,	Rima	de	Vallbona
va	leyendo	de	otra	manera	las	crónicas	y	defiende	este	fundamento	como	la	base
de	su	argumentación.	Por	ello,	Vallbona	termina	este	capítulo	centrándose	en	el
papel	de	los	sacrificios	de	las	mujeres	en	el	ciclo	agro-lunar,	pues	estos	formaban
parte	de	esa	sistemática	regenerativa	que	estaba	ligada	a	una	noción	de	muerte
creativa.	Ella	pasa	revista	a	los	casos	y	a	las	circunstancias	en	los	que	las
mujeres	son	sacrificadas	según	los	cronistas,	entre	los	cuales	se	destacan	los
dedicados	a	la	diosa	Toci	(la	diosa	madre	y	esposa	del	dios	de	la	guerra
Huitzilopochtli),	tal	y	como	nos	lo	refiere	Francisco	Javier	Clavijero:	“en	las
espaldas	de	otra	mujer	era	degollada	y	después	le	quitaban	la	piel,	la	cual	se
vestía	un	joven,	y	con	gran	acompañamiento,	la	llevaba	a	presentar	al	dios
Huitzilopochtli	en	memoria	del	cruel	sacrificio	ejecutado”	(188).

El	cuarto	capítulo	del	libro,	“Obligaciones	matrimoniales	y	demandas	sociales”
está	dedicado,	propiamente,	a	la	vida	cotidiana	de	las	mujeres.	Ya	que	el	hogar
representaba	ese	axis	mundi	del	ámbito	de	lo	femenino,	resulta	pertinente
enfocarlo	desde	la	perspectiva	del	contrato	social	que	representaba	el
matrimonio	y	el	cuidado	del	hogar.	Tanto	el	cortejo	como	el	matrimonio	estaban
regulados	por	un	estricto	ceremonial	en	el	que	padres	y	familiares	tenían	la
última	palabra,	mientras	el	sacerdote	indicaba	la	boda	fijando	el	día	fausto	para
celebrarla;	pero	el	momento	de	mayor	significación	lo	constituía	cuando	la
pareja	de	esposos	consumaba	su	unión	y	se	ofrecía	un	nuevo	sacrificio
simbólico;	relata	Clavijero	al	respecto:	“En	los	cuatro	ángulos	de	la	cama	ponían



unas	cañas	verdes	y	unas	púas	de	maguey	para	que	los	novios	se	sacasen	sangre
de	la	lengua	y	de	las	orejas	en	honra	a	los	dioses.	Los	mismos	sacerdotes	eran
los	que	aderezaban	el	lecho	para	santificar	el	matrimonio”	(196).	A	partir	de	este
momento,	la	existencia	de	la	mujer	giraba	en	torno	del	fogón	y	del	metate	como
lugares	en	los	que	concentraba	el	orden	del	universo.	Por	otra	parte,	en	las
crónicas	se	consigna	la	existencia	del	divorcio	y	la	separación	de	los	bienes	que
cada	uno	de	los	contrayentes	llevaba	al	matrimonio,	con	el	fin	de	que	fuera	fácil
recuperarlos	en	el	caso	de	rompimiento	de	los	vínculos,	lo	cual	debe
interpretarse	como	otro	elemento	de	igualdad	ante	la	ley.

Uno	de	los	apartados	a	los	que	Vallbona	dedica	mayor	atención	es	el	relativo	al
embarazo,	parto	y	cuidado	de	los	niños;	la	relevancia	de	la	maternidad	como
realidad	ligada	a	la	mujer	es	innegable	y	era	un	trabajo	que	se	le	comparaba	al
del	guerrero	cuando	iba	al	campo	de	batalla,	pues	las	mujeres	que	fallecían	de	su
primer	parto	recibían	también	honores.	Por	esta	razón,	se	comprende	que	el
nacimiento	de	los	niños	estaba	acompañado	de	una	serie	de	rituales	en	los	que	se
destacaba	la	colocación	del	ombligo:	ya	sea	enterrado	en	el	campo	de	batalla
para	el	varón,	ya	sea	en	la	casa	en	el	caso	de	la	hembra.	Se	trataba	de	una	forma
de	predisponer	y	de	condicionar	los	diferentes	radios	de	acción	de	cada	sexo	y	de
las	futuras	experiencias	de	los	individuos	en	el	marco	social;	el	orden	y	la
disciplina	eran	de	rigor	en	cada	una	de	las	etapas	de	su	inserción,	desde	los
alimentos	a	la	educación.	En	ese	sentido,	llama	poderosamente	la	atención
encontrar,	en	la	sociedad	azteca,	un	sistema	extendido	de	educación	tanto	para
nobles	como	para	plebeyos	que	culminaba	cuando	tuvieran	edad	de	casarse	y
que	incluía	también	a	las	mujeres.	Se	trata	de	una	realidad	que	contrasta	con	la
europea	del	momento	en	que	se	escriben	las	primeras	crónicas,	según	anota	fray
Bartolomé	de	Las	Casas.	En	todo	barrio	o	corregimiento	había	escuelas,	las
Telpochcalli,	en	las	que	se	impartían	artes	y	técnicas,	religión,	costumbres	y
labores	corporales;	mientras	que	los	templos	tenían	las	Calmecac,	en	los	que	los
niños	iban	a	aprender	los	rituales	de	danza	y	canto	al	servicio	del	ceremonial
religioso	y	prestaban	sus	servicios	a	la	religión.	En	este	sentido,	había
muchachas	que	se	consagraban	a	la	“vida”	religiosa,	sobre	todo,	al	culto	de	dios
Quetzalcoatl	o	que	llevaban	tal	recogimiento	de	vida	en	los	grandes	templos	para
dedicarse	a	las	labores	de	limpieza	y	a	la	preparación	de	las	ofrendas	a	los
dioses.

Merecen	atención	especial	las	labores	y	los	oficios	propios	de	las	mujeres
aztecas.	Muy	temprano	empezaba	la	educación	de	las	niñas	bajo	la	supervisión
de	sus	propias	madres.	Todas	las	mujeres,	nobles	o	plebeyas,	debían	ser



hacendosas	y	ecónomas.	La	administración	del	hogar	era	de	su	competencia;
ellas	se	sentían	orgullosas	de	su	papel,	lo	cual	resultaba	de	esa	transferencia
simbólica	del	orden	y	la	limpieza	del	hogar	hacia	la	configuración	del	orden
cósmico	que	ellas	ayudaban	a	mantener	y	a	consolidar.	A	causa	de	la	relevancia
argumental	de	esta	idea,	habría	que	cuestionar	las	consecuencias	que	la	esfera	de
lo	público	(la	plaza,	lo	masculino)	versus	lo	privado	(el	hogar,	lo	femenino)
poseen	en	nuestro	pensamiento	occidental,	cuando	se	trata	de	despreciar	el
trabajo	del	hogar	y	relegar	a	la	mujer	solamente	a	este	ámbito.	Entre	las	labores
femeninas,	sobre	todo	se	destacan	las	del	tejido	y	del	campo,	mientras	que	el
tianguis	o	mercado	eran	el	espacio	de	su	acción,	pues	la	guerra	y	la	plaza
pertenecían	al	dominio	masculino.	Por	ello,	la	participación	de	las	mujeres	en	la
guerra	acaso	es	un	hecho	fortuito	(López	de	Mariscal,	101),	aunque	las	historias
recogidas	por	los	cronistas	nombran	las	hazañas	de	algunas	de	ellas	que
sobresalieron	como	guerreras	o	gobernantes.	Porque	descubrieron	el	uso	del
agua-miel	del	maguey	para	preparar	el	pulque,	y	otras	hierbas	medicinales	para
curar	enfermedades,	fueron	elevadas	a	divinidades	tutelares:	por	ejemplo,
Tzaputlatena,	diosa	de	la	resina	de	pino	(combustible)	o	Vixtocioutl,	diosa	de	la
sal,	cuyos	cultos	eran	del	dominio	femenino,	amén	de	que	también	les
ofrendaban	sacrificios	de	mujeres.	En	cuanto	a	la	significación	del	conocimiento
terapéutico	y	culinario	de	plantas,	minerales	y	alimentos,	fray	Bernardino	de
Sahagún	reconoció	la	significación	de	sus	descubrimientos	y	las	catalogó	como
“médicas”	(sin	mencionar	nunca	un	varón	en	esa	profesión).	Eran,	por	supuesto,
las	parteras	y	algunas	fueron	catalogadas	de	“hechiceras”	en	la	mente	morbosa
de	cronistas	y	misioneros.	Ahora	bien,	una	mirada	al	calendario	litúrgico	azteca
permitirá	observar	la	importancia	de	las	divinidades	femeninas,	como	vestigio	de
la	alta	estima	y	posición	que	tenía	la	mujer;	pero	ello	contrasta	con	su
desempeño	secundario	en	la	vida	cultual	en	donde	dominaban	los	sacerdotes.	Por
otra	parte,	Vallbona	se	dedica	a	revisar	las	supersticiones	y	los	agüeros	que
obsesionaban	a	los	aztecas,	pues	los	augurios	regían	su	vida	cotidiana,	al	mismo
tiempo	que	las	prohibiciones	alimentarias,	pues	sobre	todo,	debían	ser
cuidadosos	en	el	manejo	y	preparación	del	maíz,	el	cuidado	de	los	embarazos	y
los	partos,	el	manejo	de	la	escoba	y	las	ofrendas	al	fuego	tutelar	del	hogar.	Un
último	apartado	se	dedica	a	otros	elementos	de	la	vida	cotidiana	como	las	fiestas,
los	pasatiempos	en	los	que	testimonia	fray	Bartolomé	de	La	Casas	que	las
mujeres	practicaban	el	juego	de	la	pelota,	así	como	la	literatura	y	las	artes,
actividades	en	las	que	no	podría	especificarse	si	estaban	propiamente	ligadas	a
las	mujeres.	Sin	embargo,	retomando	a	León-Portilla,	Vallbona	nos	llama	la
atención	sobre	la	presencia	de	ellas	en	el	ámbito	de	la	poesía,	así	como	en	otras
actividades	(técnicas	en	el	sentido	etimológico	del	griego	clásico)	que	hablan	de



su	calidad	como	inventoras	y	promotoras	del	bien	social,	lo	cual	sirve	de
complemento	final	a	este	detallado	capítulo	sobre	las	demandas	sociales	y
quehaceres	de	las	mujeres	aztecas.

En	su	conclusión,	Vallbona	vuelve	a	señalarnos	con	Louise	Burkhart,	dentro	de
ese	sistema	que	hace	al	hombre	y	la	mujer	un	par	complementario	en	el	orden
cósmico	del	universo,	la	función	desempeñada	por	el	hogar	como	espacio
asignado	al	“destino”	(sagrado)	de	la	mujer;	ella	ha	analizado	con	detalle	ese
ámbito	de	lo	doméstico	y	el	simbolismo	cósmico	que	la	casa	en	tanto	axis	mundi
tiene	en	la	cultura	azteca.	La	significación	de	las	expectativas	y	los
deberes/responsabilidades,	que	recaen	sobre	la	mujer,	esto	lo	ha	planteado
Vallbona,	para	revelarnos	la	independencia	y	su	autonomía	en	la	administración
del	espacio	de	la	casa.	Lo	anterior	le	permite	criticar	su	pérdida	y	la	imposición
del	discurso	judeo-cristiano	que	tiende	a	disminuir	y	a	desaparecer	la
importancia	de	la	mujer	en	unos	cronistas	que,	de	rebote,	despreciarían	y	no
podrían	interpretar	su	papel	en	las	sociedades	precolombinas	o	en	la	transición
colonial.	La	visión	eurocéntrica	se	impone	en	esa	visión	de	la	ortodoxia	católica
que	no	les	permitía	comprender	aquello	que	es	distante	a	sus	ojos	y	que,	más
bien,	tienden	a	cercenar.	Todo	lo	anterior	constituye	ese	aporte	investigativo	que
me	permitiría	agregar,	en	la	misma	línea	que	lo	hace	Matthew	Restall	en	Los
siete	mitos	de	la	conquista	española,	que	si	las	crónicas	están	repletas	de	¨mitos”
y	de	“estereotipos”	(28	y	217),	aquí	en	este	libro	Rima	de	Vallbona	ha	develado
uno	más	en	ciernes	al	que	el	investigador	inglés	no	le	ha	dedicado	toda	su
significación	posible;	faltaría	ahora	que	las	continuaciones	futuras	de	la	labor
ingente	de	Rima	de	Vallbona[9]	acometan	también	reconstruir	las	huellas	y	los
trazos	de	la	mujer	en	la	conquista	y	en	la	colonización	de	nuestras	tierras
americanas.

Leer	de	otra	manera	los	códices	y	las	crónicas	para	visibilizar	la	presencia	de	la
mujer	azteca	estriba	en	una	tarea	imprescindible	del	legado	que	hace	Rima	de
Vallbona,	escritora	e	intelectual	radicalmente	“mujer”;	es	para	ella	una	tarea	de
activismo	y	de	proyección	que	debe	ser	acompañada	de	una	lectura	diferencial	y
de	“adiciones”,	siempre	y	cuando	estén	subordinadas	no	solo	a	una	reflexión
serena	y	meditada,	sino	también	a	un	manejo	directo	y	fiel	de	los	textos	que	ella
estudia.	En	este	sentido,	Vallbona	no	solo	ha	leído	los	textos	canónicos	de	la
literatura	colonial,	sino	también	otras	decenas	de	crónicas	que	muchas	veces	o	se
cita-espposn	por	terceros	o	se	leen	fragmentariamente.	Ello	le	ha	permitido
desentrañar	la	trama	de	una	historia,	la	del	signo	mujer	azteca,	con	unos
parámetros	reivindicativos	y	una	amenidad	que	destaca	por	el	manejo	de	su



estilo	y	de	su	narración.	Invito	a	los	lectores,	pues,	a	sumergirse	en	estas
peregrinas	y	aventureras	páginas	que	nos	ubicarán	de	nuevo	en	el	mundo	de	las
maravillas	americanas,	con	unos	ojos	inéditos	que	cuestionarán	otra	vez	los
índices	propios	de	nuestra	identidad	y	harán	que	en	sus	entresijos	sobresalga	y
tenga	existencia	la	mujer.

Obras	citadas

Acosta,	José	de	Acosta.	Obras	del	P.	José	de	Acosta	de	la	Compañía	de	Jesús.
Madrid:	Editorial	Atlas,	1954.

Chang-Rodríguez,	Raquel.	La	apropiación	del	signo:	Tres	cronistas	indígenas	del
Perú.	Tempe:	Arizona	State	University,	Center	for	Latin	American	Studies,
1988.

Clavijero,	Francisco	Javier.	Historia	antigua	de	México.	México,	D.F.:	Editorial
Porrúa,	1971.

Coello	de	la	Rosa,	Alexandre.	“Más	allá	del	Incario:	Imperialismo	e	historia	en
José	de	Acosta,	SJ	(1540-1600)”.	Colonial	Latin	American	Review	14.1	(2005):
55-81.

Durán,	Fr.	Diego.	Historia	de	las	Indias	de	Nueva	España	e	islas	de	Tierra	Firme.
México,	D.F.:	Editorial	Porrúa,	2ª.	Edición,	1984.

Gonzalbo	Aizpuru,	Pilar.	Las	mujeres	en	la	Nueva	España:	Educación	y	vida
cotidiana.	México,	D.F.:	El	Colegio	de	México,	1987.

_________.	“La	familia	novohispana	y	la	ruptura	de	los	modelos”.	Colonial
Latin	American	Review	9.1	(2000):	7-19.

Graubart,	Karen	B.	“Indecent	Living:	Indigenous	Women	and	Politics	of
Representation	in	Early	Colonial	Peru”.	Colonial	Latin	American	Review	9.2
(2000):	213-235.

Guerra,	Lucía.	La	mujer	fragmentada:	Historias	de	un	signo.	La	Habana/Bogotá:



Casa	de	las	Américas/	Concultura,	1994.

Jones,	Grant	D.	“Representing	Native	Peoples:	Recent	Etnohistories	of	Colonial
Mesoamerica	and	its	Frontiers”.	Colonial	Latin	American	Review	8.1	(1999):
145-152.

López	de	Mariscal,	Blanca.	La	figura	femenina	en	los	narradores	testigos	de	la
Conquista.	México,	D.F.:	El	Colegio	de	México/Consejo	para	la	Cultura	de
Nuevo	León,	2004.

Mazzotti,	José	Antonio.	“Indigenismos	de	ayer:	prototipos	perdurables	del
discurso	criollo”.	Indigenismo	hacia	el	fin	de	milenio:	Homenaje	a	Antonio
Cornejo-Polar.	Mabel	Moraña	(Ed.).	Pittsburgh:	Instituto	Internacional	de
Literatura	Iberoamericana,	1998.	77-101.

Merriman,	Stephanie.	“Civilización	y	barbarie:	Prescott	como	lector	de	Cortés”.
La	historia	en	la	literatura	iberoamericana:	Memorias	del	XXVI	Congreso	del
Instituto	Internacional	de	Literatura	Iberoamericana.	Raquel	Chang-Rodríguez	y
Gabriella	de	Beer	(Eds.).	Hanover:	Ediciones	del	Norte,	1989,	87-96.

Moraña,	Mabel.	“Indigenismo	y	globalización”.	Indigenismo	hacia	el	fin	de
milenio:	Homenaje	a	Antonio	Cornejo-Polar.	Mabel	Moraña	(Ed.).	Pittsburgh:
Instituto	Internacional	de	Literatura	Iberoamericana,	1998,	243-252.

Powers,	Karen	Vieira.	Women	in	the	Crucible	of	Conquest:	The	Gendered
Genesis	od	Spanish	American	Society,	1500-1600.	Albuquerque:	University	of
New	Mexico	Press,	2005.

Restall,	Matthew.	Los	siete	mitos	de	la	conquista	española.	Barcelona:	Paidós
Ibérica,	2004.

Sánchez	Jiménez,	Antonio.	“Memoria	y	utilidad	en	el	Sumario	de	la	natural
historia	de	las	Indias	de	Gonzalo	Fernández	de	Oviedo”.	Colonial	Latin
American	Review	13.2	(2004):	263-273.

Stein,	Susan	Isabel.	“Aproximaciones	críticas	a	la	prosa	hispanoamericana
colonial	y	la	cuestión	de	la	‘prosaica’.	Revista	Iberoamericana	61.172-73	(1995):
517-525.

Sullivan,	John.	“Un	diálogo	sobre	la	congregación	de	Tlaxcala”.	Colonial	Latin



American	Review	8.1	(1999):	35-59.

Vázquez,	Juan	Adolfo.	“El	Campo	de	las	Literaturas	Indígenas
Latinoamericanas”.	Revista	Iberoamericana	44.104-5	(1978):	313-349.

_________.	“Reflexiones	finales”.	From	Oral	to	Written	Expression:	Native
Andean	Chronicles	of	the	Early	Colonial	Period.	Syracuse:	Maxwell	School	of
Citizenship	an	Public	Afair,	1982,	175-179.

Verdesio,	Gustavo.	“Hacia	la	descolonización	de	la	mirada	geográfica:	Las
prácticas	territoriales	indígenas	en	la	‘prehistoria’	de	la	ribera	norte	del	Río	de	la
Plata”.	Revista	Iberoamericana	65.186	(1999):	59-80.

Notas

[*]	Catedrático,	Universidad	de	Costa	Rica.	Miembro	Correspondiente,
Academia	Nicaragüense	de	la	Lengua.	Colaborador,	Academia	Norteamericana
de	la	Lengua	Española.

[1]	A	lo	largo	del	trabajo	utilizaré	indistintamente	este	término	para	englobar	la
serie	“cartas,	crónicas,	relaciones”,	a	las	que	hace	necesariamente	referencia	el
título	de	un	trabajo	de	Walter	Mignolo),	aunque	a	causa	de	su	heterogeneidad
discursiva	y	la	polivalencia	pragmática	estemos	obligados	a	diferenciarlas	en	un
análisis	exhaustivo.

[2]	La	metodología	con	informantes	y	el	trabajo	de	campo,	como	se	denominan
en	antropología,	han	permitido	rescatar	y	reconstruir	relatos	y	testimonios	que
han	permanecido	subyacentes	o	han	sobrevivido	al	paso	del	tiempo;	son	“los
testimonios	que	podríamos	llamar	de	literatura	oral,	de	tradiciones	orales,	donde
se	mantiene	esa	resistencia	al	invasor”	(Vázquez,	1982,	177).

[3]	Para	el	ámbito	azteca,	Juan	Adolfo	Vázquez	enumera	otras	crónicas	en	su
detallado	e	informativo	artículo	(1978):	331-332,	nota	21),	como	las	siguientes:
a)	la	Crónica	Mexicáyotl,	escrita	en	náhuatl	alrededor	de	1609,	por	Fernando
Alvarado	Tezozomac,	nieto	de	Moctezuma;	b)	la	Relación	de	Texcoco,	de	Juan



Bautista	Pomar,	hijo	de	español	y	de	una	hija	del	rey	Nezuhualpitzinli;	c)	las
Diferentes	historias	originales	de	los	reynos	de	Culhuacán	y	México,	y	de	otras
provincias,	de	Domingo	de	San	Antón	Muñón	Chimalpáin;	y	c)	la	Historia	de
Tlaxcala,	de	Diego	Muñoz	Camargo.

[4]	Tomó	el	término	prestado	de	la	enseñanza	de	la	literatura	en	L2.

[5]	Son	las	que	Juan	Adolfo	Vázquez	en	las	conclusiones	del	volumen	From
Oral	to	Written	Expression:	Native	Andean	Chronicles	of	the	Early	Colonial
Period	denominaba	como	“sociedades	primitivas	o	culturas	marginales,	que
tienen	esto	en	común:	No	tuvieron	nunca	el	grado	de	compleja	civilización	que
alcanzaron	los	mesoamericanos	o	los	andinos”	(176-177).

[6]	Y	digo	esencial	porque,	en	esa	conjunción	de	oratoria	y	escritura	que	se
produce	a	partir	del	Medioevo,	no	puede	pensarse	en	el	saber	letrado	sin	ese
ajuste	a	las	técnicas	de	la	memoria	requeridas	para	la	composición	y	la
redacción/lectura.	Bien	ha	hecho	Antonio	Sánchez	Jiménez	el	subrayar	esta
dimensión	del	discurso	cronístico	para	el	caso	de	Gonzalo	Fernández	de	Oviedo
(2004).

[7]	Para	la	sociedad	novohispana,	el	estudio	más	completo	sobre	la	vida
cotidiana	de	la	mujer	es	el	de	Pilar	Gonzalbo	Aizpuru	(1987).

[8]	Pues	la	fealdad	y	lo	bello,	así	como	lo	macabro	o	lo	grotesco	atraen	la
atención	del	espectador	e	inclinan	su	balanza	y	su	juicio.

[9]	Ella	misma	ha	venido	trabajando	esta	línea	con	trabajos	dedicados	a	las
monjas	de	la	Colonia	o	a	las	mujeres	colonizadoras.



Capítulo	1.	Generalidades

Canto	de	las	mujeres	de	Chalco

¡Con	las	flores	que	están	sobre	mí,	yo	me	adorno,

son	mis	flores,	soy	una	Chalco,	soy	mujer!

Deseo	y	deseo	las	flores,

deseo	y	deseo	los	cantos,

estoy	con	ansias,	aquí	en	el	lugar	donde	hilamos,

en	el	sitio	donde	se	va	nuestra	vida.

Así	estimo	tu	palabra,

compañero	en	el	lecho,	tú,	pequeño	Axayácatl.

Con	flores	lo	entretejo,	con	flores	lo	circundo,

lo	que	nos	une	levanto,	lo	hago	despertarse.

Así	daré	placer

a	mi	compañero	en	el	lecho,	a	ti,	pequeño	Axayácatl.

Aguiauhtzin,	poeta	de	Ayapanco

De	Cantares	mexicanos



El	machismo	predominante	en	Hispanoamérica,	que	ha	hecho	de	la	mujer	una
víctima	y	la	ha	privado	de	libertad,	de	derechos	legales	y	de	su	propia	identidad,
es	achacado	a	nuestra	herencia	indígena	y	española.	Examinar	los	diversos
comportamientos	del	hombre	hacia	la	mujer	en	ambas	sociedades	y	grupos
raciales,	a	lo	largo	de	los	siglos,	desde	la	época	precolombina	hasta	los	tiempos
modernos,	podría	constituir	una	forma	de	comprender	mejor	los	orígenes	de	las
conductas	machistas	en	nuestro	continente.	En	este	texto	solo	pretendemos	dar
un	vistazo	a	algunas	instancias	socio-culturales	en	las	que	vivieron	las	mujeres
de	nuestra	América	durante	los	tiempos	precolombinos;	estas	instancias	han	sido
rescatadas	del	olvido	por	algunos	códices	indígenas	(libros);	más	tarde,
cronistas,	historiadores,	arqueólogos,	etnólogos,	sociólogos	y	críticos	literarios
aportaron	mucha	y	valiosa	información	que	hoy	reunimos	en	este	libro	para	el
público	en	general.	El	material	recogido	es	tan	abundante,	que	resolvimos
distribuirlo	en	dos	tomos:	el	primero	abarcará	el	quehacer	de	la	mujer	entre	los
aztecas	de	México-Tenochtitlán	llamado	Nueva	España	durante	la	Colonia	el
segundo	comprenderá	las	civilizaciones	maya	e	inca.

En	el	mundo	precolombino,	por	ejemplo,	especialmente	entre	los	aztecas	de
México	y	los	incas	de	la	región	andina,	tenemos	la	impresión	de	que	la	mujer	fue
sometida	a	un	sistema	patriarcal	que	la	mantuvo	subyugada	por	siglos.	Estudios
etno-históricos	recientes	y	más	profundos	arrojan	un	panorama	diferente	al
considerar,	sobre	todo	entre	los	aztecas,	el	paralelismo	genérico	auto-
independiente	por	el	cual	las	mujeres	ocupaban	amplios	espacios	en	los	que	sus
quehaceres	tenían	un	equivalente	masculino,	lo	cual	iremos	viendo	a	lo	largo	de
estas	páginas.	En	relación	con	los	incas,	por	ejemplo,	Betanzos	(cronista)
comenta	que	era	costumbre	ancestral	incaica	que	las	mujeres	ayudaran	a	los
hombres	en	sus	diversas	faenas,	sobre	todo	las	de	la	agricultura,	pero	observa
que	los	españoles	no	lo	entendían	así	y	rompieron	con	esa	norma	(Betanzos,	37).

¿De	dónde	procede	la	información	relacionada	con	la	vida	de	los	indígenas?[1]
Los	aztecas	de	México,	por	ejemplo,	dejaron	consignadas	sus	costumbres	y
relevantes	sucesos	en	códices	como	el	de	Mendoza,	el	Florentino	y	otros.[2]
Además,	entre	los	incas	y	algunas	tribus	de	México	se	guardan	verdaderas
colecciones	de	figuritas	de	barro	concebidas	con	gran	realismo	y	otras	piezas	de
alfarería:	en	ellas	se	da	testimonio	de	sus	más	íntimas	relaciones	y	de	las	varias
aquellos	tiempos,	lo	poco	que	se	sabe	se	conserva	en	tablas	y	piedras	talladas	o
en	rudimentarios	dibujos	grabados	con	grafito	en	las	rocas	petroglifos
(escritura).



La	tradición	oral	fue	recogida	por	fray	Bernardino	de	Sahagún,	el	Inca	Garcilaso
de	la	Vega,	Juan	de	Betanzos	(cronistas)	y	otros	cronistas.	Asimismo	contamos
con	los	testimonios	de	conquistadores	como	Hernán	Cortés,	Bernal	Díaz	del
Castillo,	Gonzalo	Fernández	de	Oviedo,	Cieza	de	León	(conquistadores	y
cronistas),	que	participaron	en	la	gesta	de	la	Conquista	y	los	de	fray	Toribio	de
Benavente	(Motolinía),	el	Padre	José	de	Acosta,	fray	Bartolomé	de	las	Casas
(misioneros	y	cronistas)	entre	otros,	que	cumplieron	con	su	labor	de	misioneros,
educadores	y	recopiladores	de	datos	importantísimos	para	la	etnohistoria.	Los
mestizos	como	fray	Diego	Durán,[3]	Diego	Muñoz	Camargo,[4]	Fernando	Alva
de	Ixtlilxóchitl[5]	y	Hernando	de	Alvarado	Tezozomoc	(cronistas	meztizos)[6]
suministraron	también	en	sus	respectivas	crónicas	muchos	datos	importantes;
Laurette	Séjourné	(antropóloga)	agrega	a	esos	cronistas	el	nombre	de
Chimalpain	(Cronista)	(fines	del	siglo	xvi)	y	añade	que	tanto	este,	como	los	dos
anteriores,	fueron	descendientes	de	príncipes	aztecas	y	transcribieron	la	historia
de	sus	antepasados	del	náhuatl	(lengua	nahua)	a	la	escritura	fonética	de	nuestro
alfabeto	(Séjourné,	Burning	Water,	17).	Sin	embargo,	Prescott	(William	H.
Prescott	historiador	bostoniano)	relata	que	cuando	el	gobierno	mexicano	destinó
una	pequeña	suma	para	efectuar	la	traducción	al	castellano	del	manuscrito	que	se
creía	ser	la	historia	original	de	Chimalpain	(cronista),	Carlos	María	de
Bustamante,	el	editor,	descubrió	que:

el	pretendido	original	era	una	versión	en	lengua	azteca	de	la	Crónica	de	Gómara.
No	obstante	esto,	continuó	sus	tareas	hasta	dar	al	público	una	edición	americana
de	la	obra	del	capellán,	siendo	un	hecho	notable	que	el	editor,	en	sus	otros
escritos	se	refiere	constantemente	a	la	misma	obra	llamándola	Crónica	de
Chimalpain	(Prescott,	426).

Lo	anterior	deja	ver	cómo	durante	la	Conquista	y	la	Colonia	predominó	el
discurso	masculino	que	manipulaba	la	escritura,	mencionando	a	las	mujeres
cuando	sus	costumbres	eran	totalmente	diferentes	a	las	de	España	o	cuando	eran
de	cierta	alcurnia.	En	el	primer	caso	se	les	nombra	para	marcar	la	diferencia	con
respecto	a	la	norma	euro-occidental;	en	el	segundo,	para	valorar	el	linaje	o	el
desempeño	heroico,	subversivo	o	inmoral	según	lo	declaraban	la	Iglesia	católica
y	las	costumbres	europeas.	Además,	daban	solo	los	nombres	sin	apellidos	de	las
plebeyas,	o	las	incluían	entre	la	mercancía	o	como	si	fueran	objetos	de	mercadeo
o	de	placer,	al	pasarlas	de	mano	en	mano;	de	esta	forma	modelaban	la
observación	de	la	realidad	indígena	a	partir	de	la	experiencia	europea.



Hay	que	tomar	en	cuenta	que	así	como	los	españoles	destruyeron	gran	cantidad
de	códices,	también	hubo	algunos	como	Motolinía,	Durán	y	Acosta	(cronistas	y
misioneros)	que	pidieron	a	los	aborígenes	poVerdores	de	una	hábil	y	extremada
memoria	que	transcribieran	a	la	escritura	latina	lo	que	estaba	en	las	pinturas	de
sus	libros.	Quienes	se	prestaron	a	realizar	dichas	transcripciones	fueron
especialmente	sacerdotes	(papas,	como	se	llamaban	en	náhuatl),	sabios,
mandatarios	y	estudiantes	procedentes	de	las	escuelas	nativas	y	de	los	templos,
lugares	que	eran	un	verdadero	depósito	de	la	sabiduría	nahua	y	maya.	Esos
códices	suministraban	con	extrema	precisión	fechas,	lugares,	nombres	y
atributos	de	los	dioses	y	muchas	otras	ideas	y	conceptos	abstractos,	explica
León-Portilla	(Fifteen	Poets,	8-9).	Otros	nativos,	utilizando	las	mismas	técnicas
tradicionales	pintaron	manuscritos,	pero	en	papeles	y	telas	occidentales	–
especifica	Garza	Tarazona–.	Eso	lleva	a	pensar	–continúa	la	escritora–	que	“los
autores	no	pudieron	sustraerse	a	las	influencias	occidentales	que	se	manifiestan
evidentemente	en	los	tonos	empleados	en	el	colorido,	en	la	perspectiva	y	la
libertad	de	movimiento	de	la	figura	humana	(Garza	Tarazona,	13).[7]

Respecto	a	los	nombres	de	esas	plebeyas,	la	escritora	Rebecca	Horn	comenta
que	durante	la	Colonia	se	hacía	una	diferencia	entre	hombres	y	mujeres
indígenas,	pues	a	ellos	se	les	asignaban	más	prestigiosos	nombres	a	lo	largo	de
su	vida	debido	a	su	puesto	oficial	o	por	reconocimiento	público;	esto,	agrega	la
autora,	hace	casi	imposible	localizar	a	una	plebeya	en	los	documentos	o	a	lo
largo	de	generaciones	o	como	ente	individual	(Horn,	“Nahua	Naming…”,	122).
En	cuanto	a	la	interpretación	de	los	conquistadores	de	las	costumbres	indígenas,
sirva	de	ejemplo	el	siguiente:	fray	Bartolomé	de	las	Casas,	quien	comprendió,
defendió	y	justificó	algunas	de	las	costumbres	de	los	indígenas,	en	una	ocasión,
al	referirse	al	matrimonio	y	a	sabiendas	de	que	este	se	hacía	por	un	intercambio
de	obsequios	valiosos	entre	las	dos	familias,	escribió	que	ellos	“compraban	a	los
padres	las	hijas	que	habían	de	ser	sus	mujeres”	(Las	Casas,	IV,	219).	Es
interesante	observar	que	hasta	Malintzin,	alias	doña	Marina,[8]	pese	a	que	ella
era	mujer,	en	una	instancia	ordenó	a	los	mexicanos	que	trajeran	“todo	tipo	de
cosas:	bellas	mujeres,	buen	maíz	desgranado,	guajolotes	(pavos),	huevos	de
guajolote,	buenas	tortas	de	maíz”	para	el	“Dios-capitán”,	o	sea,	para	Cortés,	a
quien	algunos	indígenas	llamaban	así	(Anales	históricos	de	Tlatelolco	en
Baudot,	201.	Las	cursivas	son	nuestras).

1.1.	Presencia	de	la	mujer	en	las	esferas	políticas	y	militares



Aquí	conviene	decir	que,	en	un	intento	por	anular	el	discurso	de	la	conquista,	en
la	actualidad	se	efectúa	una	re-lectura	de	algunos	de	dichos	datos,	sobre	todo
entre	quienes	abogan	por	las	corrientes	feministas	o	neo-indigenistas.	Es
interesante	observar	que	la	interpretación	feminista	coincide	en	muchos	aspectos
con	la	sociología,	etnología,	antropología,	mitología,	etc.	Tan	innovadora
interpretación	ha	permitido	comprender	que	entre	los	indígenas	“obsequio	de
mujeres”	o	“intercambio	de	mujeres”,	eran	prácticas	que	respondían	a	un	patrón
de	hábil	política	con	miras	a	favorecer	el	poderío	gubernamental	o	imperial.
Según	esto,	Powers	explica	que	las	mujeres	no	se	consideraban	a	sí	mismas
como	meros	objetos	comerciales,	“sino	como	agentes	en	importantes	estrategias
políticas	inter-étnicas”;	es	probable,	agrega	la	autora,	que	esas	mujeres-
obsequios	estuvieran	bien	enteradas	de	ello	(Powers,	“Conquering	Discourses”,
11).

Por	su	parte,	retomando	el	pensamiento	de	Claude	Lévi-Strauss,	Fages	explica
que	en	tales	situaciones	entran	en	juego	los	principios	universales	del
intercambio	y	la	reciprocidad;	este	autor	señala,	además,	que	en	las	sociedades
arcaicas,	el	intercambio	de	las	mujeres	es	el	más	fundamental,	“pues	las	mujeres
son	el	bien	por	excelencia”.	En	esas	sociedades	el	trueque	de	objetos	y	regalos	se
traduce	en	“vínculos	e	instrumentos	de	realidades	de	otro	orden:	potencia,	poder,
simpatía,	estatus	social,	emoción;	y	el	sabio	juego	del	intercambio	[...]	consiste
en	un	complejo	conjunto	de	maniobras	conscientes	o	inconscientes	destinadas	a
obtener	seguridades	y	precaverse	contra	riesgos	en	el	doble	terreno	de	las
alianzas	y	las	rivalidades”	(Lévi-Strauss,	interpretado	por	Fages,	48).	En	este
proceso	se	transforman	los	individuos	en	asociados.	Y	es	que	en	el	inconsciente
se	mezcla	lo	objetivo	con	lo	subjetivo,	el	objeto	con	el	sujeto,	el	otro	con	el	yo,
pues	“lo	inconsciente	es	el	carácter	común	específico	de	los	hechos	sociales	y
tiene	la	categoría	del	pensamiento	colectivo”	(Lévi-Strauss,	interpretado	por
Fages,	55).

Al	respecto,	Steve	Stern,	citado	por	Wood,	afirma	que	durante	la	Colonia	“el
matrimonio	con	las	nativas	que	procedían	de	influyentes	y	ricas	familias	les
aportaba	a	las	elites	españolas	conexiones	sociales	y	dotes”	(Wood,	Sexual
Violation,	20).	Además,	aumentaban	su	autoridad	y	potencial	económico	al
cultivar	una	clientela	de	indígenas,	aliados	y	funcionarios.	Para	los	nativos,	estas
alianzas	representaban	protección	y	prosperidad	(Wood,	Sexual	Violation,	20).
[9]	Muchos	nativos	consideraban	el	matrimonio	o	el	concubinato	de	sus	hijas



con	los	españoles,	porque	también	adquirían	propiedades	o	evadían	impuestos
que	pesaban	sobre	sus	comunidades	(Wood,	31,	n.	53).	En	1560	un	aborigen	de
Florida	ofreció	su	hermana	al	conquistador	Pedro	Meléndez	de	Avilés;	después
de	un	debate	acerca	de	qué	era	lo	más	apropiado	hacer,	los	hombres	del
conquistador	le	explicaron	a	la	mujer	que	era	bueno	“que	durmiera	con
Meléndez	de	Avilés,	para	lograr	un	gran	comienzo	de	confianza	en	él	y	en	otros
cristianos”	(Wood,	31,	n.	54).

Asimismo,	para	ellos	significaban	esas	alianzas	refuerzo	y	superación	de	su
estirpe.	En	cuanto	a	esto	último,	Antonio	de	Herrera[10]	cuenta	que,	cuando
Moctezuma[11]	salió	a	dar	la	bienvenida	a	los	españoles,	le	obsequió	a	Cortés
muchas	joyas	de	oro	y	una	de	sus	hijas	acompañada	de	algunos	de	sus	súbditos
para	que	la	sirvieran	o	con	el	fin	de	que	el	marqués	los	distribuyera	entre	sus
caballeros;	Moctezuma	le	dijo:	“Mira,	Malinche,	que	tanto	os	amo,	que	os	quiero
dar	una	hija	mía	muy	hermosa	para	que	os	caséis	con	ella	y	que	la	tengáis	por
vuestra	legítima	mujer”.[12]	Cortés	explicó	que	él	era	casado	y	que	a	los
cristianos	solo	se	les	permitía	tener	una	esposa;	sin	embargo,	Moctezuma	insistió
en	que	tomara	a	su	hija,	pues	él	quería	tener	muchos	nietos	de	“un	hombre	tan
valiente”	(Herrera,	II,	390;	Díaz	del	Castillo,[13]	192).

Se	sabe	que	Moctezuma	tuvo	varios	hijos[14]	y	que	algunos	de	ellos	murieron
en	la	Noche	Triste.	Entre	los	que	sobrevivieron	está	Yotiualicahuatzin,	el	hijo
que	Moctezuma	concibió	con	Miahuaxóchil,	su	segunda	esposa,[15]	el	cual,	en
el	bautismo	se	llamó	Pedro	Moctezuma	(Prescott,	n.	36,	376;	Solís,[16]	249).
Según	Solís,	“concurrió	en	él	la	representación	de	su	padre	por	ser	habido	en	la
señora	de	Tula”,	por	lo	que	su	descendencia	heredó	el	título	nobiliario	de	condes
de	Moctezuma	y	de	Tula	(Prescott,	249).	Con	Tezalco	la	primera	esposa	legítima
con	título	de	reina,	Moctezuma	tuvo	a	la	princesa	Tecuichpotzin	que	recibió	el
nombre	cristiano	de	doña	Isabel	Moctezuma	(Clavijero,	363;	Gonzalbo	Aizpuru,
47).[17]	Resulta	difícil	pensar	que	esta	princesa	haya	sido	la	que	entregaron	a
Cortés.	Sin	embargo,	se	afirma	que	ella	primero	se	casó	con	Atlixcatl,	el	sucesor
al	trono	de	Moctezuma,	y	después,	con	los	sucesores	al	trono	de	ese	monarca:
Cuitlahuentzin	y	Cuauhtemoc,	de	los	cuales	quedó	viuda.	Fue	amante	de	Cortés
por	poco	tiempo	y	entonces	se	le	dio	la	encomienda	de	Tacuba	(Pedro	Carrasco,
“Indian-Spanish”:	92).	Cortés	tuvo	con	ella	una	hija	(Díaz	del	Castillo,	520;
Sahagún,	Historia	II,	1829,	XLV;	Clavijero,	363)	y	arregló	su	matrimonio	con
Alonso	de	Grado;	este	murió	poco	después	de	su	matrimonio	con	Isabel-
Tecuichpotzin	Moctezuma.	Una	vez	más	viuda,	se	casó	con	Pedro	Gallego,	con
quien	tuvo	un	hijo,	Juan	de	Andrade	Moctezuma.	Por	último,	de	nuevo	viuda,	se



casó	con	Juan	Cano,	encomendero	de	Macuilxochitl	(Pedro	Carrasco,	“Indian-
Spanish”,	92-93).

La	hermana	de	Tecuichpotzin	e	hija	de	Moctezuma	II,	doña	Leonor	de
Moctezuma,	al	quedar	viuda	de	D.	Juan	Páez,	se	casó	con	D.	Cristóbal	de
Valderrama.	De	su	primer	matrimonio	recibió	la	encomienda	de	Ecatepec	(en	el
monte	del	viento).	Su	hija,	de	doña	Leonor	Valderrama	de	Moctezuma,	se	casó
con	D.	Diego	Sotelo,	quien	al	morir	su	suegro,	recibió	la	encomienda	de
Ecatepec	(Carrasco,	“Indian-Spanish	marriages”,	93).

En	relación	con	las	generosas	dotes	y	beneficios	que	aportaron	las	indígenas	a
los	españoles,	Díaz	del	Castillo	menciona	en	especial	a	la	cacica[18]
Techquihuatzin,	la	cual	se	llamó	en	el	bautizo,	doña	Luisa	Techquihuatzin,	hija
del	anciano	cacique	tlaxcalteca	Xicoténcatl;[19]	ella	fue	donada	a	Pedro	de
Alvarado,	conquistador	de	Guatemala,	con	el	que	contrajo	matrimonio	(Díaz	del
Castillo,	124	y	589).	De	esa	unión	el	conquistador	recibió	“la	mayor	parte	de
Tlaxcala”,[20]	muchos	valiosos	obsequios	y	“de	allí	se	conservaron	las	paces”
con	los	tlaxcaltecas,	quienes	se	sumaron	a	las	huestes	de	Cortés	(Díaz	del
Castillo,	585).	Con	ella	tuvo	el	conquistador	un	hijo,	don	Pedro,	y	una	hija,	doña
Leonor;	esta	después	se	casó	con	don	Francisco	de	la	Cueva,	caballero	de	la
Orden	de	Santiago,	gobernador	de	Guatemala	y	primo	del	duque	de
Alburquerque.	Díaz	del	Castillo	dejó	consignado	que	cuando	Pedro	de	Alvarado
fue	a	los	Reinos	del	Perú,	había	llevado	a	doña	Leonor	con	gente	española;	el
Viejo	falleció	en	Guatemala,	en	casa	de	su	hija	doña	Luisa	Xicoténcatl	y	ésta	fue
enterrada	con	los	honores	que	merecía	como	madre	de	doña	Leonor,	esposa	del
gobernador	(Díaz	del	Castillo,	124,	585-86;	Clavijero,	322).	Entre	las	doncellas
que	obsequiaron	los	tlaxcaltecas	a	las	huestes	de	Cortés	estaba	también	la	hija
del	benigno	y	prudente	príncipe	Maxixcatzin,	la	cual	en	la	pila	del	bautismo
recibió	el	nombre	de	Elvira;	esta	fue	otorgada	al	capitán	Juan	Velázquez	de
León,	quien	murió,	con	su	mujer,	doña	Elvira	Maxixcatzin,	en	la	huida	de
México	durante	el	desastre	de	la	Noche	Triste	(Clavijero,	322,	366).

Del	reino	de	Tezcoco	vemos	que	una	hija	del	rey	Nezahualpillitzin,	fue	bautizada
con	el	nombre	de	Ana.	Para	su	boda	con	el	conquistador	D.	Juan	de	Cuellar,
llevó	de	dote	unas	regiones	de	Acolhuacán.

Doña	Francisca	Verdugo	Ixtlilxóchitl,	heredera	del	gobernante	de	Teotihuacan	y
nieta	del	rey	Ixtlilxóchitl	de	Tezcoco,	se	casó	con	el	español	Juan	Grande,
descendiente	de	uno	de	los	pilotos	de	Cristóbal	Colón	y	de	un	conquistador.	Esta



pareja	fueron	los	abuelos	del	cronista	D.	Fernando	de	Alva	Ixtlilxóchitl	(Orozco,
93).

También	ilustra	lo	anterior	lo	que	explica	Betanzos	del	Inca	Yupanqui,	quien
“había	dado	ciertas	hijas	suyas	a	caciques,	señores	y	otras	muchas	hijas	de
señores	de	su	linaje”,	a	las	cuales	casó	con	ellos	para	“traerlos	a	su	servidumbre
y	dominios	del	Cuzco”	y	hacerlos	sus	aliados	(Betanzos,	110).	En	el	sur	del
continente,	informa	Gálvez,	la	hija	del	cacique	de	Angaco	en	Cuyo,	se	casó	con
el	hidalgo	Juan	de	Mallea	en	1562,	aportando	al	matrimonio	“el	señorío	de
Angaco	y	muchos	reales	en	pepitas	de	oro	de	los	arenales”	(Gálvez,	25).[21]	El
cacique	Kislay	proclamó	que	estaba	dispuesto	a	reconocer	la	soberanía	del	rey
de	España	si	alguno	de	los	invasores	se	casaba	con	una	de	sus	hijas,	la	que,
bautizada,	se	llamó	Juana.	Se	casó	con	ella	un	oficial	llamado	Gómez	Isleño,	a
quien	se	le	concedió	la	merced	de	las	tierras	desde	el	Río	Quinto,	en	el	límite
con	Córdoba	[Argentina]	(Gálvez,	25-26).

Ha	quedado	en	los	anales	de	los	chichimecas[22]	cómo	el	rey	de	México
Iztcohuatzin,	para	evitar	entrar	en	batalla	contra	su	sobrino	Nezahualcoyotl,
después	de	disculparse	tres	veces	por	su	comentario	de	que	el	último	no	merecía
ser	Chichimecatl	Tecuhtli,[23]	le	envió	de	obsequio	“cierta	cantidad	de	doncellas
muy	hermosas	y	de	linaje	real”	(Alva	Ixtlilxochitl,	Obras	I,	318);	sin	embargo,
esto	más	bien	encendió	la	ira	del	sobrino,	al	ver	“que	por	vía	de	mujeres	[el	rey
mexicano]	quería	negociar	con	él”,	por	lo	que,	después	de	hacerles	a	ellas
muchas	mercedes,	las	volvió	a	enviar	con	el	mensaje	a	su	tío	de	que	él	“no	era
mujer	para	que	le	enviaran	aquellas	Señoras;	que	le	mandara	hombres,	que	era	lo
que	él	quería,	y	que	si	para	tal	día	(que	le	señalaba)	no	salía	al	campo	a	pelear,
que	lo	iría	a	destruir	y	matar	dentro	de	su	propia	ciudad”.	Así	fue	cómo	los
ejércitos	de	ambos	entraron	en	batalla	(Alva	Ixtlilxochitl,	Obras	I,	318-319).

Por	otra	parte,	han	sido	también	consignados	momentos	en	los	que	las	mujeres
intervinieron	en	asuntos	del	estado.	Uno	de	estos	se	puede	apreciar	cuando
Nezahualcoyotzin	requería	ayuda	para	recuperar	el	reino	de	los	acolhúas.	Su
maestro	y	protector	envió	a	Tecuhxólotl	a	pedir	ayuda	a	los	chalcas,	para	lo	que
él	se	dirigió	a	la	corte	del	poderoso	Toteotzintecuhtli,	donde	contó	a	Atoloztzin,
esposa	de	ese	soberano,	las	desventuras	del	líder	acolhúa;	ella,	“afligida	y	llorosa
de	los	trabajos	del	príncipe,	le	prometió	que	haría	todo	lo	posible	para	que
Toteotzintecuhtli,	su	marido,	diese	el	favor	que	se	le	pedía”.	Entonces	el	señor
dio	orden	de	levantar	una	tarima	donde	Tecuhxólotl	fue	atado	“de	pies	y	manos	a
un	palo”;	un	pregonero	anunció	que	si	los	señores	de	la	provincia	querían



socorrer	a	Nezahualcoyotzin,	el	embajador	quedaría	libre,	y	si	no,	lo	mandaría
matar.	Los	caballeros	decidieron	aliarse	al	acolhúa,	con	lo	que	este	príncipe	entró
triunfante	en	Tezcoco	y	recuperó	su	reino	(Alva	Ixtlilxochitl,	Historia	de	la
nación	Chichimeca,	73-75).

En	algunas	ocasiones,	las	mujeres	participaban	activamente	en	los	planes	de	los
mexicanos	para	hostigar	a	los	pueblos	a	los	que	ellos	pretendían	someter	bajo	su
poder.	Un	ejemplo	de	esto	se	puede	ver	en	la	crónica	de	Tezozomoc,	en	el	pasaje
que	explica	el	“enojo	y	rrabia”	de	los	xochimilcas	cuando	se	enteraron	de	la
manera	cómo	los	mexicanos	sometieron	a	los	tepanecas	y	repartieron	sus	tierras
entre	los	capitanes:	después	de	discutir	los	xochimilcas	de	qué	manera	se	podrían
defender	de	ellos,	decidieron	hacer	lo	posible	para	mostrar	a	los	tenochcas[24]
su	valor.	Días	después	de	esta	reunión,

las	mugeres	de	los	mexicanos	yban	al	mercado	de	Suchimilco	a	vender	pescado,
rranas,	axayacatl	(moscas	del	agua	salada),	yzcahuitle,	tecuitlatl	[alga	lacustre
comestible]	y	otras	cosas	salidas	de	la	laguna,	y	patos	de	todo	género.	Las	yndias
mugeres	de	los	suchimilcas,	labando	muy	bien	el	yzcahuitle	[gusano	acuático]	y
guisando	los	patos,	todo	muy	bien	labado	limpiamente,	[...	lo	llevaron]	al	palacio
de	Tecpan	para	que	lo	comiesen	los	prençipales.	Y	començándolo	a	comer	estaua
muy	sabroso,	y	prosiguiendo	su	comida,	luego	hallaron	en	los	basos	[jícaras]
cabeças	como	de	criaturas	y	manos	y	pies	de	persona	y	tripas	(Tezozomoc	–
cronista,	100).

Horrorizados	los	xochimilcas	comenzaron	a	dar	voces	diciendo	que	los	señores
mexicanos	eran	“malos	y	peruersos	[...],	que	con	estas	tales	cosas	y	otras,
avasallaron	a	los	tepanecas,	azcapuçalcas	y	Cuyuacan”	(100).[25]	De	este	modo
decidieron	apercibirse	para	cualquier	ataque	de	los	tenochcas.	Además,	durante
la	salida	de	México-Tenochtitlán	que	emprendieron	los	españoles,	fue	una	mujer
quien	los	divisó	y	gritó:	“¡Mexicanos,	venid	todos!,	¡he	aquí	que	salen,	he	aquí
que	salen	en	secreto,	vuestros	enemigos”;	en	seguida,	del	templo	de
Huitzilopochtli,	un	hombre	dio	el	mismo	aviso,	por	lo	que	los	mexicanos
corrieron	al	ataque	que	resultó	en	la	conocida	masacre	histórica	de	la	“Noche
Triste”	(Baudot,	Códice	Florentino,	123).

Hay	que	tomar	en	cuenta	que	el	papel	de	la	mujer	no	quedaba	solo	en	esas
formas	de	colaborar	para	hostigar	a	los	pueblos	o	avisar	del	peligro;	con	el	fin	de



iniciar	una	batalla	o	una	guerra;	en	realidad	iba	más	allá:	en	un	artículo	titulado
“The	Life	and	Struggle	of	Doña	Josefa	María	de	Tepoztlán”,	Robert	Haskett
hace	una	revisión	de	la	capacidad	para	gobernar	que	tenían	las	nativas	mexicanas
nobles.	Con	ese	fin	se	basa	en	la	autoridad	de	estudiosos	de	ese	tema,	como
Susan	D.	Gillespie,	quien	declara	que	las	mujeres	tuvieron	un	papel	crucial	en	la
sucesión	de	la	dinastía	y	la	legitimidad	política	de	la	misma	(101-103).	Hace
también	referencia	a	La	mujer	mesoamericana	de	Silvia	Garza	Tarazona	de
González,	texto	en	el	que	la	autora	expresa	su	creencia	de	que	la	imagen	de
Coyolxauhqui,	a	la	cabeza	de	“400	conejos”,	representa	un	símbolo	del	liderazgo
de	la	mujer	(Haskett	“Doña	Josefa”,	160-161).[26]

Además,	hay	que	recordar	que	uno	de	los	cuatro	líderes	de	los	nómadas
mexicanos	era	una	mujer	llamada	Chimalma.[27]	Agrega	Garza	Tarazona	que	en
regiones	de	la	meseta	central	de	México	y	la	Huasteca,	hay	indicios	de	que	las
mujeres	asumieron	puestos	de	gobernantes	o	líderes,	lo	cual	parece	haber	sido
una	práctica	muy	extendida.	Finalmente,	la	autora	hace	referencia	a	los
bajorrelieves	descubiertos	en	la	ciudad	de	México,	en	los	cuales	se	representa	a
una	mandataria	de	Colhuacan,	ataviada	para	la	guerra,	quizás	en	la	conquista	de
ese	estado	por	los	mexicanos	bajo	el	reinado	de	Moctezuma	I	Ilhuicamina,
conocido	por	los	españoles	como	Moctezuma	I.

Importa	consignar	aquí	el	hecho	de	que	la	anónima	Relación	de	Michoacán[28]
recoge	instancias	en	las	que	el	rey	o	cazonci	saludó	a	los	sacerdotes	diciéndoles:
“‘madres,	seáis	bienvenidas’.	Pues	así	era	como	se	dirigía	a	los	sacerdotes	de	la
madre	Cuerauaperi”	(Relación,	218-220;	Relation,	263-264).[29]	Este	trato	a	los
mandatarios	probablemente	esté	ligado	a	Ometéotl	Moyocoyotzin,	el	dios	dual
que	habitaba	en	Omeyocan,	el	lugar	metafísico	de	la	dualidad;	como	dios
supremo	reinó	más	allá	de	los	cielos	y	del	tiempo.	Por	medio	de	sus	poderes
generativos	y	conceptivos,	como	ser	dual,	engendró	cuatro	hijos	y	a	partir	de
entonces	fue	“madre	y	padre	de	los	dioses”.	A	lo	anterior	hay	que	agregar	la
tendencia	nahua	de	llamar	a	sus	gobernantes	“padres	y	madres”	del	pueblo	–
prosigue	Haskett–	lo	cual	significaba	que	tanto	los	varones	como	las	mujeres	en
su	función	paternal	eran	necesarios	para	realizar	un	liderazgo	adecuado.	Por
ejemplo,	ante	el	rey	recién	elegido,	dice	Sahagún,	un	señor	principal	lo	amonesta
y	le	advierte	que	si	comete	faltas,	no	merecerá	“ser	madre	y	padre	del	reino”
(Sahagún	II,	1829,	104-105,	230;	Zorita,	Los	señores,	74,	76).

Kellogg	recoge	también	del	Códice	Florentino	lo	siguiente:	los	mexicanos	daban
a	su	vínculo	maternal	y	paternal	el	mismo	o	bilateral	peso;	para	ellos	tanto	el



semen	del	padre	como	la	sangre	de	la	madre	eran	sustancias	necesarias	para
formar	una	nueva	vida;	el	semen	hacía	o	completaba	la	forma	de	la	criatura,
mientras	que	la	sangre	de	ella	la	fortalecía	y	animaba.	Los	bebés	heredaban	de
los	padres	sus	rasgos	positivos	y	negativos,	hasta	la	maldad	de	ellos.	Los	recién
nacidos	pertenecían	bilateralmente	a	los	padres	y	por	medio	de	ellos,	a	otros
parientes,	vivos	y	muertos:	los	nahuas	creían	que	estos	antepasados	tenían	una
presencia	en	sus	vidas	ya	que	su	influencia	reaparecía	en	sus	descendientes	vivos
(Kellogg,	165).	En	el	plano	político,	los	mandatarios	se	describían
frecuentemente	como	los	padres	y	madres	metafóricos	de	sus	súbditos,	de	modo
que	en	en	esa	función	paternal,	dichos	mandatarios	los	alimentaban,	enseñaban	y
castigaban	(Kellogg,	166).	Más	adelante	veremos	cómo	antes	de	subir	al	poder,
el	futuro	jerarca	era	amonestado	para	evitar	el	adulterio,	pues	si	lo	cometía,	no
merecía	“ser	madre	y	padre	del	reino”	(Sahagún	II,	1829,	104-105,	230;	Zorita,
Los	señores,	74,	76).

Asimismo,	en	el	círculo	de	sus	familias	los	nativos	esperaban	que	el	primogénito
fuese	un	guía	y	proveedor	para	sus	hermanos	menores,	y	de	ahí	que	el	vocablo
“hermano/hermana”	era	frecuentemente	utilizado	como	título	en	ciertos	puestos
políticos	y	religiosos,	cuya	principal	función	consistía	en	el	cuidado	y	guía	de	los
jóvenes	(Kellogg,	167-68).	Sigue	Kellogg	explicando	que	la	versión	mexicana
de	la	casa	se	refiere	a	menudo	a	una	unidad	multifamiliar	o	compleja,	pues	era
típico	que	“dos,	tres,	o	más	parejas	desposadas	compartieran	una	casa”	(169);	lo
más	probable,	dice	la	autora,	es	que	la	economía	de	Tenochtitlán	influyese	en	la
composición	de	la	casa	(171).

Es	de	observar	que	en	la	región	de	Topoztlán,	según	Haskett,	la	descripción	de
los	líderes	como	“padres	y	madres”	continuó	durante	la	era	colonial	(Haskett,
160).	El	autor	echa	mano	del	discurso	relacionado	con	el	matrimonio,	que
implica	cierto	papel	político	de	las	esposas	de	los	mandatarios,	el	cual	está
contenido	en	los	Diálogos	de	Bancroft.	El	autor	sustenta	lo	anterior	basándose	en
el	Códice	florentino	que	menciona,	entre	otras	cualidades,	para	una	buena	noble,
las	siguientes:	ser	vigorosa,	orgullosa,	ejemplar,	buena	administradora,
proveedora	y	valiente	(161).	Por	supuesto,	durante	la	Colonia,	cuando	una
indígena	concedida	por	algún	tiempo	a	un	conquistador	quedaba	embara,	fuera
como	obsequio,	sirvienta	o	esclava,	era	probable	que	ella	hiciera	concesiones
para	asegurar	el	futuro	de	su	hijo,	dice	Wood.	Algunos	españoles	proveían	bien	a
esos	niños,	aunque	no	tanto	como	a	sus	legítimos	hijos;	a	las	hijas	les	daban
substanciales	dotes	y	las	casaban	con	otros	españoles	(Wood,	Sexual	Violation,
24).[30]	Esto	se	puede	apreciar	en	la	dote	que	Cortés	dejó	a	sus	tres	hijas,	a



quienes,	según	Díaz	del	Castillo,	“desde	niñas	les	dio	buenos	indios,	que	fueron
unos	pueblos	que	se	dicen	Chinanta”	(514);	además,	a	una	de	ellas,	llamada	doña
Catalina	Pizarro,	hija	de	una	indígena	de	Cuba,	para	casarla	con	un	hijo	del
adelantado	Francisco	de	Garay,	le	dio	de	dote	“gran	cantidad	de	pesos	de	oro	y
que	Garay	fuese	a	poblar	el	río	de	Palmas,	y	que	Cortés	le	diese	todo	lo	que
hubiese	menester	para	la	poblazón	y	pacificación	de	aquella	provincia	y	aún	le
prometió	que	le	daría	capitanes	y	soldados	de	los	suyos	para	que	con	ellos	se
descuidase	en	las	guerras	que	hubiese”	(Díaz	del	Castillo,	372).	En	1528	un
soldado	de	Cortés	consignó	en	su	testamento	que	“dejaba	50	pesos	de	oro	como
dote	a	su	hija	natural,	tenida	con	la	india	Beatriz	y	la	recomendación	de	que	la
lleven	a	Castilla	con	su	madre”	(Aizpuru,	Mujeres,	45,	n.	8).	El	cirujano	maese
Francisco,	consignó	en	su	testamento	que	“dejaba	150	pesos	a	su	esposa	legítima
y	100	a	su	hija	natural	y	a	la	madre	de	ella	(Aizpuru,	Mujeres,	45,	n.	9).	En
cambio,	explica	Aizpuru,	el	intérprete	de	Cortés,	Jerónimo	de	Aguilar,	“nunca
mencionó	a	su	esposa	maya,	aunque	las	crónicas	indígenas	se	refieren	a	ella”
(Mujeres,	46).

Esta	interpretación	difícilmente	se	puede	aplicar	a	las	esclavas	que	los
tlaxcaltecas	entregaron	a	Cortés	para	su	servicio;	según	Muñoz	Camargo,	ellas
eran	“más	de	trescientas	mujeres	hermosas	[...]	muy	bien	ataviadas”	y	que
estaban	condenadas	a	morir	en	la	piedra	del	sacrificio	“por	excesos	y	delitos	que
habían	cometido	contra	[...	las]	leyes	y	fueros”	nahuas.	Cortés	las	aceptó	con	la
condición	de	que	sirviesen	a	Malintzin,	pues	comprendió	que	los	nativos
“sienten	mucho	[...]	cuando	no	les	reciben	los	presentes	que	dan	[...]	porque
dicen	que	es	sospecha	de	enemistad	y	de	poco	amor	y	poca	confianza	del	dante	y
del	que	presenta	la	cosa,	que	ansí	se	usaba	entre	ellos”	(Muñoz	Camargo,	191).
El	cronista	cuenta	que	esas	mujeres	lloraban	su	desventura,	pues	temían	ser
sacrificadas	y	ser	comidas	por	los	cristianos;	sin	embargo,	más	adelante,

viendo	que	algunas	se	hallaban	bien	con	los	españoles,	los	propios	Caciques	y
principales	daban	sus	hijas	propias	con	el	propósito	de	que	si	acaso	algunas	se
empreñasen,	quedase	entre	ellos	generación	de	hombres	tan	valientes	y
temidos[31]	y	ansí	fue	que	el	buen	Xicoténcatl	dio	una	hija	suya	hermosa	y	de
buen	parecer	a	D.	Pedro	de	Alvarado	por	mujer,	que	se	llamó	Doña	María	Luisa
Tecuehuatzin,	porque	en	su	gentilidad	no	había	más	matrimonio	que	el	que	se
contraía	por	voluntad	de	los	padres	(Muñoz	Camargo,	192;	Díaz	del	Castillo,
124).[32]



Siguiendo	esta	línea	de	pensamiento	e	interpretación,	observamos	a	lo	largo	de
las	crónicas	que	durante	los	momentos	de	peligro	o	de	guerras,	las	diversas
comunidades	indígenas	trataban	de	proteger	y	poner	a	salvo	a	mujeres	y	niños,
pues	la	supervivencia	de	las	tribus	y	clanes	dependía	de	esa	protección	que
siempre	ha	respondido	al	“instinto”	biológico	de	preservar	y	mantener	la	vida.
En	los	últimos	momentos	críticos	de	los	mexicanos	durante	el	reinado	de
Cuahutémoc	(Águila-que-Cae),[33]	el	último	rey	azteca,	las	gentes	de
Xochimilco	no	solo	no	acudieron	en	su	ayuda	para	enfrentar	los	ejércitos
españoles,	sino	también	se	dedicaron	a	atracar	a	la	gente:	“se	fueron	a	robar	a	las
mujeres	queridas,	y	a	los	niños	pequeños,	y	a	las	viejas	mujeres	respetables.
Enseguida,	a	algunos	de	ellos	los	mataron”	y	a	otros	se	los	llevaron	en	barcas.
Por	su	parte,	los	mexicanos	vengaron	la	traición	de	los	de	Xochimilco	y	los
aniquilaron,	pero	“no	se	llevaron	a	ninguna	de	las	mujeres	queridas”	de
Xochimilco.	Al	comprobar	los	mexicanos	que	era	inminente	el	ataque	de	los
españoles,	“fueron	trasladadas	las	mujeres	queridas,	las	ancianas	respetables	y
los	jóvenes	núbiles.	Todos	los	demás	fueron	muertos.	No	se	salvó	nadie”
(Códice	Florentino	en	Baudot,	Relatos,	152-155).

En	contraste,	en	otras	culturas	indígenas,	por	ejemplo,	la	inca,	en	la	que	durante
las	crueles	guerras	se	les	daba	muerte	hasta	a	las	mujeres	y	a	los	niños;	esto	se
vio	en	la	derrota	del	Inca	Huáscar	y	sus	ejércitos,	pues	los	generales	de
Atahualpa,	según	fray	Martín	de	Murúa,[34]	no	contentos	con	haber	matado	a	un
sinnúmero	de	gentes,	hicieron	que	se	reunieran	“todas	las	mugeres	de	Huáscar,
ansí	preñadas	como	paridas,	y	las	demás	criadas	y	queridas	suyas,	con	sus	hijos
y	todos	los	criados	dél	y	dellas,	sin	faltar	ninguno”.	Todos	salieron	del	Cuzco
rumbo	a	Chuqui	Pampa,	donde,	ante	el	Inca	Huáscar	se	les	mató	como

si	entre	las	manças	ouejas	se	empezara	a	hacer	carnicería,	y	allí	mataron	ochenta
y	tantos	hijos	e	hijas	de	Huáscar	Ynga	[...].	Entre	ellos,	mataron	a	vna	hermana	y
manceba	de	Huáscar,	llamada	Coya	Miro,	la	qual	tenía	a	vn	hijo	y	una	hija	suya,
[...]	y	también	murió	allí	Chimpo	Çiça,	hermana	suya	(Murúa,	Historia	general,
I,	168-69).

Murúa	continúa	relatando	que	de	esa	matanza	se	salvaron	algunas	mancebas	del
Inca	Huáscar	“porque	no	estauan	preñadas	ni	paridas”	y,	por	ser	hermosas,	las
dejaron	para	Atahualpa.[35]	A	las	otras,	“que	eran	hijas	de	pobres	[...]	las
mataron	con	exquissitos	modos	y	géneros	de	muertes,	abriéndoles	los	vientres	y



pechos,	porque	no	quedase	rastro	de	generación	de	Huáscar”	(I,	169).	Con	ese
fin	también	quemaron	el	cuerpo	momificado	de	Tupa	Ynga	Yupanqui,	por	ser
padre	de	Rahua	Ocllo,	madre	del	Inca	Huáscar,	y	abuelo	del	mismo.	Además,
mataron	“un	infinito	número	de	mamaconas”,	las	cuales	cuidaban	de	él;	también
se	les	dio	muerte	a	“mill	criados	y	cassi	mill	nietos	y	visnietos	y	descendientes”
de	él.	Por	último,	con	Huáscar	murieron	su	madre	Rahua	Ocllo	y	su	esposa,
Chiqui	Huipa	en	Antemarca	(Murúa,	I,	170-171	y	180-181).	A	partir	de
entonces,	y	con	la	llegada	de	los	españoles,	terminó	el	linaje	de	los	Incas.

En	contraste	con	los	incas,	a	la	llegada	de	los	españoles	los	nahuas	mantuvieron
en	algunas	provincias	ciertos	privilegios,	pues	no	solo	respetaron	el	sistema
político,	sino	también	“reforzaron	la	autoridad	de	los	mandatarios	tradicionales	y
los	incorporaron	en	su	plan	de	aculturación,	explotación	económica,	conversión
religiosa	y	el	implemento	del	sistema	de	beneficencia	y	resolución	de	conflictos”
(Spores,	187).	Esto	se	puede	observar	en	Oaxaca,	donde	según	Spores,	cuando
llegaron	los	conquistadores	en	1520	hallaron	que	en	esa	región	mixteca	había
una	constelación	de	cacicazgos	que	se	extendían	de	Puebla	hasta	la	costa	del
Pacifico	y	del	Valle	occidental	de	Oaxaca	hasta	Guerrero.	El	sistema	hereditario
había	otorgado	igual	poder	y	propiedad	a	las	mujeres	y	a	los	hombres	de	la
realeza	a	partir	del	año	1000	D.C.	Aunque	eran	tributarios	de	los	acolhúas,	en	su
sistema	de	gobierno	gozaban	de	gran	libertad.	Bajo	el	dominio	hispano,	las
cortes	y	los	administradores	reconocieron	la	institución	del	cacicazgo	mixteca	de
los	“señores	naturales”.	Así,	por	vía	del	matrimonio	y	conquistas	militares	las
cacicas	mantuvieron	su	poderío,	posición	y	riquezas	hasta	mediados	del	siglo
xviii.	El	autor	sigue	informando	que	las	cacicas	“continuaron	ocupando
posiciones	de	importancia	hasta	mediados	del	siglo	xix”	al	norte	de	Oaxaca	y
menciona	a	tres:	Ana	de	Sosa	de	Tututepec,	Catalina	de	Peralta	de	Teposcolula	y
María	de	Saavedra	de	Tlaxiaco-Achiutla	(Spores,	188).	Les	dedicaremos	un
amplio	espacio	a	estas	tres	cacicas	en	el	apartado	1.2.	Vestigios	matriarcales	en
algunas	comunidades	prehispánicas	de	este	libro,	el	cual	viene	a	continuación.

1.2.	Vestigios	matriarcales	en	algunas	comunidades	prehispánicas

La	mayoría	de	las	sociedades	prehispánicas,	tal	como	fueron	interpretadas	y
trasmitidas	a	la	posteridad,	mantuvieron	un	predominio	de	costumbres	de



carácter	patriarcal.	Esto	se	puede	apreciar	en	especial	entre	incas,	aztecas,	mayas
y	otros	grupos	aborígenes	que	durante	los	últimos	tiempos	de	su	soberanía
fueron	adquiriendo	estructuras	de	poder,	las	cuales	propiciaban	la	supremacía	de
los	hombres.	Así,	poco	a	poco,	conforme	se	efectuaban	las	guerras
expansionistas	de	los	imperios	indígenas,	se	fue	excluyendo	a	las	mujeres	del
ámbito	del	trabajo,	política,	religión,	economía,	cultura	e	instituciones	militares;
y	para	sustentar	dicha	exclusión,	se	les	atribuyeron	defectos	que	las	devaluaban	a
ellas	y	lo	femenino,	con	el	fin	de	sobrevalorar	a	los	hombres	y	lo	masculino.	La
presencia	de	los	españoles	en	el	Nuevo	Mundo	remachó	dicha	tendencia	y	acabó
del	todo,	en	la	mayoría	de	las	comunidades	indígenas,	con	el	paralelismo
interdependiente	de	los	géneros,	que	explicaré	más	adelante.

La	antropóloga	Laurette	Séjourné	dedica	parte	de	sus	investigaciones	a	seguir	la
pista	a	los	vestigios	matriarcales	que	se	observan	en	algunas	comunidades
nativas	del	Nuevo	Mundo,	como	el	hecho	de	que	“el	hombre	no	se	avergüenza
de	hacer	las	tareas	juzgadas	en	otras	partes	como	indignas	del	sexo	fuerte”
(Séjourné,	148).	Una	de	las	pruebas,	a	su	entender,	se	puede	apreciar	en	lo	que
ocurría	en	Ecuador	y	en	los	alrededores	del	Cuzco,	donde,	según	Cieza	de	León,
las	mujeres	labraban	los	campos	y	beneficiaban	las	tierras	y	las	mieses,	y	los
maridos	hilaban,	tejían	y	se	ocupaban	en	hacer	ropas	(Séjourné,	148-149).
Además,	hay	que	tomar	en	cuenta	lo	que	fray	Bartolomé	dice	de	los	hombres
que	no	eran	“para	mujeres”	o	habían	perdido	su	virilidad,	los	cuales	usaban
“vestidos	femíneos,	para	dar	noticia	de	su	defecto,	pues	se	habían	de	ocupar	en
hacer	las	haciendas	y	ejercicios	de	mujeres”	(Las	Casas,	IV,	371).

En	muchos	aspectos,	los	chorotegas	o	mangues[36]	de	la	Gran	Nicoya,	actual
región	de	Costa	Rica,	pero	de	Nicaragua	en	tiempos	de	la	Conquista	hasta	1824,
[37]	se	destacaron	por	transgredir	las	estructuras	del	poderío	azteca,	por	lo	que
se	prestan	como	ejemplo	de	lo	que	podrían	haber	sido	vestigios	de	un	muy	lejano
matriarcado.	Por	mandato	del	gobernador	Pedrarias	Dávila,	fray	Francisco	de
Bobadilla	efectuó	una	entrevista	a	los	nativos	de	Nicaragua	durante	el	tiempo
que	pasó	en	esa	región	indoctrinándolos;	dicha	entrevista	la	reprodujo	Gonzalo
Fernández	de	Oviedo[38]	en	su	Historia	general	y	natural	de	las	Indias,	en	la
cual	se	pueden	apreciar	los	muchos	privilegios	que	tenían	las	mujeres	chorotegas
(Fernández	de	Oviedo,	IV,	367-381).	Empecemos	por	señalar	que	en	la	sociedad
chorotega	algunos	padres	llevaban	a	sus	hijas	vírgenes	al	cacique	y	hasta	le
suplicaban	que	las	desflorara;	esto	lo	hacían	“para	las	honrar	a	ellas	e	a	sus
parientes,	e	luego	se	casaban	con	ellas	de	mejor	voluntad	los	otros	indios”
(Fernández	de	Oviedo,	IV,	417).



A	lo	anterior	hay	que	agregar	que	el	prostíbulo	ocupaba	un	lugar	muy	especial	en
el	mercado	y	las	mujeres	ejercían	su	“profesión”	por	la	suma	de	diez	granos	de
cacao	por	cliente	–recordar	que	el	cacao	fue	una	de	las	primeras	monedas	de
Mesoamérica–.	Cuenta	Fernández	de	Oviedo	que	esas	mancebías	tenían	sus
“madres”	o	alcahuetas,	las	cuales	“les	alquila[ba]n	la	botica	e	les	da[ba]n	de
comer	por	un	tanto.	E	[…tenían]	sus	rufianes,	no	para	darles	ellas	nada,	sino
para	que	las	acompañen	e	sirvan”	(Fernández	de	Oviedo	IV,	364,	377	y	421-
422).	Para	los	chorotegas	era	tan	importante	la	dote	que	las	mujeres	llevaban	al
matrimonio,	que	para	obtenerla,	algunas	se	dedicaban	a	la	prostitución,	oficio
respetable	en	esa	sociedad	(Fernández	de	Oviedo,	IV,	364).[39]	Cuando	estas
prostitutas	querían	retirarse	de	esa	ocupación,	u	optaban	por	casarse,	su	padre	les
obsequiaba	una	parcela	de	sus	tierras;	entonces	la	joven	reunía	a	sus	clientes	o
enamorados	para	anunciarles	que	quería	contraer	nupcias	con	uno	de	ellos;	a
continuación	les	pedía	a	cada	uno	que	le	construyeran	una	casa	en	el	terreno	que
le	había	obsequiado	su	padre,	para	lo	que	les	encargaba	aportar	los	materiales	de
construcción	y	los	manjares	que	se	iban	a	servir	para	celebrar	la	boda.	“¡Cuánto
se	excedía	cada	uno	de	ellos	en	dádivas!	Le	ofrendaba	este	los	más	finos	troncos
de	madera;	aquél,	las	cañas	más	flexibles;	ése,	hojas	de	palma	de	las	mejores;	y
el	otro,	barro	escogido;	y	para	los	festejos	le	brindaban	pescado,	ciervos,	puercos
y	maíz.	¡Ni	qué	decir	del	primor	y	esmero	que	todos	y	cada	uno	ponían	en	la
construcción	para	demostrarle	a	la	mujer	lo	que	ella	significaba	para	ellos!	Ella
los	miraba	hacer	y	muy	zorrita,	no	soltaba	prenda	acerca	del	preferido	de	su
corazón”.	Una	vez	terminado	el	palenque,	la	joven	anunciaba	en	ceremonia
pública	quién	era	el	escogido.	Fernández	de	Oviedo,	quien	participó	en	la
colonización	de	esos	pueblos,	cuenta	que	los	pretendientes	“tienen	por	mucha
honra	quedar	con	la	mujer	habida	de	esta	manera,	e	que	él	sea	escogido	e	los
competidores	desechados”	(Fernández	de	Oviedo,	IV,	422).

El	día	de	la	boda	o	“sentencia	libidinosa”	–como	la	llamó	Fernández	de	Oviedo–
parientes	y	amigos	la	celebraban	con	una	abundante	cena.	Terminada	esta,	la
novia	se	levantaba	para	anunciar	que	ya	era	hora	de	irse	a	dormir	con	su	marido;
en	seguida	agradecía	a	los	pretendientes	el	esmero	con	el	que	construyeron	su
palenque	y	agregaba	“que	ella	se	quisiera	hacer	tantas	mujeres,	que	a	cada	uno
dellos	pudiera	dar	la	suya,	e	que	en	el	tiempo	pasado	ya	habían	visto	su	buena
voluntad	e	obra	con	que	los	había	contentado,	e	que	ya	no	había	de	ser	sino	de
un	hombre,	‘e	quiero	que	sea	aqueste’;	e	diciendo	aquesto,	tómale	de	la	mano	y
éntrase	con	él	donde	han	de	dormir”.	Los	que	quedaban,	bailaban,	cantaban	y
bebían	hasta	caer	borrachos.	A	partir	de	ese	momento,	ella	cumplía	como	muy
buena	y	fiel	esposa	(Fernández	de	Oviedo,	IV,	422).[40]



Algunos	de	esos	pretendientes	aceptaban	la	derrota,	pero	ocurría	a	veces	que	uno
o	varios	de	ellos	amanecían	ahorcados.	Lo	interesante	es	que	el	cronista	general
de	Indias	comenta	irónicamente	que	“aunque	las	ánimas	de	tales	ahorcados	se
pierden,	[...]	el	cuerpo	no	lo	dejan	perder,	si	no	que	renuevan	con	la	carne	de	él
su	boda	y	convites”	(Fernández	de	Oviedo,	IV,	422).

Además,	en	los	“areitos”	(así	llamaban	los	cronistas	los	bailes	y	cantos
indígenas)	participaban	igualmente	hombres	y	mujeres	chorotegas	delante	de	los
templos	en	la	plaza	principal,	alrededor	del	montículo	del	sacrificio;	ellas,
“asidas	de	las	manos,	e	otras	de	los	brazos,	e	los	hombres	en	torno	dellas,	más
afuera”;	en	el	espacio	entre	ellos	y	ellas	andaban	otros	repartiendo	bebidas	a	los
danzantes;	estos	tomaban	su	“vino”	(la	chicha)	sin	perder	el	ritmo.	Aquel	día	las
mujeres	estrenaban	un	par	de	gutaras	o	sandalias;	recordar	que	los	incas,	en	el
momento	en	el	que	el	novio	le	ponía	a	su	prometida	el	calzado	u	ojeta	en	el	pie,
la	boda	quedaba	consagrada.	El	zapato	en	las	danzas	chorotegas	era	muy
significativo	si	se	interpreta	con	Cirlot	como	símbolo	del	sexo	femenino	y	de	las
bajas,	humildes	y	ruines	cosas	naturales	(Cirlot,	469);	en	este	caso,	obsérvese
que	mientras	la	ojeta	es	un	objeto	pasivo	en	la	cultura	incaica	porque	la	mujer	se
somete	al	hombre	por	los	vínculos	del	matrimonio,	en	la	cultura	chorotega,	es	un
objeto	activo	en	los	pies	de	las	mujeres	que	pisotean	con	ritmo	ritual	la	tierra
como	un	acto	de	protesta	subversiva.	Subraya	esta	interpretación	lo	que	sigue:
después	de	cuatro	horas	o	más	de	mantener	ese	compás,	sacaban	a	uno	de	ellos,
mujer	u	hombre,	para	sacrificarlos	al	sol	arrancándole	el	corazón	y	cortándole	la
cabeza;	a	otros	cuatro	o	cinco	los	sacrificaban	también,	pero	su	sangre	no	la
ofrecían	al	sol,	sino	a	los	ídolos.	Los	cadáveres	los	echaban	a	rodar	por	el
montículo,	para	ser	“recogidos	e	después	comidos	por	manjar	sancto	e	muy
presciado”	(Fernández	de	Oviedo,	IV,	417).

Terminada	la	danza	y	los	sacrificios	rituales	de	algunos	de	los	bailarines,	todas
las	mujeres	dan	una	grita	muy	grande	y	se	van	huyendo	al	monte	[...]	contra	la
voluntad	de	sus	maridos	e	parientes,	de	donde	las	toman	a	unas	con	ruegos,	e	a
otras	con	promesas	e	dádivas,	e	a	otras	que	han	menester	más	duro	freno,	a	palos
o	atándolas	por	algún	día	[...];	e	a	la	que	más	lejos	toman,	aquélla	es	más	alabada
e	tenida	en	más	(Fernández	de	Oviedo,	IV,	418).

Bien	podría	interpretarse	con	Lévi-Strauss	que	esta	algazara	o	“guirigay”	en
todas	las	latitudes	es	signo	y	complot	de	una	ruptura	del	orden,	ruptura	entendida
como	matrimonios	desavenidos,	eclipses,	sacrificios,	guerras,	motines,	etcétera
(Lévi-Strauss	interpretado	por	Fages,	114).	De	acuerdo	con	esto	se	podría



descifrar	la	gritería	y	huida	de	las	mujeres	como	una	protesta	contra	el	régimen
patriarcal	que	imponía	guerras	y	horrendos	sacrificios	humanos.

Una	vez	casadas,	en	general	las	mujeres	chorotegas	no	querían	tener	hijos	para
no	estropear	su	belleza.	Contrariamente	a	la	costumbre	de	los	aztecas,	el	aborto
era	muy	corriente	entre	los	chorotegas,	siempre	que	lo	aprobara	el	marido.

Vale	mencionar	que	el	mercado	o	tianguez,	era	administrado	y	atendido	solo	por
las	mujeres,	quienes	vendían	“esclavos,	oro,	mantas,	maíz,	pescado,	conejo	e
caza	de	muchas	aves,	e	todo	lo	demás”	(Fernández	de	Oviedo,	Historia,	IV,	379).
A	ningún	hombre	de	la	comunidad	se	le	permitía	la	entrada,	excepto	a	los
mancebos	que	no	habían	conocido	mujer,	a	los	hombres	de	otros	pueblos	y	a
forasteros	aliados	(Fernández	de	Oviedo,	Historia,	IV,	379).	Puesto	que	las
mujeres	chorotegas	se	cuidaban	del	trueque	y	trato	de	las	mercancías,	los
hombres	debían	proveer	los	productos	de	su	quehacer	cotidiano,	a	saber,
labranza,	caza	o	pesca;	pero	antes	que	el	marido	saliera	a	cumplir	con	esas
actividades,	tenía	que	dejar	barrida	la	casa	y	encendido	el	fuego	(Fernández	de
Oviedo,	Historia,	IV,	366).	Por	todo	lo	anterior,	los	nicaraos,	vecinos	de	los
chorotegas,	haciendo	alarde	de	que	eran	“muy	señores	de	sus	mujeres”	a	las	que
mandaban	y	tenían	sujetas	a	su	voluntad,	les	echaban	en	cara	a	los	feroces	y
valientes	guerreros	chorotegas,	ser	“mandados	e	subjetos	a	la	voluntad	e	querer
de	sus	mujeres”	(Fernández	de	Oviedo,	IV,	385).[41]

Además	de	los	chorotegas,	existen	signos	en	otros	grupos	etnohistóricos	que
sugieren	la	presencia	de	lejanos	matriarcados	en	la	geografía	del	Nuevo	Mundo.
Por	ejemplo,	Fernández	de	Oviedo	informa	que	las	mujeres	del	Golfo	de	Urabá,
en	Castilla	del	Oro,	“van	a	las	batallas	con	sus	maridos,	e	también,	cuando	son
señoras	de	la	tierra	e	mandan	e	capitanean	su	gente”,	las	llevan	en	andas,	al	igual
que	los	mandatarios,	por	una	o	dos	docenas	de	indios	(Fernández	de	Oviedo,
Historia,	III,	313).

Asimismo,	Séjourné	reporta	que	han	quedado	en	otros	grupos	indígenas
supervivencias	de	algunas	costumbres	que	practicaban	los	antiguos	chorotegas,
en	especial,	la	de	la	presencia	dominante	de	las	mujeres	en	los	tianguez	o
mercados.	La	antropóloga	lo	experimentó	en	Tehuantepec,	donde	todavía,	en
1978	(fecha	de	publicación	de	su	libro),	“sería	extraordinario	encontrar	a	un
hombre	del	lugar	en	el	mercado	[...].	Es	evidente	que	solo	las	mujeres	venden	en
los	mercados;	los	[...]	hombres	que	allí	se	ven	provienen	de	afuera”	(Séjourné,
148).	Los	lugareños	pacientemente	“esperan	en	el	exterior	de	la	cerca	que	lo



rodea,	que	alguna	mujer	quiera	llevarles	lo	que	piden”	(Séjourné,	148).	Ninguno
de	ellos	se	atrevería	a	instalar	un	puesto	en	esos	tianguez,	pues	las	mujeres	lo
echarían	en	seguida	con	burlas	y	desprecios.	En	el	pueblo	de	San	Mateo	del	Mar
de	esa	región,	como	vimos	antes	entre	los	chorotegas,	son	los	varones	los	que
realizan	ciertas	tareas	atribuidas	por	tradición	a	la	mujer;	cuenta	Séjourné	que	en
la	vivienda	en	la	que	fue	acogida	como	huésped,	mientras	la	esposa	reinaba	en	el
mercado,	el	marido	“lavaba	la	hamaca	que	fue	destinada	[para	ella	como
invitada],	cuidaba	del	fuego	del	hogar	y	cosía	alegremente	a	máquina	los
huipiles”	(Séjourné,	148-49).[42]

Conviene	destacar	que	a	lo	largo	de	la	geografía	precolombina	hubo	regiones	en
las	que	persistía	una	conducta	matrilineal.	En	el	lecho	de	muerte,	por	ejemplo,
según	Anton,	el	testamento	oral	del	marido	generalmente	no	dejaba	nada	a	la
esposa	y	en	cambio	favorecía	a	sus	hermanos	o	a	los	hijos	varones	de	una
hermana	(38).	En	el	Nuevo	Reino	de	Granada	(Colombia)	“en	ninguna	manera
heredan	los	hijos	[del	testador],	sino	los	hermanos,	y	a	falta	de	ésos,	sus
sobrinos;	de	manera	que	totalmente	son	excluidos	los	hijos	de	la	herencia”
(Oviedo	III,	123).	Se	puede	observar	el	caso	más	destacado	en	el	imperio
incaico,	en	el	que	prevaleció	un	sistema	patriarcal	militarizado.	Pese	a	que	bajo
ese	poderío	la	mujer	era	un	objeto	al	servicio	del	Estado,	existió	entre	los
señores	principales	la	supremacía	de	la	herencia	materna,	sobre	todo	en	las
costas	del	Pacífico,	donde,	según	Cieza	de	León,	citado	por	Séjourné,	“los
herederos	de	un	señor	son	primero	la	esposa,	después	el	hijo	de	la	hermana”.
También	en	Ecuador,	“es	el	hijo	de	la	hermana	el	heredero”,	según	López	de
Gómara[43]	(Séjourné,	Antiguas	culturas,	145).	En	lo	que	toca	a	los	mayas,
Anton	afirma	que	en	lejanos	tiempos	se	descubrieron	vestigios	de	un	antiguo
matriarcado.	En	Yucatán;	por	ejemplo,	se	le	asignaba	el	primer	lugar	al	nombre
del	clan	de	la	madre,	mientras	que	al	clan	del	padre	se	le	concedió	ese	privilegio
poco	antes	de	la	llegada	de	los	españoles	(28).

En	Quisqueya	(La	Española),	al	testar	los	caciques:

dejan	heredero	del	reino	al	primogénito	de	la	hermana	mayor,	si	lo	hay;	en	su
defecto,	al	de	la	segunda,	y	si	esta	no	tiene	hijos,	al	de	la	tercera,	por	estimar	que
hay	certidumbre	de	que	esa	descendencia	procede	de	su	sangre.	En	cambio,	no
consideran	legítimos	a	los	hijos	de	sus	mujeres.	Cuando	faltan	los	de	las
hermanas,	pasa	el	reino	a	los	hermanos,	y	si	estos	no	viven,	a	sus	hijos;	de	no
haberlos,	nombran	por	heredero	al	que	esté	más	reputado	en	toda	la	isla	como	el
más	poderoso,	para	que	defienda	a	sus	súbditos	de	sus	enemigos	inveterados”



(Anglería,	I,	371).[44]

El	cronista	Alva	Ixtlilxóchtl	reitera	la	idea	de	que	los	toltecas	practicaban	la
monogamia	(Ixtlilxóchtl,	Historia,	35)	“y	en	muriéndose	[las	esposas,	los
viudos]	no	se	podían	casar,	guardaban	castidad	hasta	que	morían,	y	las	mujeres,
si	morían	sus	maridos	antes	que	ellas,	heredaban	el	reino,	y	en	muriendo	ellas,
sus	hijos	legítimos,	y	ni	más	ni	menos	no	podían	casarse	otra	vez	así	como	sus
maridos”.	En	cambio,	aunque	los	plebeyos	o	macehuales	practicaban	la
monogamia,	“podían	casarse	segunda	y	tercera	vez”	(Alva	Ixtlilxóchtl,Obras,	I,
41).

En	relación	con	los	nahuas,	Zorita	explica	que	la	sucesión	de	los	señores
supremos	se	realizaba	de	diferentes	maneras	en	las	diversas	regiones.	En
México,	Tezcoco,	Tacuba	y	Tlaxcala,	por	ejemplo,	se	realizaba	de	la	misma
manera.	No	obstante,	lo	común	era	la	sucesión	“por	sangre	y	línea	recta	de
padres	a	hijos.	No	sucedían	hijas,	sino	el	hijo	mayor	habido	en	la	mujer	más
principal”.	Si	el	hijo	mayor	no	mostraba	capacidad	para	gobernar,	el	padre
escogía	al	otro,	tomando	en	cuenta	siempre	a	los	hijos	de	la	esposa.	Si	solo	tenía
hijas	y	alguna	de	ellas	tenía	hijos,	uno	de	estos	era	nombrado;	pero	a	falta	total
de	sucesor,	eran	los	principales	de	su	señorío	los	que	elegían	al	futuro	señor.	En
algunas	partes,	sobre	todo	en	el	señorío	de	México,	“sucedían	los	hermanos,
aunque	hubiese	hijos”	y	de	ellos,	seguían	los	hijos	(Zorita,	Los	señores,	11-14).

En	el	reino	de	Tezcoco	la	sucesión	del	trono	pasaba	directamente	a	los	hijos	del
monarca,	según	Durán	lo	consigna	en	su	crónica,	en	relación	con	los	sucesores
de	Nezahualpilli.[45]	Sin	embargo,	Baudot	aclara	que	en	ese	caso,	en	realidad
Moctezuma	“impuso	la	elección	de	Cacamatzin,	hijo	natural	de	Nezahualpilli	y
de	la	princesa	de	Xilomenco	que	era	la	propia	hermana	de	Moctezuma”;	esto	se
hizo	contra	la	voluntad	de	Ixtlilxóchitl,	hijo	legítimo	del	difunto	rey,	quien	se
levantó	en	armas	(Baudot,	Relatos,	n.	12,	328;	Clavijero,	145-146).	Sin	embargo,
se	sabe	que	entre	los	toltecas	figuró	la	reina	Xiuhtzaltzin,	a	la	que	Alva
Ixtlilxóchitl	la	llama	Xiuhtlaltzin	(Obras,	I,	272),	esposa	y	sucesora	del	rey
tolteca	Mitl;	a	esta,	la	penúltima	que	ocupó	el	trono	tolteca,	“habiendo	muerto	a
los	cuatro	años	de	su	reinado,	le	substituyó	la	nobleza”	durante	48	años,	pues	la
ley	imponía	que	todo	monarca	había	de	gobernar	solo	durante	52	años	(un	siglo
tolteca).	Si	moría	antes,	quedaba	gobernando	la	nobleza;	y	si	cumplía	ese	lapso
en	el	trono,	cedía	el	gobierno	a	otro	monarca	(Clavijero,	49;	Alva	Ixtlilxóchitl,



Obras,	I,	272,	398,	419).

Para	la	sucesión	al	trono,	los	Incas	buscaban	un	heredero	que	fuera	valiente,
prudente	para	regir,	y	que	continuara	las	conquistas	para	ensanchar	su	poderío.
Al	sucesor	entonces	lo	escogían,	primero,	entre	los	hijos	legítimos;	después	entre
los	bastardos,	y	si	no	lo	había	con	esos	requisitos,	no	pasaba	el	estado	a	manos
del	hijo	del	hermano,	“antes	al	hijo	de	la	hermana,	que	deste	preferían,	diziendo
que	este	era	más	sierto	heredero	y	sobrino	que	el	hijo	del	hermano”,	pues	lo
había	parido	la	cuñada	(Murúa,	Historia	general,	II,	65).	Casos	como	los
anteriores	llevan	a	la	antropóloga	Séjourné	a	afirmar	lo	siguiente:	“la
supervivencia	del	conjunto	cultural	centrado	en	la	filiación	femenina	no	se
observa	más	que	en	los	países	colindantes	con	el	Pacífico,	por	lo	que	se	puede
pensar	que	su	lugar	de	origen	sea	la	región	del	actual	Perú”	(Séjourné,	Antiguas
culturas,	148-149).

Felizmente,	en	la	actualidad	la	investigación	relacionada	con	temas	como	el	de
la	mujer	prehispánica	no	se	entretiene	solo	en	la	etnohistoria	oficial	de	las
crónicas,	pues	ya	se	sabe	que	existe	otro	tipo	de	documentos	relacionados	con	la
Colonia,	los	cuales	contienen	datos	muy	importantes	y	reveladores	sobre
diversos	temas.	Por	ejemplo,	la	información	contenida	en	el	ensayo	titulado
“Mixteca	Cacicas”	lo	desarrolló	Ronald	Spores	basándose	en	documentos	de
varios	archivos	contenidos	en	diversas	instituciones	coloniales	en	México.	Este
ensayo	sustenta	más	la	teoría	de	Séjourné,	al	suministrar	evidencia	de	la
abundancia	y	riqueza	de	cacicas	que	durante	la	Colonia	predominó	en	esa
geografía.	Entre	dichas	cacicas	se	destacan,	según	Spores,	Ana	de	Sosa,	Catalina
de	Peralta	y	María	de	Saavedra.

La	primera	gobernanta	mixteca,	Ana	de	Sosa,	fue	la	cacica	de	Tututepec,	una	de
las	comarcas	más	fértiles	de	Mesoamérica,	la	cual	abarcaba	desde	el	Istmo	de
Tehuantepec	hasta	la	frontera	entre	Oaxaca	y	el	actual	estado	de	Guerrero.	“Al
morir	el	señor	de	Tututepec,	el	título	pasó	a	su	hijo,	quien	optó	por	el	nombre	de
Pedro	de	Alvarado.	Cuando	este	murió,	cerca	de	1550,	Ana,	[su	esposa,]	quedó
de	cacica	de	la	provincia	de	Tututepec,	[...]	hasta	que	cerca	de	1570	el	título	pasó
a	manos	de	su	hijo,	Melchor	de	Alvarado”	(Spores,	188).	Ella	tenía	extenso
número	de	bienes	muebles	e	inmuebles;	Spores	explica	que	“solo	las	posesiones
de	Hernán	Cortés	en	el	Valle	de	Oaxaca	y	de	Tehuantepec,	excedían	las	de	Ana
de	Sosa.	[…]	Sin	duda	alguna,	a	mediados	del	siglo	xvi	Ana	de	Sosa	era	la	mujer
más	rica	y	poderosa,	nativa	o	española,	en	el	sur	de	Nueva	España”	(Spores,
188-89).	“En	1601	Isabel	de	Alvarado,	una	nieta	de	Ana	Sosa,	fue	confirmada



cacica	de	Tututepec	y	Juquila	por	el	virrey	y	la	audiencia	de	Nueva	España”
(Spores,	189).

La	segunda	cacica	de	Oaxaca	fue	Catalina	de	Peralta,	quien	en	1559	recibió	el
título	real	de	cacica	de	Teposcolula	después	de	un	largo	pleito	legal	contra	Felipe
de	Austria	de	la	familia	poderosa	de	Tilantongo.	Catalina	pudo	sustanciar	su
demanda	al	título	de	hija	de	la	hermana	de	Pedro	de	Osorio	y	la	parienta	más
cercana	a	su	tío.	Más	tarde	ella	demostró	que	era	la	nieta	de	los	gobernantes	de
Tecpantecuhtli	y	señora	de	Ozomasuchitl.	Teposcolula	era	la	capital
administrativa	de	la	Mixteca	y	un	importante	cacicazgo,	tanto	antes	como
durante	la	Conquista	de	Nueva	España	(Spores,	190).	El	precio	legal	declarado
de	los	bienes	de	Catalina	“abarcaba	casas,	joyas,	tierras	y	huertas	y	era	de	seis
mil	pesos	de	oro	de	minas	y	mucho	más”	enorme	suma	para	aquellos	tiempos
(Spores,	189-190.	Las	cursivas	son	del	autor).	Esta	cacica	pasó	su	vida
defendiendo	su	herencia,	pero	sufrió	el	mismo	destino	de	su	predecesora	en
Teposcolula,	al	morir	estéril	y	sin	herederos,	por	lo	que	a	finales	del	siglo	xvi	ese
título	recayó	en	un	noble	primo	suyo	(Spores,	190).

Otra	de	las	poderosas	cacicas	de	la	región	mixteca	fue	doña	María	de	Saavedra,
en	1573,	recibió	el	cacicazgo	de	Achiutla	y	Tlaxiaco,	dos	de	los	más	grandes	y
ricos	patrimonios	nativos,	los	cuales	heredó	de	su	padre,	don	Felipe	de	Saavedra;
con	el	fin	de	que	doña	María	recibiera	ese	título,	su	padre	impuso	en	su
testamento	la	orden	de	que	su	hija	debía	casarse	con	su	primo,	el	hijo	de	la
hermana	de	él,	doña	Isabel	de	Rojas	(Spores,	190-191).	En	1587	doña	María	de
Saavedra	contrajo	matrimonio	con	su	primo	hermano,	don	Francisco	de
Guzmán,	hijo	del	cacique	de	Yanhuitlan,	Gabriel	Guzmán	y	doña	Isabel	de	Rojas
de	Tlaxiaco-Achiutla.	Recordar	que	los	mixtecas	practicaban	la	endogamia,	por
lo	que	era	común	para	ellos	el	matrimonio	entre	primos	durante	la	época	pre-
hispánica	y	la	Colonia	(Spores,	191).	Una	vez	cumplió	con	los	requisitos
impuestos	en	el	testamento	de	su	padre,	sus	tierras	y	posesiones	“eran	las	más
extensas	y	valiosas,	pertenecientes	a	un	solo	individuo	en	la	provincia	de
Tlaxiaco	a	mediados	del	siglo	xvi”	(Spores,	191).	Además	de	esas	cacicas,
Spores	menciona	otras	mixtecas	menos	poderosas	que	las	de	Tlaxiaco,
Yanhuitlan	y	Teposcolula.

Lo	importante	es	que	algunos	de	esos	cacicazgos	siguieron	siendo	gobernados
por	mujeres,	según	Spores,	hasta	el	siglo	xviii	y	otros	continuaron	hasta
principios	del	xix;	ese	fue	el	caso	de	doña	Pascuaza	Feliciana	de	Rojas,
descendiente	de	doña	Juana	de	Rojas,	cacica	de	Santo	Tomás	Ocotepec,	Santa



Cruz	Nundaco	y	otras	comunidades	mixtecas	(Spores,	193).	Más	avanzada	la
Colonia,	las	mujeres	mixtecas	perdían	sus	privilegios	y	títulos,	los	cuales	eran
reñidos	por	sus	propias	vecinas,	comunidades,	caciques,	la	orden	de	frailes
dominicos,	y	hasta	españoles,	mestizos	e	indios.	“Doña	Pascuaza	tuvo	que
defender	sus	derechos	en	varias	ocasiones,	de	modo	que	sus	herederos
continuaron	en	posesión	de	sus	tierras	hasta	muy	entrado	el	período
posrevolucionario”	(Spores,	193-194).	Todas	esas	cacicas	mixtecas	eran
miembros	de	la	misma	casta	endogámica	y	estaban	relacionadas	a	través	del
matrimonio	o	por	vínculos	familiares.	De	acuerdo	con	Spores,	“las	cacicas
fueron	activas	e	influyentes	en	la	vida	social,	económica	y	política	y
representaron	un	importante	papel	en	la	formación	de	la	sociedad	colonial
mixteca”	(Spores,	195).

Además,	vale	tomar	en	cuenta	que	Fernández	de	Oviedo	ofrece	varios	datos	de
mujeres	indígenas	que	“viven	en	repúblicas	e	son	señoras	sobre	sí,	a	imitación	de
las	Amazonas”	(Historia,	II,	419;	IV,	282-283).	Así,	a	lo	largo	de	su	crónica
suministró	datos	de	que	unos	conquistadores,	bajo	el	mando	de	Jerónimo	Dortal,
hallaron	en	tierra	firme	“pueblos,	donde	las	mujeres	[...eran]	reinas	o	cacicas	e
señoras	absolutas,	e	manda[ba]n	e	goberna[ba]n,	e	no	sus	maridos,	aunque	los
ten[í]an”	(Fernández	de	Oviedo,	Historia,	I,	192).	Nuño	Guzmán	y	sus	huestes,
conquistadores	de	Nueva	Galicia	(Jalisco),	“tuvieron	nuevas	de	una	población	de
mujeres,	e	luego	nuestros	españoles	las	comenzaron	a	llamar	amazonas”[46]
(Fernández	de	Oviedo,	I,	192).	Gonzalo	López,	maestre	de	campo	de	Nuño
Guzmán,	con	permiso	de	este	para	explorar	la	región	tuvo	la	oportunidad	de
entrar	con	su	tropa	en	el	pueblo	llamado	Çiguatán	o	Ciguatlam,	vocablo	que
quiere	decir	“Pueblo	de	Mujeres”.

[Ellas]	diéronles	muy	bien	de	comer	e	todo	lo	nescesario	de	lo	que	tenían.
Aquella	república	es	de	mill	casas	y	muy	bien	ordenada;	e	súpose,	dellas
mismas,	que	los	mancebos	de	la	comarca	vienen	de	su	cibdad	cuatro	meses	del
año	a	dormir	con	ellas,	e	aquel	tiempo	se	casan	con	ellos	de	prestado	e	no	por
más	tiempo,	sin	ocuparse	en	más	de	las	servir	e	contentar	en	lo	que	ellas	les
mandan	que	hagan	de	día	en	el	pueblo	o	en	el	campo.	[...]	E	cumplido	el	tiempo
que	es	dicho,	ellos	todos	se	van	a	sus	tierras	[...].	Y	si	quedan	esas	mujeres
preñadas,	después	que	han	parido,	envían	los	hijos	a	sus	padres	para	que	los
críen	[...];	e	si	paren	hijas,	retiénenlas	consigo,	e	criánlas	para	aumentación	de	su
república	(Oviedo,	Historia	I,	192-193;	IV,	282-84;	López	de	Mariscal,	40).[47]



También	Fernández	de	Oviedo	menciona	que	el	gobernador	Jerónimo	de	Dortal
y	sus	acompañantes	hallaron	“en	muchas	partes,	pueblos	donde	las	mujeres	eran
reinas	o	cacicas	e	señoras	absolutas,	e	manda[ba]n	e	gob[ernab]an,	e	no	sus
maridos,	aunque	los	[…tuviesen];	y	en	especial	una,	llamada	Orocomay,	que	la
obedescen	más	de	treinta	leguas	en	torno	de	su	pueblo”	(Oviedo,	Historia	I,	192;
López	de	Mariscal,	39).	Ella	solo	se	hacía	servir	de	mujeres	y	en	su	pueblo	no
vivían	hombres,	salvo	los	que	ella	misma	llamaba	para	realizar	trabajos	o
enviarlos	a	la	guerra	(Oviedo,	Historia	I,	192;	II,	419;	IV,	282-284;	V,	241;
López	de	Mariscal,	39).	La	tierra	de	esta	reina	es	fértil	“e	de	muy	buenas	aguas	e
de	mucho	maíz	y	yuca	e	otros	mantenimientos”	(Oviedo,	Historia	II,	419).

Asimismo	se	tuvieron	noticias	del	capitán	Francisco	de	Orellana	y	los
descubridores	que	navegaban	con	él,	que	la	cacica	Conori	gobernaba	en	Tierra
Firme,	en	Quito	(entre	el	río	Marañón	y	el	Río	de	la	Plata	o	Paraguanazú),	un
territorio	de	más	de	trescientas	leguas	“pobladas	de	mujeres,	sin	tener	hombres
consigo.	[...	Conori	era]	muy	obedescida	e	acatada	e	temida	en	sus	reinos	e	fuera
de	ellos,	en	los	que	le	[eran]	comarcanos.	E	t[enía]	subjetas	muchas	provincias
que	la	obedesc[ía]n	e	t[enía]n	por	señora”.	Fernández	de	Oviedo	explicó	que	era
tanto	el	poderío	de	esta	monarca,	que	le	rendían	obediencia	y	tributo	grandes
señores	de	las	comarcas	aledañas,	de	los	cuales	el	cronista	hasta	suministró	los
siguientes	nombres:	Rapio,	Toronoy,	Yaguarayo,	Topayo,	Cuenyuco,	Chipayo	y
Yaguayo.	Estos	príncipes,	explica	Oviedo,	eran	“grandes	señores	e	señorea[ba]n
mucha	tierra”	(Historia,	V,	241-242;	López	de	Mariscal,	42).[48]

Es	probable	que	este	encuentro	con	regiones	pobladas	y	gobernadas	por	mujeres
haya	dado	pie	a	las	noticias	de	que	en	el	Nuevo	Mundo	había	amazonas.	Ya
vimos	que	Fernández	de	Oviedo	recogió	en	sus	crónicas	rumores	de	pueblos
habitados	y	gobernados	por	ellas	en	las	costas	de	Venezuela,	Colombia,	Quito	y
México	(Historia	III,	42-43	y	V,	241-42).[49]	Además,	en	junio	de	1542,	fray
Gaspar	de	Carvajal	consignó	que	él	y	quienes	lo	acompañaban	vieron	a	las
amazonas	luchando	como	capitanas	al	frente	de	un	batallón	de	hombres
indígenas.	Ellas	peleaban	tan	valientemente	que	los	hombres	bajo	su	mando	no
se	atrevían	a	rendirse	y	aquellos	que	intentaban	retirarse,	los	mataban	ahí	mismo,
ante	los	españoles	(Francesca	Miller:	Latin	American	Women,	16).	A	lo	anterior
habría	que	agregar	la	relación	de	Joan	de	Sámanos	en	la	que	el	autor	describe	el
“pueblo	de	las	Amazonas”	como	un	lugar	exuberante	y	próspero,	según	dejó
consignado	López	de	Mariscal	(39).	No	obstante,	es	obvio	que	el	cronista	oficial
pone	en	tela	de	juicio	el	que	en	realidad	fueran	amazonas	las	que	vivían	en	esos
pueblos	de	mujeres,	explicándolo	como	sigue:



los	cristianos	las	comenzaron	a	llamar	amazonas,	sin	lo	ser;	porque	aquellas	que
los	antiguos	llamaron	amazonas,	fue	porque	para	ejercitar	el	arco	y	las	flechas,
seyendo	niñas,	les	cortaban	o	quemaban	la	teta	izquierda,	e	no	les	crescía,	e
dejaban	la	derecha	para	que	pudiesen	criar	la	hija	que	pariesen	[...	así	pues,	en
griego,]	amazona	quiere	decir	sin	teta	[a	significa	“sin”	y	masón,	denota	“teta”]
(Oviedo,	Historia	II,	330;	III,	123.	La	cursiva	es	del	autor).

López	de	Mariscal	observa	que	desde	los	primeros	momentos	del
descubrimiento	del	Nuevo	Mundo	“se	percibe,	a	través	de	los	ojos	de	los
narradores,	que	la	mujer	tiene	en	esta	sociedad	un	papel	de	igualdad	con	respecto
del	hombre.	No	se	ve	en	ellas	una	relación	de	sumisión	ni	mucho	menos	de
subordinación	cuando	los	cronistas	describen	hábitos	y	costumbres	de	los
indígenas”	(López	de	Mariscal,	44).	Más	adelante,	la	autora	comenta	que	Colón
se	dio	cuenta	muy	pronto	del	importante	papel	que	las	mujeres	representaban
como	“figuras	de	control	dentro	de	su	propio	grupo	social”	y	de	las	posibilidades
que	ellas	podían	brindarle	para	lograr	la	cooperación	de	los	indígenas;	es	por	eso
que	para	que	los	seis	prisioneros	que	llevaba	Colón	a	España	se	comportasen
bien,	los	hizo	acompañar	de	siete	mujeres	y	tres	niños	(López	de	Mariscal,	44).

Tuvo	también	la	mujer	una	participación	firme	y	segura	en	el	mandato,	pues	se
sabe,	por	ejemplo,	que	durante	la	Colonia	los	caciques	de	Salamanca
(Venezuela)	se	sublevaron	contra	Francisco	Infante	y	Garci-González,	instigados
por	“una	vieja,	llamada	Apacuane,	madre	del	Cacique	Guasema,	grande
hechicera,	y	arbolaria”	(Oviedo	y	Baños,	550).	En	su	ensayo	sobre	“Women	and
Crime	in	Colonial	Oaxaca”	Lisa	Mary	Sousa	revisa	expedientes	criminales	en
los	que	algunas	mujeres	mixtecas	y	zapotecas	aparecen	como	acusadas,
quejosas,	testigos,	adúlteras	y	ebrias,	pero	rara	vez	como	criminales	u	homicidas.
No	obstante	llama	la	atención	que	se	hayan	destacado	como	rebeldes	e
instigadoras	de	insurrecciones;	tal	es	el	caso	de	Juana	de	Mendoza,	quien
desobedeció	a	los	alcaldes	y	regidores,	al	incitar	una	rebelión	por	la	que	las
autoridades	se	quejaron	diciendo	que	“ya	no	podían	convencer	a	las	gentes	para
que	fueran	a	la	iglesia	o	para	que	rindieran	tributo,	porque	Juana	las	había
animado	a	desobedecer”	(Sousa,	209).	En	su	defensa,	la	acusada	explicó	que	ella
y	las	otras	mujeres	se	habían	rebelado	contra	el	oneroso	aumento	de	los	tributos.
Lo	que	ocurrió	ese	año	fue	que	en	vez	de	cuatro	mujeres,	fueran	solo	tres	las	que
impusieron	las	autoridades	para	hilar	una	manta	de	tributo	dedicada	al	festival
del	santo	patrono	del	lugar	(Sousa,	209).	Se	ha	sabido	que	por	lo	menos	una



cuarta	parte	de	las	insubordinaciones	en	Teposcolula,	fue	instigada	por	mujeres;
esas	sublevaciones	ocurrían	cuando	la	comunidad	se	veía	amenazada	(Sousa,
209).

En	el	ensayo	de	Sousa	sobre	el	crimen	en	la	Oaxaca	colonial,	se	destacan	los
documentos	en	los	cuales	las	mujeres	rara	vez	representan	un	papel	secundario
como	quejosas,	acusadas	o	testigos;	tampoco	aparecen	como	indefensas,
ingenuas	o	dependientes	de	padres,	maridos	o	hermanos.	Según	los	documentos
revisados	por	Sousa,	predominan	las	demandas	jurídicas	de	las	mujeres	contra
sus	maridos	por	haberlas	atacado,	apaleado	o	maltratado	físicamente.	Lo
interesante	es	que	esas	mujeres	se	presentan	ante	las	cortes	españolas	o	indígenas
expresándose	por	sí	mismas;	en	raras	circunstancias,	como	en	el	momento	de	la
agonía,	las	representaba	el	padre,	esposo	u	otro	pariente	(Sousa,	203-204).	Sousa
comenta	el	caso	de	María	Gutiérrez,	quien	presentó	cargos	contra	el	gobernador
y	el	alcalde	que	quemaron	su	casa	porque	ella	no	quiso	abrirles	la	puerta,	por	la
seguridad	de	sus	hijas;	lo	que	subraya	más	la	conducta	atrevida	de	la	mujer,	es
que	su	marido,	acusado	de	idolatría,	“nunca	testificó	ni	presentó	demanda	alguna
en	el	caso”;	la	sentencia	del	juez	español	a	los	dos	acusados	consistió	en	que
pagaran	el	costo	de	la	casa	y	su	contenido	(Sousa,	207).	Sousa	concluye,	entre
otras	cosas,	que	las	historias	de	las	mujeres	mixtecas	y	zapotecas	“destruyen	el
estereotipo	del	dominio	masculino	en	lo	económico,	político	y	social	y	ponen	en
relieve	la	complejidad	de	las	experiencias	indígenas	durante	la	Colonia
mexicana”	(Sousa,	213).

Volviendo	a	los	tiempos	prehispánicos,	pese	a	que	rara	vez	se	menciona	la
participación	de	las	concubinas	en	cosas	del	Estado,	Alva	Ixtlilxóchitl	recogió	la
siguiente	historia	de	intriga	palaciega:	el	príncipe	Tetzauhpiltzintli,	quien	era
“filósofo,	poeta	y	muy	excelente	soldado”,	recibió	como	obsequio	de	su	padre,	el
rey	Nezahualcoyotzin,	una	bella	estatuita	que	había	labrado	otro	infante,
hermanastro	suyo.	El	príncipe	envió	al	rey	su	agradecimiento,	holgándose	de	que
su	hermano	fuese	tan	buen	artífice.	El	mensaje	lo	llevó	el	hijo	de	una	concubina
de	su	padre;	como	ella	pretendía	“que	no	hubiese	hijo	legítimo	[...]	porque	sus
hijos	entrasen	en	la	sucesión	del	reino	después	de	los	días	del	rey,	por	parecerle	a
ella	que	se	anteponía	en	calidad	y	privanza	con	el	rey	a	todas	las	demás
concubinas”	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Historia,	2000,	177-178),	instigó	a	su	hijo	a
cambiar	las	palabras.	Fue	así	que	el	infante	le	dio	al	rey	una	mala	respuesta	que
implicaba	la	sospecha	de	que	su	hijo	legítimo	se	quería	alzar	con	el	reino,	por	lo
cual	el	rey	Nezahualcoyotzin	con	Moctezumatzin,	rey	de	México	y	con
Totoquihuatzin,	rey	de	Tlacopan,	sentenciaron	a	muerte	al	príncipe	heredero



Tetzauhpiltzintli	(179-180).

A	lo	anterior	se	debe	agregar	que	en	algunas	circunstancias,	cuando	el	peligro
era	inminente,	los	diversos	pueblos	recurrían	a	la	ayuda	de	la	mujer.	El	padre
jesuita	Bernabé	Cobo	cuenta,	por	ejemplo,	que	debido	a	los	ataques	y
avasallamientos	realizados	por	el	rey	Tupa	Inca	Yupanqui,	(Cobo,	Historia	II,
84-85;	History,	II,	Cap.	14,	142-144),[50]	más	de	veinte	mil	indígenas,
incluyendo	mujeres	y	niños	de	las	provincias	situadas	en	la	frontera	de	Charcas,
escaparon	y	se	refugiaron	en	los	valles	de	Oroncota,	en	un	enorme	cerro
protegido	por	todas	partes	por	peligrosos	despeñaderos.	El	cerro	se	erigía	como
una	inexpugnable	fortaleza	natural.	Al	enterarse	de	esto	el	Inca	y	al	comprobar
que	era	imposible	penetrar	en	aquel	refugio,	ordenó	establecer	un	poblado	junto
a	una	grieta	que	tenía	la	colina	y	puso	soldados	para	vigilar	dicha	grieta.	Luego
llamó	a	hombres	y	mujeres,	los	cuales	debían	bailar	y	cantar	cada	noche	y
entregarse	“a	sus	deleites	carnales,	sin	que	nadie	se	lo	estorbase”;	pasadas	varias
noches,	“las	mujeres,	instruidas	por	el	Inca,	comenzaron	a	llamar	a	los	guardas	y
centinelas	del	fuerte	con	cantares	y	requiebros,	convidándoles	a	que	bajasen	y
gozasen	de	aquel	bien	que	para	todos	era	[...]	permitido”.	Cuando	aquellos
incautos	bajaron,	los	diez	mil	soldados	incas,	listos	para	realizar	una	emboscada,
entraron	en	aquel	fortificado	baluarte	y	aprisionaron	a	todos	los	que	ahí	se
refugiaban.	Una	vez	más	la	estrategia	militar	se	vale	del	“canto	seductor	de	las
Sirenas”	para	cautivar	y	doblegar	los	cuerpos	masculinos	(Historia	II,	85	y
History,	II,	145-146).	Es	así	cómo	la	mujer	sigue	siendo	objeto	de	seducción	y
medio	estratégico	para	la	guerra.

Cuando	los	españoles	entraron	a	las	casas	del	cazonci,	cuenta	la	anónima
Relación	de	Michoacán,	que	echaron	mano	de	los	cuarenta	cofres,	veinte	de	oro
y	veinte	de	plata,	en	rodelas.	Al	verlos	las	mujeres	del	cazonci	los	persiguieron
con	garrotes	y	comenzaron	a	darles	porrazos.	Aunque	ellos	tenían	sus	espadas,
no	se	atrevieron	a	agredirlas,	pero	sí	ponían	las	manos	sobre	la	cabeza	para
protegerse	de	los	garrotazos,	por	lo	que	algunos,	mientras	huían,	perdieron	su
botín.	Entonces	las	mujeres	comenzaron	a	insultar	a	los	dignatarios	tepanecas,
recriminándoles	que	como	portadores	de	las	insignias	de	“Hombres	Valientes”
era	su	deber	defender	ese	tesoro;	este	fue	enviado	a	Cortés,	quien	estaba	en
México	(Relación,	274;	Relation,	288).

La	tensión	que	resultó	en	los	comienzos	de	una	guerra	entre	los	vecinos	de
Tenochtitlán	y	Coyoacán,	tuvo	lugar	porque	no	enterados	los	tenochcas	de	que
Maxtlaton,	el	líder	tepaneca	había	cerrado	los	caminos	y	prohibido	que	ni



hombres	ni	mujeres	entraran	en	Coyoacan	a	comprar,	vender	o	hacer	cualquier
negocio.	Un	día	algunas	mujeres	aztecas	se	dirigieron	al	mercado	a	hacer	su
habitual	compra	o	venta;	al	llegar	a	la	entrada	de	Coyoacán,	los	guardas	les
declararon	que	ellos	eran	sus	enemigos,	por	lo	que	las	atacaron,	les	robaron	todo
lo	que	ellas	llevaban	y	por	último,	las	violaron.	Lo	mismo	ocurrió	a	otras	esposas
e	hijas.	Debido	a	esos	abusos,	el	mandatario	azteca	prohibió	que	sus	súbditos
fueran	a	Coyoacán,	lo	cual	fue	interpretado	por	los	tepanecas	que	aquéllos	se
estaban	preparando	para	hacerles	la	guerra	(Durán,	The	History,	86-87).

También	Fernández	de	Oviedo	cuenta	que	en	el	Nuevo	Reino	de	Granada	(hoy
Colombia),	habitaban	los	feroces	panches.[51]	Durante	las	batallas,	no	son	los
hombres	los	que	piden	tregua	o	la	paz,	“sino	la	mujer	o	mujeres;	porque	dicen
que	son	más	amigables	y	más	blandas	para	alcanzar	la	paz	de	los	contrarios	[...]
y	porque	es	mejor	que	mientan	ellas,	que	no	ellos”.	Entre	estos	panches,	las
mujeres	que	no	quieren	casarse	acostumbran	llevar	arco	y	flechas	y	van	a	la
guerra	con	los	hombres;	ellas	guardan	castidad	y	“pueden	matar	sin	pena	a
cualquier	indio	que	les	pida	el	cuerpo	o	su	virginidad”	(Oviedo,	Historia	III,	127;
Séjourné,	141-142).

Fray	Diego	Durán	explica	también	que	durante	la	segunda	reñida	batalla	que	los
mexicanos	dieron	a	los	de	Tlatelolco,[52]	el	rey	mexicano	Axayácatl	arremetió
contra	los	adversarios,	con	tal	ímpetu,	que	los	desbarató	y	obligó	a	retirarse	sin
orden	ni	concierto.	Los	dos	jefes	tlatelolcas,	Moquihuix	y	Teconal,	al	verse
perdidos

subiéronse	a	lo	alto	del	templo,	y	para	entretener	a	los	mexicanos	y	ellos	poderse
rehacer,	usaron	de	un	ardid,	y	fue,	que	juntando	un	gran	número	de	mujeres	y
desnudándolas	todas	en	cueros,	y	haciendo	un	escuadrón	de	ellas,	las	echaron	a
los	mexicanos	que	furiosos	peleaban	(Durán,	II,	163;	Tezozomoc,	207-209).

Esas	mujeres	salieron	así,	desnudas,	“dándose	palmadas	en	las	barrigas	y	otras
mostrando	las	tetas	y	exprimiendo	la	leche	de	ellas	y	rociando	a	los	mexicanos”
(Durán,	II,	163).	Detrás	de	ellas	iba	otro	escuadrón	de	niños	“haciendo	un	llanto
lamentable”.	Axayácatl	ordenó	que	no	se	lastimara	a	las	mujeres	ni	a	los	niños,
pero	que	se	los	llevaran	presos;	hecho	esto,	él	subió	al	templo	y	mató	a	sus	dos
enemigos.	Por	intervención	de	un	anciano	tlatelolca,	tío	suyo,	Axayácatl	perdonó
la	vida	a	los	vencidos,	pero	con	la	condición	de	que	a	partir	de	entonces	“tenían



que	pechar	y	tributar	e	ir	a	las	obras	públicas	y	comunes”.	Además,	el	trono	fue
trocado	en	un	puesto	de	gobernador,	repartió	la	plaza,	única	tierra	que	tenían	los
tlatelolcas,	entre	los	señores	mexicanos	(Durán,	II,	261-265).[53]

El	texto	de	Tezozomoc	explica	ese	pasaje	diciendo	que

dos	o	tres	mujeres	con	las	bergüenças	de	fuera	y	las	tetas,	y	emplumadas,	con	los
labios	colorados	de	grana,	motexando	a	los	mexicanos	de	cobardía	grande.
Benían	estas	mugeres	con	rrodelas	y	macanas	para	pelear	con	los	mexicanos	y
tras	de	estas	mugeres	siete	u	ocho	muchachos	desnudos,	con	armas	a	pelear	con
los	mexicanos	(Tezozomoc,	208).

Axayácatl,	condolido	de	la	suerte	que	iban	a	correr	ancianos,	mujeres,	niños,	les
brindó	la	paz,	pero	los	tlatelolcas	no	la	quisieron.	Entonces	las	mujeres	desnudas

Començaron	a	golpearse	sus	bergüenças	dándoles	de	palmadas	y	los	muchachos
arrojaron	sus	baras	tostadas.	[...	Desde	lo	alto]	del	cu	de	Huitzilopochtli	otras
mujeres	van	mostrando	las	nalgas	a	los	mexicanos	y	otras	començaron	[a]	arrojar
de	lo	alto	del	cu	escobas[54]	y	texederas	y	urdideras	[...]	y	esprimiendo	la	leche
de	los	pechos,	arrojándola	a	los	mexicanos,	y	con	esto	arrojan	las	mugeres	la
tierra	rrebuelta	con	suziedad	o	pan	mascado”	(Tezozomoc,	208-209).

A	su	vez,	Axayácatl	subió	a	la	cúspide	del	templo	y	arrojó	a	Moquihuix	que	cayó
hecho	pedazos.	Viéndose	perdidos,	los	tlatelolcas	comenzaron	a	clamar	por	la
paz	hasta	que	finalmente	Axayácatl	accedió,	según	los	términos	antes	expuestos
(Tezozomoc,	208-209).

Llama	la	atención	observar	que	los	tlatelolcas	no	solo	presentaron	al	enemigo
mujeres	desnudas,	sino	también	que	estas	utilizaron	como	armas	de	defensa	todo
cuanto	connotaba	la	maternidad:	el	vientre	en	el	que	se	concibe	y	crece	el	feto,
los	pechos	y	la	leche	que	han	de	nutrir	a	la	criatura,	una	vez	nacida.	Esta	curiosa
estrategia	nos	lleva	a	recordar	que	los	aztecas	tenían	en	muy	alta	estima	a	las
embarazadas	y	si	alguna	moría	durante	el	parto,	tenía	el	mismo	destino	que	el
guerrero	muerto	en	batalla.	¿Acaso	la	intención	de	los	tlatelolcas	con	ese
peligroso	desfile	de	mujeres,	fue	la	de	explotar	ese	amor	y	respeto	a	la
maternidad	azteca?



Powers	lo	interpreta	diciendo	que	para	los	aztecas	tanto	los	actos	bizarros	de	las
mujeres	como	la	provocación	a	los	hombres	estaban	cargados	de	simbolismo	y
“claramente	se	entendía	que	representaban	el	poder	de	la	mujer	como	género”
(Powers,	Women,	15),	lo	cual	se	puede	apreciar	mejor	al	considerar	en	la
sociedad	azteca	el	paralelismo	genérico	y	la	complementariedad	de	los	géneros.
En	una	sociedad	con	paralelismo	genérico,	explica	la	autora,	“mujeres	y
hombres	operan	en	dos	esferas	separadas	pero	equivalentes,	en	las	cuales	cada
género	disfruta	de	autonomía”	(Powers,	Women,	15);	como	ejemplo,	la	autora
expone	el	siguiente:	tanto	en	la	sociedad	azteca	como	en	la	inca,	las	mujeres
tenían	sus	propias	organizaciones	religiosas	y	políticas	con	su	propia	jerarquía	de
sacerdotisas	y	oficiales,	como	tenían	los	hombres	en	su	esfera.	Pese	a	que	cada
género	funcionaba	en	su	propia	esfera,	sus	mundos	eran	altamente
interdependientes	y	se	juntaban	en	la	cúspide	del	sistema	político	por	el	mandato
de	un	señor	supremo	y	su	concejo.

Aquí	conviene	tomar	en	cuenta	que	en	el	sistema	político	y	gubernamental,	el
puesto	de	máxima	autoridad,	después	del	monarca	azteca,	lo	ejercía	un	hombre
cuyo	título	era	cihuacóatl,	que	quiere	decir	“mujer	serpiente”.	Entre	las	“Voces
Nahuas”	de	“Vocabularios”	en	la	Historia	de	fray	Diego	Durán,	Ángel	Mª
Garibay,	en	el	prólogo	presenta	la	siguiente	interpretación:	“ciuacoatl,
cihuacuatl,	cihuacohuatl.	Grafías	variadas.	[...]	Es	el	funcionario	segundo	en
categoría;	sigue	al	tlacatecuhtli,	y	es	el	representante	del	‘principio	femenino’.
De	ahí	su	nombre,	que	puede	traducirse	‘Mujer	serpiente’	o	mejor	‘Comparte
femenino’.	Es	el	que	sustituye	al	rey,	como	la	mujer	al	marido	en	casa”	(Durán,
Historia,	II,	584).	De	esta	estructuración	mítico-simbólica	de	un	doble	principio
vital	podría	derivarse	el	sentido	de	dignidad	que	se	mantuvo	entre	los	aztecas.	A
partir	del	monarca	azteca	y	de	cihuacóatl,	su	correspondiente	en	el	poder,	se
aprecia	una	casi	rigurosa	correspondencia	de	las	funciones	de	hombres	y	mujeres
que	reproducen	las	que	cumplían	las	parejas	sagradas	en	el	Cosmos.

Vale	la	pena	consignar	aquí,	y	lo	repetimos,	que	la	anónima	Relación	de
Michoacán	recoge	instancias	en	las	que	el	rey	o	cazonci	saludó	a	los	sacerdotes
diciéndoles:	“‘madres,	seáis	bienvenidas’.	Pues	así	era	como	se	dirigían	a	los
sacerdotes	de	la	madre	Cuerauaperi”	(Relación,	218-220;	Relation,	263-264).	A
lo	anterior	hay	que	agregar	la	tendencia	nahua	de	llamar	a	sus	gobernantes
“padres	y	madres”	del	pueblo	–prosigue	Haskett–	lo	cual	significaba	que	tanto
los	varones	como	las	mujeres	en	su	función	paternal	eran	necesarios	para	realizar
un	liderazgo	adecuado.	Entre	los	preceptos	poéticos	que	el	padre	da	al	hijo,	le
recomienda:	“no	digas	en	tu	interior:	/	¿qué	es	lo	que	dice	el	viejo,	la	vieja?	/



Nada	más	que	fortalecerte	manos	y	pies.	/	¿Te	agrada	o	no	te	agrada?	Es	igual:	/
soy	tu	padre,	soy	tu	madre.	/	No	empujes	con	la	mano,	no	hieras	con	el	pie	[…]	/
a	mí	que	soy	tu	padre,	a	mí	que	soy	tu	madre”	(Garibay,	Panorama,	146).	Otro
ejemplo	de	esta	dualidad	de	los	progenitores	o	de	los	gobernantes	se	puede
apreciar	cuando	ante	el	rey	recién	elegido,	dice	Sahagún,	un	señor	principal	lo
amonesta	y	le	advierte	que	si	comete	faltas,	no	merecerá	“ser	madre	y	padre	del
reino”	(Sahagún,	II,	1829:	104-105,	230;	Zorita,	Los	señores,	74,	76).	Hay	que
tomar	en	cuenta	que	en	los	comienzos	de	la	etapa	nómada	de	los	mexicanos,
cuando	buscaban	dónde	establecerse,	y	eran	rechazados	como	“salvajes”,	uno	de
los	cuatro	líderes	era	una	mujer	llamada	Chimalma.

No	olvidar	que	entre	los	toltecas	figuró	la	reina	Xiuhtzaltzin,	a	la	que	Alva
Ixtlilxóchitl	la	llama	Xiuhtlaltzin	(Obras,	I,	272),	esposa	y	sucesora	del	rey
tolteca	Mitl;	a	esta,	la	penúltima	que	ocupó	el	trono	tolteca,	“habiendo	muerto	a
los	cuatro	años	de	su	reinado,	le	substituyó	la	nobleza”	durante	48	años,	pues	la
ley	imponía	que	todo	monarca	había	de	gobernar	solo	durante	52	años	(un	siglo
tolteca).	Si	moría	antes,	quedaba	gobernando	la	nobleza;	y	si	cumplía	ese	lapso
en	el	trono,	cedía	el	gobierno	a	otro	monarca	(Clavijero,	49;	Alva	Ixtlilxóchitl,
Obras,	I,	272,	398,	419).

Agrega	Garza	Tarazona	que	en	regiones	de	la	meseta	central	de	México	y	la
Huasteca,	hay	indicios	de	que	las	mujeres	asumieron	puestos	de	gobernantes	o
líderes,	lo	cual	parece	haber	sido	una	práctica	muy	extendida.	Finalmente	la
autora	hace	referencia	a	los	bajorrelieves	descubiertos	en	la	ciudad	de	México,
en	los	cuales	se	representa	a	una	mandataria	de	Colhuacan,	ataviada	para	la
guerra,	quizás	en	la	conquista	de	este	estado	por	los	mexicanos	bajo	el	reinado
de	Moctezuma	Ilhuicamina,	conocido	como	Moctezuma	I.

Pedro	Carrasco	menciona	también	a	dos	reinas:	Atotoztli,	hija	de	Moctezuma	I
Ilhuicamina,	el	Viejo,	la	cual	sucedió	a	su	padre	brevemente,	y	doña	Isabel
Moctezuma.	De	esta	dice	Haskett	que	no	se	sabe	su	nombre	nahua,	pero
Clavijero	deja	constancia	de	que	se	trataba	de	Tecuichpotzin,	la	hija	menor	de
Moctezuma	II	(Clavijero,	363).	Doña	María	Isabel	Moctezuma	presentó	una
probanza	en	la	que	constaba	que	“si	no	bahía	varones	valientes	y	cercanos,	las
mujeres	podían	suceder	a	los	dirigentes”	(Haskett,	160).

Los	datos	recogidos	en	los	códices	y	en	las	crónicas	a	veces	resultan	anacrónicos
y	confusos,	como	el	que	el	Códice	Chimalpahin	ofrece	sobre	Matlalxocitzin,
quien	según	ese	texto,	fue	hija	de	Moctezuma	Ilhuicamina	I	y	se	casó	con



Toçancoztli,	un	noble	que	gracias	a	su	esposa	se	convirtió	en	mandatario	de
Tepexic	Ixtlan.	De	ese	matrimonio	nacieron	doña	María	y	don	José	(Códice
Chimalpahin,	I,	133-134).	Aquí	una	vez	más	podríamos	ver	un	ejemplo	de	cómo
las	mujeres	nobles	fueron	transmisoras	de	poder	para	los	hombres.	Sin	embargo,
vale	observar	que	durante	el	reinado	de	Moctezuma	I	Ilhuicamina	aún	no	había
ocurrido	la	Conquista	ni	menos	la	cristianización,	por	lo	que	habría	que	desechar
ese	dato	como	equivocado.

Lo	que	no	se	puede	negar	es	que	Matlalxocitzin	fue	una	reina;	empero,	en	lo	que
no	se	ponen	de	acuerdo	los	cronistas	es	en	lo	siguiente:	Torquemada,	menciona
que	Matlalxocitzin	era	hija	del	rey	Huitzilihuitl,	y	que	este,	a	los	26	años	ya	tenía
un	nieto	de	20	años	(Clavijero,	n.	4,	83).	Pese	a	que	en	una	nota	al	pie	de	página
Clavijero	señala	los	anacronismos	que	algunos	historiadores	dejan	ver	en	sus
declaraciones,	él	incurre	en	lo	mismo,	pues	en	un	pasaje	explica	que	el	monarca
Ixtlixóchitl,	casado	con	Matlalxocitzin,	hija	de	Acamapichtli,	rey	de	México,	a
su	muerte	dejó	heredero	de	la	corona	a	su	hijo	Nezahualcóyotl.	Este,	sin
embargo,	no	pudo	subir	al	trono	hasta	muchos	años	después	debido	a	la
persecución	que	sufrió	de	parte	de	los	tiranos	Tezozomoc	y	su	hijo	Maxtlaton
(Clavijero,	83).	No	obstante,	páginas	más	adelante,	cuenta	que	Nezahualcóyotl,

aunque	desde	su	juventud	tuvo	varias	mujeres	y	en	ellas	muchos	hijos,	a	ninguna
hasta	entonces	bahía	concedido	el	honor	de	reina,	por	ser	todas	ellas	o	hijas	de
vasallos	o	cautivas.	Pareciéndole	necesario	tomar	una	mujer	digna	de	tan	grande
honor,	[…]	casó	con	Matlalxocitzin,	joven,	bella	y	modesta,	hija	del	rey	de
Tlacopan,	la	cual	fue	conducida	a	Tezcoco	por	su	padre	y	el	rey	de	México”.	Los
festejos	de	la	boda	se	celebraron	durante	ochenta	días;	al	año,	nació
Nezahualpilli,	heredero	de	la	corona	[…].

Este,	aunque	era	el	menor	de	los	hijos,	fue	el	preferido	por	ser	hijo	de	la	princesa
de	Tlacopan	y	por	su	talento	y	rectitud	(Clavijero,	107	y	115).	Nótese	la
discrepancia,	pues	arriba	la	princesa	era	la	madre	de	Nezahualcóyotl	y	en	este
párrafo	arriba	transcrito	es	su	esposa.	Una	nota	al	pie	de	página	explica	que	el
monarca	texcocano	estuvo	casado	en	su	juventud	con	Nezahualxóchitl,	“pero
parece	que	esta	señora	murió	antes	de	que	el	rey,	su	marido,	recobrase	la	corona
que	le	tenían	usurpada	los	tepanecas”	(Clavijero,	n.	4,	107).

Powers	continúa	informando	que	“las	mujeres	mixtecas	heredaban	títulos



dinásticos	por	medio	de	descendencia	directa,	tal	como	los	heredaban	sus
contrapartes	masculinos	y	eran	iguales	a	ellos	en	rango”	(Powers,	Women,	22).
Asimismo	los	mixtecas	desarrollaron	un	sistema	de	alianzas	maritales
endogámicas	que	produjo	una	multitud	de	pequeños	cacicazgos	desde	el	año
1000	D.C.	Estas	indígenas	mixtecas	tendían	a	gobernar	más	que	las	mujeres	del
centro	de	México.	Aparentemente,	concluye	Powers,	lo	que	contaba	en	esa
sociedad	era	el	linaje	y	no	el	género	(Powers,	Women,	22).

También	se	han	hallado	posibles	vestigios	matriarcales	entre	los	incas,	en	los
cuales	predominó	el	sistema	matrilineal,	como	ya	hemos	dicho,	que	se	aplicaba
en	la	sucesión	al	trono	y	en	los	testamentos	de	los	incas	(Séjourné,	148).	Powers
dice	que	durante	la	expansión	imperial	incaica	existían	grupos	étnicos
gobernados	por	mujeres	llamadas	capullanas,	con	el	mismo	poder	y	privilegios
de	los	líderes	masculinos.	Cuando	hacia	1530	llegaron	los	españoles,	estas
mandatarias	mantenían	su	poderío	en	la	costa	norte	del	Perú.	Aquí	interesa
mencionar	el	caso	de	doña	Francisca	Sinagsichi,	cuyo	mandato	en	las	tierras	del
altiplano	del	Ecuador,	fue	legitimado	por	el	Inca	durante	la	conquista	de	los
Andes	del	norte	“en	una	doble	ceremonia	en	la	que	a	ella	y	a	su	esposo	se	les
concedió	separada	jurisdicción	sobre	la	gente	de	esa	área”	(Powers,	Women,	22).

Sin	embargo,	bajo	el	mandato	de	los	españoles,	las	capullanas	poco	a	poco
fueron	perdiendo	su	poderío;	ese	fue	el	caso	de	doña	Francisca	Canapaynina,
quien	se	apoyó	en	la	tradición	de	que	las	mujeres	gobernaban	antes	de	la	llegada
de	los	españoles,	para	reclamar	ante	las	cortes	españolas	el	liderazgo	de	uno	de
esos	grupos	del	altiplano;	ella	perdió	su	caso	y	el	poder	pasó	a	su	marido,	don
Juan	Temoche	(Powers,	45-46).	En	cuanto	a	la	capullana	Sinagsichi,	del
Ecuador,	quien	había	recibido	el	poder	de	mano	del	Inca,	después	de	la	invasión
de	los	españoles,	las	autoridades	coloniales	reconocieron	solo	a	su	esposo,	don
Sancho	Hacho,	como	el	poderoso	señor	de	la	entera	provincia	de	Latacunga,	que
abarcaba	los	dominios	de	su	esposa.	Además,	por	servicios	militares,	se	le	otorgó
a	él	una	encomienda,	la	orden	de	caballero	y	un	escudo	heráldico;	así,	el	señor
Hacho	se	convirtió	en	uno	de	los	más	ricos	quitenses	del	siglo	xvi.	A	doña
Francisca	se	le	concedió	una	propiedad	hereditaria	y	en	los	expedientes
españoles	aparece	solo	como	la	esposa	legítima	de	don	Sancho	(Powers,	46).	En
1580,	cuando	doña	Francisca	preparaba	su	testamento,	don	Sancho	la	había
abandonado	y	vivía	en	concubinato	con	doña	Francisca	Chiguaranquil.	Esto	la
llevó	a	temer	que	su	marido	se	aprovechara	del	sistema	colonial	que	no	favorecía
en	nada	a	las	mujeres,	y	le	quitara	poder	político	(Powers,	46).



Aquí	se	hace	preciso	aclarar	que	aún	no	se	sabe	si	el	matriarcado	existió	como
un	ciclo	independiente	de	cultura,	o	sea	que	hubiese	habido	una	etapa	de	la
historia	caracterizada	por	un	absoluto	predominio	de	la	mujer.	Sin	embargo,
existen	ciertas	estructuras	–el	matrilocalismo,	la	ginecocracia–	que	realzan	la
importancia	social,	jurídica	y	religiosa	de	las	mujeres;	empero,	Eliade	explica
que	importancia	no	significa	supremacía	de	ellas.	Además,	hay	que	tomar	en
cuenta	que	según	los	etnólogos,	el	matriarcado	no	fue	un	fenómeno	primordial,
pues	ocurrió	después	del	cultivo	de	las	plantas	y	de	la	propiedad	en	tierra
laborable	(Eliade,	Myths,	176-177).

Por	otra	parte,	podríamos	explicar	que	a	lo	largo	de	los	siglos	la	mujer	tuviera
tanto	poderío,	si	prestamos	atención,	entre	los	aztecas,	por	ejemplo,	el	cual	muy
recientemente	ha	comenzado	a	ser	motivo	de	observación	de	antropólogos,
sociólogos,	etnólogos	y	otros	estudiosos	de	esas	culturas.	Kellogg	expone	al
respecto	que

la	base	del	paralelismo	genérico	se	apoya	tanto	en	las	formas	de	cultura	y
pensamiento	mexicanos,	como	en	las	creencias	y	estructuras	mexicanas	del
parentesco.	Aquéllos	abarcan	en	especial	dualidades	y	complementariedades,	las
cuales	a	veces	ponen	énfasis	en	contrastes	y	oposiciones	(Kellogg,	92).

Algunos	intelectuales	dicen	que	este	principio	fue	socavado	tanto	por	los	aztecas
como	por	los	incas,	pues	con	la	expansión	de	sus	imperios,	la	guerra	llegó	a	ser
la	ocupación	más	prestigiosa;	según	ellos,	fue	así	que	las	mujeres,	que	no	podían
ser	guerreras,	perdieron	su	estatus	social.	Otros	como	Louise	Burkhart
expusieron	que	esas	sociedades	desarrollaron	entonces	nuevas	ideologías	del
género	que	equiparaban	el	rol	de	la	mujer	al	de	los	guerreros,	como	veremos	más
adelante	en	el	mundo	azteca	(Powers,	Women,	207,	Cap.	1,	n.	4).	Sabemos	que
en	las	ceremonias	religiosas	las	sacerdotisas	no	podían	efectuar	los	sacrificios
humanos;	además,	políticamente	las	mujeres	estaban	subordinadas	a	los
hombres,	ya	que	tampoco	se	les	permitía	ejercer	el	mandato	supremo	del
imperio.	Sin	embargo,	las	esposas	de	los	mandatarios	gozaban	de	considerables
prerrogativas	políticas,	como	la	de	ejercer	el	poder	en	ausencia	de	sus	cónyuges,
y	disfrutar	otros	privilegios	propios	del	liderazgo.	Empero,	se	sabe	que	eran	las
esposas	legítimas	las	que	determinaban	la	descendencia	y	sucesión	de	los
gobernantes,	lo	cual	trataremos	más	adelante	en	detalle	(Powers,	Women,	21).



El	paralelismo	genérico	interdependiente	creaba	balance	y	armonía	entre
hombres	y	mujeres	(Powers,	Women,	15-17).	Dicha	descendencia	paralela
aseguraba	que	la	mujer	ejerciera	una	función	auxiliar	tan	importante	como	la	de
los	hombres,	y	no	subordinada	a	la	de	ellos;	o	sea,	ambas	funciones	eran
complementarias.	Como	los	aztecas	creían	que	la	madre	y	el	padre	habían
contribuido	fluidos	corporales	en	la	creación	del	feto,	la	criatura	descendía
igualmente	del	hombre	y	de	la	mujer	(Powers,	Women,	15-17).

Además	del	paralelismo	genérico,	y	descendencia	paralela,	agrega	Powers,	el
género	complementario	fue	un	marcado	rasgo	de	las	culturas	mesoamericana	y
andina,	ya	que	aunque	hombres	y	mujeres	ejercían	diferentes	roles	y	funciones
en	la	vida	política	y	económica,	los	dos	se	complementaban,	y	las	mujeres	no	se
consideraban	subordinadas	o	menos	importantes	en	el	manejo	exitoso	de	la
sociedad	(Powers,	Women,	17).	Por	ejemplo,	en	las	comunidades	andinas,	los
hombres	araban,	las	mujeres	sembraban	y	los	dos	juntos	recogían	las	cosechas.

Lo	interesante	es	que	equiparaban	el	rol	de	la	mujer	al	de	los	guerreros	(Powers,
Women,	207,	Cap.	1,	n.	4).	Así,	el	paralelismo	de	los	géneros	se	puede	apreciar
en	el	hecho	de	que	el	parto	con	éxito	lo	comparaban	con	la	victoria	del	guerrero
en	el	campo	de	batalla,	pues	en	el	momento	en	el	que	la	criatura	salía	del	vientre
de	la	madre,	“la	partera	daba	unas	voces	a	manera	de	los	que	pelean	en	la	guerra;
esto	significaba	[...]	que	la	paciente	había	vencido	varonilmente,	y	que	había
cautivado	un	niño”	(Sahagún,	II,	1829,	199-200.	La	cursiva	es	del	autor).	Este
constante	paralelismo	entre	parto	/	guerra,	//	parturienta	/	guerrero	//	y	//	recién
nacido	/	cautivo/a,	persiste	en	otros	discursos,	como	el	que	le	hace	la	comadrona
a	la	recién	parida,	en	el	cual	le	dice	que	el	parto	lo	había	hecho	“como	águila	y
como	tigre”	o	sea,	como	valiente	guerrero,	por	lo	que	seriia	puesta	en	los
estrados	“de	los	valientes	soldados”	(Sahagún,	II,	1829,	199-200).

Es	interesante	observar	que	la	relación	entre	parturienta	y	guerrero	no	se	aplica
solo	al	parto,	ya	que	la	mujer	que	lograra	ser	diestra	en	su	oficio,	“como	el
soldado	en	el	ejercicio	de	la	guerra”,	era	estimada	“como	si	estuviera	en	los
estrados	de	los	que	por	sus	hazañas	en	la	guerra	merecieron	honra”	y	entonces	la
parturienta	podría	presumir	de	la	rodela	“como	los	buenos	soldados”	(Sahagún,
II,	1829,	124).

A	manera	de	conclusión,	el	recorrido	por	las	crónicas	y	últimas	teorías	de	los
expertos	en	el	asunto	y	debido	al	poderío	alcanzado	por	las	mujeres	como
cacicas	en	vastas	regiones	de	los	imperios	azteca	e	incaico,	de	las	cuales	se



tienen	noticias,	la	antropóloga	Laurette	Séjourné	conjetura	lo	siguiente:	además
de	los	chorotegas,	existieron	otros	grupos	etnohistóricos,	con	vestigios
matriarcales,	entre	los	que	incluye	los	del	Golfo	de	Urabá,	en	Castilla	del	Oro,
los	de	Tehuantepec,	y	regiones	colindantes	a	la	costa	del	Pacífico.	Sin	embargo,
todavía	no	se	ha	probado	que	hubiese	existido	en	el	mundo	precolombino	el
sistema	matriarcal;	o	sea,	que	hubiese	habido	una	etapa	de	la	etnohistoria	de
nuestro	continente	caracterizada	por	un	absoluto	predominio	y	poderío	de	la
mujer.	Al	haber	existido	algunas	regiones	gobernadas	por	mujeres,	por	lo	que
dice	Eliade	al	respecto,	eso	no	significa	supremacía	matriarcal	de	las	mujeres
(Eliade,	Myths,	176-177).

Finalmente,	conviene	protestar	con	Spores	por	el	sesgo	patriarcal	que	han	dado
los	expertos,	hombres	y	mujeres,	a	la	intrahistoria	oficial:	tanto	mujeres,	como
niños	y	las	clases	trabajadoras	y	tributarias,	rara	vez	aparecen	en	las	crónicas
individualmente	o	como	activos	participantes	en	la	vida	y	la	etnohistoria	de	las
diversas	regiones.	Con	Spores	también	afirmamos	ser	obvio	que	la
documentación	relacionada	con	esos	grupos,	sobre	todo	la	que	se	refiere	a	la
mujer,	existe,	lo	cual	prueba	que	“la	mujer	tuvo	un	papel	activo,	importante	y
hasta	influyente	en	la	sociedad	indígena	y	euroindígena	(Spores,	196).	Spores
afirma	que	eso	se	refleja	de	manera	convincente	en	las	actividades	de	las
mujeres	provenientes	de	los	estamentos	aristocráticos.	Spores	sigue	explicando:
“las	actividades	de	las	mujeres	de	otras	clases	socioeconómicas	se	observan	en
su	participación	en	asuntos	civiles	y	criminales	que	fueron	resueltos	en	las	cortes
y	en	instituciones	administrativas	españolas	y	a	través	de	oficinas	eclesiásticas”
(Spores,	196-197).	En	especial,	este	crítico	sustenta	dicha	afirmación	en	el	hecho
de	que	su	ensayo	sobre	las	mujeres	mixtecas	se	basó	en	datos	concretos	del
Archivo	General	de	la	Nación,	Archivo	General	del	Estado	de	Oaxaca,	Archivo
Regional	de	la	Mixteca,	Tlaxiaco	y	el	Archivo	del	Poder	Judicial	del	Estado	de
Oaxaca	(Spores,	196-197).

1.3.	La	poligamia,	otro	espacio	socio-político	en	la	expansión	de
los	imperios

Una	vez	en	México,	Díaz	del	Castillo	explica	que	él,	Cortés	y	los	otros	españoles
supieron	que	“las	muchas	mujeres	que	[Moctezuma]	tenía	por	amigas,	casaba	de



ellas	con	sus	capitanes	o	personas	principales	muy	privados,	y	aún	de	ellas	dio	a
nuestros	soldados,	y	la	que	me	dio	a	mí	era	una	señora	de	ellas	[...]	que	se	dijo
doña	Francisca”	(Díaz	del	Castillo,	175).	Pese	a	su	connotación	lasciva,	los
llamados	por	los	conquistadores	“‘harenes	de	indígenas’,	eran	para	las	regiones
mesoamericanas	igual	que	para	las	andinas	(tanto	para	hombres	como	para
mujeres)	un	refinado	y	bien	organizado	sistema	político	que	utilizaba	la
poligamia	como	su	eje	central”,	declara	Powers	(11).	Se	hace	preciso	recordar
que	las	comunidades	indígenas	de	este	continente	“a	menudo	formaban	alianzas
políticas	a	través	de	uniones	conyugales	o	secundarias	entre	mujeres	de	un	grupo
étnico	particular	con	hombres	de	otros	grupos	étnicos”	(Powers,	11).	Según
Lévi-Strauss,	en	la	poligamia	que	se	practicaba	como	un	“privilegio	de	los
jefes”,[55]	se	produce	el	trueque	de	“los	elementos	de	seguridad	individual
relacionados	con	la	regla	de	la	monogamia	por	una	seguridad	colectiva	que
deriva	de	la	organización	política”.	De	esta	forma,	intercambio	general
(monogamia)	o	por	excepción,	la	poligamia,	“remiten	a	la	cohesión	y
supervivencia	del	grupo”	(Lévi-Strauss,	interpretado	por	Fages,	46).

No	obstante,	estas	prácticas	regidas	por	las	leyes	en	los	tiempos	prehispánicos,
sobre	todo	entre	los	nahuas,	durante	la	Colonia	no	cumplen	con	esa	cohesión	ni
supervivencia	de	grupo,	pues	en	algunas	regiones	los	excesos	llegaron	a	tales
extremos	de	lujuria,	que	ha	quedado	en	los	anales	el	siguiente	triste	ejemplo:	en
la	expedición	de	don	Pedro	de	Mendoza	que	fundó	la	ciudad	de	Asunción	en
Paraguay,	la	población	blanca	masculina	era	mucho	mayor	que	la	femenina;	este
problema	se	solucionó	porque	los	indígenas	del	Paraguay	practicaban	la
poligamia,	y	por	tanto,	“daban	como	la	cosa	más	natural	sus	hijas	y	hermanas	a
los	españoles	–a	quienes	llamaban	sus	cuñados–	y	éstos	las	tenían	como
concubinas	o	servidoras”.	Tal	situación	dio	lugar	a	grandes	abusos	en	Asunción,
ciudad	a	la	que	por	su	libertinaje	se	llegó	a	llamar	“Paraíso	de	Mahoma”
(Gálvez,	96;	Konetzke,	América	Latina,	79).	Además,	en	los	protocolos
notariales	de	la	ciudad	de	Córdoba	(Argentina)	hay	datos	de	que	el	viudo
Bartolomé	Jaimes,	conquistador	de	Chile	y	Tucumán,	mantuvo	un	pequeño
harén	formado	por	cuatro	indígenas	con	sus	hijos	ilegítimos	(Gálvez,	24).	En	lo
que	respecta	a	la	Nueva	España,	las	mujeres	adoptaron	la	práctica	de	la	bigamia
y	poligamia,	lo	cual	se	puede	apreciar	en	las	causas	inquisitoriales;	entre	esas
causas	se	destaca	“el	proceso	del	Fiscal	del	Arzobispado	de	Antequera,	contra
Ana	Hernández,	la	Serrana,	por	casada	cuatro	veces.	Año	de	1560”.

En	lo	que	respecta	a	los	tiempos	de	la	Conquista	del	Imperio	Azteca,	cuenta
Díaz	del	Castillo	que	en	Cempoal	los	esperaba	un	cacique	con	“otros



principales”,	aguardándolos	con	comida	y	la	oferta	de	entregarles

sus	hijas	y	parientes	para	hacer	generación;	y	que	para	que	más	fijas	[...fueran]
las	amistades	trajeron	ocho	indias,	todas	hijas	de	caciques.	[...]	Y	cuando	el
cacique	gordo	las	presentó,	dijo	a	Cortés:	“	[...],	estas	siete	mujeres	son	para	los
capitanes	que	tienes,	y	ésta,	que	es	mi	sobrina,	es	para	ti,	que	es	señora	de
pueblos	y	vasallos	(Díaz	del	Castillo,	80).[56]

Son	varios	los	pasajes	de	la	crónica	de	Díaz	del	Castillo	en	los	que	las	mujeres
son	tratadas,	según	la	opinión	occidental,	como	objetos-obsequios	(55,	80,	83,
97,	113,	122,	124,	144,	175,	etcétera).	En	otro	pasaje	del	mismo	cronista,	los
nativos	vuelven	a	insistir	en	que,	puesto	que	ya	son	amigos,	los	cristianos	debían
aceptar	sus	hijas	y	parientas	“para	hacer	generación”	(Díaz	del	Castillo,	122;
Códice	florentino	en	Baudot,	83).[57]

López	de	Mariscal	analiza	en	detalle	el	sentido	del	sintagma	“donación	de
mujeres”	en	lo	que	respecta	a	las	citas	anteriores	de	Díaz	del	Castillo,	relativas	a
la	entrega	de	doncellas	tlaxcaltecas	a	los	españoles;	su	análisis	la	lleva	a	concluir
muy	acertadamente	que	“en	el	mundo	mesoamericano	[la	donación	de	mujeres]
responde	a	su	particular	cosmovisión,	y	no	puede	juzgarse	a	partir	de	una	escala
de	valores	occidental.	Las	mujeres	eran	ofrendadas	en	primera	instancia	para
‘hacer	generación’”,	por	lo	que	a	las	obsequiadas	las	escogían	entre	las
principales	(Mariscal,	51).

En	la	cita	anterior,	Díaz	del	Castillo	explica	que	“para	que	más	fijas	[...fueran]
las	amistades	trajeron	ocho	indias,	todas	hijas	de	caciques”	(80).	Para	los
totonacas	y	tlaxcaltecas,	aclara	López	de	Mariscal,	estas	uniones	tenían	como
finalidad	protegerlos	de	los	abusos	de	los	crueles	e	injustos	mexicanos,	a	los
cuales	pagaban	tributo	(53).	Díaz	del	Castillo	lo	confirma	diciendo	que	“dan	sus
hijas	para	tener	parientes	que	les	defiendan	de	los	mexicanos”	(203).[58]

A	lo	largo	de	las	diversas	crónicas	relacionadas	con	los	incas	se	observa	cómo
los	obsequios	de	mujeres	cumplían	también	con	esa	función	política.	Entre	los
muchos	pasajes	que	han	quedado	como	constancia	de	lo	anterior	está	el
siguiente:	a	raíz	de	las	incursiones	guerreras	que	hizo	Tarco	Huaman,	hermano
del	Inca	Capac	Yupanqui,[59]	este	le	obsequió	muchos	tejidos	finísimos	y
“mujeres,	además	de	las	que	había	recibido	en	Cuzco	cuando	salió	a	hacerse



cargo	de	la	gobernación”	de	la	Provincia	de	Cuyos,	en	los	Andes	(Cobo,	II,	71-
72	y	History	II,	122).

Entre	los	aztecas	se	puede	observar	lo	anterior	cuando	el	consejo	de	estado
pensó	que	convenía	casar	al	segundo	rey	mexicano,	Huitzilihuitl	(“pluma	rica”,
“pluma	de	colibrí”),	que	estaba	soltero,[60]

con	la	hija	del	rey	de	Azcapuzalco,	para	tenerle	por	amigo	y	disminuir	algo	con
esta	ocasión	de	la	pesada	carga	de	los	tributos	que	le	daban;	aunque	temieron
que	no	se	dignase	darles	su	hija,	por	tenerles	por	vasallos.	Mas,	pidiéndosela	con
grande	humildad	y	palabras	muy	comedidas,	[…Tezozomoc,]	rey	de
Azcapuzalco	vino	en	ello	y	les	dio	una	hija	suya	llamada	Ayauchigual,	a	la	cual
llevaron	con	grande	fiesta	y	regocijo	a	Méjico,	e	hicieron	la	ceremonia	y
solemnidad	del	casamiento	(Acosta,	219;	Durán,	History,	61;	Clavijero,	77).[61]

En	su	calidad	de	reina	de	México,	Ayauhcihuatl,	obtuvo	de	su	padre,
Tezozomoc,	que	relevase	de	los	mexicanos	los	exagerados	tributos	que	por
muchos	años	habían	estado	pagando.	Este	pasaje	revela	no	solo	la	influencia
positiva	de	las	mujeres	en	el	desarrollo	del	poderío	azteca,	sino	también	cómo
gracias	a	su	ilustre	estirpe,	ellas	transfirieron	a	los	mexicanos	el	noble	linaje
necesario	para	su	reconocimiento	por	parte	de	las	otras	naciones,	tal	como	lo
expone	Susan	D.	Gillespie	(71).	Con	la	reducción	de	tributos	“quedaron	con	esto
muy	aliviados	y	contentos	los	de	Méjico;	mas	el	contento	duró	poco	porque	la
reina	[Ayauhcihuatl],	su	protectora,	murió	dentro	de	pocos	años,	y	otro	año
después	el	rey	de	Méjico”	(Acosta,	219;	Clavijero,	79).[62]

En	algunas	ocasiones,	pero	pocas,	explica	López	de	Mariscal,	las	mujeres	eran
entregadas	como	sirvientas	“para	que	les	guisasen	de	comer	y	hiciesen	pan	de
maíz,	que	es	lo	más	trabajoso	de	hacer,	y	que	sin	mujeres	no	se	puede	amasar
sino	mal	y	con	gran	dificultad”	(López	de	Mariscal,	56;	Las	Casas,	411).
También	se	las	daban	para	acompañar	y	servir	a	las	cacicas	y	princesas	lo	cual
beneficiaba	grandemente	a	quienes	las	recibían.[63]

Además,	Américo	Vespucio	comentó	que	al	igual	que	los	tlaxcaltecas,	“el	mayor
signo	de	amistad	que	os	demuestran	[los	indígenas	de	Venezuela]	es	daros	sus
mujeres	y	sus	hijas.	Y	un	padre	y	una	madre	se	tienen	por	muy	honrados	si,
cuando	os	traen	una	hija,	aunque	sea	moza	virgen,	dormís	con	ella”	(citado	por



Herren,	120).[64]	Fernández	de	Oviedo	observó	eso	en	Venezuela	y	comentó
que	parecía	ser	costumbre	practicada	entre	las	diversas	tribus	de	Tierra	Firme	y
el	Caribe.

Cuatro	puntos	propone	López	de	Mariscal	en	el	capítulo	II	de	su	citado	libro,	los
cuales	dejan	ver	cómo	en	primer	lugar,	en	la	sociedad	mesoamericana	la
donación	de	mujeres	“implica	conceptos	y	valores	profundamente	arraigados	en
dicha	cultura”;	estos	los	podemos	entender	solo	“a	partir	de	la	cosmovisión	de
los	pueblos	indígenas	y	de	las	circunstancias	particulares	del	desembarco	de
Cortés”	(López	de	Mariscal,	60).	En	segundo	lugar,	en	las	regiones	donde	los
cristianos	fueron	tenidos	como	dioses,	las	mujeres	fueron	entregadas	a	ellos	para
crear	una	nueva	generación.	En	tercer	lugar,	continúa	la	autora	resumiendo	lo
expuesto,	al	explicar	que	cuando	los	donados	eran	hombres,	estos	cumplían	la
misión	de	servir.	Y	por	último,	los	donados	debían	cumplir	diversos	oficios
dependiendo	de	su	condición	social	(López	de	Mariscal,	60).

Lo	que	más	sorprendió	a	los	españoles	de	ese	comportamiento	era	que	si	la
mujer	casada	se	quería	ir	con	el	huésped,	su	marido	no	se	lo	impedía;	“y	si	se
quiere	quedar	como	primero	estaba,	no	es	por	eso	mal	tratada	ni	mal	mirada;
antes	parece	que	ha	hecho	un	gran	favor	a	su	marido,	obligándolo	a	que	mucho
más	la	quiera,	tanto	por	haber	cumplido	con	el	amigo,	su	huésped,	como	en	no
haberlo	negado	a	él	por	el	otro	nuevo	conocimiento”	(Oviedo,	III,	59).	Por	lo
anterior,	no	sería	pertinente	concebir	el	matrimonio	según	los	parámetros
occidentales;	algunos	grupos	indígenas	no	han	practicado	ni	la	monogamia	ni	las
restricciones	sexuales,	por	lo	cual	hay	que	tratar	con	cautela	las	versiones	de	los
cronistas	españoles,	llenas	de	moralidad	y	de	una	concepción	judeo-cristiana	del
cuerpo.	Por	otro	lado,	Fernández	de	Oviedo	explica	que	en	ciertas	regiones
donde	las	mujeres	andaban	desnudas,	en	señal	de	su	doncellez,	llevaban	solo	un
hilo	para	cubrir	sus	partes	privadas;	esto	lleva	al	cronista	oficial	a	comentar	que
“más	fiel	guarda	son	estos	hilos	destas	indias,	para	su	abono,	que	en	nuestra
Europa	las	clausuras	y	porteros	que	algunas	mujeres	muy	estimadas	tienen”
(Historia,	III,	59).

Sin	embargo,	predominan	en	las	crónicas	las	críticas	a	la	liberalidad	sexual,	en
especial	la	de	las	mujeres	del	Caribe	y	de	algunas	otras	regiones	del	Nuevo
Mundo,	“cuyos	artificios	para	satisfacer	su	insaciable	liviandad	no	refiero	por	no
ofender	el	pudor”,	critica	Américo	Vespucio	(Vespucio,	citado	por	Herren,	122).
Lo	interesante	es	que	no	mencionaban	lo	que	ellos	hacían	para	satisfacer	su
“liviandad”	o	lujuria	de	hipócritas	cristianos.	Ricardo	Herren	opina	muy



acertadamente	que	la	reacción	de	los	españoles	escandalizados	se	debe	a	que
“provenían	de	una	sociedad	donde	la	sexualidad	era	una	actividad
culpabilizadora,	‘sucia’,	secreta	y	plagada	de	tabúes	que	a	los	nativos	les
hubieran	provocado	risa”	(Herren,	122).	Lo	anterior	nos	lleva	a	considerar	un
acierto	la	afirmación	de	Powers	de	que	la	conquista	de	América	no	solo
representó	un	choque	cultural,	sino	también	un	choque	de	géneros	(Women,	39).

Powers	sustenta	lo	anterior	explicando	que	en	la	sociedad	azteca	el	acto	sexual
se	asociaba	al	goce,	y	tanto	hombres	como	mujeres	se	esperaba	que	derivaran
placer	cuando	lo	practicaban.	Xochiquetzal	(“preciosa	flor	de	plumas”),	la	diosa
del	amor,	era	responsable	de	la	canción,	la	danza	y	el	placer	sexual,	sigue
explicando	la	autora	y	agrega	que	las	“Casas	de	la	alegría”	eran	burdeles
operados	por	el	estado,	y	a	las	mujeres	que	proveían	servicios	sexuales	se	les
llamaba	“chicas	del	placer”	o	“hijas	del	deleite”;	además,	prostitutas
independientes	practicaban	su	oficio	en	los	mercados,	pues	aunque	socialmente
no	eran	aceptadas,	su	oficio	era	legal	(Powers,	Women,	27).	Esta	práctica	de	la
prostitución	entre	los	nativos	ya	la	vimos	al	exponer	las	costumbres	de	los
chorotegas	de	origen	nahua.

Lo	interesante	es	que	pese	a	que	los	indígenas	practicaban	“el	sexo	lúdico,	el
sexo	hedónico,	la	intrascendencia	de	las	relaciones	carnales	y	por	tanto	de	la
virginidad	y	de	la	‘pureza’	de	las	mujeres”	según	Herren	(52-53),	“el	ideal	azteca
era	el	de	hacerlo	todo	con	moderación	y	sin	excesos”	explica	Powers	(Women,
27).	Para	los	conquistadores	y	para	el	resto	de	los	europeos,	el	ideal	femenino,	la
Virgen	María,	su	modelo,	estaba	exenta	de	sexo,	mientras	entre	los	nativos	la
sexualidad	femenina	no	estaba	marcada	de	negatividad.

Así	fue	como,	en	contacto	con	los	invasores,	el	paralelismo	interdependiente	de
los	indígenas	se	trocó	en	“un	sistema	patriarcal	que	le	asignaba	al	hombre	casi	la
exclusiva	autoridad	tanto	en	asuntos	políticos	y	religiosos	como	sobre	la	casa	y
la	familia”,	lo	cual	obligaba	a	las	mujeres	a	obedecerles	y	ser	subordinadas	de
los	hombres	(Powers,	Women,	40).	Sin	embargo,	Powers	comenta	que
acostumbradas	como	estaban	las	nobles	nativas	aztecas	e	incas,	a	ejercer
influencia	en	las	comunidades,	durante	la	Colonia	se	vieron	reducidas	a	hallar
medios	para	continuar	haciéndolo;	fue	así	que	junto	a	sus	parientes	masculinos	y
aliados,	continuaron	participando	en	proyectos	de	política	local.	La	autora	aduce
como	ejemplo	el	hecho	de	que	en	1568	la	viuda	de	un	mandatario	de	Cuernavaca
se	unió	a	líderes	masculinos	para	forzar	al	administrador	de	un	trapiche	de
azúcar	a	pagarles	a	los	peones	del	poblado.	Concluye	la	autora	diciendo	que



aunque	el	régimen	español	asignara	títulos	de	mando	exclusivamente	a	los
hombres,	en	realidad	el	mando	se	componía	de	familias	de	la	elite,	hombres	y
mujeres;	de	esta	manera	los	nativos	repetían	el	modelo	prehispánico	en	el	que
hombres	y	mujeres	asumían	la	autoridad	como	pareja	(un	padre	y	una	madre
simbólicos)	y	gobernaban	a	la	comunidad	(Powers,	Women,	44).

Además,	durante	la	Colonia	el	sistema	familiar	de	parentesco	se	desplazó	hacia
un	énfasis	patrifilial	(Kellogg,	160).	Bajo	las	leyes	españolas	las	mujeres	casadas
y	solteras	que	no	se	habían	emancipado	de	sus	padres,	no	podían	entablar	un
juicio	legal	o	realizar	cualquier	otra	transacción	legal,	ni	ser	testigos	en	asuntos
judiciales;	tres	mujeres	testigos	eran	equivalentes	a	un	testigo	hombre	(Powers,
Women,	41).

Todavía,	a	principios	de	la	Colonia,	en	lo	que	respecta	a	las	propiedades,	los
nativos	reclamaban	sus	derechos	basándose	en	el	título	tradicional	de	ese	solar,
en	el	cual	se	establecía	que	tal	propiedad	había	pertenecido	a	sus	antepasados
antes	de	la	llegada	de	los	españoles	(Kellogg,	60-70).[65]	También	la	religión
cristiana	representaba	otra	condición	para	efectuar	ese	reclamo	y	ganar	la
demanda;	por	eso	las	viudas	se	identificaban	como	“buenas	cristianas”	y
“mujeres	legítimas”	para	sustentar	sus	derechos	a	alguna	propiedad.	Kellogg
menciona	el	caso	de	dos	mujeres,	en	especial	el	de	Magdalena	Ramírez,	viuda	de
Pedro	Luis,	y	su	hija,	quienes	reclamaban	una	herencia,	pues	la	primera	se	había
casado	“de	acuerdo	con	la	ley	y	con	la	bendición	de	la	Santa	Madre	Iglesia”
(Kellogg,	75).	Explica	Kellogg	que	la	nueva	costumbre,	alentada	por	los
sacerdotes,	de	escribir	los	testamentos,	ejerció	una	gran	influencia	sobre	los
conceptos	de	propiedad	y	asimismo	representó	un	significativo	papel	en	la
introducción	y	refuerzo	de	las	creencias	cristianas	entre	los	nativos	(Kellogg,
121).	Por	lo	anterior	se	puede	ver	que	el	sistema	español	establecido	en	el	Nuevo
Mundo	eliminó	del	todo	la	autonomía	que	gozaban	las	mujeres	indígenas	antes
de	la	llegada	de	los	españoles,	de	modo	que	para	la	representación	política
dependían	por	completo	de	los	hombres	nativos.	Y	a	eso	Powers	agrega	que	la
Conquista	también	alteró	de	manera	drástica	la	sexualidad	y	la	vida	familiar	de
esas	gentes	(Powers,	Women,	42).

Hay	que	aclarar	aquí	que	aunque	predominaba	el	comportamiento	hedónico
entre	los	nativos,	sustenta	el	principio	de	moderación	azteca	la	epopeya
Mexicana	(1594),	que	sigue	los	modelos	clásicos	de	la	épica,	y	exalta	la
conquista	del	Anahuac	por	Cortés	y	sus	hombres;	su	autor,	Gabriel	Lasso	de	la
Vega,	captó	la	siguiente	escena,	inspirada	en	un	pasaje	de	Francisco	López	de



Gómara:	Aguilar	y	Matienzo,	quienes	por	mandato	de	Cortés	salieron	en	busca
de	bastimentos,[66]	rescataron	en	el	camino	a	Clandina,	una	doncella	indígena	a
la	que	Hirtano	intentaba	violar.	Por	medio	de	la	traducción	de	Aguilar,	Clandina
les	contó	que	ella	era	hija	heredera	del	cacique	Calpuchi	de	Champotón;	agregó,
además,	que	solo	a	su	“voluntad	se	sometía	/	de	la	ciudad	la	gente	más	granada”.
Lo	anterior	idealiza,	por	un	lado,	el	recato	de	la	azteca,	conforme	a	los	preceptos
neoplatónicos	de	la	época;	por	el	otro,	exalta	la	integridad	moral	de	los	dos
españoles	que	la	llevan	de	vuelta	a	su	gente,	por	lo	que	Clandina	los	ve	como	a
dioses	salvadores	(Vega,	Canto	IX,	66-73).

Volviendo	a	los	privilegios	denegados	a	los	indígenas,	Powers	comenta	que	entre
los	nobles	andinos	contaba	la	prohibición	de	que	las	mujeres	incas	asistieran	a	la
escuela	que	los	frailes	habían	establecido	para	educar	solo	a	los	varones	de	la
elite.	También	a	las	coyas	o	reinas	incas	se	les	quitaron	sus	derechos;	su	antiguo
papel	de	eje	del	sistema	político	femenino	que	del	Cuzco	irradiaba	a	todo	el
imperio,	fue	poco	a	poco	eliminado	hasta	dejarlas	subordinadas	a	los	líderes
masculinos.	Powers	cuenta	que	la	situación	de	esas	coyas	llegó	a	ser	tal,	que	“la
esposa	del	Inca	Manco	Capac	fue	raptada	y	violada	por	Gonzalo	Pizarro,	al
principio	de	la	conquista”	(Powers,	Women,	44).	Es	probable	que	esto	hubiese
ocurrido,	pero	la	coya	que	fue	raptada	y	violada	no	podía	ser	la	esposa	de	Manco
Capac,	pues	según	el	Inca	Garcilaso,”	murió	Manco	Capac	[en	el]	año	de
seiscientos	sesenta	y	cinco	años	de	la	natividad	de	Cristo	Nuestro	Señor”
(Garcilas,	IV,	220).	Lo	más	probable	es	que	fuera	la	esposa	de	Wáscar,	la	de
Atahualpa	o	de	algún	noble	señor.

Durante	la	Colonia,	el	principio	de	que	en	lo	legal	la	mujer	era	como	el	menor	de
edad,	prendió	muy	lentamente,	pues	según	Powers,	tanto	las	aztecas	como	las
incas	continuaron	presentándose	ante	las	cortes	españolas	para	defender	los
derechos	individuales,	comunitarios	y	familiares	a	lo	largo	del	siglo	xvi	y	parte
del	xvii.	No	obstante,	a	finales	del	siglo	xvi	la	mayor	parte	de	las	nativas
perdieron	su	estatus	de	personas	jurídicas	para	quedar	bajo	la	tutela	de	esposos,
padres,	hermanos	y	otros	parientes	(Powers,	Women,	45).	Este	sistema	facultó	de
tales	atribuciones	a	los	hombres	nativos,	sobre	todo	a	los	de	la	elite,	lo	cual
afectó	mucho	el	balance	tradicional	del	poder	entre	los	sexos.	Las	líderes
femeninas	de	la	costa	norte	de	los	Andes,	conocidas	como	capullanas,	por
ejemplo,	pasaron	al	olvido,	tal	como	lo	mencionamos	arriba	(Powers,	Women,
45).[67]

Continúa	explicando	Powers	que	hubo	algunas	regiones	en	las	que	las	mujeres



siguieron	representando	un	papel	importante	y	menciona	entre	los	nahuas	a	la
región	mixteca,	donde	parece	que	la	descendencia	real	y	no	el	género,	era	lo	que
contaba	para	el	liderazgo.	A	estas	mujeres	que	gozaban	de	esos	privilegios	desde
el	año	mil	D.C.,	se	les	permitió	mantener	el	rango	legítimo	de	cacicas;	dicho
reconocimiento	se	lo	concedieron	el	rey	de	España,	la	Iglesia	Católica	y	sus
súbditos;	empero,	el	puesto	de	gobernador	se	les	reservaba	a	los	hombres.	Estas
mixtecas	lograron	mantener	sus	riquezas	y	su	influencia	y	pudieron	continuar
recibiendo	el	tributo	tradicional	y	servicios	de	sus	súbditos	hasta	el	siglo	xviii
(Powers,	Women,	47).	La	autora	explica	que	durante	la	Colonia	hubo	otras	áreas
en	Mesoamérica	y	los	Andes,	en	las	que	gobernaron	algunas	mujeres
descendientes	de	linaje	noble,	en	ausencia	de	herederos	varones.	Pero	si	la	mujer
se	casaba,	debía	cederle	el	poder	al	marido	(Powers,	Women,	47).

1.4.	Del	pacto	político	a	la	nueva	realidad	racial:	la	mujer
(re)productora

Entre	las	nativas	que	contribuyeron	grandemente	en	la	conquista	de	México-
Tenochtitlán	se	destaca	Malinal	o	Malintzin,	más	conocida	en	la	actualidad	como
doña	Marina	y	la	Malinche.	Díaz	del	Castillo	cuenta	que	los	caciques	y
principales	del	pueblo	de	Tabasco	llevaron	ricos	regalos	a	Hernán	Cortés	y	sus
hombres,	entre	los	que	figuraban	veinte	mujeres	(Díaz	del	Castillo,	80;	Muñoz
Camargo,	179).	Una	de	ésas	obsequiadas	a	Cortés,	fue	“una	muy	excelente
mujer”	a	la	que	se	le	bautizó	con	el	nombre	cristiano	de	doña	Marina.	Esta	india
era	“gran	cacica	e	hija	de	grandes	caciques	y	señora	de	vasallos,	y	bien	se	le
parecía	en	su	persona”	(Díaz	del	Castillo,	54).	Doña	Marina,	quien	además	del
nahuatl	hablaba	la	lengua	de	los	mayas,	al	principio	trasmitía	los	discursos	de	los
aztecas	a	los	españoles	por	medio	de	Aguilar;	a	su	vez,	este	traducía	lo	dicho	al
castellano;	más	adelante,	ella	aprendió	el	castellano	y	fue	así	como	sirvió	de
intérprete	o	“lengua”	entre	los	pueblos	nahuas	y	los	conquistadores	(Díaz	del
Castillo,	54-55	y	107).[68]

Según	Díaz	del	Castillo	“doña	Marina	tenía	mucho	ser	y	mandaba	absolutamente
entre	los	indios	en	toda	Nueva	España”	(Díaz	del	Castillo,	57).	Él	se	admiraba	de
la	fortaleza	“varonil”	que	tenía	esta	mujer,	pues	aunque	persistía	la	amenaza	de
que	los	mataran	y	comieran,	jamás	vieron	“flaqueza	en	ella,	sino	muy	mayor



esfuerzo	que	de	mujer”	(Díaz	del	Castillo,	107).	No	nos	extrañe	el
comportamiento	varonil	de	doña	Marina;	esa	calificación	de	sus	actos	fue	la	que
le	permitió	codearse	con	el	militar	y	maquiavélico	político	que	era	Cortés.[69]

La	crónica	de	Díaz	del	Castillo	deja	ver	que	doña	Marina	no	solo	fue	intérprete,
sino	que	también	desempeñó	un	papel	mucho	más	activo	en	la	conquista	del
Imperio	Azteca.	A	lo	largo	de	las	páginas	de	su	crónica,	Díaz	del	Castillo	explica
que	la	eficaz	participación	de	Malintzin	en	la	conquista	consistió	no	solo	en
traducir	del	náhuatl,	sino	que	“como	mandaba	absolutamente	entre	los	indios	en
toda	la	Nueva	España”,	también	agregaba	a	los	mandatos	de	Cortés,	motu
propio,	lo	que	ella,	con	eficiencia,	consideraba	favorable	para	los	españoles.
Fray	Bartolomé	reconoce	el	aporte	de	Malintzin	a	la	conquista	de	México,	al
comentar	que	los	españoles,	sin	dominio	del	náhuatl,	y	con	señas,	no	podían
expresarse	para	averiguar	en	detalle	datos	importantes	relacionados	con	las
gentes	que	encontraban	en	su	avance	militar;[70]	a	lo	poco	que	ellos	le
comunicaban,	Malintzin	agregaba	pregunta	sobre	pregunta,	y	en	lengua	maya	les
trasmitía	mucha	información	por	medio	de	Aguilar.	Fue	así	como	“Cortés	se
holgó	de	hallar	en	aquella	tierra	unos	señores	enemigos	de	otros,	para	poder
efectuar	mejor	su	propósito”	(II,	469).[71]	Asimismo,	Malintzin	les	explicaba	a
Cortés	y	a	sus	hombres	costumbres	de	los	pueblos	indígenas.[72]

En	una	ocasión,	los	tlaxcaltecas	enviaron	cincuenta	embajadores	con	promesas
falsas;	entonces	la	sagaz	Malintzin	advirtió	a	Cortés	que	esos	hombres	eran
espías;	al	comprobarlo,	el	general	dio	orden	de	cortarles	las	manos.	Díaz	del
Castillo	afirma	que	se	las	cortaron	a	diecisiete	de	ellos,	y	al	resto,	solo	los	dedos
pulgares	(Díaz	del	Castillo,	114).	Además,	les	avisaba	de	peligros	y	cómo
evitarlos;[73]	les	daba	aliento	en	arriesgados	trances,	como	cuando	Xicoténcatl,
el	joven	general	tlaxcalteca	–quien	luchó	contra	los	españoles	hasta	dar	su	vida
por	defender	su	ideología–	asedió	a	los	conquistadores	en	un	desfiladero	sin
salida,	en	el	que	por	poco	mueren	todos.	En	esa	ocasión	un	jefe	cempoalteca,
aliado	de	los	españoles,	le	dijo	a	Malintzin	que	no	había	ninguna	posibilidad	de
escapar	de	la	muerte.	Ella	respondió:	“Dios,	nuestro	Señor	todopoderoso,	que
nos	ama,	está	con	nosotros	y	Él	nos	guiará	hasta	sacarnos	de	este	peligro	sanos	y
salvos”.	En	efecto,	no	acababa	de	decirlo,	cuando	por	un	verdadero	milagro	los
ejércitos	cristianos	lograron	abrirse	paso	entre	las	filas	cerradas	del	enemigo;
durante	ese	ataque,	amparada	como	estaba	por	su	firme	fe	en	la	protección	del
Señor	Jesucristo,	Malintzin	no	dio	muestra	alguna	de	miedo.

Además,	Malintzin	llegó	a	ser	tan	versada	en	la	religión	cristiana,	que	con



Aguilar	se	dedicaba	a	adoctrinar	a	los	indígenas	(Díaz	del	Castillo,	123).	En
suma,	doña	Marina	fue	un	valiosísimo	instrumento	para	la	conquista	de	Nueva
España.	Era	tan	imponente	la	presencia	suya	al	lado	de	Cortés	y	frente	a	las
tropas	españolas,	que	en	los	textos	indígenas,	sobre	todo	en	el	Códice	Florentino,
el	narrador	declara	que	se	le	dijo	a	Moctezuma	que	una	indígena	de	esas	tierras
“guiaba	[a	los	españoles	y]	les	servía	de	intérprete	hablando	náhuatl”	(Baudot,
79).	Los	espías	que	vigilaron	a	los	españoles	por	mandato	de	Moctezuma,	le
llevaron	la	sorprendente	nueva	de	que	“traían	consigo	una	mujer	que	era
hermosa	como	una	diosa,	porque	hablaba	la	lengua	mexicana	y	la	de	los	dioses,
que	por	ella	se	entendía	lo	que	querían	y	que	se	llamaba	Malintzin,	porque	como
fue	bautizada	la	llamaron	Marina”	(Historia	de	Tlaxcala	en	Baudot,	248).

Además,	el	lector	comprueba	a	lo	largo	de	esos	textos,	que	predomina	la	voz	de
Malintzin,	la	cual	acalla	la	de	Cortés.	Esto	se	puede	apreciar	en	el	siguiente
pasaje:	los	españoles	entraron	a	la	cámara	de	reservas	de	Moctezuma,	en	donde
se	apoderaron	de	sus	riquezas	y	ornamentos	sin	dejar	nada;	en	seguida	Malintzin
“vino	a	dar	la	orden	de	convocar	a	todos	los	señores	[...].	En	una	terraza	vino	a
colocarse,	en	lo	alto	de	un	parapeto.	Dijo:	‘¡Mexicanos,	vengan	aquí!,	he	aquí
que	sufren	grandes	tormentos	los	españoles.	Traigan,	pues,	alimentos	[...]	y	todo
lo	que	necesitan.	Pues	ya	sufren	de	cansancio’”	entonces,	aterrados,	los
mexicanos	corrieron	a	llevar	lo	que	se	les	pedía	(Códice	florentino	en	Baudot,
104-105).	En	otra	instancia,	ante	la	oferta	de	brindarles	un	sitio	para	descansar,
Malintzin	dijo:	“está	bien.	Nos	han	servido	bien.	Allá	iremos	mañana,	allá
dormiremos”	(Códice	Florentino	en	Baudot,	126).	En	otra	ocasión,	los	indígenas
recogieron	el	oro	que	había	quedado	en	los	canales	durante	las	refriegas	de	la
Noche	Triste	y	se	lo	presentaron	a	Cortés	en	canastos;	“cuando	el	capitán	y
Malintzin	vieron	eso,	en	seguida	[...]	montaron	en	cólera.	Dijeron:	‘¿Es	acaso
eso	lo	que	buscamos?	Lo	que	buscamos	aquí	es	lo	que	ustedes	nos	hicieron
abandonar	a	la	fuerza	en	el	canal	de	los	toltecas.	¿Dónde	está?	¡Tiene	que
encontrarse’”	(Anales	históricos	de	Tlatelolco,	en	Baudot,	204);[74]	en	este
pasaje	es	interesante	observar	cómo	el	narrador	reproduce	con	el	verbo	en	plural
lo	que	dicen	Cortés	y	Malintzin,	como	si	ambos	juntos	formaran	una	sola	voz.

Observa	López	de	Mariscal	que	el	único	que	no	dio	relevancia	al	“papel
protagonista	de	Malintzin,	fue	Cortés,	como	si	temiera	que	en	la	Carta	de
relación	[al	monarca]	la	figura	de	doña	Marina	fuese	a	destacar	más	de	lo
conveniente”	(López	de	Mariscal,	68).	La	autora	basa	su	opinión	en	el	hecho	de
que	en	ese	documento	la	menciona	solo	ocasionalmente	refiriéndose	a	ella	como
“la	lengua”.	Algunos	ejemplos	sustraídos	de	ese	texto	confirman	dicho	aserto:



“así	lo	asentó	un	escribano,	por	las	lenguas	que	yo	tenía”,	“la	lengua	que	yo
tengo	[...]	es	una	india	de	esta	tierra”	(Cortés,	43-44).	Esto	lo	analiza	Baudot
diciendo	que	las	Cartas	de	relación	tienen	una	finalidad	política	muy	obvia,	pues
Cortés	le	concede	a	Malintzin	solo	una	alusión	pasajera	de	su	función	como
intermediaria	obligada,	(“Malintzin...”,	181-208).	Tanto	en	esos	textos	como	en
la	política	de	Cortés	durante	la	Conquista	de	Nueva	España,	es	obvio	que	él
asumió	en	todo	momento	una	actitud	maquiavélica,	al	aplicar	una	y	otra	vez	el
principio	de	que	no	importan	los	medios	con	tal	de	conseguir	los	fines	buscados.

Según	Octavio	Paz,	doña	Marina	“encarna	lo	abierto,	lo	chingado,	frente	a
nuestros	indios	estoicos,	impasibles	y	cerrados”.	El	autor	concluye	que	los
mexicanos	de	hoy	en	general	la	rechazan	como	un	símbolo	de	traición	a	su	raza
(Paz,	90-91).	Ella	encarna	“lo	chingado”,[75]	no	solo	por	la	ayuda	que	prestó	a
los	españoles	en	esa	empresa,	sino	también	porque	su	destino	fue	pasar	de	uno	a
otro	español	como	valioso	objeto	de	mercadeo,	pues	según	Díaz	del	Castillo,
“era	de	buen	parecer	y	entremetida	y	desenvuelta”.[76]	A	partir	del	momento	en
que	fue	entregada	a	Cortés,	la	historia	de	Malintzin	fue	la	de	las	otras	indígenas:
recién	entregada	como	obsequio	a	los	españoles,	con	el	fin	político	de	ganar	el
favor	de	Cortés,	este	la	entregó	a	“Alonso	Hernández	Puerto	Carrero	[...]	que	era
muy	buen	caballero,	primo	del	conde	de	Medellín	y	después	que	[en	1519]	fue	a
Castilla	Puerto	Carrero,	estuvo	la	doña	Marina	con	Cortés	y	hubo	en	ella	un	hijo
que	se	dijo	don	Martín	Cortés”	(Díaz	del	Castillo,	55,	57	y	520;	Gómara,	454	).
[77]	En	1523,	después	de	conquistado	México	y	otras	provincias	de	Nueva
España,	durante	la	campaña	de	Huiberas,	en	el	pueblo	de	Orizaba,	Cortés	la
entregó	por	esposa	al	hidalgo	don	Juan	Jaramillo,	“capitán	que	fue	de	un
bergantín,	cuando	los	españoles	estaban	ya	en	México”	y	ocupó	importantes
puestos	en	el	Ayuntamiento	durante	los	primeros	años	de	la	Colonia.[78]	La
pareja	tuvo	una	niña,	a	la	que	bautizaron	con	el	nombre	de	María	(Díaz	del
Castillo,	514;	Clavijero,	552).	En	cuanto	a	doña	Marina,	Prescott	acopió	otros
documentos	archivados	en	el	Ayuntamiento	de	México,	por	los	cuales	se	sabe
que	ella	“vivió	honrada	y	considerada	al	lado	de	su	marido	en	la	casa	que
tuvieron	en	la	calle	que	[...]	entonces	llevaba	el	nombre	de	Jaramillo”;	fue
además,	dueña	de	varias	propiedades	y	hasta	se	le	dio	un	terreno	“para	casa	de
placer,	junto	a	Chapultepec,	[...]	y	solar	para	otra	casa	en	San	Cosme”;	en
Coyoacán	le	obsequiaron	una	huerta	que	perteneció	a	Moctezuma,	a	lo	que	hay
que	agregar	que	tanto	ella	como	su	marido	tenían	repartimientos	de	indios
(Prescott,	556-557).	Ella	fue	señora	de	los	pueblos	de	Olutla	y	Jaltiplán;	estas
mercedes	las	recibió	junto	a	su	marido,	“por	sus	numerosos	méritos	de	guerra”.
“Doña	Marina	vivía	todavía	el	año	de	1550	y	había	visto	hasta	su	tercera



generación”,	según	comprobó	Prescott	en	un	documento	que	se	halló	en	el	libro
de	gobierno	del	virrey	don	Antonio	de	Mendoza	(fojas	330),	en	el	cual	ella	pedía
que	se	obligara	a	los	habitantes	del	pueblo	de	Tilantongo	que	pagaran	tributo	y
servicios	a	su	nieto,	don	Alonso	de	Estrada,	quien	poseía	esa	encomienda
(Prescott,	556-557).[79]

A	raíz	del	papel	que	representó	Malintzin	como	lengua,	comenta	López	de
Mariscal	que	el	lenguaje	se	convirtió	luego	en	“un	eficaz	instrumento	de
penetración,	en	la	conquista	militar	primero,	y	posteriormente	en	la	conquista
espiritual”	(López	de	Mariscal,	78).	Según	parece,	ante	la	dificultad	de	obtener
informes	sobre	los	caminos	y	cómo	llegar	a	los	poblados,	los	cristianos	se
valieron	de	las	mujeres,	verdaderas	fuentes	de	conocimiento,	a	las	que	apresaban
(López	de	Mariscal,	80).	Chimalpahin	dice	que,	además	de	Malintzin,	hubo	otras
mujeres	informantes	entre	las	que	cuentan	Matlalcihuatzin[80]	y	Xihualtzin,[81]
a	las	cuales	aprehendieron	los	españoles	“para	que	les	ayudaran”	(Chimalpahin,
citado	por	López	de	Mariscal,	78).	Fernández	de	Oviedo	recogió	el	dato	de	que
en	La	Española	el	gobernador	Hernando	de	Soto	salió	en	busca	de	perlas	con
“algunos	de	caballo	[...]	y	la	india	que	trujo	Baltasar	de	Gallegos	por	guía,	e	fue
camino	de	Cofitachequi”	(Historia,	II,	167).	Además,	se	las	utilizó	como
“emisarias	o	intermediarias	entre	los	indígenas	y	los	españoles”	(López	de
Mariscal,	84).	Cabeza	de	Vaca	cuenta	que	los	nativos	que	recibieron	a	los
soldados	españoles	con	abastecimientos,	se	negaron	a	acompañarlos	porque	el
pueblo	al	que	ellos	iban	era	su	enemigo;	entonces	decidieron	darles	“dos
mujeres,	una	suya,	y	otra	que	de	ellos	tenían	captiva;	y	enviaron	éstas	porque	las
mujeres	p[odían]	contratar	aunque	h[ubiera]	guerra;”	y	los	españoles	las
siguieron	(Cabeza	de	Vaca,	541;	López	de	Mariscal,	84).	Asimismo,	López	de
Mariscal	recoge	otras	hazañas	de	nativas	a	favor	de	los	cristianos,	las	cuales	han
quedado	plasmadas	para	la	historia	en	la	lámina	veintidós	de	los	Lienzos	de
Tlaxcala;	en	ella	se	capta	a	unas	mujeres	armadas,	las	cuales	participan	en	la
batalla	de	Tepotzotlán	(73).

Cervantes	de	Salazar	menciona	también	a	la	mulata	Beatriz	de	Palacios,	quien
prestó	gran	ayuda	a	las	huestes	de	Cortés	durante	la	primera	entrada	a	México-
Tenochtitlán	y	en	el	cerco	a	esa	ciudad,	realizado	después.	Esta	mujer	fue	casada
con	Pedro	de	Escobar;	cuando	este	estaba	muy	cansado	de	luchar,	su	esposa	se
dio	maña	para	reemplazarlo	en	la	noche	a	hacer	guardia

no	con	menos	ánimo	y	cuidado	que	su	marido,	y	cuando	dejaba	las	armas,	salía
al	campo	a	coger	bledos	[...	que	aderezaba]	para	su	marido	y	para	los	demás



compañeros.	Curaba	los	heridos,	ensillaba	los	caballos	e	hacía	otras	cosas	como
cualquier	soldado,	y	ésta	y	otras,	algunas	de	las	cuales	[...]	fueron	las	que
curaron	[...]	a	Cortés	y	sus	compañeros	cuando	llegaron	destrozados	a	Tlaxcala,
y	las	que,	como	Macedonas,	diciéndoles	Cortés	que	se	quedasen	a	descansar	en
Tlaxcala,	le	respondieron:	“No	es	bien,	señor	Capitán,	que	mujeres	españolas
dexen	a	sus	maridos	yendo	a	la	guerra;	donde	ellos	murieren,	moriremos
nosotras,	y	es	razón	que	los	indios	entiendan	que	son	tan	valientes	los	españoles,
que	hasta	sus	mujeres	saben	pelear,	y	queremos	[...	ocuparnos	de]	la	cura	de
nuestros	maridos	y	de	los	demás;	somos	necesarias	[para]	tener	parte	en	tan
buenos	trabajos	[y]	para	ganar	algún	renombre	como	los	demás	soldados”
(Cervantes,	II,	209).

Asimismo,	agrega	López	de	Mariscal,	en	“el	Códice	Florentino	y	en	las	pinturas
de	los	tlacuilos	reproducidas	en	el	texto	de	Durán	hay	grabados	en	los	que	se
representa	a	las	mujeres	en	combate”	(73).

Este	continuo	contacto	de	los	conquistadores	con	las	indígenas	no	quedó	solo	en
utilizarlas	como	intérpretes	o	“lenguas”,	informantes,	proveedoras	de	alimentos,
etcétera,	pues	ellas	también	fueron	esposas,	concubinas	y	compañeras	de
aquellos	aguerridos	hombres.	Conquistar	y	poblar	se	volvieron	así	términos
complementarios	que	quedaron	claramente	expresados	por	Gómara	al	referirse	a
lo	que	dijo	Pánfilo	Narváez,	adelantado	y	gobernador:	“quien	no	poblare,	no
hará	buena	conquista,	y	no	conquistando	la	tierra,	no	se	convertirá	la	gente;	así
que	la	máxima	del	conquistar	ha	de	ser	poblar”[82]	(Gómara,	181).	De	esta
manera,	el	lema	“poblar	es	fundar”	se	convirtió	en	el	moto	de	la	política
española.	¿Y	quién	sino	la	mujer	fue	el	instrumento	para	poner	esto	en	práctica?
Cuando	se	preparaba	a	colonizar	México,	Hernán	Cortés	puso	énfasis	en	que

las	colonias	sin	mujeres	no	era	posible	que	se	sostuviesen,	[…por	lo]	que	exigió
que	los	colonos	que	fuesen	casados	llevasen	a	sus	mujeres	a	la	colonia	dentro	de
dieciocho	meses,	so	pena	de	perder	sus	encomiendas,	debiendo	auxiliar	el
gobierno	a	los	excesivamente	pobres.	La	misma	pena	se	imponía	por	otra	ley	a
todos	los	solteros	que	dentro	del	mismo	término	no	se	casasen.	Parece	que	el
general	consideraba	el	celibato	como	demasiado	lujo	para	un	país	naciente.	Su
propia	esposa,	doña	Catalina	Juárez,	se	hallaba	entre	las	que	fueron	de	las	islas	a
la	Nueva	España	(Prescott,	540).



La	llegada	a	Nueva	España	de	Catalina	Juárez,	esposa	de	Cortés,	no	fue	muy
grata	para	él,	ya	que	“su	casamiento	parace	haber	sido	con	repugnancia”	por
parte	de	él:	ella	era	de	humilde	condición	y	una	rémora	para	sus	futuros
adelantos”.	Prescott	comenta	que	pese	a	eso,	vivieron	juntos	en	armonía	por
varios	años.	Parece	que	el	clima	de	la	meseta	central	no	le	sentó	a	Catalina,	pues
padecía	de	asma	y	por	eso	murió	tres	meses	después	de	su	llegada	a	Tierra	Firme
(Prescott,	540-541).	Más	tarde,	enemigos	de	Cortés	levantaron	ocho	cargos
contra	él,	entre	los	que	se	le	acusaba	de	haber	asesinado	a	su	esposa	pero	él	salió
libre	de	ese	y	otros	cargos	(Prescott,	568).	Más	adelante	se	casó	con	una	sobrina
del	Duque	de	Béjar,	doña	Juana	de	Zúñiga	(Díaz	del	Castillo,	416,	502,	514).

Aizpuru	comenta	que	debido	a	la	escasez	de	españolas	surgió	la	orden	de	que	las
que	perdieran	a	sus	maridos	debían	casarse	enseguida	(Aizpuru,	51).	La	autora
recoge	al	respecto	la	curiosa	anécdota	que	contó	Díaz	del	Castillo	en	relación
con	la	esposa	de	Alonso	Valiente,	Juana	de	Mancilla:	ella	se	negó	a	creer	que
habían	muerto	todos	los	que	participaban	en	la	expedición	de	Hibueras
(Honduras)	y	por	tanto,	se	negó	a	contraer	matrimonio	como	se	lo	habían
ordenado.	Su	desobediencia	le	valió	que	“la	mandó	azotar	el	factor	por	las	calles
públicas	de	México	por	hechicera”,	al	atreverse	a	afirmar	con	tanta	seguridad
algo	contrario	a	las	noticias	recibidas	por	las	autoridades	(Díaz	del	Castillo,	454-
455;	Aizpuru,	51).	Interesa	aclarar	aquí	que	pasado	el	tiempo	y	comprobada	la
verdad	de	lo	que	afirmaba	la	esposa	de	Valiente,	el	factor	fue	castigado	con
dureza	y	a	Juana	de	Mancilla	se	le	rindió	homenaje,	con	lo	que	se	le	restituyó	el
honor[83]	(Díaz	del	Castillo,	462).

El	mestizaje	surge	así	inevitablemente,	pues	se	sabe	que	el	promedio	de	las
mujeres	españolas	que	llegaron	a	América	entre	1509	y	1519	fue	el	5,6%	del
total	de	emigrantes	(Boyd-Bowman,	citado	por	López	de	Mariscal,	n.	4,	60).[84]
De	1609	a	1538	ascendió	al	10%	el	número	de	mujeres	emigradas	(Konetzke,
“La	emigración”,	146);	de	ellas,	agrega	el	autor	que	el	número	de	solteras	era
más	elevado	que	el	de	casadas	(Konetzke,	146).	Hay	que	reconocer,	pues,	con
Alberto	Salas,	que	“las	mujeres	indígenas	fueron	el	vehículo	más	atractivo	y
eficaz	en	la	colosal	experiencia	de	transculturación	que	significó	la	conquista	de
América”	(Alberto	Salas	citado	por	Gálvez,	21).	Sin	embargo,	hay	que	tomar	en
cuenta	que	mientras	aumentaba	el	número	de	europeas,	disminuía	el	de	las
nativas:	Cook	y	Borah	dicen	que	en	1521	habría	unos	doce	millones	de	mujeres
indígenas,	pero	que	a	comienzos	del	siglo	xvii	quedaban	solo



600	000

(citado	por	Aizpuru,	43,	n.	1).

Entonces	se	volvió	costumbre	la	barraganía	o	amancebamiento;	se	trataba,	según
Aizpuru,	“de	uniones	consensuales	aceptadas	por	ambas	partes”	por	lo	que	no
representaban	una	humillación	para	la	mujer.	Sigue	la	autora	explicando	que	“el
acto	de	entablar	una	relación	de	barraganía	se	solemnizó	mediante	ceremonias
que	pudieran	ser	tan	significativas	para	las	familias	de	los	jóvenes	como	lo
hubiera	sido	un	matrimonio	religioso”.	La	nota	5	de	esta	autora,	con	datos
tomados	de	Konetzke	revela	la	importancia	y	legalidad	de	este	proceso	necesario
para	cumplir	con	el	lema	de	“poblar	es	fundar”,	ya	que	dice	que	“la	barraganía
no	se	consideraba	una	relación	ilegítima,	puesto	que	estaba	reglamentada	por	la
legislación	en	las	Siete	Partidas”	(Aizpuru,	44-45).	Basándose	en	datos
obtenidos	en	Relaciones	geográficas	del	siglo	xvi,	la	antropóloga	Garza
Tarazona	explica	que	durante	la	Conquista	era	obligatorio	que	los	matrimonios
entre	indígenas	se	realizaran	en	edad	muy	temprana,	o	sea,	entre	los	13	y	14
años,	“costumbre	que	prevalece	hasta	nuestros	días	en	los	sectores	rurales”	de
México	(93).	Los	conquistadores	fueron	quienes	promovieron	esos	casamientos
a	temprana	edad	“para	repoblar	rápidamente	a	la	Nueva	España	y	de	esta	manera
tener	mano	de	obra.	Otro	motivo	de	tipo	económico	fue	el	hecho	de	que	un
hombre	casado	pagaba	impuestos	más	altos	que	un	soltero”	(Garza	Tarazona,	93,
n.	128).

Explica	Aizpuru	que	a	partir	de	1503	nuevas	normas	favorecían	los	enlaces
mixtos,	como	se	puede	ver	en	la	real	cédula	de	Fernando	el	Católico,	en	la	cual
se	recomendaba	que	“algunos	cristianos	se	casen	con	algunas	mugeres	yndias,	e
las	mugeres	cristianas	con	algunos	yndios,	por	que	los	unos	e	los	otros	se
comuniquen	e	enseñen”	(Aizpuru,	n.	12,	46).	Con	el	mestizaje	aparece	también
en	el	nuevo	continente	una	subclase	social	de	hijos	bastardos.	Al	principio	la
Iglesia	fue	tolerante	y	no	reaccionaba	ante	esta	situación,	quizás	porque	aceptaba
lo	que	Francisco	de	Aguirre,	conquistador	de	Chile	y	Tucumán	decía:	“se	hace
más	servicio	a	Dios	en	crear	mestizos	que	el	pecado	que	por	ello	se	comete”
(citado	por	Gálvez,	20).

Hay	que	agregar	a	esto	el	llamado	“mestizaje	al	revés”,	el	cual	ocurrió
especialmente	en	las	guerras	contra	los	araucanos;	dicho	fenómeno	consistía	en
que	los	aborígenes	mataban	a	los	hombres	y	se	llevaban	cautivos	a	mujeres	y
niños.	El	mestizo	al	revés	era	el	que	adoptaba	los	usos,	costumbres,	lengua,



religión	y	cultura	de	los	indígenas	(Gálvez,	127).	Cuando	en	1554	Francisco	de
Aguirre	reconquistó	La	Serena	en	Chile,	“sacó	del	poder	de	los	dichos	indios
muchos	niños	y	niñas	cristianos,	hijos	de	españoles,	que	los	dichos	indios	habían
muerto”	(Gálvez,	126).	Díaz	del	Castillo	da	testimonio	de	que	el	nombre	del
puerto	de	Matanzas,	en	Cuba,	se	originó	en	el	hecho	de	que	unos	nativos
mataron	a	casi	toda	la	treintena	de	pasajeros	de	un	navío	y	solo	dejaron	vivos	“a
tres	hombres	y	una	mujer	que	era	hermosa”;	a	ésta	se	la	llevó	un	cacique	y	a	los
españoles	los	repartieron	entre	los	atacantes	nativos	(Díaz	del	Castillo,	15).	Más
adelante,	este	cronista	relata	el	encuentro	en	Cozumel	con	Jerónimo	de	Aguilar,
quien	fue	lengua	de	Cortés	junto	con	doña	Marina,	y	que	después	de	vivir	con
los	indígenas	mayas	por	largo	tiempo	hablaba	un	“español	mal	mascado	y	peor
pronunciado”	y	más	parecía	un	aborigen	por	su	raída	vestimenta,	rapado	del
cabello	y	aspecto	general	(Díaz	del	Castillo,	43).	Aguilar	contó	que	se	había
perdido	en	esas	tierras	con	otros	quince	españoles	y	dos	mujeres	y	que	todos
ellos	murieron	menos	él	y	otro	llamado	Gonzalo	Guerrero;	este	no	quiso	unirse	a
los	cristianos	porque	“estaba	casado	y	tenía	tres	hijos	y	[…]	tenía	labrada	la	cara
y	horadadas	las	orejas	y	el	bezo	de	abajo”	(Díaz	del	Castillo,	43-44).

En	cuanto	a	la	bastardía,	hay	que	tomar	en	cuenta	que	en	los	estamentos	de	la
nobleza	indígena,	los	señores	procreaban	con	concubinas	para	preservar	la
legitimidad	de	su	linaje.	Tomemos	los	casos	del	décimo	Topa	Inca	Yupanqui,	de
quien	“dizen	que	tubo	ciento	y	cinqüenta	hijos	uastardos”;	y	del	onceno	Inca
Guayna	Capac,	el	cual	tuvo	“quinientos	hijos	y	hijas”	con	sus	concubinas,[85]
entre	los	que	estaban	Huáscar	y	Atahualpa	tal	como	lo	afirma	Poma	de	Ayala	(I,
119).

Entre	los	chichimecas,	Nezahualpilli,	quien	vivió	cincuenta	y	dos	años	y	reinó
durante	cuarenta	y	cuatro,	tuvo	sesenta	y	nueve	hijos	varones	y	sesenta	y	seis
hijas	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras	I,	256).	El	anciano	Xicoténcatl[86]	tuvo	“muchos
hijos	hombres	y	armados	caballeros,	porque	tuvo	más	de	quinientas	mujeres	y
mancebas”,[87]	por	lo	que	la	mayoría	de	los	señores	de	Tlaxcala	proceden	de	su
linaje	(Muñoz	Camargo,	84-85).	Es	interesante	mencionar	aquí	el	caso	de
Acamapichtli,	del	que	se	dice	que	tuvo	muchos	hijos	con	su	esposa	Ylancueytl,
pero	en	realidad	ninguno	con	ella;	explicamos:	lo	que	ocurría	era	que	“en
naciendo	[...]	algún	hijo	o	hija	[de	alguna	concubina	con	su	marido]	se	acostaua
la	Ylancueytl	con	la	criatura	como	si	ella	la	pariera	por	ser	estéril;	de	esta
manera	[h]vuo	Acamapichtli	todos	estos	hijos	y	hijas	para	que	éstos	señorearan
por	señores	de	México	Tenuchtitlán”	(Códice	Chimalpahin,	I,	38).	Así,
Acamapichtli	tuvo	ocho	o	nueve	hijos.[88]	Es	obvio	que	el	acto	de	acostarse	la



reina	con	cada	uno	de	ellos,	era	su	forma	de	transferirles	legitimidad	para	que	en
lo	futuro	pudieran	suceder	al	monarca.

Pasando	al	sur	del	área	mesoamericana,	Fernández	de	Oviedo	contó	que	el
Nuevo	Reino	de	Granada	estaba	dividido	en	varias	provincias,	cada	una	con	su
respectivo	cacique	que	prestaba	obediencia	a	dos	señores	principales,	el	señor	de
la	provincia	de	Bogotá	y	el	de	Tunja;	de	ellos,	el	primero	era	el	mayor	y	“tenía
cuasi	cuatrocientas	mujeres”	(Oviedo,	Historia	General	III,	125-126).	De	la
provincia	de	Tunja,	cuenta	este	cronista	que	en	Bogotá,	los	padres	dan	sus	hijas
con	buenas	dotes	a	los	que	pretenden	casarse	con	ellas.	Es	por	eso	que

cásanse	los	indios	cuantas	veces	quieran,	y	tienen	juntas	cuantas	mujeres	toman
y	pueden	mantener;	y	hay	cacique	que	tiene	veinte	mujeres,	y	tal	que	tiene
treinta	y	cincuenta,	y	hase	visto	cacique	de	cient	mujeres.	Y	los	otros	indios	que
no	son	tan	principales,	tienen	a	seis	y	a	diez,	y	el	que	menos	tiene	es	dos	o	tres
mujeres;	pero	por	muchas	que	sean,	nunca	riñen	una	con	otra,	sino	[...]	cada	una
se	contenta	y	conforma	con	la	voluntad	de	su	marido	(Fernández	de	Oviedo,	III,
111).

Garza	Tarazona	explica	que	el	“Señor	de	Culhuacán	les	dio	a	sus	hijas	tierras	de
riego	y	huertos	con	muchos	vasallos	renteros,	en	calidad	de	dote”,	según	Alva
Ixtlilxóchitl	(97).	En	general	se	dice	que	eran	los	parientes	los	que	aportaban	los
regalos	que	el	novio	entregaba	a	la	novia	y	viceversa.	La	riqueza	de	los
obsequios	estaba	en	función	de	la	posición	social	de	los	contrayentes.	Sigue	la
autora	diciendo	que	“se	acostumbraba	que	el	novio	pagara	al	futuro	suegro	el
precio	de	la	novia,	ya	que	le	estaba	quitando	fuerza	de	trabajo	a	su	casa;	el	pago
podía	ser	en	cargas	de	leña	o	incluso	que	fuera	a	vivir	con	la	familia	de	la	esposa
y	trabajara	allí	hasta	por	un	lapso	de	cinco	o	seis	años.	Este	pago	por	la	novia,
según	la	autora,	todavía	se	acostumbra	en	muchos	lugares	con	población
indígena”	(97-98).

En	los	primeros	años	de	la	Conquista	los	españoles	y	los	portugueses	aspiraban
realizar	un	matrimonio	con	alguna	nativa	de	ascendencia	noble,	afirma
Francesca	Miller.	Un	buen	ejemplo	de	cómo	utilizaban	los	españoles	el
matrimonio	para	legitimizar	el	poder	y	la	posesión	de	territorio	se	puede	ver	en
el	caso	de	la	coya	peruana	Beatriz	Clara,	una	princesa	inca,	nieta	del	emperador
Huáscar,	la	cual	era	considerada	un	gran	premio	marital,	pues	era	heredera	de



inmensas	riquezas	en	tierras	y	en	valiosos	tesoros.	Algunos	aspiraban	ya	a	su
mano	cuando	todavía	era	una	niña.	Después	de	dos	alianzas,	en	1576	el	virrey
del	Perú	la	dio	en	matrimonio	a	Oñez	de	Loyola,	como	parte	de	su	retribución
por	haber	vencido	a	Tupac	Amarú.	En	1591,	Oñez	de	Loyola	fue	nombrado
gobernador	de	Chile	y	Beatriz	Clara	fue	la	gobernadora,	o	sea,	la	primera	dama
de	la	región.	Durante	muchas	generaciones	sus	descendientes	gozaron	de	todos
los	privilegios	propios	de	su	rica	y	poderosa	posición	social.	La	autora	continúa
haciendo	la	observación	de	que	en	esos	primeros	años	las	mujeres	ibéricas
brillaban	por	su	ausencia	y	solo	se	las	veía	en	el	Nuevo	Mundo	cuando	las
guerras	habían	terminado	y	los	poblados	habían	sido	establecidos	(Francesca
Miller,	19-20).

Por	otra	parte,	y	volviendo	al	concubinato	como	asunto	promiscuo	para	la
Iglesia,	al	no	haber	mujeres	españolas	en	Yucatán,	el	problema	de	las	concubinas
indígenas	llevó	a	las	autoridades	eclesiásticas	a	celebrar	un	Capítulo,	en	el	que	el
padre	Diego	de	Landa	fue	electo	Custodio;	este,	cumpliendo	dicha	función
recorrió	ciudades	y	villas	“y	procuró	quitar	las	concubinas	a	los	más	de	los
vecinos,	que	tenían	muchos	hijos	en	ellas	[...]	y	ellos	por	no	dejarlas,	y	a	sus
hijuelos,	se	casaron	con	ellas	muchos,	o	los	más	de	ellos,	que	casi	todos	eran
solteros”	(Landa,	173).

Conviene	recordar	que	a	partir	de	1501	los	monarcas	españoles	permitieron	el
proceso	de	miscegenación	o	mezcla	de	razas;	tanto	que	algunos	gobernadores
como	el	de	La	Española,	fomentaron	esa	relación	interracial.	Sin	embargo,	“en
1514	solo	el	10%	de	españoles	en	Santo	Domingo	se	casaron	con	nativas,	pues
el	concubinato	era	la	norma”	(citado	por	Wood,	Sexual	Violation,	33,	n.	72).	Con
ese	sentido	de	pertenencia,	los	abusos	sexuales	de	los	españoles	llegaron	a	tales
extremos	que	humillaban	a	los	nativos	al	llevarse	a	las	mujeres	ante	la	mirada	de
hermanos,	padres	y	maridos,	según	explicó	Mártir	de	Anglería.	Por	su	parte,
Cuneo	dio	testimonio	de	que	en	la	Isla	“las	mujeres,	con	el	jugo	de	cierta	hierba,
acababan	con	su	embarazo,	para	no	engendrar	más	niños,	y	luego,	siguiendo	el
ejemplo	de	sus	maridos,	se	ahorcaban”	(Wood,	Sexual	Violation,	27,	n.	15	y	16).
Wood	concluye	su	ensayo	diciendo	que	“el	membrus	febrilis,	junto	con	la	espada
y	los	microbios,	fueron	en	realidad	el	instrumento	de	una	guerra	mortal”	(Wood,
Sexual	Violation,	25).	Este	violento	y	doloroso	proceso	de	miscegenación,
apunta	a	un	triste	capítulo	de	la	historia	de	nuestro	continente,	el	cual	todavía
hoy	arrastra	sus	consecuencias:	los	hijos	ilegítimos	o	los	que	entonces	se
llamaban	“hijos	de	la	Iglesia”	o	“hijos	naturales”	constituyeron	durante	la
Conquista	y	la	Colonia	de	este	continente	un	nuevo	sub-grupo	social	tanto	en	los



estratos	privilegiados,	como	en	los	más	pobres.

Hay	que	anotar	como	dato	que	subraya	el	machismo	español,	que	Martín	no	fue
el	único	hijo	ilegítimo	de	Cortés,	pues	este,	según	Díaz	del	Castillo,	“fue	un
poco	travieso	sobre	mujeres”	(514-515)	y	la	primera	hija	que	tuvo,	a	la	cual	le
puso	de	nombre	Catalina	Pizarro	con	el	apellido	de	la	madre,	fue	con	una	india
cubana	(Díaz	del	Castillo,	514).[89]	Con	Tecuichpotzin	–hija	de	Moctezuma	II,
[90]	y	a	quien	se	le	dio	el	nombre	cristiano	de	María	Isabel–	tuvo	una	hija	y
luego	la	casó	a	ella	“legítimamente”	con	el	hidalgo	Alonso	de	Grado[91]	(Díaz
del	Castillo,	520;	Sahagún,	Historia	II,	1829,	XLV;	Clavijero,	363).	“Otro	hijo
tuvo	[Cortés]	con	una	dama	tan	principal	que	los	cronistas	precavidos,	callan	el
nombre”,	cuenta	Cristóbal	de	Castro	(citado	por	Martínez	de	Paula,	35-36).	Es
probable	que	ese	hijo	sea	el	que	Díaz	del	Castillo	menciona	como	“don	Luis
Cortés,	que	hubo	en	otra	señora	que	se	decía	doña	fulana	de	Hermosilla”;	don
Luis	y	don	Martín,	cada	uno	a	su	vez	ocupó	el	puesto	de	comendador	de
Santiago	de	Cuba	(Sahagún	II,	1829,	514).[92]	Tuvo,	además,	otras	dos	hijas,	“la
una	hubo	[…]	con	otra	india	mexicana	y	otra	que	nació	contrahecha”,	de	otra
mexicana;	estas	nativas	eran	doncellas	con	buenas	dotes;	cuenta	Gómara	que	a
doña	Juana,	la	menor,	la	casó	con	don	Felipe	de	Arellano,	“con	setenta	mil
ducados	de	dote”	(Gómara,	454).	En	total,	fueron	legítimos	solo	Martín	Cortés,	y
tres	hijas	que	tuvo	con	su	primera	esposa	doña	Catalina	Suárez(Sahagún,	II,
1829,	514)	Sahagún	menciona	que	a	la	hija	del	rey	de	Tezcoco,
Nezahualpiltzintli,	la	cual	se	salvó	de	la	matanza	de	la	Noche	Triste,	donde
murieron	dos	hermanas	suyas,	la	llamaron	“doña	Juana,	que	por	ser	tan	querida
de	Cortés	y	estar	en	días	de	parir,	la	hizo	bautizar”	(Sahagún,	Historia	II,	1829,
41;	Alva	de	Ixtlilxóchitl,	Obras,	II,	230-231).

También	entre	los	incas	Cuxirimay	Ocllo,	esposa	legítima	de	Atahualpa,[93]
pasó	a	manos	del	marqués	Francisco	Pizarro	con	el	nombre	cristiano	de	doña
Angelina	Yupanque;	con	ella	Pizarro	tuvo	dos	hijos,	Francisco	y	Juan	Pizarro
(Betanzos,	Suma,	198).

Los	otros	conquistadores	no	se	quedaban	atrás,	pues	un	tal	Álvarez,	“de	quien	el
cronista	Bernal	Díaz	del	Castillo	solo	recuerda	su	apellido	[...]	tuvo	en	tres	años
treinta	hijos”	de	nativas.	Un	centenar	de	hombres	al	mando	de	Álvaro	de	Luna,
“desarrollaron	tal	actividad	sexual	con	mujeres	aborígenes	durante	la	conquista
de	Chile	que,	en	su	campamento,	recientemente	estacionados	‘hubo	semanas	que
parieron	sesenta	indias	de	las	que	estaban	al	servicio’	de	los	soldados”	(Díaz	del
Castillo	citado	por	Ricardo	Herren,	13-14;	Poma	de	Ayala,	I,	117).	Así,



conquistar	era	poblar	para	los	españoles,	mientras	que	para	las	indígenas,	se
trataba	más	bien	de	contingencias	y	a	la	vez	maniobras	para	salvar	a	sus	hijos.
De	todas	maneras,	la	estrategia	de	cualquier	imperio	y	su	política	militar	consiste
en	atacar,	arrasar	y	poblar,	como	lo	hicieron	incas,	aztecas,	españoles	y	otros
pueblos,	para	la	expansión	de	sus	territorios.

1.5.	Abusos	y	crueldades	cometidos	por	los	españoles

López	de	Mariscal	comenta	que	Landa,	Motolinía,	Las	Casas,	Vasco	de	Quiroga,
Torquemada,	Olmos,	Montesinos	y	otros	compartían	la	Utopía	de	Tomás
Moro[94]	(1478-1535),	originada	durante	el	Renacimiento.	En	aquellos	tiempos
dicho	texto	había	sido	muy	divulgado	por	Europa	y	hasta	traducido	al	español;
precisamente	la	edición	que	leímos	es	una	reedición	de	la	que	prologó	en
español	don	Francisco	de	Quevedo	Villegas,	caballero	del	hábito	de	Santiago	y
destacado	escritor	español	del	siglo	xvii.	En	América,	el	enfrentamiento	de	las
dos	culturas,	la	española	y	la	indígena,	lo	concibió	Moro	como	“la	creación	de
una	nueva	sociedad	que	acabaría	por	compartir	tanto	las	virtudes	como	los
defectos	de	las	sociedades	cristianas	y	aborígenes”	(Moro,	citado	por	López	de
Mariscal,	106,	n.	3).	No	obstante,	esos	misioneros	que	perseguían	la	utopía	en	el
Nuevo	Mundo	comprobaron	que	“una	sociedad	de	derecho	natural	acabaría
compartiendo,	antes	que	las	virtudes,	los	defectos	de	las	sociedades	cristianas”
(López	de	Mariscal,	105-106).	Precisamente	Landa	reconoce	que	los	nativos	se
preciaban,	con	razón,	de	las	bondades	de	su	cultura	antes	de	la	llegada	de	los
invasores	europeos	(Landa,	65).	Más	adelante	veremos	diversos	casos	que
sustentan	este	aserto,	como	el	de	borracheras,	lujuria,	hipocresía,	abuso	de	poder,
practicados	por	los	cristianos.

En	su	informe	al	presidente	y	oidores	del	Real	Consejo	de	las	Indias,	el	Dr.
Zorita	se	queja	de	las	muchas	injusticias	y	abusos	cometidos	por	los
conquistadores	contra	los	nativos.	Y	en	un	pasaje,	casi	al	final	de	esas	páginas,
dice:

¡Quién	podrá	acabar	de	referir	las	miserias	y	trabajos	que	aquellas	más	que
miserables	y	malventuradas	gentes	pasan	y	sufren,	sin	tener	socorro	ni	ayuda
humana,	perseguidos,	afligidos,	desamparados!	¡Quién	y	qué	hay	que	no	sea



contra	ellos,	quién	que	no	les	persiga	y	aflija,	y	quién	que	no	les	robe	y
aproveche	de	su	sudor!	(Zorita,	152).

Fray	Bartolomé	se	queja	de	lo	mismo	en	relación	con	los	indígenas	de	La
Española,	donde	“por	ser	mal	tratados	e	peor	mantenidos,	e	mucho	trabajados,	se
han	disminuido	[...	de	cien	mil	ánimas	y]	no	han	quedado	sino	quince	o	diez	e
seis	mil,	e	fenescerán	todos	si	no	son	presto	remediados	e	desagraviados”	(Las
Casas,	I,	27-28).	Sin	embargo,	creemos	necesario	detenernos	para	anotar,	según
Motolinía	–testigo	confiable–	que	pese	a	la	apasionada	defensa	de	los	nativos
que	abanderó,	con	otros	religiosos,	fray	Bartolomé	de	Las	Casas,	este	era	un
sujeto	“bullicioso	y	pleitista,	[...el	cual]	pensaba	ser	más	celoso	y	más	justo	que
los	otros	cristianos,	y	más	que	los	religiosos”	(Motolinía,	208).	El	franciscano
deja	ver	en	su	“Carta	al	emperador	Carlos	V”	del	2	de	enero	de	1555,	que
además	el	dominico	era	un	hipócrita	que	fingía	amar	mucho	a	los	indios,	a	los
que	“él	solo	los	quiere	defender	y	favorecer	más	que	nadie.	En	lo	cual,	acá,	muy
poco	se	ocupó,	si	no	fue	cargándolos	y	fatigándolos”.	Motolinía	explica	que
cuando	llegó	a	Tlaxcala,	Las	Casas	“traía	tras	de	sí,	cargados,	27	o	37	indios	que
aquí	se	llaman	tamemes	(Motolinía,	208).	También	lo	acusa	de	haberse	negado	a
bautizar	a	un	“indio	que	estaba	bien	aparejado”	en	la	doctrina	cristiana.
Motolinía	le	recriminó	esto,	diciéndole:	“¿cómo?,	Padre,	¿todos	vuestros	celos	y
amor	que	decís	que	tenéis	a	los	indios,	se	acaba	en	traerlos	cargados,	y	andar
escribiendo	vidas	de	españoles	y	fatigando	a	los	indios	[...]?”.	Sigue	contando	el
franciscano	que	“cuando	[fray	Bartolomé]	fue	allá,	a	España,	que	volvió	obispo,
llevaba	ciento	y	veinte	indios	cargados,	sin	pagarles	nada;	y	agora	procura	allá
con	V[uestra]	M[ajestad]	y	con	los	del	Consejo	de	Indias,	que	acá	ningún
español	pueda	traer	indios	cargados	pagándolos	muy	bien,	como	agora,	por	todas
partes	se	pagan”	(Motolinía,	208).	Prosigue	relatando	el	franciscano	que	dos
religiosos	que	pasaron	por	Chiapas,	donde	Las	Casas	era	obispo,	vieron	cómo
“aún	en	el	artículo	de	la	muerte,	no	absolvían	a	los	españoles	que	pedían	la
confisión,	ni	había	quien	bautizase	los	niños	hijos	de	los	indios,	que	por	los
pueblos	buscaban	el	bautismo”	(Motolinía,	209).	Asimismo	le	reprocha	que
nunca	aprendiera	el	náhuatl,	y	vive	pidiendo	que	los	indios	lo	llamen	su
protector.	El	franciscano	acaba	llamándolo	“apóstata”	por	haber	abandonado	el
obispado	(Motolinía,	210).	En	resumen,	es	interminable	la	lista	de	reproches	que
Motolinía	le	hace	a	fray	Bartolomé	(205-221).	Sabiendo	lo	anterior,	para	no
eliminar	del	todo	el	mito	que	hacía	de	fray	Bartolomé	el	gran	defensor	de
nuestros	humildes	indígenas,	no	queda	más	que	aferrarnos	a	la	idea	de	que



quizás	eso	ocurrió	al	principio	de	sus	labores	como	sacerdote	y	obispo.

Los	abusos	y	crueldades	cometidos	por	los	españoles	en	las	tierras	recién
descubiertas,	fueron	tales,	que	a	lo	largo	de	las	crónicas	ha	quedado	constancia
del	desprecio	y	rechazo	que	manifestaban	los	nativos	contra	los	españoles	que	se
hacían	llamar	cristianos.	Girolano	Benzoni,	autor	de	La	historia	del	Mundo
Nuovo	cuenta	que	en	la	provincia	de	Nicaragua	el	cacique	Gonzalo,	quien
conocía	muy	bien	la	lengua	española,	le	dijo	lo	siguiente:	“¿qué	cosa	es	cristiana
en	los	cristianos?	/	Piden	el	maíz,	la	miel,	el	algodón,	la	manta,	la	india	para
hacer	el	hijo;	/	piden	oro	y	plata.	/	Los	cristianos	no	quieren	trabajar,	/	son
mentirosos,	jugadores,	perversos,	blasfemos.	/	Cuando	van	a	la	iglesia	a	oír	misa,
/	murmuran	entre	sí.	/	Se	hieren	entre	sí.”.	Como	Benzoni	le	objetó	que	los	que
hacían	todo	eso	eran	los	malos,	y	no	los	buenos,	el	cacique	le	contestó:	“¿y	los
buenos	dónde	están?	/	Que	yo	no	he	conocido	otros	/	salvo	estos	malvados”
(Arellano,	47	y	273).[95]	En	otra	instancia,	cuenta	Fernández	de	Oviedo	que	un
obispo	reprendió	a	un	nativo	por	ciertas	deshonestidades	y	mentiras	y	lo	exhortó
para	que	se	volviera	virtuoso;	al	final	de	sus	amonestaciones,	el	obispo	le
preguntó:	“‘¿Dime,	bellaco,	por	qué	haces	estas	cosas?’	Dijo	el	indio:	‘¿No	ves
tú,	señor,	que	me	voy	haciendo	cristiano?	[...]	Voy	seyendo	bellaco,	como
vosotros	los	cristianos”	(Oviedo,	Historia,	III,	59).

Como	testimonio	de	los	iniquidades	cometidas	por	los	españoles,	Arellano
reproduce,	tomado	de	fray	Bartolomé,	el	siguiente	lamento	“que	los	chorotegas
emitían,	llorando	y	suspirando	cuando	iban	a	laborar	para	los	cristianos:
‘aquellos	son	los	caminos	/	por	donde	íbamos	a	servir	a	los	caciques	/	y	aunque
trabajábamos	mucho,	/	volvíamos	al	cabo	de	algún	tiempo	/	a	nuestras	casas	/	y	a
nuestras	mujeres	/	e	hijos:	/	pero	ahora	vamos	sin	esperanza	/	de	nunca	más
volver,	/	ni	de	verlos,	/	ni	de	tener	más	vida”	(Arellano,	46).

Mientras	la	visión	del	vencido	y	de	los	defensores	de	los	indígenas	es	favorable,
benigna	y	hasta	idealizada	(Poma	de	Ayala,	Fray	Bartolomé,	Alonso	de	Zorita),
otros,	sobre	todo	el	jesuita	Bernabé	Cobo,	describen	a	los	indígenas	o	“
‘américos’	[así	los	llama	Cobo]	como	gentes	que	casi	convirtieron	en	su	propia
naturaleza	las	ruindades	y	vicios	bestiales	a	que	comúnmente	son	dados”	(Cobo,
17);	la	embriaguez	es	uno	de	ellos,	al	punto	que	“no	vienen	a	gozar	del	uso	de	la
razón	la	tercera	parte	de	la	vida”	(Cobo,	17)	.	A	esto	se	suma	la	falta	de
disciplina	en	la	crianza	de	los	hijos	que	crecen	como	“bestezuelas”,	sin	que	los
padres	los	reprendan,	por	lo	que	“no	saben	qué	cosa	sea	buen	respeto	y	cortesía”
(Cobo,	17-18).	Fray	Bernabé	se	refiere	entonces	a	sus	viviendas,	que	para	este



cronista	son	en	realidad	“chozas	y	cabañas”	(Cobo,	19).	Califica	a	los	indígenas
de	“bárbaros,	voraces	y	sucios”	y	entonces	se	refiere	a	los	“mexicanos	que	tenían
la	carne	humana	por	manjar	sabroso	y	regalado,	y	los	[...incas]	comían	mil
maneras	de	sabandijas	asquerosas,	hasta	los	piojos	que	criaban”	(Cobo,	20-21).
Sigue	el	religioso	llamándolos	miserables,	pues	eran	parcos	en	el	comer	cuando
comían	lo	de	ellos,	pero	“cuando	se	les	ofrece	la	ocasión,	se	dan	unas
ventregadas	como	lobos;	que	suele	ser	cuando	comen	a	costa	de	españoles”
(Cobo,	21).

Ante	todo,	hay	que	aclarar	que	Fray	Bernabé	se	refería	en	especial	a	los	nativos
del	sur,	pues	al	mencionar	las	borracheras,	por	ejemplo,	generaliza	y	no	toma	en
cuenta	lo	que	otros	cronistas	como	Betanzos	y	Fray	Bartolomé	dicen	de	las
estrictas	leyes	que	se	aplicaban	en	el	Imperio	Mexicano	contra	la	embriaguez,	el
adulterio	y	otros	descarriados	comportamientos.	Tampoco	toma	en	cuenta	la
enseñanza	que	todos,	nobles	y	macehuales	recibían	en	las	escuelas	públicas
obligatorias	del	Imperio	Azteca.

Por	otro	lado,	en	Xaraguá	(La	Española),	eran	tantos	los	atropellos	cometidos
por	los	españoles	contra	los	indígenas,	que	al	enterarse	Colón,	envió	dos
carabelas	con	socorros	para	los	pobladores	de	la	región.	Sin	embargo,	Roldán	y
sus	secuaces	no	iban	a	permitir	que	les	arrebataran	sus	privilegios;	por	lo	tanto,
exhortaron	a	los	recién	llegados	a	desertar	y	unirse	a	ellos	prometiéndoles	que
“en	lugar	de	azadones,	manejarían	tetas,	en	vez	de	trabajo,	cansancio	y	vigilias,
placeres	y	abundancia	y	reposo”	(Mártir	de	Anglería,	citado	por	Herren,	86-87).

Mártir	de	Anglería	(primer	cronista	del	Nuevo	Mundo),	quien	mantuvo	una	gran
amistad	con	los	españoles,	los	cuales	le	suministraban	abundantes	datos	para	sus
Décadas,	critica	sobre	todo	a	Pedrarias	y	sus	seguidores	porque	“han	logrado	el
oro	a	costo	del	sudor	de	los	pobres	indígenas”	(Anglería,	II,	531).	Además,	les
reclama	que	no	han	cumplido	lo	establecido	por	el	Consejo	de	Indias	de	que	los
nativos	“sean	libres	en	todas	partes	y	que	se	les	emplee	en	cultivar	los	campos	y
en	la	enseñanza	cristiana	[...	y	que]	pueden	ser	recibidos	como	asalariados”
(Anglería,	II,	531).

Por	su	parte,	el	oidor	Zorita	reclama	que	los	españoles	llaman	“bárbaros	a	los
indios	por	su	gran	simplicidad	y	por	ser	como	es	de	suyo	gente	sin	doblez	y	sin
malicia	alguna”	(Zorita,	106).	Así,	sale	en	defensa	de	los	nativos	diciendo	que

están	injustamente	infamadas	aquellas	gentes	de	faltos	de	razón	y



desagradecidos,	y	cuando	hay	alguna	muestra	de	esto	en	ellos,	es	cuando	el
miedo	los	tiene	asombrados	por	las	crueldades	que	con	ellos	se	han	hecho	y
hacen.	[...]	No	hay	indio,	por	bozal	que	sea,	[...]	que	en	viendo	algunos
[españoles]	no	les	dé	cuanto	le	pidieren,	y	desea	agradecerlos	y	no	sabe	servicio
que	hacerles	(Zorita,	26).

Zorita	sigue	diciendo	que	explica	eso	“para	que	se	entienda	la	poca	razón	que
tienen	los	que	aquellas	gentes	infaman”	(Zorita,	26).	Fray	Bartolomé	cuenta	que
a	su	llegada	a	La	Española	los	conquistadores	aprisionaron	mil	seiscientos
hombres	y	mujeres.	Entonces	Colón	“dio	un	bando	permitiendo	que	cada	uno
tomase	para	su	servicio	a	las	mujeres	que	quisiera”	y	dejó	que	las	no	escogidas
regresaran	a	sus	casas;	para	escapar	sin	estorbos,	algunas	de	estas	dejaron
abandonados	a	sus	hijos	de	pecho	(Las	Casas,	I,	27,	citado	por	Báez	Díaz).	A	eso
agrega	que	Francisco	Roldán	y	sus	hombres,	quienes	llevaban	vida	de	hidalgos
sin	serlo,	pues	rechazaban	el	trabajo	y	aprovechaban	para	recargarlo	de	manera
abusiva	en	los	indios;	ellos	“forzaban	a	las	mujeres	a	trabajar	tanto	o	más	que	los
hombres,	aunque	estuvieran	preñadas	o	recién	paridas;	asimismo	abusaban	de
ellas	bestialmente”	(Las	Casas,	I,	320).	Los	seguidores	de	Roldán	tenían	por
pasatiempo	hacer	“pasar	un	indio,	para	con	su	espada	cortallo	por	medio;	[...]	y
porque	no	lo	cortaba	de	un	golpe,	tornaba	a	hacer	que	pasase	otro	y	otros,	y	así
despedazaban	cuantos	se	les	antojaban,	riendo”	(Las	Casas,	I,	320).	Como	única
forma	de	escapar	a	esos	abusos,	los	aborígenes	comenzaron	a	suicidarse,	las
mujeres	tomaban	hierbas	abortivas	para	que	los	niños	no	nacieran	y	hasta	se
envenenaban	familias	enteras	ingiriendo	el	jugo	de	la	yuca	amarga	(Moya	Pons,
33).

Fray	Bartolomé	sigue	comentando	que	debido	a	conflictos	bélicos,	hambres,
enfermedades	y	“las	fatigas	y	opresiones	que	después	sucedieron	y	miserias	y
sobre	todo	mucho	dolor	intrínseco,	angustia	y	tristeza,	no	quedaron	de	las
multitudes	que	en	esta	isla	[Española	...]	había	desde	el	año	[14]94	hasta	el	de
[149]6,	según	se	creía,	la	tercera	parte	de	todas	ellas”	(Las	Casas,	I,	293).	En	su
“Carta	a	un	personaje	de	la	Corte”	de	1535,	Fray	Bartolomé	se	queja	de	que	la
gobernación	de	Nicaragua,	“paraíso	del	Señor”,	era	tan	infausta,	que	“de
seiscientos	mil	indios	de	hac[ía]	diez	años,	solo	queda[ba]n	doce	mil,	por	la
guerra	ordinaria	y	acostumbrada	tiranía	en	que	los	ha[bía]n	puesto”	(Las	Casas,
“Carta”	citada	por	Arellano,	277).	Sigue	relatando	el	dominico	que	en	el	término
de	dos	años	se	llevaron	más	de	doce	mil	nativos	al	Perú,	y	a	Panamá	más	de



veinticinco	mil	y	todos	murieron	(Las	Casas,	“Carta”	en	Arellano,	277).	En
cuanto	a	las	nativas,	según	Cook	y	Borah,	en	1521	existirían	en	Mesoamérica
unos	doce	millones	de	mujeres	indígenas;	a	comienzos	del	siglo	xvii,	quedaban
solo

600	000

(Aizpuru,	Las	mujeres,	n.	1,	43).

Otra	de	las	crueldades	consistía	en	quemarlos	vivos:	el	fraile	dominico	cuenta
que	un	español	intentó	violar	a	una	indígena,	y	como	ella	se	resistió,	“la	metió	en
una	casa	de	paja.	Y	le	puso	fuego.	Y	la	quemó	viva.	¡Y	la	pena	fue	una	multa	de
cinco	pesos!”	(Las	Casas,	“Carta”	en	Arellano,	277).	Vale	aquí	mencionar	la
metódica	traición	que	practicaron	los	españoles:	comenzaban	por	invitar	a	los
nativos	a	una	reunión,	festín	o	fiesta	religiosa,	para	acabar	masacrándolos.

En	La	Española,	debido	a	sospechas	de	que	los	caciques	Anacaona	y	Behechío,
su	hermano,	planeaban	alzarse	con	sus	súbditos	contra	los	españoles	por	los
múltiples	abusos	cometidos	contra	ellos,	el	comendador	fray	Nicolás	de	Ovando
mandó	perpetrar	una	cruel	y	criminal	matanza	de	los	nativos,	sin	distinción	de
mujeres,	hombres,	ancianos	y	niños;	a	los	señores	principales	ordenó	encerrarlos
presos	en	un	bohío	y	quemarlos	vivos.	A	Anacaona	la	sentenció	a	la	horca	(Las
Casas,	II,	27-30	y	Oviedo,	I,	83).[96]

Otro	caso	singular	de	emboscada	ocurrió	en	Cholula:	poco	antes	de	llegar	los
conquistadores	a	México-Tenochtitlán,	los	cristianos	convocaron	a	todos	los
señores,	los	príncipes,	los	gobernadores,	los	capitanes	valerosos	y	los	hombres
del	pueblo.	De	esa	manera	se	llenó	el	atrio	del	templo	[de	Quetzalcoatl].	Y
cuando	estuvieron	todos	reunidos,	entonces	los	españoles	vinieron	a	cerrar	las
puertas,	por	todas	las	partes	por	donde	se	entra.	Enseguida	entonces,
espachurraron,	asesinaron,	golpearon	[a	los	cholutecas	desarmados...].
Simplemente,	sin	saberlo,	fueron	asesinados,	fueron	aniquilados	con	engaños;
simplemente,	sin	saberlo,	fueron	asesinados	(Baudot,	Códice	florentino,	85).

Una	vez	conquistada	México-Tenochtitlán,	cuando	Cuauhtémoc,	y	otros
embajadores	fueron	llevados	presos,	los	españoles	masacraron	sin	piedad	el
pueblo	nahua.	En	esa	ocasión,	en	busca	del	oro	perdido	en	los	canales	durante	la
huida	de	la	Noche	Triste,	“algunas	mujeres-amadas	se	fajaron	las	nalgas	con
harapos.	Por	todas	partes	los	cristianos	las	esculcaban,	las	despojaban	de	sus



faldas,	las	exploraban	por	todas	partes,	en	sus	orejas,	en	sus	bocas,	en	su	vientre,
en	sus	cabellos”	(Anales	históricos	de	Tlatelolco,	en	Baudot,	Relatos,	202).	El
Códice	Florentino	dice	que	los	españoles	“como	monos	[...]	se	apoderaron	por
todas	partes	del	oro.	Era	como	si	[...]	se	refrescara	su	corazón.	Porque	es	bien
cierto	que	tenían	mucha	sed	[de	oro],	como	si	lo	engulleran,	como	si	murieran	de
hambre	por	él,	como	si	lo	desearan	como	puercos,	el	oro”	(Códice	florentino	en
Baudot,	87).	Se	dice	que	los	tlatelolcas	escondieron	el	tesoro	en	un	profundo
pozo	de	la	ciudad.	Para	que	revelaran	el	lugar	donde	estaba	ese	tesoro,	Cortés
ordenó	que	muchos	indios	fueran	aperreados,	algunos,	ahorcados	y	otros,
quemados	vivos,	pero	nadie	reveló	el	secreto	(Durán,	558-559).

Ya	que	comenzamos	a	revisar	las	ideas	utópicas	de	Moro,	hacemos	un	paréntesis
para	comentar	que	la	codicia	por	el	oro	y	los	abusos	cometidos	por	los	llamados
cristianos,	contrasta	enormemente	con	lo	expuesto	en	el	texto	de	Moro.	Respecto
a	la	actitud	que	los	utópicos	practicaban	hacia	los	metales	preciosos,	los	cuales
son	tenidos	entre	ellos	en	ignominia,	se	lee	que	“el	oro	y	la	plata	[…]	no	tienen
allí	valor	superior	al	que	les	diera	la	Naturaleza”	(Moro,	74);	tampoco	se	les
considera	tan	útiles	y	valiosos	como	son	para	ellos	el	aire,	el	agua	y	la	tierra.	Los
utópicos	comen	y	beben	en	platos	y	vasos	de	barro	o	de	cristal;	en	cambio,	y
para	realzar	su	desprecio	por	el	oro	y	la	plata,

con	ellos	hacen	las	vasijas	destinadas	a	los	usos	más	sórdidos	y	aún	los	íntimos.
Las	cadenas	y	los	pesados	grillos	que	colocan	a	los	esclavos,	están	hechos
también	de	esos	mismos	metales.	[Los	criminales…]	deben	llevar	zarcillos	en	las
orejas,	anillos	en	las	manos,	un	collar	en	el	cuello	y	una	diadema	en	la	cabeza,
todo	ello	de	oro”	[metal	por	el	que	mataban	y	daban	la	vida	los	españoles]
(Moro,	74-75).

Herren	afirma	que	los	conquistadores	no	solo	traían	la	fiebre	del	oro	y	de	la
fama,	sino	también	la	del	sexo;	por	lo	que	se	puede	afirmar	que	la	Conquista	de
América	constituyó	“probablemente	el	festín	licencioso	más	grande	y
prolongado	de	la	historia”	(Herren,	12).	El	autor	comenta	esto	porque	en	La
Española,	las	indígenas	de	los	estamentos	privilegiados	se	colocaban	una	barra
de	oro	puro	debajo	del	busto	para	levantárselo;	tal	costumbre	lleva	a	Herren	a
comentar	con	acierto,	que	los	lascivos	españoles	se	abalanzaban	por	igual	“sobre
tetas	y	alzatetas,	conjunción	ideal	para	la	codicia	y	lujuria	de	los	cristianos”
(Herren,	31-32).[97]

En	la	ciudad	de	Trujillo,	Venezuela,	durante	la	ausencia	del	gobernador	Diego



García	Paredes,	se	sabe	que	unos	mozos,	además	de	robar	a	los	indios,	llevados
de	sus	instintos	“sin	recato	ni	temor	a	la	obscenidad	de	aprovecharse	de	sus
hijas,	y	mujeres,	con	tan	poco	miramiento,	que	no	re[h]usaban	ejecutar
operaciones	tan	feas,	aunque	fuese	a	la	vista	de	los	mismos	ofendidos”.	Esto
llevó	a	los	nativos	a	vengarse	y	matar	“cuantos	españoles	pudieron	encontrar
divertidos	en	los	entretenimientos	de	su	lascivia”	(Oviedo	y	Baños,	230).

Isaac	Pardo	hizo	un	resumen	de	algunos	expedientes	en	los	que	quedaron
consignados,	por	declaración	de	los	indios,	los	abusos	y	crueldades	cometidos
por	los	españoles	y	hasta	religiosos.[98]	En	la	provincia	de	Venezuela	se	acota
que	un	encomendero	azotaba	a	los	indios	“y	después	los	aprisiona[ba]	en	grillos,
cadenas	y	otras	prisiones	de	madera.	En	otro	[expediente],	consta	que	el
encomendero	los	“mata[ba]	a	palos”	y	a	un	indio	principal	lo	amarró	de	pies	y
manos	y	le	metió	“un	palo	por	entre	las	piernas	que	le	cogió	los	brazos”	y	luego
le	dio	de	azotes.	Uno	de	los	documentos	expone	que	el	encomendero	“les
quita[ba]	sus	hijas	para	servirse	de	ellas	[...y]	que	se	sirv[ió]	el	suso	d[ic]ho	de
indias	casadas	usando	mal	de	ellas”.	En	el	harén	de	este	encomendero	estaba	la
india	Beatriz,	casada	a	escondidas	con	el	indio	Juan;	al	enterarse	de	esa	unión
secreta,	“el	semental	rug[ió]	y	azot[ó]	a	la	infeliz	con	unas	riendas”	y	a	Juan,
quien	intentaba	defenderla,	le	dio	una	paliza	que	lo	dejó	muy	débil	y	con	el
cuerpo	llagado	(Pardo,	180).[99]

En	su	ensayo	titulado	“El	caso	del	cura	perverso	o	del	ejercicio	del	poder”,
María	Elvira	Buelna	Serrano	revisa	cómo	los	españoles,	y	entre	ellos	muchos
curas,	se	aprovecharon	del	poder	que	les	concedía	su	estatus	de	estamento
dominante,	como	representantes	de	la	Iglesia,	de	tal	modo	que	en	nombre	de
Dios,	maltrataban,	encerraban	y	daban	muerte	a	los	hombres	y	torturaban,
violaban	y	asesinaban	a	las	mujeres.	La	manipulación	ejercida	por	el	religioso
Diego	Díaz	hizo	que	el	obispo	e	inquisidor	Zumárraga	desconfiara	de	las
declaraciones	de	unos	indígenas	acusados	de	idolatría,	mientras	que	“daba	total
crédito	a	las	acusaciones	presentadas	por	Diego	Díaz	u	otros	españoles”.	Según
Tristán,	esclavo	del	cura	Diego	Díaz,	este	violó	a	varias	mujeres	y	como	no	pudo
forzar	a	Clemencia	de	Ocuituco,	quien	se	defendió,	“le	dio	de	coces	y	la	arrastró
de	los	cabellos	y	golpeó	en	sus	pechos,	de	lo	cual	[...]	estuvo	mala	y,	dende	a	tres
días,	murió.	[...	Además,	declara	Tristán]	que	el	dicho	Diego	Díaz	se	echaba	con
otras	muchas	mujeres	casadas	e	solteras,	que	son	tantas,	que	no	las	puede
contar”;	hasta	abusó	de	su	propia	hija,	Petronila,	con	la	que	se	amancebó.
Finalmente	fue	condenado	a	cadena	perpetua	en	la	cárcel	del	obispado	de
México	(Archivo	General	de	la	Nación,	Ramo	Inquisición,	vol.	68,	exp.	I,	f.	39v,



citado	por	Buelna	Serrano,	91).[100]

En	Nuevo	México	fray	Nicolás	de	Freitas	notificó	que	muchos	frailes	tenían
concubinas,	por	lo	que	en	los	pueblos	abundaban	los	hijos	de	religiosos,	según
Gutiérrez.	Este	continúa	diciendo	que	algunas	indígenas	levantaron	cargos
contra	sacerdotes	y	varios	de	ellos	admitieron	su	culpabilidad;	entre	ellos	estaba
un	fraile	que	había	violado	a	una	mujer,	a	la	que	le	desgarró	la	garganta	y	la
enterró	en	su	celda	(Gutiérrez,	123-125).[101]

No	pararon	ahí	los	atentados	y	atropellos	contra	los	nativos,	pues	en	Cochua	y
Chectemal,	Yucatán,	cortaron	narices,	brazos	y	piernas,	“y	a	las	mujeres	los
pechos	y	las	echaban	a	las	lagunas	hondas	con	calabazas	atadas	a	los	pies”
(Landa,	27).	Landa	cuenta	que	en	la	provincia	de	Cupul	vio	un	árbol	en	cuyas
ramas	colgaban	varias	mujeres	ahorcadas	por	un	capitán	español;	no	satisfecho
con	ese	horrendo	crimen,	les	colgó	de	sus	pies	a	sus	hijos	pequeños	(Landa,	24-
25).	Agrega	el	fraile	que	en	el	poblado	de	Verey	ahorcaron	a	una	doncella	y	a
una	recién	casada,	ambas	nativas,	solo	por	el	crimen	de	ser	bellas	y	porque
temían	que	su	belleza	perturbara	a	los	soldados;	además,	lo	hacían	para
demostrarles	a	los	indígenas	que	los	españoles	no	estaban	interesados	en	sus
mujeres.	Landa	afirma	que	existen	testimonios	de	este	último	crimen,	tanto	entre
los	nativos	como	entre	los	españoles,	debido	a	la	gran	belleza	de	ambas	mujeres,
como	a	la	crueldad	a	la	que	fueron	sometidas	(Landa,	25).	Los	aborígenes,
hombres	o	mujeres,	que	se	rebelaran,	eran	sometidos	a	toda	clase	de	cruentos
castigos,	los	cuales	eran	justificados	por	los	conquistadores	diciendo	que	los
indios	eran	muchos	y	los	cristianos	pocos,	por	lo	que	metiéndoles	miedo	así	los
sujetaban	(Landa,	27).

Del	Códice	Florentino	recogió	López	de	Mariscal	los	recursos	y	argucias	que
utilizaban	las	mujeres	para	librarse	del	acoso	sexual	de	los	invasores:	como	ellos
escogían	a	las	más	bellas,	“a	aquéllas	cuyo	cuerpo	era	amarillo	[...],	algunas
mujeres,	cuando	se	las	iban	a	llevar,	se	cubrían	con	lodo	el	rostro	y	se	ponían
harapos	remendados	[...y]	mugrientos”	(Códice	Florentino,	179).	En	cuanto	a	las
de	cuerpo	amarillo,	vale	recordar	aquí	lo	que	Sahagún	explicó:	el	tecozahuitl	o
polvos	amarillos	se	les	ponía	a	las	doncellas	jovencitas	(Historia,	II,	1829,	156),
lo	que	explica	la	atracción	que	estas	ejercían	en	los	conquistadores.

Oviedo	y	Baños	explica	que	dichas	crueldades	eran	“sin	número,	e	debajo	de
comer	carne	humana,	todo	lo	demás	se	puede	creer”.	Ese	comentario	lo	hace	al
referirse	a	la	expedición	de	Íñigo	de	Vascuña	con	veinticinco	hombres,	rumbo	a



Coro	(Provincia	de	Venezuela),	en	la	cual	era	tal	la	debilidad	y	hambre	de	esos
conquistadores,	que

fueron	matando	uno	por	uno	los	pocos	indios	que	les	habían	quedado	de
servicio,	y	sin	despreciar	los	intestinos,	ni	otra	parte	alguna	de	sus	cuerpos,	se
los	comieron	todos,	con	tan	poco	reparo,	ni	fastidio,	que	sucedió	al	matar	el
postrer	indio,	[...]	arrojar	el	miembro	jenital	(como	cosa	obcena	y	peligrosa)	y	un
soldado,	llamado	Francisco	Martín	[...]	lo	cojió	con	gran	presteza,	y	sin	esperar	a
que	lo	sazonase	el	fuego,	se	lo	comió	crudo”	(Oviedo	y	Baños,	31;	Aguado,	82-
83).

La	afición	de	estos	españoles	por	la	carne	humana	llegó	a	tales	extremos	que
cuatro	de	ellos	que	se	separaron	del	grupo	hambriento,	al	divisar	unos	indígenas
que	recorrían	el	río	Chama	en	una	canoa,	les	suplicaron	con	señas	que	les	dieran
de	comer;	al	verlos	“tan	macilentos,	flacos,	y	desfigurados”,	compasivos,	fueron
los	nativos	a	traerles	“maíz,	yucas,	batatas	y	otras	raíces,	para	socorrerlos”.
Pareciéndoles	eso	poco	para	saciar	su	hambre,	“embistieron	con	ellos	para
matarlos,	y	comérselos”;	empero,	estaban	tan	débiles	que	solo	pudieron	atrapar	a
uno,	al	cual	“le	quitaron	la	vida,	haciéndolo	luego	cuartos,	que	guardaron
asados”;	entre	estos	soldados	estaba	Francisco	Martín,	arriba	mencionado
(Oviedo	y	Baños,	31-33;	Aguado,	I,	82-83;	Fernández	de	Oviedo,	Historia,	III,
26-27;	Pardo,	105).

Las	iniquidades	y	atropellos	de	los	conquistadores	no	solo	los	ejercían	con	las
mujeres,	sino	también	con	los	niños,	como	ocurrió	en	la	conquista	de	los
choques,	en	Venezuela;	cuatro	soldados	bajo	el	mando	del	gobernador	Spira,
además	de	yucas	y	batatas,	encontraron	“una	criatura	de	poco	más	de	un	año,
que	con	la	priesa	de	huir	debió	su	madre	de	haber	dejado	olvidada;	y	revestidos
aquellos	hombres	[...]	de	inhumanidad	diabólica,	mataron	la	criatura	y	poniendo
al	fuego	en	una	olla	un	cuarto,	la	cabeza,	pies	y	manos,	mientras	se	cocinaba,	a
medio	asar	se	comieron	la	asadura,	saboreándose	después	con	el	caldo	de	la	olla”
(Oviedo	y	Baños,	111).	El	gobernador	se	enteró	del	crimen,	pero	decidió	no
darles	la	pena	de	muerte	que	les	correspondía,	porque	tenía	un	número	muy
pequeño	de	hombres	para	continuar	con	su	empresa”	(Oviedo	y	Baños,	111).

Fernández	de	Oviedo	continúa	comentando	que	otra	de	las	infamias	consistía	en
“aperrear”	a	los	indígenas	a	modo	de	castigo:	esto	consistía	en	echarles	perros



adiestrados	“que	presto	daban	con	el	indio	en	tierra	[...]	e	lo	desollaban	e
destripaban	e	comían	de	él	lo	que	querían”.	Un	castigo	de	este	tipo	lo	ordenó
Pedrarias	Dávila	contra	los	nativos	que	agredieron	a	unos	encomenderos
(Historia,	IV,	419).	No	solo	aperreaban	a	los	hombres,	sino	también	a	las
mujeres,	como	ocurrió	cuando

el	capitán	Alonso	López	de	Ávila	[...]	prendió	una	moza	india	y	bien	dispuesta	y
gentil	mujer,	andando	en	la	guerra	de	Bacalar.	Ésta	prometió	a	su	marido	[...]	no
conocer	a	otro	hombre	si	no	[era]	él	y	así	no	bastó	persuasión	con	ella	para	que
no	se	quitase	la	vida	por	no	quedar	en	peligro	de	ser	ensuciada	por	otro	varón,
por	lo	cual	la	hicieron	aperrear	(Landa,	65).

Además,	en	los	Anales	históricos	de	Tlatelolco	se	mencionan	varios	ataques	con
perros:	los	españoles	–dice	el	texto–	entregaron	a	los	perros,	“para	que	los
devoraran”,	a	cabecillas	nahuas	que	en	las	últimas	y	desesperadas	batallas,
cayeron	en	poder	del	enemigo	mientras	defendían	el	poderío	azteca;	esto
coincidió	con	la	caída	de	México	y	de	Cuauhtémoc,	el	último	emperador,	en
poder	de	los	españoles.	Cortés	hizo	que	a	este	monarca	le	quemaran	los	pies	y	lo
torturaran	para	que	declarase	dónde	estaban	las	inmensas	riquezas	del	tesoro	de
Moctezuma.	Tres	años	después,	lo	ahorcaron	(Baudot,	204-206).

Todavía	en	1612	tenemos	el	testimonio	de	don	Domingo	de	San	Antón
Chimalpahin,	quien	cuenta	lo	siguiente:	una	mujer	fue	a	la	Real	Audiencia	a
quejarse	porque	por	orden	de	fray	Jerónimo	de	Zárate,	notario	de	la	Real
Audiencia,	le	dieron	tales	azotes	a	su	esposo,	que	lo	dejaron	casi	muerto.	Y	a	ella
y	a	otros	dos	que	venían	con	una	notificación,	los	hizo	desnudar	y	dar	de
latigazos;	a	María	Constanza	López,	la	castigó	de	esa	manera	porque	no	había
ido	a	misa	un	domingo	(Chimalpahin,	Annals	of	His	Time,	195-196).

A	todo	lo	anterior	hay	que	agregar	que	a	los	nativos	prisioneros	en	batalla	los
herraban.	Díaz	del	Castillo	cuenta	que	en	uno	de	los	enfrentamientos	ocurrido	en
Chiapas,	apresaron	a	“muy	buenas	indias”;	la	gente	pedía	que	se	las	entregaran,
pero	“Diego	de	Godoy	aconsejaba	a	Luis	Marín	que	no	las	diese,	sino	que	se
herrasen	con	el	hierro	del	rey”	porque	en	la	batalla	los	chapanecas	les	habían
matado	tres	caballos,	y	lo	justo	era	que	ellos	“pagasen	los	caballos	con	aquellas
piezas	de	indias	que	estaban	presas”	(396).	Obsérvese	cómo	en	ese	texto	se
menciona	a	las	mujeres	despectivamente	como	“piezas”,	término	aplicado	a	los



animales	que	mata	el	cazador.

La	declaración	que	hizo	en	1545	el	presbítero	Francisco	González	Paniagua	de
Asunción,	Paraguay,	da	prueba	del	libertinaje	que	predominaba:	“el	español	que
está	contento	con	cuatro	indias	es	porque	no	puede	haber	ocho,	y	el	que	con
ocho,	porque	no	puede	haber	dieciséis”	(citado	por	Herren,	12-13).	Lo	expuesto
arriba	explica	que	el	proceso	de	miscegenación	o	mestizaje	se	llevara	a	cabo	en
América	en	forma	tan	acelerada.

Fray	Bartolomé	expuso	también,	entre	otros,	el	episodio	de	una	madre,	a	quien,
por	defender	a	su	hija	que	iba	a	ser	violada,	la	mutiló	un	español	y	a	la	doncella
la	mató	a	puñaladas	porque	no	quiso	consentir	sus	impulsos	libidinosos	(IV,	99;
López	de	Mariscal,	107).	Este	pasaje	lleva	a	considerar	el	temple	de	las
indígenas,	quienes,	exponiendo	sus	vidas,	con	valor	y	entereza	se	defendían	de
los	avances	lascivos	de	los	invasores.	Fernández	de	Oviedo	explica	a	sus
hombres	con	qué	tipo	de	mujeres	se	van	a	encontrar	y	narra	el	caso	de	que	por
intentar	violarla,	“una	india	tomó	a	un	bachiller,	llamado	Herrera,	[...]	e	asiole	de
los	genitales	e	túvolo	muy	fatigado	e	rendido”,	tanto	que	estuvo	a	punto	de
matarlo	si	no	hubiese	sido	auxiliado	por	unos	cristianos	que	pasaban	por	el	lugar
(Oviedo,	Historia,	II,	161;	López	de	Mariscal,	107).

Powers	sigue	explicando	que	conforme	avanzaba	el	siglo	xvi,	aumentaba	en	el
Nuevo	Mundo	el	número	de	mestizos	y	también	el	de	españolas	que	se	habían
atrevido	a	cruzar	el	Océano.	Esto	dió	como	resultado	la	eliminación	de	los
mestizos	para	ocupar	altos	puestos	administrativos,	ya	que	entonces	había
españoles	para	ocupar	esos	puestos.	No	solo	eso,	sino	también	el	crecimiento	de
la	población	mestiza	se	percibió	como	una	amenaza	para	la	corona	y	las	elites,
pues	temían	que	al	superar	en	número	a	los	europeos,	se	declararan	imperio
independiente	(Powers,	“Introduction”,	Women,	5-6).

Comenta	Powers	que	el	aumento	incontenible	de	este	proceso	llevó	al	régimen
español	a	imponer	un	sistema	legal	de	castas	basado	en	la	raza,	según	el	cual	los
habitantes	del	Nuevo	Mundo	eran	considerados	conforme	el	color	de	la	piel	se
asemejaba	al	de	los	españoles	o	al	de	los	nativos;	cuanto	más	clara	era	la	piel,	se
tenían	mayores	privilegios,	y	mayores	estigmas	recibían	los	de	piel	más	oscura.
Así,	los	africanos	y	los	indígenas	estaban	obligados	a	trabajos	forzados;	además,
los	nativos	estaban	obligados	a	pagar	tributo.	Todo	lo	anterior	era	reforzado	de
tal	manera	que	“en	el	bautismo	el	sacerdote	clasificaba	a	los	individuos	según	su
categoría	racial	en	el	certificado	bautismal”;	en	cambio	los	españoles	y	criollos



recibían	beneficios	y	los	servicios	de	los	muy	desafortunados	nativos,	negros	y
mestizos	(Powers,	“Introduction”,	Women,	6).	En	otro	capítulo	desarrollaremos
ampliamente	este	proceso	de	miscegenación	o	mestizaje.



Capítulo	2.	Asedio	e	instrumentalización	de	la	mujer
indígena	–	Su	sometimiento	por	el	cuerpo

La	alegradora

con	su	cuerpo	de	placer,

vende	su	cuerpo…

Se	yergue,	hace	meneos,

dizque	sabe	ataviarse,

por	todas	partes	seduce…

Como	las	flores	se	yergue…

No	se	está	quieta,

No	conoce	el	reposo,

su	corazón	está	siempre	de	huida.

Palpitante	su	corazón…

Con	la	mano	hace	señas,

Con	los	ojos	llama.

Vuelve	el	ojo	arqueando,

se	ríe,	ándase	riendo,

muestra	sus	gracias…



Tlaltecaltzin	de	Cuauhchinanco

Códice	Matritense	(folio	129)[102]

Traducido	del	náhuatl	por	León-Portilla

2.1.	Indígenas	prostitutas	/	indígenas	violadas

A	lo	largo	de	la	historia	de	la	conquista	de	América	ha	predominado	el	discurso
de	la	dominación	sexual	del	hombre	y	del	rol	pasivo	de	la	mujer	como	objeto
sexual;	así,	se	ha	mantenido	el	paradigma	de	mujer	prostituta	y	mujer	traidora.
Es	probable	que	el	predominio	de	ese	discurso	proceda	de	los	comentarios
machistas	de	los	conquistadores	que	alardeaban	con	exageración	de	su	virilidad,
comentarios	que	fueron	recogidos	indiscriminadamente	en	las	crónicas.	A
continuación	transcribimos	el	siguiente:	Michele	de	Cuneo	relató	lo	mucho	que
le	costó	a	él	doblegar	a	una	indígena	del	Caribe	y	someterla	a	satisfacer	su
lascivia;	cuando	logró	que	se	le	entregara,	el	cronista	habla	del	comportamiento
de	esa	mujer	diciendo:	“os	aseguro	que	habríais	pensado	que	ella	había	sido
criada	en	una	escuela	de	prostitutas”	(citado	por	Wood,	“Sexual	Violation”,	11).
Se	ha	repetido,	por	ejemplo,	que	los	soldados	que	acompañaban	a	Cristóbal	de
Oñate	en	su	expedición	por	el	norte	de	México	en	1598	gritaban:	“Vamos	a	los
pueblos	a	fornicar	con	las	indias.	Solo	con	trato	lascivo	se	conquista	a	las	indias”
(Gutiérrez,	1991,	51).	Más	adelante,	las	primeras	feministas	y	los	activistas
indígenas	interpretaron	a	su	vez	ese	momento	histórico	en	la	dicotomía	de	mujer
violada	y	mujer	víctima.

En	los	tres	volúmenes	de	su	Nueva	Corónica,	Guamán	Poma	de	Ayala	se	queja
de	los	estragos	que	la	llegada	de	los	conquistadores	ocasionó	en	todos	los
sectores	de	la	vida	indígena.	Se	lamenta	en	especial	de	los	daños	que	ellos
causaron	en	los	matrimonios,	pues	“en	tiempo	de	los	Yngas	no	avía	adúlteras,
putas,	mal	cazadas.	Agora	lo	hay”.	Entre	las	ordenanzas	de	los	Incas	hay	una	que
se	refiere	a



la	muger	corrompida	o	[que]	consentía	que	la	corrompiesen	o	fuese	puta,	que
fuese	colgada	de	los	cauellos	o	de	las	manos	en	una	peña	biua	en	Anta	Caca	y
que	la	dexen	allí	murir;	al	desuirgador,	quinientos	asotes	y	que	pase	por	el
tormento	de	hiuaya	[piedra	muy	pesada]	que	le	suelte	de	alto	de	una	vara	al	lomo
de	dicho	hombre”	Con	esta	pena	se	muere,	algunos	quedan	bibos.	[...]	Y	si	se
consentieron	los	dos,	mueren	colgados,	yguales	penas	(Poma	de	Ayala,	I,	163).

A	continuación	aclara	Poma	de	Ayala	que	entre	las	causas	de	esos	desórdenes
está	el	mal	ejemplo	de	las	españolas.	En	seguida	menciona	que	las	indias	se
emborrachan	y	encienden	la	lujuria	de	los	españoles.	Además	explica	que	los
indígenas	tratan	de	imitar	el	mal	ejemplo	que	les	dan	los	corregidores,	sacerdotes
y	encomenderos	que	viven	amancebados.	Por	último	expone	cómo	esos
europeos	violan	a	“las	mugeres	y	hijas,	donzellas”	y	las	prostituyen.	Poma	de
Ayala	sigue	declarando	que	durante	esos	tiempos	las	indias	se	han	vuelto
“embusteras,	golosas,	ladronas,	desobedientes,	y	en	especial,	grandes	putas”;	les
recrimina	que	prefieran	vivir	como	concubinas	de	los	españoles	–y	a	veces	de
los	negros	y	mulatos–	que	casarse	con	un	indio	pobre	(III,	871).	Se	lamenta
también	de	que	los	españoles	no	dejan	casarse	a	las	mujeres	“ni	hazer	vida	con
sus	maridos”,	por	lo	que	paren	“mesticillos”.	Todo	lo	anterior	lo	lleva	a	pedir	a
los	reyes	un	duro	castigo	para	los	que	maltratan	de	esa	manera	a	los	indios	y	a
las	indias	y	no	respetan	los	principios	morales	y	cristianos	(III,	901-902).	Aquí
se	hace	preciso	tratar	el	delicado	tema	de	la	violación	sexual.	Wood	se	pregunta
qué	es	lo	que	diferencia	una	relación	sexual	de	una	violación	sexual	y	se
responde	que	legalmente	se	define	la	violación	como	el	conocimiento	carnal	de
una	mujer	forzada	al	coito	contra	su	voluntad.	La	autora	explica	que	esta
definición	no	distingue	entre	la	presión	seductiva	del	hombre	y	la	imposibilidad
de	rehusarlo	la	mujer;	por	eso	propone	revisar	el	sentido	de	violación	en	amplias
prácticas	culturales	como	las	que	tuvieron	lugar	en	los	albores	de	este
continente.	Lo	anterior	la	lleva	a	concluir	que	no	existe	una	línea	definida	entre
coerción	y	consentimiento,	pues	el	sexo	consensual	puede	ser	físicamente
forzado	y	la	violación	puede	originarse	en	una	unión	sexual	consentida.	Así,	en
la	actividad	sexual	los	nativos	no	hacían	distinción	entre	los	actos	sexuales
consentidos	versus	actos	violentos	coercitivos	(Wood,	16-17).	Ilustra	lo	anterior
lo	que	arriba	mencionamos	de	la	aventura	lasciva	de	Cuneo	con	la	india	y	su
obsceno	comentario.

Importa	recordar	aquí	que	para	los	aborígenes	el	sexo	era	un	acto	lúdico	e



intrascendental,	al	cual	los	cristianos	habían	marcado	con	el	sello	de	pecado.
Además,	Fernández	de	Oviedo	explica	que	“las	mujeres	desta	isla	[La	Española]
eran	continentes	con	los	naturales,	pero	[...]	a	los	cristianos,	de	grado	se
concedían”	(I,	120).[103]

Lo	interesante	es	que	Poma	de	Ayala	olvida	los	abusos	que	cometieron	los	Incas
y	nobles	con	las	mujeres	a	las	que	convirtieron	en	concubinas	y	esclavas	bajo	la
supervisión	de	la	esposa	legítima	(piuiguarme).	Y	ya	que	hemos	mencionado	los
hijos	ilegítimos	que	dejaron	los	españoles,	debemos	recordar	que	en	la	región
andina,	por	ejemplo,	tal	como	se	explicó	antes,	el	décimo	primer	Inca	Guayna
Capac	tuvo	nada	menos	que	“quinientos	hijos	y	hijas”	(Poma	de	Ayala,	I,	119).

Powers	deplora	que	dicho	discurso	haya	persistido	hasta	el	siglo	xx;	entre	los
modelos	que	aduce	está	la	tajante	conclusión	publicada	en	el	libro	de	Magnus
Moëde	de	que	“la	conquista	española	de	las	Américas	fue	una	conquista	de
mujeres”	(Powers,	8),	equivalente	esto	a	la	dominación	de	sus	cuerpos	y	mentes.
En	la	mayoría	de	las	naciones	hispanoamericanas	se	lee	que	“la	mujer	debe
obediencia	a	su	marido,	quien	tiene	sobre	ella	el	derecho	de	corregirla”.	En	el
siglo	xiii	Beaumanoir	escribió:	“es	lícito	al	hombre	pegarle	a	su	mujer	[…]
cuando	ésta	no	quiere	obedecer	a	sus	razonables	mandamientos,	como	debe
hacer	toda	mujer	prudente”	(Leret	de	Matheus,	54).	En	épocas	anteriores,	en	la
ley	XII	de	Las	siete	partidas	se	lee	que	“el	marido	es	como	señor	e	cabeza	de	la
mujer”	(Leret	de	Matheus,	55);	es	obvio	que	este	decreto	se	inspiró	en	San
Pablo,	quien	declara	a	“las	casadas	sujetas	a	sus	maridos	como	al	Señor;	porque
el	marido	es	cabeza	de	la	mujer,	como	Cristo	es	cabeza	de	la	Iglesia”	(Efesios	5,
22-24;	también	en	Colosenses	3,	18).	Más	tarde,	en	el	siglo	xvi,	D’Argenté	repite
que	“el	marido	debe	contener	y	castigar	a	la	mujer.”	Además,	las	leyes	otorgaban
al	marido	poderes	de	administración	amplísimos	sobre	los	bienes	de	su	esposa,
que	como	mujer	era	considerada	una	incapaz	(Leret	de	Matheus,	54);[104]	lo
que	las	leyes	arriba	expuestas	conceden	a	los	hombres,	contrasta	enormemente
con	el	sistema	igualitario	de	los	nahuas.	Hay	que	tomar	en	cuenta	que	los
códigos	civiles	de	Hispanoamérica	“tienen	su	fuente	en	el	derecho	francés	y	el
derecho	español”,	en	los	cuales	predomina	la	noción	de	la	incapacidad	de	la
mujer.	La	autora	explica	que	todavía,	en	1975	–fecha	de	la	publicación	de	su
libro–	esas	leyes	seguían	vigentes	en	algunos	países	de	este	continente	(Leret	de
Matheus,	55).	Los	conquistadores,	por	supuesto,	llegaban	al	Nuevo	Mundo
saturados	con	la	idea	de	la	prepotencia	del	hombre	sobre	la	mujer,	la	cual
impusieron	inmediatamente	en	estas	tierras.	Considerando	lo	anterior,
preguntamos	si	bajo	esa	ideología,	¿podía	acaso	rebelarse	la	mujer	contra



tanpoderoso	ente	que	la	asediaba,	seducía	y	violaba	sin	miramientos	de	ningún
tipo?

Stephanie	Wood	interpreta	la	violación	sexual	y	degradación	de	las	mujeres
indígenas	por	los	conquistadores,	diciendo	que	ellas	representaban	al	“otro”.	La
autora	comenta	que	según	Padden	no	fueron	los	microbios,	ni	la	espada,	ni	los
puños,	los	que	conquistaron	a	México,	sino	el	membrus	febrilis,	de	modo	que,	en
general,	los	españoles	dejaron	más	embarazos	en	los	campos	de	batalla	que
muertes	(Sexual	Violation,	9).

Ward	Stavig	observa	que	en	el	Cuzco	rural[105]	la	actitud	hacia	la	violación
sexual,	podría	ser	divergente	de	nuestra	interpretación	de	la	misma,	razón	por	la
que	“esto	pudo	haber	disminuido	el	número	de	casos	de	violación	sexual
documentados”	(The	World,	32).	Al	respecto,	Sharon	Block	en	su	libro	sobre
Rape	and	Sexual	Power	in	Early	America,	se	pregunta	cuándo	una	relación
sexual	es	una	violación.	La	respuesta	suya	es	que	legalmente	se	considera	como
tal	el	conocimiento	carnal	de	una	mujer	por	la	fuerza	y	contra	su	voluntad
(Block,	16).	Empero,	agrega	la	autora,	en	dicha	definición,	forzar	físicamente	a
una	mujer	no	provee	una	línea	divisoria	entre	coerción	y	consentimiento	(Block,
17).

Hay	que	tomar	en	cuenta	que	para	los	aztecas,	la	violación	de	un	niño	o	niña	era
no	solo	una	afrenta	para	la	criatura,	sino	también	para	los	padres	y	la	comunidad;
lo	mismo	ocurría	en	el	caso	de	una	mujer	casada,[106]	pues	la	afrenta	abarcaba
asimismo	al	marido	y	a	la	comunidad.	No	obstante,	entre	los	andinos	esto	no	se
aplicaba	de	igual	forma	a	las	solteras,	porque	el	sexo	premarital	era	la	norma
entre	los	andinos.	Por	eso	en	tales	casos,	así	como	en	aquellos	en	los	que	todo
había	ocurrido	bajo	la	influencia	del	alcohol,	el	asunto	quedaba	entre	las	familias
de	los	dos	individuos	o	se	dejaba	como	un	asunto	que	concernía	a	la	comunidad;
se	sabe	de	estos	casos,	solo	por	las	confesiones	en	las	que	el	cura	preguntaba	si
el	pecador	había	“forzado”	a	alguna	mujer.

Al	respecto,	Stavig	trae	a	colación	el	caso	del	capitán	don	Pedro	de	Roda:	este
había	servido	en	el	gobierno	rural	del	Cuzco,	pero	en	un	Juicio	de	Residencia	fue
acusado	por	los	naturales	de	crimen,	violación,	deudas,	golpes	mortales	a	la
gente,	y	de	“haber	ahogado	a	una	jovencita	después	de	violarla,	y	de	haber
‘forzado’	a	otra	mujer”;	sin	embargo,	debido	a	su	poder,	influencia	y	habilidad
para	sembrar	la	duda,	fue	absuelto,	como	muchos	otros	culpables	de	las	mismas
faltas	(Stavig,	The	World,	31-33).



Así	como	los	cronistas	han	dado	abundante	información	sobre	lo	que	ellos
llaman	“el	comportamiento	impúdico	de	las	nativas”,	hemos	observado	que	poco
se	menciona	la	resistencia	de	las	mujeres	para	someterse	a	ese	macho
conquistador.	Wood	cita	algunos	pasajes	de	las	crónicas	para	probar	su	aserto:	en
uno	de	los	viajes	de	Colón,	por	ejemplo,	las	diez	cautivas	que	transportaban
saltaron	de	la	nave	en	la	que	las	transportaban	y	trataron	de	nadar	media	legua
para	refugiarse	a	salvo	en	La	Española.	En	otra	ocasión,	Michele	de	Cuneo
cuenta	que	cuando	liberaron	en	esa	isla	un	grupo	de	esclavas,	“ellas	abandonaron
a	sus	hijitos	en	el	suelo	y	escaparon	llenas	de	desesperación”.	Algunas	de	ellas
corrieron	hasta	ocho	días;	esta	urgencia	de	escapar	la	interpreta	Wood	diciendo
que	“los	niños	podían	haber	sido	el	producto	de	un	asalto	sexual	cuando	fueron
cautivadas”.	Además,	con	el	jugo	de	la	yuca,	las	nativas	abortaban	y	para	seguir
el	ejemplo	de	sus	maridos	se	ahorcaban	(Wood,	“Sexual	Violation…”,	n.	15,	27).
Wood	concluye	que	los	ejemplos	anteriores	de	mujeres	que	presentaron
resistencia	a	los	avances	sexuales	de	los	españoles,	proveen	“indirecta
evidencia”	de	que	no	hubo	siempre	un	comportamiento	lascivo	de	esas	mujeres,
sino	que	más	bien	prevaleció	la	violación	sexual	de	los	invasores	(Wood,
“Sexual	Violation”,	11).

A	lo	anterior	hay	que	agregar	lo	que	afirmó	Guillermo	Coma,	los	abusos
sexuales	cometidos	con	las	mujeres	en	La	Española,	villa	La	Navidad,	fueron	los
que	provocaron	la	matanza	de	los	españoles	y	la	destrucción	del	fuerte	que
Colón	dejó	en	esa	Isla	durante	su	segundo	viaje	(citado	por	Wood,	“Sexual
Violation”,	12).	Según	datos	suministrados	en	el	Libro	Copiador,	en	la	carta	de
1494	dirigida	a	los	Reyes	Católicos,	Colón	reconstruye	los	hechos	tal	como	se
los	comunicaron	un	testigo	y	el	cacique	Ocanaguari:	al	principio	reinó	la	paz	y	el
buen	entendimiento	entre	los	colonos,	mas	luego	olvidaron	los	españoles	las
recomendaciones	que	les	había	hecho	Colón	de	que	“sobre	todo	dexasen	las
mugeres	ajenas	y	todas	las	de	los	yndios	y	nunca	saliesen	de	la	fortaleza	a	otra
parte	salvo	seis	dellos,	y	otros	tantos	después	de	éstos	bueltos”	(Libro	Copiador,
130-131).	Pese	a	tales	recomendaciones,	más	adelante,	la	mayor	parte	de	los
pobladores	de	La	Navidad	pasaron	a	vivir	a	la	isla,	debido	al	“gran	tracto	con	las
mugeres	[…	que]	cada	uno	havía	tomado,	y	no	solamente	éstas	les	abastavan,
que	les	tomaban	las	muchachas”	(Libro	Copiador,	132).	Los	ocho	defensores	que
quedaron	en	la	fortaleza	La	Navidad	con	Diego	de	Arana	de	Córdova,	reiteraron
que	“era	la	causa	el	gran	tracto	de	las	mugeres”	(Libro	Copiador,	133).	El
exterminio	total	de	la	fortaleza,	la	cual	fue	quemada	y	destruida,	lo	realizó	en
octubre	de	1493,	según	Colón,	Cahonabe,	el	marido	de	Anacaona	y	régulo	de	La
Maguana,	al	frente	de	un	nutrido	grupo	de	aborígenes	(Libro	Copiador,	133).



[107]

Lo	mismo	ocurrió	en	Ciudad	Trujillo,	Venezuela,	contra	Francisco	Infante	y
Garci-González,	como	reacción	a	los	excesivos	abusos	de	los	soldados,	según	lo
citamos	arriba	(Oviedo	y	Baños,	230).	Por	su	parte,	y	ya	lo	explicamos	antes,
Poma	de	Ayala	cuenta	en	varios	pasajes	de	sus	libros	que	al	principio	de	la
conquista	esposas,	hijas	y	hermanas	de	familias	indígenas	pobres	eran	raptadas
por	los	españoles,	y	violadas	bajo	amenazas	contra	esposos,	padres	o	hermanos
(Poma	de	Ayala,	III,	901-902).

Stavig	explica	que	la	violación	sexual	era	considerada	un	crimen	muy	serio	entre
los	aborígenes,	pues	uno	de	los	componentes	unificadores	de	la	comunidad	era	la
armoniosa	y	afectuosa	relación	marital	de	sus	integrantes.	Durante	la	Conquista,
ese	tipo	de	relación	pudo	mantenerse	a	duras	penas	debido	a	las	violaciones,	que
según	parece,	fueron	más	abundantes	de	lo	que	se	han	consignado,	pues	no	todas
las	relaciones	entre	españoles	y	nativas	fueron	por	mutuo	consentimiento;
algunas	indígenas	consintieron	a	entregarse	por	oportunismo,	unas	cuantas	por
amor	y	necesidad	y	otras	por	el	bien	de	los	hijos	de	esa	unión.	Wood	reproduce
al	respecto	un	pasaje	de	la	crónica	de	fray	Bartolomé	de	las	Casas	en	el	que	en
1519	los	capataces	en	las	minas	de	oro	del	Caribe	a	menudo	violaban	a	indígenas
casadas	y	hasta	a	doncellas	y	para	abusarlas	enviaban	a	los	mineros,	maridos,
padres,	hermanos,	a	los	campos	(Wood,	30,	n.	40).

Es	por	eso,	sigue	analizando	Wood,	que	no	han	quedado	pruebas	del	número	de
violaciones	que	ocurrieron	durante	ese	período;	además,	los	nativos	creían	que
no	valía	la	pena	acusar	a	un	español	poderoso,	pues	esos	cargos	rara	vez	eran
seguidos,	o	al	acusado	lo	exoneraban	con	la	connivencia	del	poder	real.	Así,
concluye	Stavig,	hubo	“pocas	acusaciones	contra	españoles	por	violar	a	una
indígena”	(Stavig,	The	World,	31).

Para	comprender	mejor	el	comportamiento	de	las	indígenas	resulta	muy
interesante	considerar	el	análisis	que	efectúa	Sahagún	de	las	creencias	y
costumbres	religiosas	de	los	aztecas.	Dicho	análisis	lleva	al	lector	a	observar	que
ciertos	principios	indígenas	se	acercan	a	los	fundamentos	del	cristianismo;	sirva
de	ejemplo	la	extensa	oración	que	hacían	los	sacerdotes

por	la	necesidad	que	tienen	los	pobres	populares	y	gente	de	baxa	suerte	y	de
poco	caudal	en	la	hacienda	[...],	que	cuando	se	echan	en	la	noche	no	tienen	nada,
ni	tampoco	cuando	se	levantan	a	la	mañana.	[...]	Los	hombres	no	tienen	una



manta	con	que	se	cobijen,	ni	las	mujeres	alcanzan	unas	naoas	(enaguas)	con	qué
se	envuelvan	y	atapen	sus	carnes,	sino	algunos	andrajos	(Sahagún,	Historia	II,
2000,	481-484).

En	una	de	las	enseñanzas	contenidas	en	el	Códice	florentino	el	padre	exhorta	a
sus	hijos	a	tener	“paz	con	todos”,	humildad	y	respeto;	también	los	induce	a	sufrir
las	injurias	con	humildad,	pues	Dios,	que	todo	lo	ve,	responderá	por	ellos
(Sahagún,	Historia	II,	2000,	551).

2.2.	Valores	sexuales,	morales	y	rituales	de	la	mujer	en	las
culturas	indígenas

Actualmente	se	revisan	los	conflictos	y	adaptaciones	de	los	valores	sexuales	y
morales	entre	los	indígenas	y	los	españoles.	Los	aztecas,	por	ejemplo,	antes	de	la
llegada	de	los	conquistadores,	condenaban	y	castigaban	severamente	–al	igual
que	hacían	los	cristianos–	la	violación	de	niños	y	de	mujeres	casadas.	La
monogamia	era	muy	importante	en	ambas	culturas,	en	especial	entre	los
plebeyos	indígenas,	por	lo	que	en	esta	área	no	se	presentaron	conflictos	extremos
entre	los	valores	de	los	nativos	y	los	de	los	conquistadores.

Fray	Bartolomé	critica	a	los	nativos,	sobre	todo	a	los	de	la	Isla	Española,	aquello
que	la	Iglesia	considera	pecaminoso,	y	él	llama	“bestiales	costumbres”,[108]	a
saber,	el	hábito	entre	los	señores	de	tener	muchas	concubinas,	además	de	la
esposa	oficial;	la	costumbre	de	algunos	maridos	de	conceder	que	su	esposa	se
casase	con	otro;	la	del	“viejo	que	tenía	a	la	mujer	moza	[y]	convidase	a	algún
mozo	que	la	conosciese”;	la	del	que	persuadía	a	otro	para	que	le	prestase	“la
mujer	paridera”;	la	de	que	“se	casasen	hermanos	con	hermanas	a	cada	paso,	[...
y]	padres	con	hijas	e	hijos	con	madres”	(Las	Casas,	IV,	221-222).	Cervantes
Salazar	acusa	también	a	los	caciques	y	señores,	quienes	abusando	de	su	gran
poder,	disponían	a	su	parecer	de	mujeres,	hijos	y	haciendas”	de	sus	súbditos
(Cervantes,	140).	Hay	que	agregar	que	a	lo	largo	de	las	crónicas	se	alza	la	voz	de
protesta	de	los	cronistas	contra	el	concubinato,	los	sacrificios	humanos,	la
idolatría	y	la	antropofagia	de	muchos	pueblos	del	Nuevo	Mundo.	En	suma,	en



nombre	de	la	Iglesia	se	atacaban	especialmente	idolatría,	adulterio,
promiscuidad,	incesto,	concubinato,	sacrificios	humanos,	canibalismo	y	abusos
del	poder	que	arrasaban	con	los	principios	morales.

Sin	embargo,	en	lo	que	respecta	al	adulterio,	Sahagún	reconoció	que	entre	los
aztecas	el	castigo	a	esa	falta	era	extremo,	pues	quien	la	cometía	era	penado	con
la	muerte	por	lapidación	o	por	otros	medios	crueles.	El	rechazo	a	la	infidelidad
matrimonial	en	esa	cultura	se	puede	captar	en	el	principio	que	prohibía	a	los
individuos	mirar	“con	curiosidad	el	gesto	y	disposición	de	la	gente	principal,
mayormente	de	las	mugeres,	y	sobre	todo	de	las	casadas,	porque	dice	el	refrán
que	el	que	curiosamente	mira	a	la	muger,	adultera	con	la	vista”	(Sahagún,
Historia	II,	1829,	147).	Este	pasaje	da	la	impresión	de	haber	sido	adulterado	por
el	fraile,	ya	que	tal	proverbio	moralizador	parece	ser	tomado	y	adaptado	de	la
Biblia,	que	dice:	“yo	te	digo	que	todo	el	que	mira	a	una	mujer	para	codiciarla,	ya
adulteró	con	ella	en	su	corazón”	(Mateo,	5,	27-29).	Vale	aquí	agregar	que	los
aztecas	no	solo	abogaban	por	la	fidelidad	para	llevar	una	honorable	vida	–
explica	Sahagún–	pues	era	costumbre	que	el	padre	le	recomendara	practicar	a	su
hijo	discreción,	templanza,	diligencia	en	el	cumplimiento	de	los	deberes,
humildad,	honestidad,	valentía,	y	otras	virtudes	que	igual	son	cristianas
(Sahagún,	Historia	II,	1829,	146-152).	Con	tan	estrictas	leyes	y	principios	tan
honestos,	sorprende	leer	en	Alva	Ixtlilxochitl	que	“Iztaccaltzin	tuvo	amores	con
Quetzalxochitzin,	esposa	de	un	caballero	llamado	Papantzin,	descendiente	de	la
casa	real	[tolteca],	y	en	esta	señora	tuvo	este	rey	a	Topiltzin;	y	aunque	adulterino
le	sucedió	en	el	reino	o	imperio,	que	fue	en	el	año	de	882”	(Alva	Ixtlilxochitl,	70
y	71.	La	cursiva	es	del	autor).[109]	Una	nota	de	Chavero	aclara	que	hay	una
contradicción	en	esto,	“pues	aquí	es	esposa	de	Papantzin	la	que	allá	[en	otra
relación	del	autor]	es	su	hija”	(en	Alva	Ixtlilxóchitl,	71,	n.	3).	Por	esas
contradicciones,	la	fuente	de	Alva	Ixtlilxóchitl	hay	que	utilizarla	con	mucho
cuidado.	Más	adelante,	al	tratar	de	los	orígenes	del	pulque,	analizamos	esto	en
detalle.

Entre	los	michoacanos	o	tepanecas,	cuando	un	marido	se	enteraba	que	su	mujer
cometía	adulterio,	les	cortaban	a	ambos	adúlteros	las	orejas,	lo	cual	quedaba
como	signo	de	que	habían	sido	descubiertos	en	flagrante	delito	de	adulterio;	a
esta	y	otras	faltas,	si	las	cometían	los	michoacanos	por	cuarta	vez,	se	les	aplicaba
la	pena	de	muerte,	como	veremos,	más	adelante	(Relación,	84-86;	Relation,	58-
59).	Otros	castigos	aplicados	en	especial	a	las	mujeres	mayas,	según	Diego	de
Landa,	consistían	en	asar	chiles	y	hacer	aspirar	el	humo	a	las	castigadas;
asimismo,	cuando	eran	deshonestas	y	coquetas	se	les	untaba	chile;	también,	si



eran	traviesas,	flojas	y	no	cumplían	con	sus	deberes,	o	salían	a	la	calle,	o	alzaban
la	vista,	les	pellizcaban	orejas	y	brazos.	Si	las	muchachas	tenían	entre	diez	y
doce	años,	los	castigos	eran	mayores	(Garza	Tarazona,	80).	El	Códice	Mendoza,
interpretado	por	Garza	Tarazona,	menciona	que	las	castigaban	pinchándolas	con
púas	de	maguey	(80).

Tampoco	hubo	conflictos	en	lo	que	respecta	a	la	prohibición	del	incesto	y	esto	lo
reconoce	Stavig	(The	World,	36-38).	Sin	embargo,	el	incesto	era	tolerado	entre
los	nobles	y	poderosos	incas.	Al	respecto,	Poma	de	Ayala	reprodujo	un	decreto
revelador	de	las	injusticias	cometidas	por	las	clases	privilegiadas	incas	con	los
súbditos	del	estamento	llano:

mandamos	que	nenguno	se	cazazen	con	[h]ermana	ni	con	su	madre	ni	con	su
prima	hermana	ni	tía	ni	sobrina	ni	parienta	ni	con	su	comadre,	so	pena	que	serán
castigados	y	les	sacarán	los	dos	ojos	y	le[s]	harán	quartos	y	le[s]	pondrán	en	los
serros	para	memoria	y	castigo,	porque	solo	el	Ynga	[h]a	de	ser	cazado	con	su
[h]ermana	carnal	por	la	ley	(Poma	de	Ayala,	I,	164;	Betanzos,	Suma,	110).

Aclara	el	padre	Acosta	que	entre	los	reyes	incas	la	costumbre	de	casarse	los
reyes	con	hermanas	consanguíneas,	ocurrió	a	partir	del	reinado	del	Topa	Inca
Yupanqui,	quien	se	casó	con	Mama	Ocllo[110]	su	propia	hermana	de	parte	de
padre	y	madre.	El	padre	Acosta	concluye	que	“como	aquel	matrimonio	fue
ilícito	y	contra	ley	natural,	así	ordenó	Dios	que	en	el	fruto	que	de	él	procedió,
que	por	Guáscar	Inga	y	Atahualpa	Inga,	se	acabase	el	reino	de	los	Ingas”
(Acosta,	198;	Cobo,	Inca	Religion	II,	cap.	7,	209).	Aquí,	la	sanción	moral	de	la
prohibición	del	incesto	se	une	a	la	consabida	maldición	del	incesto;	la
argumentación	de	Acosta,	desemboca	en	el	cronotopo	apocalíptico,	el	caos	y	el
fin	de	una	época,	y	el	comienzo	de	otra.

Hay	que	agregar	que	los	nahuas	coincidieron	también	con	la	fe	católica	en	los
ayunos	y	penitencias	que	se	practicaban	durante	ciertas	fechas	sagradas	en	honor
de	sus	dioses.	Sahagún	suministra,	entre	otros	ejemplos,	el	ayuno	de	cuatro	días
que	realizaban	los	aztecas	en	los	festejos	de	Cintéuitl,	dios	del	maíz	(Sahagún,	I,
2000,	170).	Asimismo	ayunaban	durante	ocho	días	a	tortillas	y	agua	cada	cuatro
años,	antes	de	la	fiesta	para	horadar	las	orejas	a	los	niños	(Sahagún,	I,	2000,
175).	Además,	los	futuros	mandatarios	aztecas	hacían	ayuno	durante	un	duro
período	de	prueba	que	lindaba	con	la	ascesis	cristiana;	Alonso	de	Zorita[111]



explica	que	en	Tlaxcala,	Huexotcingo	y	Cholula,

el	que	había	de	suceder	al	señor	lo	promovían	primero	a	una	dignidad	o	título
que	llaman	tecuitli,	que	era	la	mayor	que	entre	ellos	había,	y	para	ello	hacían
unas	ceremonias	en	su	templo;	y	acabadas,	los	del	pueblo	lo	vituperaban	y	le
decían	palabras	injuriosas,	y	le	daban	empujones	para	probar	su	paciencia.	Y	era
tanto	su	sufrimiento,	que	no	hablaba	palabra	ni	volvía	el	rostro	a	ver	quién	lo
injuriaba	o	maltrataba	(Zorita,	17).

En	seguida	lo	encerraban	en	un	aposento	del	templo,	donde	permanecía	durante
“un	año	y	a	las	veces	dos,	encerrado,	haciendo	penitencia”.	Los	cuatro	primeros
días	no	lo	dejaban	dormir	y	si	cabeceaba,	los	guardas	lo	pinchaban	con	hojas	de
maguey,	reclamándole	que	su	deber	era	velar	por	sus	vasallos.	Terminada	la
penitencia,	se	celebraba	una	gran	fiesta	a	la	que	asistían	los	señores	de	comarcas
aledañas,	parientes,	amigos	y	allegados	(Zorita,	18).

Fernández	de	Oviedo	recoge	el	dato	de	la	manera	de	elegir	al	Inca	o	el	rey	de	la
geografía	andina,	como	sigue:

cuando	el	que	lo	era	se	moría,	después	de	visto	a	quién	pertenecía	la	sucesión	del
estado,	aquel	sucesor	se	encerraba	adonde	no	le	veía	persona	alguna,	vestido	de
ropa	muy	fina,	de	color	roja	o	carmesina,	e	ayunaba	cuatro	o	cinco	días;	e
después	de	haber	hecho	esa	cerimonia,	le	ponen,	en	lugar	de	corona,	una	borla
de	color	de	un	finísimo	carmesí,	de	lana	hilada	e	torcida	[…].	E	luego	que	sale
con	esta	borla,	que	es	la	investidura	real,	[…]	todos	los	señores	de	su	reino	y
señoríos	le	sirven	e	adoran	en	él	(Fernández	de	Oviedo,	V,	102).

En	el	Reino	de	Granada,	cuenta	Zorita	que	para	ocupar	el	gobierno	de	Sogamoso
el	señor	“hacía	penitencia	siete	años,	encerrado	en	el	templo,	que	no	veía	sol	ni
luz	ni	gente,	más	de	los	que	le	servían;	y	esto	a	efecto	de	probar	sus
sufrimientos”	(Zorita,	20).	Otros	señores	eran	probados	enviándolos	a	gobernar
estados	menores	(Zorita,	20-21).[112]

Esta	práctica	deja	ver	que,	contrariamente	a	la	opinión	occidental,	los	indígenas
eran	muy	disciplinados	y	prudentes	para	someterse	a	tan	extremos	procesos	de
iniciación	con	el	fin	de	gobernar.	Además,	continúa	el	cronista	español	relatando



que	cuando	ese	señor	llegaba	a	un	pueblo	mandaba	que	se	alimentara	a	los
pobres,	fueran	estos	indígenas	o	españoles,	lo	cual	lleva	a	pensar	en	el	auténtico
espíritu	de	caridad	cristiana	puesto	en	práctica.

Interesa	observar	que	cuando	recibían	a	otro	señor	inferior	en	poder	al	suyo,
escuchaban	sus	consejos;	las	señoras	que	recibían	visitas	de	esposas	de
mandatarios	inferiores	hacían	lo	mismo,	escuchando	sus	consejos	y	consuelos.
Zorita	reproduce	largos	y	muy	bien	razonados	discursos	de	esos	y	de	las
visitantes;	entre	las	palabras	con	las	que	responde	la	señora	suprema,	después	de
agradecer	el	consejo	recibido,	recogemos	las	siguientes	que	proyectan	una	vez
más	el	sentido	de	renuncia	y	el	espíritu	ascético-cósmico	de	esos	pueblos
nahuas:	“¿Quién	soy	yo	para	estimarme?	¿Soy	sino	una	vasija	sujeta	a
corrupción?	No	es	de	olvidar	vuestro	amor	y	vuestras	palabras	y	lágrimas	con
que	me	habéis	esforzado.	¡Oh,	si	yo	mereciese	tomar	y	obrar	vuestros	consejos
de	madre!”	(Zorita,	15).

Por	otro	lado,	en	Tlaxcala,	explica	fray	Bartolomé	de	las	Casas,	se	cortaban	la
lengua	con	cuchillas	para	introducir	en	ellas	unos	palillos	del	grueso	del	dedo
meñique;	una	vez	hecho	este	sacrificio,	les	pedían	a	los	dioses	“que	les	diesen
fuerzas	y	esfuerzo	para	comenzar	el	tiempo	de	su	ayuno	y	acabarlo	con	salud,
hecha	verdadera	penitencia”	(Las	Casas,	IV,	134).	Todos,	señores,	vasallos,
nobles,	plebeyos,	hombres	y	mujeres,	ayunaban	durante	ochenta	días	comiendo
solo	unas	tortillas	de	maíz	sin	chile;	además,	no	se	lavaban	ni	bañaban	durante
ese	tiempo	y	los	hombres	se	abstenían	de	“conversar	con	sus	mujeres”	(Las
Casas,	IV,	134-137).	En	México-Tenochtitlán,	durante	los	preparativos	de	los
festejos	a	Huitzilopochtli,	las	mujeres,	cuando	preparaban	las	comidas	rituales	y
amasaban	con	diversidad	de	granos	la	imagen	del	dios,	debían	ayunar	durante	un
año	(Baudot,	Códice	Florentino,	105).

Según	fray	Bartolomé,	en	Cholula	se	celebraba	cada	año,	en	mayo,	la	fiesta	de
Quetzalcoatl	con	un	“terrible	ayuno”	que	practicaban	los	sacerdotes	durante
ochenta	días	antes	de	los	festejos:	“los	cuatro	días	primeros	no	comían	ni	bebían
más	de	una	tortilla	de	maíz	que	no	pesaba	una	onza	y	un	poquillo	de	agua”	(Las
Casas,	IV,	137).	Durante	sesenta	días	solo	dormían	dos	horas	en	la	noche	y	una
hora	durante	el	día;	“todo	el	otro	tiempo	velaban	y	ofrecían	incienso,	echando
brasas	todos	juntos	en	aquellos	incenciarios”.	Los	otros	veinte	días,	el	ayuno	y
penitencia	eran	más	leves	(Las	Casas,	IV,	137-138).	Según	Alva	Ixtlilxóchtl,	fue
Quetzalcoatl	–llamado	también	Huemac–,[113]	quien	“para	refrenarles	de	sus
deleites	y	deshonestidades	les	constituyó	[a	los	olmecas	y	xicalancas]	el	ayuno;	y



[fue]	el	primero	que	adoró	y	colocó	la	Cruz,	que	llamaron
Quiauhtzteotlchicahualizteotl,	y	otros	Tonacaquahuitl,	que	quiere	decir	dios	de
las	lluvias	y	de	la	salud,	y	árbol	del	sustento	y	de	la	vida”[114]	(Ixtlilxóchtl,
Obras,	I,	20.	La	cursiva	es	del	autor).	Lo	interesante	es	que	los	nahuas
generalmente	practicaban	el	ayuno	junto	con	la	abstinencia	sexual.	Además,
llama	la	atención	comprobar	que	los	cronistas	han	dejado	pocos	testimonios	de
que	las	mujeres	realizaran	esa	práctica	religiosa,	sobre	todo	en	relación	con	los
aztecas.[115]

La	necesidad	de	conservar	siempre	vivo	el	fuego	y	los	incensarios,	se	debe	a	que
el	fuego	es	un	“símbolo	de	transformación	y	regeneración”	(Cirlot,	209-210).
Además,	para	la	mayoría	de	las	sociedades	indígenas	el	fuego	“procede	del	sol,
[y]	es	su	representación	sobre	la	tierra;	por	esto	se	relaciona,	de	un	lado,	con	el
rayo	y	el	relámpago;	de	otro,	con	el	oro”;	así,	pues,	se	le	considera	una
prolongación	y	reflejo	de	la	luz	y	calor	solar	y	el	que	aquí,	en	la	tierra,	sustenta	y
nutre	al	Sol	(Cirlot,	209-210).	Proyecta	esa	idea	el	siguiente	poema	nahua
“Canto	al	sol”,	de	la	Gran	Nicoya:	“cuando	se	mete	el	sol,	mi	señor,	/	me	duele,
me	duele	el	corazón.	/	Murió,	no	vive	el	sol	/	el	fuego	del	día.	//	Te	quiero,	yo	te
quiero	/	fuego	del	día,	sol	no	te	vayas.	/	Mi	corazón,	mi	corazón	llora.	/	Fuego
del	día	no	te	vayas,	/	no	te	vayas	fuego.	//	Se	fue	el	sol,	/	mi	corazón	llora”
(Arellano,	48;	Zabala	y	Araya,	198).

Según	Miller	y	Taube,	“los	pueblos	mesoamericanos	reconocían	el	fuego	como
el	fundamental	catalizador	de	los	cambios”	(The	Gods,	88).[116]	Como	tal,
explica	Nicholson,	al	final	del	período	de	cincuenta	y	dos	años,	todos	los	fuegos
eran	extinguidos,	las	casas	eran	barridas	y	se	tiraban	basuras	y	desperdicios;	a
medianoche,	los	aztecas	encendían	un	fuego	sobre	el	pecho	de	un	cautivo	de
noble	ascendencia,	y	si	no	producía	suficiente	llama,	persistía	la	creencia	de	que
el	sol	se	iba	a	extinguir	y	que	los	demonios	de	las	tinieblas	bajarían	a	devorar	a
los	hombres.	Las	mujeres,	aterrorizadas,	eran	encerradas	en	los	graneros	con
máscaras	de	hojas	de	maguey;	al	amanecer,	hombres	y	mujeres	se	regocijaban
por	la	venida	de	una	nueva	vida;	del	gran	fuego,	unos	corredores	llevaban	llamas
a	todos	los	templos	de	esos	dominios	(Nicholson,	Mexican,	38).

A	diferencia	de	los	ayunos	cristianos,	los	indígenas	no	se	abstenían	de	todas	las
comidas	durante	un	determinado	período	de	tiempo,	sino	solo	de	la	sal	y	el	ají	o
chile,	o	sea,	sus	condimentos.	Solo	“en	ciertas	ocasiones	graves,	añadían	el
abstenerse	por	algunos	días,	de	comer	carne,	beber	chicha[117]	y	de	llegar	a	sus
mujeres,	lo	cual	tenían	por	rigor	exquisito”	(Cobo,	Historia	II,	207;	History,	124-



125).	En	el	Archivo	Arzobispal	de	Lima	se	conserva	un	documento	en	el	cual	la
anciana	María	Catalina,	heredera	de	los	deberes,	obligaciones	y	conocimientos
rituales	de	su	madre	María	Cocha,	a	la	pregunta	de	por	qué	ayunaban	de	esa
manera,	respondió	que	“era	una	costumbre	que	se	la	habían	transmitido	sus
antepasados	y	que	su	madre,	María	Cocha,	se	la	había	pasado	a	ella”	(Leg.	3,
Exp.	XIII,	f.	5,	citado	por	Silverblatt,	37).

También	la	abstinencia	sexual	la	practicaban	los	mayas	(Landa,	48).	Entre	los
incas,	era	una	imposición	del	Inca,	según	Betanzos:	durante	los	días	de	fiestas	y
ayunos,	los	inspectores	del	Imperio	debían	entrar	a	las	casas	para	sorprender	a
“quienes	dormían	con	mujeres,	aunque	fuesen	sus	mujeres	propias	porque	en	los
tales	días	nadie	había	de	ser	osado”	(Betanzos,	Suma,	106).	Si	algunas	parejas	no
guardaban	el	precepto,	les	quitaban	“una	joya	o	pieza	de	vestir	de	cada	uno
dellos”,	sin	que	nadie	pudiera	protestar,	ni	salir	en	defensa	de	los	culpables	pues
si	protestaban,	les	esperaba	la	horca,	así	fueran	nobles	o	“la	señora	principal
mujer	del	Ynga”	(Betanzos,	Suma,	106).	Al	año,	y	durante	el	último	día	de	dicho
año,	se	reunía	todo	el	pueblo	y	la	corte	para	que	cuatro	señores	“sentenciasen	a
cada	uno	según	los	delitos”;	delante	del	Inca	sacaban	“pieza	a	pieza	la	ropa	y
joyas”	(Betanzos,	Suma,	107).	Y	conforme	las	sacaban,	sus	respectivos	dueños
eran	sentenciados,	según	su	falta,	a	ser	encerrados	en	alguna	de	las	prisiones	que
a	ese	efecto	tenían;	si	el	culpable	de	crimen	capital,	era	“algún	hijo	del	Ynga
[...,]	el	mismo	Ynga	con	sus	manos	le	matase	allí	en	presencia	de	todos	diciendo
que”	los	hijos	del	Inca	debían	dar	el	ejemplo	(Suma,	106-107).

Asimismo,	hay	noticias	de	que	en	algunas	comunidades	como	las	de	los	incas,
aztecas,	mayas	y	chorotegas,	se	practicaba	una	especie	de	confesión	(Oviedo,	IV,
380-81;	Landa,	47).[118]	El	jesuita	Cobo	comunica	que	entre	los	incas	había
informes	amplios	al	respecto:	ante	todo,	“el	confesor	estaba	obligado	al	secreto,
aunque	con	ciertas	limitaciones,	y	el	penitente,	a	decir	verdad”.	Esta	la
averiguaban	echando	suertes	con	una	piedrecitas	pues	si	no,	ahí	mismo	era
castigado	el	confeso,	“dándole	con	una	piedra	cierto	número	de	golpes”,	y
obligándolo	a	confesarse	de	nuevo,	hasta	que	lo	hiciera	bien;	entonces	el
confesor	le	daba	la	penitencia	según	la	gravedad	del	pecado,	la	cual	era	muy
severa,	sobre	todo	para	los	pobres,	que	no	tenían	nada	que	dar	al	confesor	(Cobo,
Historia	II,	206-207;	Murúa,	II,	96).	En	el	Imperio	Inca	los	malos	pensamientos,
como	deseos	o	inclinaciones	desordenadas	y	la	fornicación,	no	contaban	como
pecados	que	debían	confesar;	los	que	sí	contaban	eran:

el	matar	uno	a	otro	fuera	de	la	guerra,	o	violentamente,	o	con	hechizos	y



ponzoñas;	el	hurtar;	el	descuido	en	la	veneración	de	sus	guacas	y	adoratorios;	el
quebrantar	las	fiestas	o	no	solemnizarlas,	y	el	decir	mal	del	Inca,	y	no	hacer	su
voluntad.	Aunque	tenían	por	pecado	tomar	la	mujer	ajena	y	corromper	doncella,
no	era	porque	sintiesen	que	la	fornicación	de	suyo	fuese	pecado,	sino	en	cuanto
era	quebrantamiento	del	mandato	del	Inca,	que	prohibía	esto”	(Cobo,	Historia	II,
206;	Inca	Religion	I,	122;	Murúa,	II,	97).

Persistía	en	la	cultura	incaica	la	creencia	de	que	“todos	los	trabajos	y
adversidades	que	sufrían	los	hombres,	eran	por	sus	pecados,	y
consiguientemente,	que	aquéllos	eran	mayores	pecadores	que	padecían	más
graves	tribulaciones	y	calamidades;	y	cuando	a	alguno	se	le	morían	los	hijos,
creían	ser	muy	grandes	sus	pecados”	(Cobo,	Historia	II,	206;	Murúa,	II,	96).	Si
el	confesor	juzgaba	que	el	penitente	era	un	gran	pecador,	porque	quizás	se	le
habían	muerto	sus	hijos,	le	aumentaba	la	penitencia,	como	sigue:	debía	buscar
“una	persona	que	hubiese	nacido	contrahecha	y	señalada	de	naturaleza”,	o	sea,
unos	enanos	con	una	gran	corcova;	estos	iban	al	río	con	los	penitentes,	y	en
cuanto	estos	últimos	terminaban	de	lavarse	los	pecados,	los	azotaban	con	ortigas;
además,	practicaban	otras	ceremonias	de	las	que	se	burla	el	padre	jesuita	(Cobo,
Historia	II,	206-207;	Inca	Religion	I,	122).

En	el	Imperio	Incaico	las	creencias	respecto	al	pecado	iban	más	lejos,	pues	si	el
Inca	enfermaba,	según	ellos,	se	debía	a	los	pecados	de	sus	súbditos,	pero	no	a	los
del	rey	mismo.	El	Inca	“a	ninguna	persona	confesaua	sus	peccados,	sino	solo	al
Sol,	su	padre,	para	que	él	los	dijese	al	Hacedor	y	se	los	perdonase”.	Al	finalizar
la	confesión,	igual	que	hacían	sus	súbditos,	pues	tenían	la	creencia	de	que	habían
sido	perdonados	tan	pronto	se	bañaran	después	de	la	confesión,	se	metían	en	un
río	y	decían	estas	palabras:	“Yo	e	dicho	mis	peccados	al	sol,	mi	padre;	tú,	río,
con	tus	corrientes,	llébalos	belozmente	a	la	mar,	donde	nunca	más	parezcan”.
Cuando	los	del	pueblo	llano	estaban	enfermos,	también	solían	ir	a	lavarse	a	los
ríos;	tomaban	el	ichhu	(una	especie	de	esparto),	lo	escupían	diciendo	sus
pecados;	creían	que	así	“lababan	sus	almas	de	los	peccados	que	abían	cometido
y	que	los	llebauan	las	corrientes	de	los	ríos”,	con	lo	que	quedaban	curados.	Otros
quemaban	la	ropa	con	la	que	habían	cometido	los	pecados,	para	quedar	libres	de
ellos	(Murúa,	II,	97	y	123-124;	Cobo,	Historia	II,	206).	El	padre	Cobo	expresa
su	rechazo	de	dichas	costumbres	diciendo	que	fue	el	demonio	el	que	las
introdujo	entre	los	indígenas.	Además,	critica	la	confesión	de	los	andinos,
aduciendo	que	no	abarcaba	las	perversiones	e	inclinaciones	mentales	(Historia



II,	206;	Inca	Religion	I,	123-125).

Entre	los	aztecas,	la	solemnidad,	amonestaciones	y	penitencias	impuestas	por	los
sacerdotes	sobrepasan	las	demandas	de	cualquier	otra	religión.	Veamos:	cuando
un	hombre	o	una	mujer	pedían	confesión,	el	sacerdote	consultaba	el	libro	de	las
adivinanzas	para	ver	cuál	día	podría	ser	más	favorable	para	recibir	dicha
confidencia.	El	penitente	llegaba	el	día	indicado	con	un	petate	nuevo,	copal	y
leña	para	quemar	el	incienso;	una	vez	en	la	casa	del	sacerdote,	“barría	muy	bien
el	lugar	donde	se	había	de	tender	el	petate	nuevo	para	ponerse	sobre	él	el
confesor,	y	luego	encendían	fuego”	para	quemar	el	copal.	A	continuación,	el
sacerdote	decía	una	oración	al	dios	del	fuego	en	su	función	purificadora;	una	vez
acabada	la	plegaria,	se	dirigía	al	pecador	diciéndole:

Hijo,	has	venido	a	la	presencia	del	dios	favorecedor	y	amparador	de	todos;
veniste	a	publicarle	tus	interiores	hedores	y	podredumbres:	vienes	a	abrirle	los
secretos	de	tu	corazón	[...]	mira	que	no	te	despeñes	ni	te	extravíes	mintiendo	en
la	presencia	de	nuestro	señor.	[...]	Es	cierto	que	estás	delante	de	él,	aunque	no
eres	digno	de	verle,	ni	aunque	él	no	te	hable	porque	es	invisible	y	no	palpable;
[...]	mira	que	no	dejes	nada	por	vergüenza	ni	por	flaqueza	(Sahagún,	I,	1829,	10-
11).

El	pecador	juraba	decir	verdad	“tocando	la	tierra	con	la	mano,	y	lamiendo	lo	que
se	le	había	pegado”,[119]	y	echaba	copal	al	fuego	para	reforzar	el	juramento.	El
sacerdote	amonestaba	al	pecador	diciéndole:	“cuando	naciste	eras	como	una
piedra	rica,	y	como	una	joya	de	oro	[...].	Pero	por	tu	propia	voluntad	y	albedrío
te	ensuciaste,	te	amancillaste,	y	revolcaste	en	el	estiércol,	y	en	las	suciedades	de
los	pecados	y	maldades	que	cometiste,	y	ahora	has	confesado”	(Sahagún,	II,	61).

Además,	el	confesor	le	hacía	ver	que	al	pecar,	se	había	arrojado	al	infierno
[Mictlan][120]	y	ahora,	con	la	confesión,	había	vuelto	a	resucitar	en	este	mundo
“como	quien	viene	del	otro”	y	ha	tornado	a	nacer	de	nuevo.	Una	vez	confesados
los	pecados,	la	penitencia	consistía	en	guardar	ayuno	durante	cuatro	días	y
atravesar	la	lengua	con	una	especie	de	mimbre,	durante	los	festejos	en	honor	a
las	diosas	de	la	carnalidad;	asimismo	le	mandaba	barrer	y	“quitar	el	estiércol”	de
su	casa	y	que	se	limpiara	a	sí	mismo.	También	le	ordenaba	sacrificarle	al	dios
invisible	y	omnisciente	un	esclavo	y	que	trabajara	un	año	o	dos	en	el	templo;	la
penitencia	no	terminaba	ahí,	porque	debía	“hacer	limosnas	a	los	hambrientos	y



menesterosos,	y	que	no	[...	tenían]	qué	comer,	ni	qué	beber,	[...	y]	vestir,	a	los
que	anda[ba]n	desnudos	y	desamparados”	(Sahagún,	II,	62-63).

Terminada	la	confesión,	los	penitentes	procuraban	no	reincidir	para	librarse	de	la
pena	de	muerte	prescrita	por	las	implacables	regulaciones	nahuas;	así,
confesaban	una	sola	vez,	al	final	de	la	vida,	para	evitar	que	se	les	aplicaran	tales
extremos.	Sahagún	explica	que	durante	la	cristianización	de	estos	pueblos,	una
vez	hecha	la	penitencia	por	homicidio	o	adulterio,	u	otro	grave	delito,	los
pecadores	demandaban	“una	cédula	firmada	del	confesor,	con	propósito	de
mostrarla	a	los	que	[...regían],	ya	[...fueran]	gobernador	y	alcaldes,	para	que
s[upieran]	que	ha[bía]n	hecho	penitencia	y	confesádose,	y	que	ya	no	tiene	nada
contra	ellos	la	justicia”	(Sahagún,	I,	1829,	11-14),	lo	cual,	por	supuesto,	no	tenía
validez	alguna	bajo	el	régimen	español.

A	su	vez,	Durán	explica	que	a	diferencia	de	los	que	habían	cometido	faltas
veniales,	aquellos	que	hubiesen	cometido	algunas	graves	como	hurtar,	fornicar,
asesinar,	o	haber	ido	contra	sus	leyes	y	preceptos,	se	les	ordenaba	que
examinasen	su	conciencia,	y	luego,	reuniesen	tantas	pajas	del	tamaño	de	un
palmo,	de	las	que	hacían	las	escobas,	según	el	número	de	sus	pecados.	Hecho
esto,	cada	uno	se	iba	al	templo,	y	delante	de	la	diosa	Xuchiquetzal	se	atravesaba
con	una	lanceta	la	lengua	y	una	a	una,	pasaba	las	pajas	por	esa	lancetada	y
“como	las	iba	pasando,	así,	llenas	de	sangre,	las	arrojaba	delante	del	ídolo”;
entonces	se	iba	a	lavar	y	comer	el	tzoalli	como	los	demás.	“De	estos	penitentes	y
confesantes	había	muchos,	así	hombres	como	mujeres”	(Durán,	I,	157).	Por	su
parte,	cuenta	fray	Bartolomé	que	en	cambio	los	totonacas	tenían	una	confesión
oral	que	efectuaban	como	sigue:

cada	uno	se	apartaba	en	un	rincón	de	su	casa	y	ponía	las	manos	a	manera	de
quien	muncho	se	cueita,	a	veces	torciéndoselas,	otras,	encasando	los	dedos	unos
con	otros,	llorando	[...;]	cada	uno	por	sí	confesaba	sus	culpas,	yerros	y	pecados	a
sus	dioses,	con	tanta	compunción	y	arrepentimiento	que	verlos	era	cosa	bien
digna	de	consideración	(Las	Casas,	IV,	147).

Algunos	confesaban	también	en	los	montes,	en	los	ríos	y	en	el	templo,	dos	veces
al	año,	en	determinadas	fechas;	así	permanecían	un	día	entero	y	a	veces	más,
llenos	de	“tristeza,	pesar	y	amargura”,	sin	reír,	ni	admitir	placer	alguno	(Las
Casas,	IV,	147).



Entre	los	chorotegas	de	Mesoamérica	se	sabe	que	los	ancianos	se	hacían	cargo
de	recibir	las	confesiones	en	secreto,	sin	testigos	y	estando	de	pie.	Estas
confesiones	abarcaban	el	pecado	de	no	cumplir	lo	establecido	por	sus	creencias;
el	de	no	haber	participado	en	alguna	de	las	veintiuna	fiestas	anuales	dedicadas	a
sus	dioses;	el	de	haber	hablado	mal	de	los	dioses	cuando	no	llovía,	o	si	decían
que	sus	deidades	no	eran	buenas.	Las	penitencias	consistían	en	llevar	leña	al
templo	para	iluminarlo,	barrerlo,	etc.	Estos	ancianos	confesores	llevaban
colgando	del	cuello	una	calabaza	en	señal	de	que	eran	confesores.	Aquellos	que
incurrían	en	pecado	se	confesaban	el	mismo	día	o	a	más	tardar,	al	día	siguiente
solo	si	habían	dejado	de	ser	mancebos,	o	sea	que	ya	habían	conocido	mujer.
Cuando	acababa	la	confesión,	el	informante	de	fray	Francisco	de	Bobadilla
explicó:	“e	como	lo	habemos	dicho,	andamos	descansados	e	con	placer	de	se	lo
haber	dicho,	como	si	no	lo	hubiésemos	hecho”.	Los	viejos	confesores	acababan
diciéndoles	que	se	marcharan	y	no	lo	hicieran	otra	vez	(Oviedo,	IV,	380-381;
Ferrero,	120;	Chapman,	39).	No	cabe	duda	que	estas	costumbres	facilitaban	a	los
indígenas	la	aceptación	y	adaptación	de	las	prácticas	cristianas	por	la	vía	del
sincretismo	o	la	asimilación.

Cobo	también	recogió	información	acerca	de	los	festejos	del	Capac	Raymi
(fiesta	del	primer	mes	que	correspondía	al	nuestro	de	diciembre),	los	cuales	se
celebraban	en	el	Imperio	Incaico	con	un	significativo	ritual.	En	platos	grandes	de
plata	y	oro,	de	la	vajilla	del	sol,	que	eran	consagrados	para	ese	propósito,	los
sacerdotes	llevaban	innumerables	tortas	pequeñitas	de	maíz	y	sangre	de	llamas	–
estas	fueron	sacrificadas	con	solemnidad	ese	mismo	día–,	las	cuales,	con	los
discursos	ceremoniosos	de	los	sacerdotes,	hacen	pensar	en	una	suerte	de
comunión	ritual.	Los	prelados	incas	“daban	a	cada	uno	de	los	presentes	un
bocado	de	aquellos	bollos,	diciéndoles	que	comiesen	aquel	manjar	que	les	daba
el	sol	para	contentallos”.	Una	vez	los	comían,	los	sacerdotes	les	decían:	“Esto
[...]	es	manjar	del	sol,	y	ha	de	estar	en	vuestros	cuerpos	por	testigo,	si	en	algún
tiempo	dijiéredes	mal	dél	o	del	Inca”;	ellos	entonces	prometían	no	hacerlo
(Cobo,	Historia	II,	212;	Inca	Religion	I,	133).	De	nuevo,	el	cronista	o
conquistador	tuvo	que	comprender	la	realidad	cultural	de	los	indígenas	a	través
de	la	propia.

Del	Imperio	Azteca,	en	tierra	de	totonacas	y	en	las	provincias	de	Chiapas,	donde
fray	Bartolomé	de	las	Casas	sirvió	como	obispo,	se	describe	“una	cerimonia	y
manera	de	sacramento	de	comunión”,	la	cual	recibían	los	fieles	con	gran
devoción,	tal	y	como	sigue:	cada	tres	años	sacrificaban	a	tres	niños	y	la	sangre	la
mezclaban	con	ulli	(hule)	y	con	las	primeras	semillas	de	la	huerta	del	templo



hacían	una	masa	que	“tenían	por	comunión	y	cosa	santísima;	llamábanla	en
lengua	mexicana	Yoliaimtlaqualoz,	que	quiere	decir	manjar	del	ánima”.	Los
hombres	de	veinticinco	años	y	las	mujeres	de	dieciséis	debían	recibir	la	supuesta
comunión	cada	seis	meses.	Fray	Bartolomé	expresa	su	asombro	ante	la
reverencia,	veneración	y	humildad	con	la	que	los	sacerdotes	repartían	pedacitos
de	esa	masa	que	los	fieles	“tragaban	no	con	menos	temblor	y	devoción”.	Y
cuando	se	secaba	aquella	masa,	la	diluían	con	sangre	de	otros	sacrificios	(Las
Casas,	IV,	143-144).

En	esta	misma	línea	de	sucesos,	Durán	recogió	otra	instancia	que	hace	pensar
también	en	una	comunión	sagrada	entre	los	aztecas:	al	finalizar	los	festejos	en
honor	de	la	diosa	Xuchiquetzal,	“acabada	la	cerimonia	del	lavatorio,	donde	todos
entendían	recibían	perdón	y	remisión	de	culpas,	iban	a	comer	[...]	tzoalli	[...],
que	siempre	fue	tenido	por	carne	y	hueso	del	dios	[Huitzilopochtl]”	(Durán,
Historia,	I,	156).[121]

En	uno	de	los	festejos	religiosos	cercano	a	la	Navidad,	se	juntaba	todo	el	pueblo
totonaca	en	el	templo	a	escuchar	un	sermón	de	dos	horas	y	rezar	diciendo	“que
habría	de	venir	el	hijo	del	Sol	al	mundo	para	renovallo	y	producillo	de	mejores
cosas	de	mantenimiento	y	de	otras	munchas	que	ellos	no	sabían,	para	que	con
menos	trabajo	y	zozobras	y	más	descanso	y	quietud	pudiesen	pasar	la	vida”	(Las
Casas,	IV,	144-146).	A	los	que	sacrificaban	en	esta	ceremonia,	los	“enviaban	por
mensajeros	[...]	al	gran	dios	Sol,	para	que	les	enviase	su	hijo	que	los	librase	de
aquella	tan	pesada	obligación”.	El	fraile	comenta	que	así,	cuando	esos	nativos	se
convirtieron	al	cristianismo,	no	fue	difícil	“quitalles	aquella	costumbre	de
sacrificar	hombres”	(Las	Casas,	IV,	146).

Las	equivalencias	con	el	cristianismo	no	terminan	ahí,	pues	hay	noticias	de	que
los	incas	creían	en	la	resurrección	de	la	carne:	en	una	encarnizada	batalla	en	la
que	murieron	miles	de	miles	de	guerreros,	se	tuvo	cuidado	de	recoger	a	los
muertos	y	enviarlos	a	su	lugar	de	origen,	pues	decían:	“Cuando	venga	el	fin	del
mundo,	nos	levantaremos	con	vida	y	con	la	carne	que	tenemos	ahora”	(Betanzos,
101),	lo	cual	recuerda	lo	de	“Creo	en	[...]	la	resurrección	de	la	carne	y	la	vida
perdurable”	del	cristianismo.

Laurette	Séjourné	comenta	que	los	cadáveres	eran	tratados	en	algunas
sociedades	en	función	de	esa	creencia,	pues	los	vestían	ricamente	y	los
enterraban	con	sus	bienes	materiales	y	todo	aquello	que	les	fuera	útil,	hasta
alimentos	y	bebidas.	En	la	isla	Española,	por	ejemplo,	además	de	que	los



sentaban	sobre	un	duho	o	banquillo	usado	solo	por	los	caciques	y	líderes,	les
introducían	un	bambú	con	salida	en	el	exterior	por	el	otro	extremo	para
aprovisionarlos	de	chicha,	salvífico	alimento.	Fue	por	la	“creencia	en	la
resurrección	del	cuerpo	que	los	autóctonos	rogaban	a	los	españoles	no	desplazar
los	huesos	al	pillar	las	sepulturas”	(Séjourné,	147).	No	obstante	lo	anterior,	el
padre	Cobo	explica	que	“no	se	halló	entre	todos	estos	indios	nación	que	tratase
de	la	resurrección	de	la	carne,	ni	por	alguna	vía	creyese	que	los	cuerpos	han	de
venir	a	ser	algo	jamás”,	ni	hacían	sufragios	por	las	ánimas	de	los	difuntos,
explicando	que	si	estaban	en	el	cielo,	que	no	tenían	necesidad	de	eso	(Cobo,
Historia	II,	155).

Séjourné	interpreta	también	el	hecho	de	que	con	el	difunto	se	enterraran	vivos
mujeres,	servidores	y	labradores	debido	a	la	creencia	en	el	más	allá.	En	Panamá,
por	ejemplo,	existían	ideas	que	apuntaban	al	concepto	del	alma	como	“núcleo
indestructible,	creado	por	el	hombre	y	que	generalmente	se	localiza	en	el
corazón”.	Solo	algunos	privilegiados	lograban	esa	creación;	los	otros	eran
condenados,	ya	fuera	a	la	nada,	ya	fuera	a	la	repudiable	condición	de	fantasmas.
Las	víctimas	se	inmolaban	voluntariamente	“para	aprovecharse	de	la	existencia
de	un	alma	sin	la	cual	caerían	en	la	nada	y	desaparecerían	como	los	animales”
(Séjourné,	142).	Por	supuesto,	esta	manera	de	interpretar	la	resurrección
discriminando	según	ciertas	categorías	sociales,	no	concuerda	con	el	dogma
cristiano.

Según	Gómara,	los	aztecas	creían	que	“las	ánimas	eran	inmortales,	y	que
penaban	o	gozaban	según	vivieron,	y	toda	su	religión	a	esto	se	encaminaba”;
además,	los	difuntos	moraban	en	nueve	lugares	diferentes,	de	los	cuales	la	casa
del	sol	era	el	máximo	galardón	para	los	buenos,	los	muertos	en	batalla	y	los
sacrificados	(Gómara,	436).	Para	Muñoz	Camargo	los	tlaxcaltecas	también
creían	que	había	nueve	cielos	donde	existía	“perpetua	holganza”,	y	cuando
algunos	caciques	o	personas	de	calidad	morían,	enterraban	con	ellos,	vivos,
“doncellas	de	servicio,	[...]	alguna	de	sus	mujeres”	y	otros	súbditos	(Gómara,
130).

Además,	Durán	explica	que	el	veinte	de	marzo	celebraban	una	fiesta	muy
solemne	en	la	cual	veneraban	“a	un	ídolo	que,	con	ser	uno,	lo	adoraban	debajo
de	tres	nombres,	y,	con	tener	tres	nombres,	lo	adoraban	por	uno,	casi	a	la	mesma
manera	que	nosotros	creemos	en	la	Santísima	Trinidad,	que	es	tres	personas
distintas	y	un	dios	verdadero”.	Esta	trinidad	azteca	estaba	integrada	por:	Totec
(“señor	espantoso	y	terrible”),	Xipe[122]	(“hombre	desollado	y	maltratado”)	era



el	segundo,	y	el	tercero,	Tlatlauhqui	Tezcatl	(“espejo	de	resplandor	encendido”).
También	los	llamaban	“Tota,	Topiltzin	y	Yolometl	que	quiere	decir	‘Padre,	Hijo
y	el	Corazón	de	ambos	a	dos’”.	Este	no	era	un	festejo	local	ni	regional,	sino
“universal	de	toda	la	tierra”	(Durán,	Historia	I,	95).

Se	admira	Durán	de	lo	que	hemos	venido	consignando	hasta	aquí	sobre	las
prácticas	religiosas	de	los	aztecas;	a	eso	agrega	el	contenido	de	los	sermones	en
los	que	el	sacerdote	amonestaba	a	los	fieles	para	llevar	una	vida	pacífica,	hacer
“caridad	con	los	pobres	y	forasteros	peregrinos.	Vedaba	el	hurtar,	el	fornicar	y
adulterar	y	desear	lo	ajeno”;	los	persuadía	a	no	incidir	en	el	mal,	porque	irían	al
infierno	y	en	cambio,	los	buenos	recibirían	galardón	del	“señor	de	las	alturas”.
Concluye	este	fraile	diciendo	que	todo	esto	“demuestra	haber	tenido	esta	gente
noticia	de	la	ley	de	Dios	y	del	Sagrado	Evangelio,	y	de	la	bienaventuranza,	pues
predicaban	haber	premio	para	el	bien	y	pena	para	el	mal”,	con	la	misma	retórica
católica;	empero,	se	lamenta	de	que	todo	esto	estuviera	mezclado	con	la	idolatría
y	los	abominables	sacrificios	humanos	(Durán,	Historia,	I,	102).

El	padre	Bernabé	Cobo	cuenta	que	los	incas	recurrían	a	la	oración	y	la	penitencia
durante	los	tiempos	de	necesidad,	tribulación,	enfermedad	y	largos	viajes.	En
especial	pedían	que	les	fuera	bien	en	los	negocios	y	tuvieran	éxito	en	lo	que
emprendían	y	les	fuera	bien	en	el	camino	cuando	viajaban.	Además	mantenían
“largas	vigilias	en	sus	guacas,	velando	de	noche”.	A	veces	en	voz	alta	y	otras	en
silencio,	cada	uno	decía	sus	propias	oraciones,	pues	no	las	había	formales.	En
cambio	sí	había	oraciones	compuestas	por	el	Inca	Pachacutic	para	ser	recitadas
durante	los	sacrificios;	“y	aunque	carecía	esta	gente	de	letras,	[las	oraciones]	las
conservaba	por	tradición”.	No	solo	se	encomendaban	a	las	guacas,	sino	que
también	pedían	a	los	sacerdotes	[que]	hiciesen	oración	por	ellos,	y	lo	mismo	a
sus	mujeres,	parientes	y	amigos”	(Cobo,	Historia	II,	205;	Inca	Religion,	119).

Para	lograr	la	conversión	de	los	indígenas	al	cristianismo,	los	misioneros	hacían
su	conversión	por	medio	de	los	niños.	Por	su	parte,	el	padre	Landa	explica	que
para	acabar	entre	los	mayas	con	la	idolatría,	las	borracheras	y	la	compra	y	venta
de	esclavos,	los	misioneros	franciscanos	recogieron	a	los	hijos	pequeños	de	los
señores	y	gente	principal	y	los	pusieron	en	casas	de	oración	para	adoctrinarlos,
pero	la	resistencia	de	los	padres	y	los	mayores	para	abandonar	la	idolatría,	fue
extrema,	al	punto	que	algunos	niños	fueron	muertos	por	sus	progenitores	por
haber	destruido	los	ídolos	(Motolinía,	26-28	y	182-183;	Mendieta,	134-135	y
146-148).	Poco	a	poco	fueron	entendiendo	los	beneficios	que	se	les	estaban
proporcionando,	y	comenzaron	a	entregarlos	de	buena	voluntad	(Landa,	31).



[123]	“Después	de	enseñados,	[los	pequeños]	tenían	cuidado	de	avisar	a	los
frailes	de	las	idolatrías	y	borracheras	y	rompían	los	ídolos	aunque	fuesen	de	sus
padres”.

Ejemplifica	esto	la	historia	de	Cristobalito,	un	indígena	de	unos	trece	años;	este
fue	a	estudiar	con	sus	tres	hermanos	al	monasterio	de	Tlaxcala,	donde	en	poco
tiempo	aprendió	la	doctrina	cristiana	y	recibió	en	el	bautismo	el	nombre	de
Cristóbal;	así,	pronto	empezó	a	instruir	a	criados	y	vasallos	de	Acxatecatl,	su
poderoso	padre,	para	que	abandonaran	la	idolatría	y	las	borracheras;	además,	se
dedicó	a	destruir	ídolos	y	tinajas	de	vino.	Por	intrigas	de	una	concubina,	el	padre
apaleó	y	echó	al	fuego	a	Cristobalito;	pese	a	tanta	crueldad,	el	niño	lo	perdonó
poco	antes	de	morir,	pidiendo	la	misericordia	y	perdón	de	Dios	para	su	padre.
Después,	para	tapar	el	crimen,	el	desalmado	hombre	hizo	asesinar	también	a	la
madre	del	pequeño	y	a	ambos	los	sepultó	en	lugares	secretos.	Cuando	se
descubrieron	estos	crímenes	y	otras	fechorías,	este	señor,	recibió	de	castigo	la
horca.	Pese	a	que	este	episodio	fue	narrado	por	varios	cronistas,	parece	que
quien	fue	testigo	de	lo	acaecido	y	conoció	a	los	hijos	de	este	perverso	padre,	fue
Motolinía;	Mendieta	sigue	de	cerca	esta	versión;	es	de	notar	que	la	de	Muñoz
Camargo	se	separa	en	algunos	puntos	(Motolinía,	176-179;	Mendieta,	143-146;
Gómara,	450	Muñoz	Camargo,	244-247).[124]	Además	de	este,	Motolinía,
Mendieta	y	Muñoz	Camargo	mencionan	otros	casos	de	niños	sacrificados	y	de
resistencia	indígena	al	cristianismo.

Sin	embargo,	entre	los	mayas,	cuando	ya	estaban	instruidos	en	la	religión,

fueron	pervertidos	por	los	sacerdotes	que	en	su	idolatría	tenían	y	por	los	señores,
y	tornaron	a	idolatrar	y	hacer	sacrificios	[...]	de	sangre	humana,	sobre	lo	cual	los
frailes	hicieron	inquisición	[...]	y	se	celebró	un	auto	[de	fe]	en	que	pusieron	[a]
muchos	[en]	cadalsos	[...	y	fueron]	azotados	y	trasquilados	y	algunos
ensambenitados	por	algún	tiempo;	y	otros,	de	tristeza,	engañados	por	el
demonio,	se	ahorcaron,	y	en	común	mostraron	todos	mucho	arrepentimiento	y
voluntad	de	ser	buenos	cristianos	(Landa,	32).

Mayores	dificultades	surgieron	cuando	la	Iglesia	Católica	intervino	y	prohibió
las	relaciones	premaritales;	estas	se	consideraban	necesarias	entre	los	incas	para
garantizar	el	éxito	y	la	estabilidad	del	matrimonio,	de	la	familia	y	de	la
comunidad.



En	Mesoamérica,	el	doctor	Zorita	explica	esa	costumbre	diciendo	que	el	joven
pedía	a	los	padres	la	mujer	para	manceba	con	el	fin	de	tener	hijos;	“en	habiendo
el	primer	hijo,	los	padres	de	la	moza	requerían	al	mancebo	que	la	tomase	por
mujer	o	la	dejase	libre,	pues	ya	tenía	hijo;	[...	él]	se	casaba	con	ella	o	la	dejaba
volver	con	sus	padres,	y	no	se	juntaban	más”	(Zorita,	61;	Garza,	xx;	Tarazona,
106).	Fray	Bartolomé	y	Motolinía	dejaron	testimonio	de	las	prácticas	del
amancebamiento	entre	los	aztecas,	las	cuales	ocasionaron	conflictos	con	la
Iglesia	Católica	en	Nueva	España.	Lo	interesante	es	que	fray	Bartolomé	alabó	el
hecho	de	que	los	reyes	o	gobernantes	indígenas	de	esa	geografía,	en	vez	de
incluirlas	en	sus	rigurosas	leyes,	disimularon	faltas	como	la	del	ayuntamiento	de
las	parejas,	a	las	cuales	dejaban	en	libertad	de	hacer.	Es	de	notar	que	tal	como
dijimos	antes,	dicha	costumbre	estaba	tan	arraigada	que	los	mancebos,	sobre
todo	los	hijos	de	señores,	pedían	permiso	a	los	padres	de	las	jóvenes,	para
tenerlas	de	mancebas	o	Tlacatcauili	(Las	Casas,	IV,	269-271).	Aún	más,	fray
Bartolomé	se	atrevió	a	escribir:	“¿por	qué	más	prohíbe	y	castiga	la	Iglesia	los
amancebados	que	las	mujeres	públicas,	pues	en	ambos	casos	están	en	pecado
mortal?”	(Las	Casas,	IV,	269-272).

Stavig	confirma	que	entre	los	grupos	andinos	persistía	también	la	costumbre	de
hacer	vida	marital	antes	de	casarse,	lo	cual	se	conocía	entre	ellos	como
“sirvinacue”,	“tincunacuspa”	o	“matrimonio	a	prueba”.	El	primer	vocablo
procede	del	quechua,	originado	en	el	término	español	de	“servicio”,	“servir”;
“tincunacuspa”	se	origina	en	“tincunacuy”,	que	denota	acción	y	efecto	que	tiene
lugar	cuando	dos	personas	se	juntan.	Otra	palabra	utilizada	al	comienzo	de	la
Colonia,	fue	“pantanacuy”	(Stavig,	The	World,	277,	n.	47).	El	padre	Acosta,
quien	exalta	“la	gloria	de	la	virginidad”,	explica	que	entre	los	indígenas,	a	los
que	en	esta	circunstancia	llama	“bestias”,	nadie	toma	mujer	“sin	haberla
conocido	y	probado	antes	por	muchos	días	y	meses,	y,	vergüenza	da	decirlo,
ninguna	es	buena	esposa	si	no	ha	sido	antes	concubina	(Acosta,	603).

La	arraigada	costumbre	del	amancebamiento,	al	que	los	españoles	llamaban
“diabólica	práctica”,	se	extendió	hasta	el	siglo	xviii;	los	religiosos	no	lograban
desarraigarla,	pues	si	no	probaban	y	se	ayuntaban	antes	de	casarse,	los	indígenas
se	quejaban	de	que	no	alcanzaban	“la	paz,	contento	y	amistad”	que	buscaban	en
el	matrimonio.[125]	Contra	dicha	conducta,	en	1570	el	virrey	don	Francisco	de
Toledo	dirigió	una	ordenanza	a	los	sacerdotes,	corregidores,	caciques	y	alcaldes
para	que	aplicaran	a	los	indígenas	castigos	ejemplares	con	el	fin	de	erradicar	esa
“costumbre	tan	nociva	y	perniciosa	a	su	conversión,	policía	y	cristiandad”
(Stavig,	The	World,	24	y	41).	El	objetivo,	afirma	Stavig,	era	inculcar	en	los



nativos	los	valores	europeos,	para	hacer	al	“otro”	más	parecido	a	ellos.	Las
herramientas	para	corregir	errores	e	instruir	a	los	indígenas	en	normas	de
conducta	sexual,	fueron	la	confesión	y	la	penitencia	(Stavig,	The	World,	28).	Las
preguntas	dirigidas	por	los	sacerdotes	a	los	feligreses	quechuas,	tenían	que	ver
con	“bestialidad,	incesto,	masturbación,	posición	adecuada	al	practicar	el	sexo,
sueños	eróticos,	y	hasta	sexo	con	sacerdotes”	(Stavig,	The	World,	29).[126]
Aunque	en	general	esos	interrogatorios	se	aplicaban	indistintamente	a	hombres	y
mujeres,	algunas	preguntas	eran	dirigidas	a	los	hombres,	y	otras,	a	mujeres
(Stavig,	The	World,	29).

A	Stavig	le	sorprende	el	afán	de	los	religiosos	por	erradicar	esa	costumbre,	pues
la	misma	se	emparenta	con	“la	palabra	de	casamiento”	o	“desposorios”	propios
de	la	sociedad	española;[127]	estos	eran	el	comienzo	del	proceso	matrimonial,
pero	a	diferencia	de	la	tradición	indígena,	los	novios	no	mantenían	relaciones
sexuales	durante	ese	período	de	tiempo.	En	la	mayoría	de	los	casos,	las	parejas
que	practicaban	sirvinacuy,	acababan	casándose,	pero	a	veces	había
incompatibilidad	y	se	deshacía	el	compromiso,	“sin	ningún	estigma”.	Además,
los	hijos	que	nacieran	de	esas	uniones	eran	aceptados	en	las	sociedades
indígenas	andinas.	Si	la	relación	progresaba,	la	mujer,	y	en	pocas	ocasiones	el
hombre,	se	desplazaba	a	vivir	con	los	padres	de	su	pareja	(Stavig,	The	World,
42).

Durante	el	proceso	de	erradicación	del	amancebamiento	en	el	Virreinato	del
Perú,	Poma	de	Ayala	protestó	porque	cuando	se	ligaban	un	indio	y	una	india
pobres	y	parían	un	hijo,	las	autoridades	–visitador,	vicario,	sacerdote,	corregidor,
teniente	y	encomendero–	los	castigaban;	a	ella	la	trasquilaban	y	la	desterraban	“a
casa	de	una	señora	o	en	la	cocina	del	dicho	cura”.	Este	fornicaba	con	la	india,	de
cuya	relación	nacía	un	mestizo,	pero	en	tal	caso	nadie	la	molestaba,	por	lo	que
ella	prefería	estar	amancebada	con	cristianos.	Por	lo	mismo	los	nativos	no
respetaban	a	algunos	padres	de	la	doctrina	cristiana,	y	no	querían	ir	a	misa,
escuchar	sermones,	ni	asistir	al	catecismo,	pues	cuando	esos	curas	salían	a	la
calle	era	con	fines	“de	pecado,	de	luxuria,	enbidia	y	soberbia”;	además,
castigaban	a	los	nativos	y	les	quitaban	su	hacienda,	hijas	y	esposas.	En	cambio,
los	indios	llamaban	santos	y	veneraban	a	los	clérigos	humildes	y	de	auténtico
espíritu	religioso,	en	especial	a	los	franciscanos	y	a	los	jesuitas	(Poma	de	Ayala,
III,	871,	881,	901).

La	opinión	expresada	arriba	fue	ratificada	por	algunos	religiosos	de	aquellos
tiempos	en	relación	con	atrocidades	cometidas	por	los	españoles	y	los	nefastos



efectos	que	dejó	la	Conquista	en	las	costumbres	de	los	nativos:	fray	Bartolomé
explicó	que	después	de	que	los	cristianos	conquistaron	aquella	tierra	y
destronaron	a	los	señores	naturales	y	jueces,	aboliendo	las	rígidas	leyes	antiguas,
los	mexicas	pasaron	de	la	abstinencia	impuesta	por	sus	leyes,	a	excesos	y
borracheras,	sobre	todo	cuando	bebían	vino	de	Castilla.	Los	religiosos	se
maravillaban	al	tener	noticia	de	que	tal	embriaguez	con	sus	transgresiones	no	se
practicaba	durante	el	estricto	régimen	azteca,	antes	de	la	llegada	de	los
conquistadores	(Las	Casas,	IV,	269).	No	obstante,	no	sería	justo	culpar	a	los
españoles	por	las	borracheras	de	otros	grupos	étnicos	indígenas,	pues	se	sabe	que
michoacas	o	tepanecas,	incas	y	taínos,	entre	otros,	acostumbraban	embriagarse
durante	los	festejos	religiosos	y	no	había	entre	ellos	leyes	tan	rigurosas	como	las
aztecas	contra	esta	práctica.

En	cuanto	a	la	nefasta	influencia	ejercida	por	los	españoles,	Sahagún	resalta	que
antes	de	la	Conquista,	los	aztecas	eran	criados	“en	gran	austeridad;	de	manera
que	los	vicios	e	inclinaciones	carnales,	no	[...]	tenían	señorío	en	ellos	así	en	los
hombres	como	mugeres”	(Historia	III,	1829,	71).	Sin	embargo,	eso	cesó	porque
los	españoles	“derrocaron	y	echaron	por	tierra	todas	las	costumbres	y	maneras	de
regir	que	tenían	estos	naturales,	y	quisieron	reducirlos	a	la	manera	de	vivir	de
España,	así	en	las	cosas	divinas	como	en	las	humanas”	(Sahagún,	III,	1829,	71).
[128]

Insiste	el	fraile	franciscano	en	el	daño	que	les	causaban	las	borracheras,	en	la
salud,	y	por	los	efectos	funestos	de	riñas,	ataques	y	muertes	que	ellas	motivaban
(Sahagún,	II,	1829,	72).	En	fin,	llegó	a	tal	estado	el	relajamiento	de	las
costumbres	de	los	nativos,	que	fracasaban	todos	los	intentos	efectuados	por	los
franciscanos	para	dar	a	hombres	y	mujeres	la	oportunidad	de	integrarse	a	la
disciplina	religiosa	de	los	conventos	católicos	y	profesar	como	frailes,	sacerdotes
y	monjas.

Por	su	parte	Fernández	de	Oviedo	recoge	en	su	crónica	el	razonamiento	que
Paucal,	un	capitán	inca,	le	hizo	al	adelantado	Diego	de	Almagro	en	los	mismos
términos	expuestos	arriba;	su	mensaje	decía:

nosotros,	los	orejones,	sus	caballeros	[del	Inca,	éramos]	exentos,	temidos,
acatados	y	honrados	de	nuestras	naciones,	comíamos,	bebíamos	y	logábamos	sin
que	nadie	nos	pidiese	la	cuenta.	[…]	Nuestras	mujeres	e	hijas	estaban	seguras,	e
nuestras	haciendas	e	casas	sin	rescebir	perjuicio	de	nadie.	Agora,	después	de	que
los	cristianos	venistes,	de	libres	nos	hicistes	esclavos,	e	de	señores	sus	siervos.



[…]	Habéis	seído	tan	mal	agradescidos,	que	en	lugar	de	nos	tractar	bien	y
mantener	en	justicia,	nos	tomasteis	nuestras	mujeres	e	hijas	para	mancebas;
robástesnos	nuestras	haciendas,	quemándonos	e	aperreándonos	para	nos	las	sacar
(Fernández	de	Oviedo,	V,	156).

Sahagún	también	reconoció	la	dificultad	de	erradicar	la	poligamia,	los	ritos
idolátricos	que	los	indígenas	seguían	practicando	en	secreto,	y	la	superstición
(III,	1829,	74-79).	Motolinía	menciona	en	especial	las	dificultades	de	desarraigar
la	poligamia,	y	reconoce	que	a	los	nativos	se	les	hacía	muy	duro	dejar	de
practicar	esta	“antigua	costumbre	carnal”.	El	fraile	observa	que	además	de	los
goces	sensuales,	los	polígamos	recibían	grandes	beneficios,	ya	que	esas
concubinas	tejían	y	hacían	muchas	ropas	y	les	servían	muy	bien,	“pues	las
mujeres	principales	llevaban	consigo	otras	criadas”	(Motolinía,	131).	Bajo	el
poderío	español,	la	relación	de	esas	concubinas	fue	considerada	inmoral,	ilegal	y
un	impedimento	para	la	salvación	eterna.	Los	hijos,	que	gozaban	de	muchas
prerrogativas	y	hasta	podían	suceder	en	el	trono	bajo	el	poderío	azteca	e	inca,
según	las	leyes	españolas,	eran	meros	bastardos,	comenta	Powers,	apoyándose
en	un	texto	de	Chimalpahin	(Powers,	Women,	60);	a	continuación	Powers
presenta	las	dificultades	que	en	1529	tuvo	Quetzalmacatzin,	rey	de
Amaquemeca,	para	escoger	entre	sus	muchas	mujeres,	la	que	habría	de	ser	su
esposa	cristiana;	y	es	que	esas	mujeres	le	brindaban	importantes	conexiones
políticas	y	le	habían	dado	muchos	hijos.	Finalmente	escogió	a	la	quinta	esposa,
hija	del	rey	de	Tlalmanalco;	no	obstante,	heredó	el	trono	un	hijo	de	ese	rey	con
la	primera	esposa	(Powers,	Women,	60).

Al	referirse	a	las	mujeres	que	bailaban	en	los	areitos,	Sahagún	informa	que	al
terminar	de	danzar,	las	encargadas	de	ellas	las	llevaban	a	sus	casas,	sin	consentir
que	se	fuesen	con	algún	hombre,	“excepto	con	los	principales	si	llamaban	a
algunas	dellas	para	darlas	de	comer”	(Sahagún,	I,	2000,	217).	Sigue	explicando
el	fraile	que	los	que	“querían	llevar	alguna	de	aquellas	mozas,	decíanlo
secretamente	a	la	matrona	que	las	guardaba	para	que	se	la	llevase.	No	osaban
llamarlas	públicamente	[...].	De	noche	la	llevaba	y	de	noche	salía.	Si	alguno
déstos	hacía	esto	públicamente,	érasele	tenido	a	mal	y	castigábanle”
chamuscándole	los	cabellos	que	eran	su	señal	de	que	era	valiente,	y	quitándole
las	armas	y	los	atavíos	que	usaban;	además,	los	apaleaban	y	por	último	los
echaban,	tachándolos	de	bellacos,	sin	tomar	en	cuenta	sus	servicios	a	la
comunidad	(Sahagún,	I,	2000,	217).	A	partir	de	entonces	este	infeliz	nunca	más



volvía	a	danzar	ni	a	cantar.	“Y	a	la	mujer	con	quien	este	se	había	amancebado,
también	la	despedían	de	la	compañía	de	las	otras”	para	nunca	más	volver	a
danzar	ni	cantar;	entonces	él	la	tomaba	por	mujer	(Sahagún,	I,	2000,	217).

El	uso	arbitrario	de	“amante”	–la	que	desplaza	ilegalmente	a	la	esposa–	y
“concubina”	–mujer	que	cohabita	con	un	hombre	sin	ser	su	esposa–	dice	Powers,
implica	la	idea	de	posesión,	lo	cual	“perpetúa	el	discurso	de	la	conquista	sexual
en	la	historia	que	se	escribe	actualmente.	[...]	Esto	les	arrebata	a	las	mujeres	la
capacidad	de	escoger	su	actitud	sexual	y	las	totaliza	negándoles	amplitud	de
roles,	comportamientos,	actividades	y	experiencias	vividas”	(Powers,	11).

Los	ritos	idolátricos	fueron	también	muy	difíciles	de	desarraigar.	Powers	dice
que	en	la	segunda	mitad	del	siglo	xvi	los	clérigos	descubrieron	que	los	indígenas
seguían	adorando	a	sus	ídolos	y	practicando	sus	antiguos	ritos	paganos.	“Las
mujeres	en	especial	fueron	activas	en	estas	prácticas	idolátricas”	(Powers,
“Introduction”,	Women,	7).	Esto	dio	lugar	a	medidas	extremas	de	parte	de	la
Iglesia,	como	las	persecuciones	que	ocurrieron	en	los	Andes,	donde	los
feligreses	indígenas	“fueron	interrogados,	torturados	y	obligados	a	ser
indoctrinados	en	los	principios	de	la	religión	católica”	(Powers,	“Introduction”,
Women,	7).	Pese	a	eso,	Powers	informa	que	aunque	en	esas	regiones	se	venera	a
Jesucristo,	“hoy	en	día	se	siguen	idolatrando	las	antiguas	deidades.	Esto	llevó	a
los	sacerdotes	a	resignarse	y	aceptar	una	forma	de	catolicismo	sincrético,	en
parte	institucionalizado”	en	algunas	regiones	(Powers,	“Introduction”,	Women,
7).

2.3.	Explotación	y	uso	de	lo	femenino	en	las	sociedades
precolombinas

Ya	hemos	visto	que	persiste	la	impresión	de	que	la	mujer	precolombina	fue
sometida	a	un	sistema	patriarcal	que	la	mantuvo	subyugada	por	siglos,
especialmente	entre	los	aztecas	de	México	y	los	incas	de	la	región	andina.
Estudios	etno-históricos	recientes	arrojan	un	panorama	diferente	al	considerar,
sobre	todo	entre	los	aztecas,	el	paralelismo	genérico	auto-independiente	por	el
cual	las	mujeres	ocupaban	amplios	espacios	en	los	que	sus	quehaceres	tenían	un
equivalente	masculino.	Las	nuevas	teorías	señalan	que	en	esa	sociedad	“mujeres



y	hombres	opera[ba]n	en	dos	esferas	separadas	pero	equivalentes,	en	las	cuales
cada	género	disfruta[ba]	de	autonomía”,	explica	Powers	(Women,	15).	La	autora
continúa	relatando	que	pese	a	que	cada	género	funcionaba	en	su	propia	esfera,
sus	mundos	eran	altamente	interdependientes	y	se	juntaban	en	la	cúspide	del
sistema	político	por	el	mandato	de	un	señor	supremo	y	su	concejo.	Se	trataba	de
un	sistema	que	buscaba	balance	y	armonía	en	la	relación	entre	hombres	y
mujeres	(Powers,	Women,	15-17).	Al	complementarse	ambos,	las	mujeres	no	se
consideraban	subordinadas	o	menos	importantes	en	el	manejo	exitoso	de	la
sociedad	(Powers,	Women,	17).

Confirma	lo	anterior	el	hecho	de	que	en	esos	tiempos	todas	las	labores	caseras	de
la	mujer	se	consideraban	sagradas.	De	ahí	que	a	lo	largo	de	códices	y	crónicas	en
dichas	comunidades	la	escoba	connota	un	arma	de	defensa	y	de	ofensa.	Para	los
nahuas,	suciedad	y	basura	simbolizaban	caos,	desorden,	y	peligro;	por	tanto,
barrer	era	un	acto	de	purificación	y	de	prevención	contra	el	mal	que	penetraba	en
el	centro	del	universo	azteca,	el	hogar,	y	se	le	equiparaba	al	arma	ofensiva	y
defensiva	del	guerrero	(Powers,	Women,	25).	Según	Burkhart,	una	mujer	con	la
escoba	en	las	manos,	estaba	en	la	intersección	del	caos	y	el	orden;	con	la	escoba
la	mujer	mantenía	el	balance	adecuado	entre	su	centro	ordenado,	o	sea,	la	casa,	y
el	desorden	de	la	periferia,	el	campo	de	batalla,	que	amenazaba	con	tragársela
(Burkhart,	“Mexica	Women”,	35-37;	Powers,	Women,	25).	En	una	sección	de	su
ensayo	titulada	“El	poder	de	la	escoba”,	Burkhart	revisa	los	discursos	de	padres,
madres,	parientes	y	parteras,	dirigidos	a	las	recién	nacidas	y	jóvenes;	en	ellos
observa	que	predominan	frases	como	“cuídate	mucho	de	barrer	bien	y	ponerlo
todo	en	orden”,	“levántate	temprano	[…]	y	agarra	la	escoba”	y	otras	más
(Burkhart,	“Mexica	Women”,	33).	Powers	comenta	que	durante	la	Colonia	los
sacerdotes	consideraban	una	superstición	pagana	la	creencia	azteca	arriba
mencionada	de	que	todas	las	labores	caseras	de	la	mujer	eran	sagradas.	Barrer
estaba	inserto	en	la	psique	indígena,	tanto	que	ellos	creían	que	si	los	rituales	de
purificación	no	se	efectuaban	debidamente,	el	desastre	acecharía,	el	sol	no	se
asomaría,	los	ríos	se	secarían,	el	maíz	no	crecería;	por	eso,	aunque	los
franciscanos	creían	que	barrer	era	parte	del	ritual	idolátrico,	se	vieron	forzados	a
aceptar	que	se	barrieran	el	templo	y	los	patios	como	devoción	de	las	fieles;[129]
así	fue	como	esos	frailes	hicieron	tal	oficio	parte	de	las	actividades	de	la	Iglesia
Cristiana	(Powers,	Women,	49-50;	Burkhart,	“Mexica	Women”,	38).

La	importancia	del	acto	de	barrer	(ichpana)	era	tal	para	los	aztecas,	que	la	escoba
se	ponía	en	manos	de	la	niña	recién	nacida	para	indicar	que	su	deber	era	el	de
conservar	la	limpieza	necesaria	para	el	mantenimiento	del	cosmos-casa;	por	eso



representaba	un	arma	de	defensa	contra	el	desorden,	la	desorganización	y	la
suciedad;	representaba	la	protección	contra	fuerzas	peligrosas,	según	han
interpretado	algunos	este	símbolo	(Burkhart,	“Mexica	Women”,	33-41;	Powers,
Women,	25-26).	Desde	pequeñas,	era	su	deber	levantarse	antes	de	que
amaneciera,	para	barrer;	estas	niñas	se	veían	a	sí	mismas	como	parte	activa	en	la
regeneración	del	orden,	al	separar	el	día	de	la	noche,	eliminar	los	desechos
nocivos	dejados	por	la	noche	y	proteger	a	su	familia	de	fuerzas	nefastas
(Burkhart,	“Mexica	Women”,	34).

Esto	se	puede	observar	cuando	el	ambicioso	rey	tlatelolca	Moquihuix	con	sus
aliados,	hacía	planes	de	levantarse	para	usurparle	el	poder	a	Axayácatl,	rey	de
México,	y	a	su	consejero,	Tlacaelel,	con	el	fin	de	hacer	de	“Tlatelulco	la	silla	y
asiento	del	ymperio”	(Tezozomoc,	193);	en	dicha	ocasión	los	tlatelolcas
comentaban	que	las	mujeres	de	los	mexicanos	deshonraban	a	sus	mujeres	y	las
insultaban	diciéndoles:	“aguardad,	tlatelulcas,	un	rrato,	que	buestro	pueblo	será
nuestro	corral”	(Tezozomoc,	193-194);	también	se	quejaban	los	varones
tlatelolcas	de	las	injurias,	humillaciones	y	demandas	de	tributo	que	sufrían	de
parte	de	los	gobernantes	mexicanos[130]	(Tezozomoc,	194).	Fue	por	eso	que
según	Clavijero,	algunas	mujeres	tlatelolcas	tuvieron	“la	osadía	de	entrar	en	las
calles	de	México	y	de	quemar	unas	escobas	en	las	puertas	de	las	casas,
insultando	con	desvergüenza	a	los	mexicanos	y	amenazándoles	con	su	pronto	y
total	exterminio”	(Clavijero,	117).	Es	obvio	que	este	acto	de	quemar	las	escobas
se	realizó	con	la	intención	de	avisarles	a	los	mexicanos	que	el	orden	y
centralización	de	su	mandato	estaba	por	desaparecer;	quemadas	las	escobas,	la
suciedad,	el	mal,	el	desorden	y	la	guerra	amenazaban	a	los	mexicanos.

El	paralelismo	de	los	géneros,	lo	vimos	antes,	se	puede	apreciar	también	en	el
hecho	de	que	el	parto	con	éxito	lo	equiparaban	a	la	victoria	del	guerrero	en	el
campo	de	batalla,	pues	en	el	momento	en	el	que	la	criatura	salía	del	vientre	de	la
madre,	“la	partera	daba	unas	voces	a	manera	de	los	que	pelea[ba]n	en	la	guerra;
esto	significaba	[...]	que	la	paciente	había	vencido	varonilmente,	y	que	había
cautivado	un	niño”	(Sahagún,	Historia	II,	1829,	199-200;	la	cursiva	es	del	autor).
Esta	constante	correspondencia	entre	parto	/	guerra,	//	parturienta	/	guerrero	//	y
//	recién	nacido-a	/	cautivo-a,	persiste	en	otros	discursos,	como	el	que	le	hace	la
comadrona	a	la	recién	parida,	en	el	cual	la	alaba	diciéndole	que	lo	había	hecho
“como	águila	y	como	tigre”	o	como	valiente	guerrero.	(Sahagún,	Historia	II,
1829,	199-200).	Y	cuando	las	mujeres	morían	en	el	parto,	ellas	devenían
deidades	llamadas	Cihuapipilti	o	Cihuateteu,	las	cuales	acompañaban	al	Sol	en
su	jornada	nocturna,	mientras	los	soldados	victoriosos,	lo	acompañaban	durante



la	jornada	diurna.	Obsérvese	cómo,	pese	al	paralelismo	auto-interdependiente,	y
a	que	a	la	parturienta	se	la	equipara	al	valiente	guerrero,	la	mitología	nahua
asignaba	a	las	mujeres	la	noche,	las	sombras	y	la	oscuridad.	No	solo	eso,	tales
deidades	andaban	juntas	en	el	aire	y	aparecían	a	las	personas,	sobre	todo	a	niños
y	niñas,	causándoles	la	perlesía	y	toda	clase	de	dolencias;	por	eso	los	padres	y
madres	“vedaban	a	sus	hijos	y	hijas	que	en	ciertos	días	del	año	[...]	salieran	fuera
de	casa,	porque	no	topasen	con	ellos	estas	diosas,	y	no	les	hiciesen	algún	daño”
(Sahagún,	I,	2000,	79).

Visto	lo	anterior,	sorprende	encontrar	en	las	páginas	de	códices	y	crónicas	cómo
la	mujer,	la	feminidad,	sus	labores,	vestimentas	y	hasta	la	posición	pasiva	–
propia	de	las	mujeres	en	el	coito–	de	los	sodomitas,	connotan	situaciones
insultantes	de	debilidad	y	cobardía	al	aplicárselas	a	los	hombres.	Eso	ocurre
cuando	con	el	tiempo	el	sistema	del	paralelismo	genérico	auto-independiente	fue
socavado,	tanto	por	los	aztecas	como	por	los	incas,	debido	a	la	expansión	de	sus
imperios,	durante	la	cual	la	guerra	llegó	a	ser	la	ocupación	más	prestigiosa;	fue
así	que	las	mujeres,	a	las	que	no	se	les	permitía	ser	guerreras,	perdieron	su
estatus	social.	(Powers,	Women,	207,	capítulo	1,	n.	4).	Fue	así	como	en	contacto
con	los	pueblos	invasores,	o	invadidos,	el	sistema	igualitario	de	los	indígenas	se
trocó	en	“un	sistema	patriarcal	que	le	asignaba	al	hombre	casi	la	exclusiva
autoridad	tanto	en	asuntos	políticos	y	religiosos	como	sobre	la	casa	y	la	familia”,
lo	cual	obligaba	a	las	mujeres	a	obedecerles	y	ser	subordinadas	de	los	hombres
(Powers,	Women,	40).	Además,	durante	la	Colonia	el	sistema	familiar	de
parentesco	se	desplazó	hacia	un	énfasis	patrifilial	(Kellogg,	160).	Bajo	las	leyes
españolas	las	mujeres	casadas	y	solteras	que	no	se	habían	emancipado	de	sus
maridos	y	padres,	no	podían	entablar	un	juicio	legal	o	realizar	cualquier	otra
transacción	legal,	ni	ser	testigos	en	asuntos	judiciales.	En	ese	ámbito	bélico	la
masculinidad	se	asociaba	a	la	fuerza	y	al	desempeño	en	la	guerra,	mientras	todo
lo	femenino	representaba	debilidad,	cobardía,	degradación	e	incapacidad	varonil.

En	la	sociedad	azteca,	por	ejemplo,	el	huso	y	la	lana,	aplicados	a	los	hombres,
simbolizaban	la	docilidad,	lasitud	y	subordinación	de	las	mujeres.	Ejemplos	de
esto	han	sido	consignados	en	los	anales	indígenas:	para	insultar	a	Ixtlilxóchitl	I,
rey	de	Tezcoco,	el	tirano	Tezozomoc,	quien	pretendía	usurparle	el	poder,	le	envió
“muchas	cargas	de	algodón”	para	hacer	mantas	en	pago	a	los	tributos	(Alva
Ixtlilxóchitl,	Obras	I,	300).	Eso	sugería,	según	Nash,	que	el	rey	“Ixtlilxuchitl	era
una	débil	mujer,	capaz	solo	de	hilar	algodón”	(Nash,	1978,	356;	Navarro,	12),
por	lo	que	no	merecía	ser	jurado	rey.	Cuando	recibió	por	segunda	y	tercera	vez	el
algodón,	el	príncipe	Ixtlilxóchitl,	desobedeciendo	a	Tezozomoc,	no	envió	las



mantas,	lo	cual	indicaba	que	no	se	sometía	más	a	las	órdenes	del	tirano,	por	lo
que	este	se	preparó	para	atacar	los	dominios	del	otro;	fue	así	como	se	inició	una
sangrienta	guerra	entre	ambas	facciones.	Ixtlilxóchitl	fue	asesinado	por	sus
propios	vasallos,	pero	su	hijo	Nezahualcoyotl	(Lobo	Ayunado),	sobrevivió	a	su
padre	y	vivió	perseguido	durante	veinte	años	por	el	tirano	Tezozomoc	(Alva
Ixtlilxóchitl,	Obras	I,	309-323).[131]

Asimismo	los	trajes	de	mujer	se	utilizaban	también	como	insultos	provocativos.
Clavijero	menciona	en	su	crónica	el	pasaje	del	primer	rey	mexicano,
Chimalpopoca,	quien	fue	humillado	por	el	tirano	tepaneca	Maxtlaton,	el	cual	le
correspondió	al	generoso	obsequio	de	aquel,

enviándole	un	cueitl,	que	era	cierta	especie	de	enaguas,	y	un	huepilli,	que	era
camisa	mujeril,	lo	que	era	tanto	como	tratarlo	de	afeminado	y	cobarde.	Agravio
el	más	sensible	para	aquellas	gentes	que	de	nada	se	preciaban	tanto	como	del
valor;	y	para	hacer	mayor	el	desprecio	se	escogió	la	ropa	más	tosca	y	vil
(Clavijero,	88).

Según	el	cronista	Tezozomoc,	la	guerra	entre	los	tepanecas	y	los	tenochcas,	fue
ocasionada	por	el	obsequio	de	cargas	de	leña	y	huipiles	que	el	rey	tirano	de	los
primeros,	Maxtlaton,	envió	al	rey	mexicano,	Ytzcoatl;	los	tepanecas	fueron	muy
lejos	al	forzar	a	los	embajadores	mexicanos	a	vestirse	esas	ropas	femeniles	y
para	mayor	humillación,	los	hicieron	bailar	“bestidos	de	aquella	manera
mugeril”	(Tezozomoc,	92-93;	Durán,	91-92).	Al	verlos	en	ese	hábito,	el	rey
Itzcoatl,	les	dijo:	“dexaldos	bosotros,	que	es	señal	que	nos	rruegan,	y	no	de	paz
sino	de	guerra,	motejándonos	de	cobardes”	(Tezozomoc,	95).	En	esa	guerra	los
mexicanos	vencieron	a	los	tepanecas.	Entonces	Tlacaelel,	el	consejero	oficial,
amenazó	a	los	tepanecas	afirmando	que	los	tenochcas	no	iban	a	parar	“hasta
acabar	de	consumir	a	Cuyuacan	[...]	porque	entendáis,	bellacos,	cómo	nos
pusistes	hueipiles	y	naguas	de	magués”	(Tezozomoc,	96-97;	Durán,	93-95).

En	el	mundo	de	los	tepanecas	o	michoacas,	el	autor	anónimo	de	la	Relación	de
Michoacán	recogió	la	excusa	que	la	hija	de	Chánchori	dio	para	justificar	el
abandono	que	ella	hizo	de	Taríacuri,	su	marido;	para	encender	la	furia	de	su
parentela	contra	él,	ella	inventó	que	cada	día	su	cónyuge	le	repetía	que	era
“valiente	hombre”	y	le	mostraba	las	flechas	diciéndole:	“mira,	mira,	mujer,	con
éstas	tengo	de	matar	[a]	tus	hermanos	y	parientes.	¿Cómo	son	valientes



hombres?	[...]	¿No	son	mujeres?”	En	vez	de	hacer	caso	a	esos	insultos,
enfurecido,	el	padre	reconoció	que	ésas	eran	“palabras	de	mujeres”	y	ordenó	que
unos	ancianos	llevaran	a	la	mujer	a	su	esposo	(Anónimo,	Relación,	91).

Lo	que	arriba	dice	la	mujer	se	explica	porque	entre	los	nahuas,	los	indios
tarascas[132]	o	“michhuacas	y	por	otro	nombre	cuaochpanne”	(Sahagún,	2000,
971)	representaron	una	excepción	respecto	a	la	vestimenta	femenina	usada	por
los	hombres,	sin	detrimento	de	su	virilidad.	Esos	nativos	no	llevaban	braguetas,
sino	huipiles	femeninos	en	memoria	de	cuando	tuvieron	que	pasar	el	estrecho	de
Toluca;	para	atar	los	troncos	en	los	que	transportaron	a	sus	familias,	los	hombres
se	quitaron	las	braguetas,	y	después,	para	cubrir	sus	desnudez,	“fueles	necesario
quitar	las	camisas	de	sus	mujeres,	y	huipiles,	y	vestirse	ellos,	dejándoles	tan
solamente	las	enaguas	[...]	de	la	cintura	abajo	(Muñoz	Camargo,	10-11;	Chavero,
Los	mexica,	26).	Por	su	parte,	Durán	cuenta	que	su	dios	Huitzilopochtli	les	había
mandado	que	siguiesen	su	camino,	pero	mientras	se	bañaban,	les	robaron	sus
ropas	para	que	no	pudieran	seguirlo,	de	modo	que	al	salir	del	agua,	no	tenían	con
qué	cubrirse,	por	lo	que	desde	entonces	usaron	camisas	largas	hasta	el	suelo
(Durán,	Historia,	I,	21-22).	Sahagún	simplemente	cuenta	que	los	michhuacas
antiguamente	“no	traían	con	qué	tapar	sus	vergüenzas,	sino	las	xaquetillas	con
que	las	encubrían,	y	todo	el	cuerpo,	las	cuales	llegaban	hasta	las	rodillas,	y
llámanse	cicuil	o	xicolli,	que	son	a	manera	de	huipiles,	que	son	camisas	de	las
mujeres	de	México”	(II,	2000,	972).	Precisamente	la	Relación	de	Michoacán
recoge	el	parlamento	de	la	traidora	mujer	que	arriba	mencionamos,	la	cual,	para
justificar	su	conducta,	acusa	ante	su	padre	a	su	esposo,	y	para	denigrarlo	más,
pregunta	si	él	es	en	realidad	un	“Hombre	Valiente”	y	continúa	diciendo:

los	michhuacas,	¿son	valientes?	¿Serán	más	bien	mujeres?	Las	guirlandas	de
trébol	que	llevan	en	la	cabeza	son	en	realidad	bandas	femeniles	[...].	Los	aretes
no	son	de	oro,	sino	anillos	de	mujer.	[...]	Y	los	adornos	de	pedrería	que	llevan	a
cuestas,	no	son	insignias	de	Hombres	Valientes,	sino	adornos	femeninos.	Y	las
telas	y	camisas	que	visten	no	son	más	que	telas	y	faldas	de	mujer.	[...]	En	cuanto
[...]	a	sus	taparrabos,	no	son	taparrabos,	sino	faldas	femeniles.	Y	los	arcos	que
llevan	no	son	arcos,	sino	más	bien	el	telar	de	la	mujer,	y	sus	flechas	son	solo
lanzaderas	y	ruecas	de	mujer”	(Relación,	90-91;	Relation,	111-112).

De	los	últimos	tiempos	de	Moctezuma	II,[133]	Díaz	del	Castillo	relata	que
cuando	el	monarca	estaba	prisionero	de	los	españoles,	los	ataques	de	los



mexicanos	contra	estos	últimos,	eran	tan	constantes,	que	temiendo	por	su	vida,	el
rey	decidió	dejarse	ver	y	hablarle	a	su	pueblo	con	el	fin	de

contener	con	su	presencia	y	su	voz	el	furor	de	sus	vasallos.	[...]	Al	verlo,	el
pueblo	calló	para	escuchar	que	los	españoles	estaban	listos	para	partir	y	le
habían	dado	palabra	de	que	así	lo	harían	tan	pronto	como	ellos,	[los	nativos]
depusiesen	las	armas.	Quedó	la	multitud	por	un	rato	en	silencio	hasta	que	un
hombre	más	atrevido	levantó	la	voz,	llamando	al	rey	cobarde	y	afeminado,	más
hábil	para	hilar	y	tejer	que	para	mandar	una	nación	tan	valiente	como	la
mexicana	(Clavijero,	359-360).

En	lo	que	respecta	a	los	incas,	Sarmiento	de	Gamboa	cuenta	que	cuando	se
recibieron	noticias	de	la	derrota	de	los	ejércitos	que	capitaneaba	Guanca	Auqui
contra	los	curacas	de	Pomacocha,	Guáscar,	su	hermano,	“le	envió	a	afrentar,
enviándole	dones	de	mujer,	motejando	que	lo	hacía	como	tal.	De	esto,	corrido,
Guanca	Auqui	determinó	hacer	algo	que	pareciese	de	hombre”	y	entonces
acometió	contra	el	ejército	de	su	otro	hermano,	Atahualpa,	el	cual	descansaba	en
Tomebamba	y	como	estaban	desprevenidos,	los	ejércitos	de	Atahualpa	sufrieron
una	gran	derrota.	Atahualpa,	muy	dolido	por	la	traición	de	su	hermano,	mandó
sus	ejércitos	contra	él,	los	cuales	obtuvieron	resonadas	victorias	en	varios
enfrentamientos,	de	los	que	Guanca	Auqui	salió	siempre	huyendo.	Esto	ocurrió
poco	antes	de	que	Atahualpa	fuera	llamado	“inga	general	de	toda	la	tierra”
andina	(Sarmiento,	Historia,	266-267;	Murúa,	I,	149).	Murúa	detalla	este
momento	histórico	así:	a	raíz	de	la	derrota	de	Huanca	Auqui	y	sus	ejércitos,	su
hermano,	el	Inca	Huáscar,	les	envió	mensajeros	con

acsos	y	llicllas	para	q[ue]	se	vistiessen,	menospreciándolos,	y	también	les	embió
espejos	y	mantur	con	que	se	afeitasen	como	si	fueran	mugeres	[...	para	que]	se
gouernaran	como	hombres	de	verguença,	y	que	lo	hauían	hecho	al	revés	en
todo,	peor	que	si	fueran	mugeres	[...]	y	que	ya	no	eran	dignos	de	tomar	armas	ni
ponerse	vestiduras	ni	arreos	de	soldados	valientes,	sino	de	vestirse	acsos	llicllas
como	mugeres	(Murúa,	I,	149).

Poma	de	Ayala	escribe	Acso	como	“aqsu”	que	equivale	a	la	saya	de	las	indias;
especie	de	falda	tejida;	fustán	o	falda	interior	de	mujer	(Poma	de	Ayala,	III,



1076).	Lliclla:	Poma	de	Ayala	lo	escribe	“lliklla”	y	es	la	manta	de	mujer.	El
vocablo	“mantur”significa	colorante	(III,	1088);	aunque	este	último	no	figura	en
Corominas,	en	los	derivados	del	latín	tardío	aparece	“mantum”,	el	cual	está
presente	en	Plauto	con	el	sentido	de	“encubridura,	capa	(para	ocultar	mentiras)”
(III,	246);	esta	acepción	nos	lleva	a	relacionar	el	término	“mantur”	con
cosméticos	o	afeites	que	ocultan	defectos	físicos.	En	lo	que	respecta	a	los
espejos,	es	interesante	señalar	aquí	que	los	hombres	mayas	eran	los	que	“usaban
espejos	y	no	las	mujeres”	y	para	llamarse	cornudos	decían	que	“su	mujer	les
había	puesto	el	espejo	en	el	cabello	sobrante	del	colodrillo”	(Landa,	35).

En	cuanto	al	uso	de	los	vocablos	“mujer”,	“femenil”	y	otros,	como	insulto,	se
puede	apreciar	también	en	códices	y	crónicas.	Sirva	de	ejemplo,	el	pasaje	en	el
que	los	mexicanos	fueron	vencidos	en	batalla	por	los	tlaxcaltecas;	Moctezuma	II,
“el	gran	señor	airado”,	enfurecido,	recibió	a	sus	ejércitos	con	el	siguiente
discurso:

¿Que	decís	de	vosotros?	[...]	¿No	tienen	los	mexicanos	empacho	y	vergüenza?
¿De	cuándo	acá	se	han	vuelto	sin	vigor	ni	fuerzas,	como	mujercillas	flacas?	[...]
¿Qué	se	ha	hecho	el	ejercicio	de	tantos	años	desde	la	fundación	de	esta	insigne
ciudad?	¿Cómo	se	ha	perdido	y	afeminado,	para	que	quede	yo	avergonzado
delante	todo	el	mundo?	[...]	¡No	puedo	creer	sino	que	se	han	echado	a	dormir
adrede,	para	darme	a	mí	esta	bofetada,	y	hacer	burla	de	mí!	(Durán,	II,	460-462).

A	continuación	el	monarca	mandó	que	se	les	aplicara	a	los	capitanes	y	líderes	del
ejército	el	extremo	castigo	de	trasquilarlos	y	quitarles	“las	insignias	de
caballeros	con	que	eran	conocidos	por	valientes	hombres”;	además,	les	quitaron
las	armas	y	se	les	advirtió	que	serían	sentenciados	a	muerte	si	se	cubrían	con
manta	de	algodón,	pues	en	su	condición	debían	llevarla	de	henequén	(Durán,	II,
460-462).

En	las	últimas	batallas	que	sostuvieron	los	nahuas	contra	los	españoles	–sobre
todo	los	tlatelolcas–	bajo	el	reinado	de	Cuahutémoc,	los	tenochcas	no
participaron	en	esas	escaramuzas,	por	lo	que	las	mujeres	“se	avergonzaron	de
ellos,	los	despreciaron,	les	dijeron	a	los	Tenochcas:	‘¡Sencillamente	se	quedan
ustedes	ahí,	acostados!	¡No	tienen	vergüenza!	¡Por	lo	tanto	ninguna	mujer	los
acompañará	ya	vestida	a	la	antigua	usanza!’.	Y	sus	mujeres	lloraron,	suplicaron	a
los	tlatelolcas”,	los	cuales	acudieron	en	su	ayuda	(Anales	históricos	de	Tlatelolco



en	Baudot,	Relatos,	194).

En	suma,	lanzar	improperios	o	burlas	que	atentaran	contra	la	masculinidad,	así
como	dudar	de	la	identidad	sexual,	lo	interpretaban	como	una	forma	de
degradación.	En	el	ataque	de	los	españoles	a	los	tlatelolcas,	los	integrantes	de	los
ejércitos	de	estos	últimos	“se	animaban	entre	ellos	[y]	hacían	alarde	de	su
virilidad.	Nadie	se	desanimaba,	nadie	se	conducía	como	mujer”	(Códice
Florentino	en	Baudot,	Relatos,	169).	Por	lo	anterior	podemos	concluir	que	la
masculinidad	se	asociaba	a	la	fuerza	y	al	desempeño	en	la	guerra,	mientras	todo
lo	femenino	representaba	debilidad,	cobardía,	degradación	e	incapacidad	varonil.

El	obsequio	de	mujeres	cumplía	el	cometido	de	establecer	diplomáticas
relaciones,	como	se	puede	apreciar	a	lo	largo	de	códices	y	crónicas,	sobre	todo
en	las	instancias	en	las	que	presentaron	mujeres	a	Hernán	Cortés	(Díaz	del
Castillo,	192).	Sin	embargo,	también	esos	obsequios	fueron	interpretados	como
un	insulto,	lo	cual	se	puede	ver	en	el	siguiente	ejemplo:	cuando	se	formó	la	liga
nahua	de	los	tres	reinos,	a	saber,	México-Tenochtitlán,	Tezcoco	y	Tlacopan,	se	le
dio	a	Nezahualcoyotl	el	altísimo	título	de	Chichimecatl	Tecuhtli	en
reconocimiento	por	haber	salvado	a	los	mexicanos	de	la	tiranía	del	poderoso
Maxtla.	Tan	pronto	el	rey	acolhúa	se	instaló	en	el	trono	de	Tezcoco,	su	tío
Iztcohuatzin[134]	se	arrepintió	de	haberle	concedido	tan	honroso	título;	esto
enfureció	a	Netzahualcoyotzin,	pues	a	él	le	correspondía	dicho	honor,	no	solo
por	derecho,	sino	también	al	“haberlo	ganado	por	su	propia	virtud	y	valor”	(Alva
Ixtlilxochitl,	Obras,	318).	Las	amenazas	de	guerra	de	su	sobrino,	llevaron	al
monarca	tenochca	a	disculparse	dos	veces	sin	resultado	alguno,	por	lo	que	en	la
tercera,

envió	cierta	cantidad	de	doncellas	muy	hermosas	y	de	linaje	real,	todas	ellas	para
aplacarle	la	ira,	lo	cual	fue	para	encenderla	más,	viendo	que	por	vía	de	mujeres
quería	negociar	con	él.	[Nezahualcoyotl]	las	tornó	a	enviar,	diciendo	a	los
mensajeros	que	las	trajeron,	que	dijeran	a	su	Señor	que	no	era	mujer	para	que	le
enviara	aquellas	Señoras;	que	le	enviara	hombres,	que	era	lo	que	él	quería”	para
salir	al	campo	a	pelear	(Alva	Ixtlilxochitl,	Obras,	318).

La	mayoría	de	las	comunidades	indígenas	rechazaba	y	castigaba	con	severidad	a
los	sodomitas.	Sin	embargo,	en	el	contexto	de	las	guerras	expansivas,	algunas
sociedades	precolombinas	toleraban	lo	que	se	conocía	entre	los	cristianos	con	el



nombre	de	“bardaje”.	Según	el	diccionario	de	J.	Corominas	bardaje	significa
“sodomita	pasivo”	(I,	402).	Este	era	un	acto	de	dominación	sexual	que	en
general	se	aplicaba	a	los	cautivos,	pues	con	la	sodomía	reducían	a	esos	presos	a
la	categoría	de	mujer,	lo	cual	era	el	máximo	castigo	y	humillación	para	un
hombre	(Costigan,	232-233).	Así,	por	medio	de	la	sexualidad	y	el	género
establecían	la	jerarquía.	Corominas	explica	que	no	se	sabe	la	procedencia	exacta
de	“bardaje”;	no	obstante,	reconoce	que	aunque	el	vocablo	tiene	“relación	segura
con	el	árabe	bardağ”,	el	término	español	procede	del	italiano	(Corominas,	I,
402).	Caso	Barrera	también	afirma	que	“Bardaje”	o	“berdache”	viene	del
vocablo	árabe	bradaj	que	significa	“invertido	pasivo”	y	le	da	el	sentido	de
“prostituta	masculina”	(Caso	Barrera,	23).	Según	Lévi-Strauss,	el	violento
rechazo	del	incesto,	el	celibato,	la	homosexualidad	y	la	poligamia	en	esas
comunidades	se	debe	a	que	representan	una	amenaza	y	hasta	destruyen	la
distribución	equitativa	de	las	alianzas	(Lévi-Strauss	en	Fages,	46).

Entre	las	ochenta	rigurosas	leyes	que	estableció	Nezahualcoyotzin	en	Tezcoco	y
las	otras	regiones	de	su	reinado,	había	una	que	ordenaba	que	al	homosexual
activo	o	que	actuaba	como	varón	se	le	atara	a	un	palo	y	fuera	sepultado	en
montones	de	cenizas,	donde	él	moría;	“y	al	paciente	por	el	sexo	le	saca[r]an	las
entrañas,	y	asimismo	lo	sepulta[r]an	en	la	ceniza”,	para	después	morir	quemado
(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras	I,	324-325;	II,	101).	Obsérvese	cómo	es	mayor	el
rechazo	de	los	sodomitas	pasivos	y	timoratos,	características	que	a	lo	largo	de
los	siglos	se	le	han	atribuido	a	la	mujer,	de	manera	negativa.

En	cambio,	en	algunos	grupos	indígenas,	“el	bardaje	era	el	hombre	que	adoptaba
la	vestimenta,	ocupaciones,	maneras	y	función	sexual	de	la	mujer,	como
resultado	de	una	visión	sagrada	o	por	elección	de	la	comunidad”	(Gutiérrez,
1933,	71,	citado	por	Caso	Barrera,	19).	Este	tipo	de	individuos	se	hallaba,	según
Gutiérrez,	entre	los	grupos	zuñi,	tewa,	navajo,	keres	y	hopi,	y	“se	les	consideraba
personas	sagradas”,	pues	reunían	los	atributos	masculinos	y	femeninos,	con	lo
que	representaban	“la	armonía	cósmica.	Esta	armonía	también	se	expresaba	en	el
hecho	de	que	los	hombres	solteros	podían	tener	acceso	carnal	con	los	bardajes,
con	lo	que	se	evitaban	conflictos	en	la	sociedad,	pues	los	jóvenes	no	competían
con	los	hombres	adultos	por	las	mujeres”	(Gutiérrez,	73-74,	citado	por	Caso
Barrera,	19);	Caso	Barrera	cree	que	eso	explica	lo	que	encontraron	los	españoles
en	algunos	templos	(Caso	Barrera,	19).	Entre	los	itzaes	del	Petén,	por	ejemplo,
los	llamados	bardajes	cumplían	su	misión	en	unas	casas	adyacentes	a	los
templos;	el	vicario	Francisco	Miguel	Figueroa	aclara	que	esas	casas	eran
habitadas	por	ministros	que	vestían	trajes	de	mujer	y	eran	los	que	hacían	el	pan



en	especial	para	los	de	poca	edad,	porque	allí	aprendiesen”	(citado	por	Caso
Barrera,	19).

Fernández	de	Oviedo	narra	que	en	Cueva,	gobernación	de	Castilla	del	Oro,	los
sodomitas	tenían	muchachos	para	ejercer

aquel	nefando	delito,	e	tráenlos	con	naguas,	o	en	hábito	de	mujeres;	e	sírvense	de
los	tales	en	todas	las	cosas	y	ejercicios	que	hacen	las	mujeres,	así	en	hilar	como
en	barrer	la	casa	y	en	todo	lo	demás;	y	éstos	no	son	despreciados	ni	maltractados
por	ello;	e	llámase	el	paciente,	camayoa.	Los	tales	camayoas	no	se	ayuntan	a
otros	hombres	sin	licencia	del	que	los	tiene,	e	si	lo	hacen,	los	mata	[el	que	hace
de	activo...].	Estos	bellacos	pacientes	[...]	se	ponen	sartales	y	puñetes	de	cuentas,
e	otras	cosas	que	por	arreo	usan	las	mujeres	(Fernández	de	Oviedo,	Historia,	III,
320).

Los	camayoas	no	practicaban	las	armas	ni	iban	tampoco	a	la	guerra.
Predominaba	esta	costumbre	sobre	todo	entre	los	principales,	y	eran	muy
aborrecidos	de	las	mujeres;	pero	como	estaban	sometidas	a	sus	maridos,	no
osaban	hablar	de	ello,	y	solo	se	lo	comunicaban	“a	los	cristianos,	porque	sab[ía]n
que	les	desplac[ía]	tan	condenado	y	abominable	vicio”	(Fernández	de	Oviedo,
Historia,	III,	320).	Además,	en	la	gobernación	de	Venezuela,	Fernández	de
Oviedo	cuenta	que	asimismo	había	“abominables	sodomitas”;	pero	a	diferencia
de	los	de	Cueva,	el	travestido,	que	Oviedo	llama	el	pasivo	–quien	se	dejaba
crecer	el	cabello	hasta	la	mitad	de	la	espalda,	como	lo	llevaban	las	mujeres–
ejercía	todos	los	oficios	de	ellas,	no	iba	a	la	guerra	y	era	“amenguado	y	tenido	en
poco,	y	no	el	otro”	(Fernández	de	Oviedo,	Historia,	III,	35).

Por	otra	parte,	en	algunas	culturas	indígenas	la	vestimenta	femenina	llevada	por
los	hombres	tenía	el	propósito	de	señalar	su	impotencia	o	alguna	aberración
sexual	(Las	Casas,	IV,	266-267;	Clavijero,	218-219).	Esto	se	puede	ver	en	el
siguiente	pasaje	tomado	de	la	crónica	de	fray	Bartolomé:	en	su	recorrido	por
Nicaragua,	Honduras	y	regiones	inmediatas,	unos	españoles	hallaron	a	tres
indios	vestidos	de	mujer;	creyendo	que	eran	homosexuales,	les	echaron	perros
feroces	que	“los	despedazaron	y	los	comieron	vivos”	(Las	Casas,	IV,	371).	Lo
anterior	llevó	a	fray	Bartolomé	a	comentar	que	podrían	haberse	equivocado,
pues	en	esas	regiones,	cuando	los	hombres	dejaban	de	“ser	para	las	mujeres”,	se
acostumbraba	que	ellos	“tomasen	vestidos	femíneos,	para	dar	noticia	de	su



defecto,	pues	se	habían	de	ocupar	en	hacer	las	haciendas	y	ejercicios	de	mujeres”
(Las	Casas,	IV,	371).

Entre	los	nahuas,	los	tlaxcaltecas	abominaban	de	los	que	incurrían	en	el	“pecado
contra	natura”,	por	lo	que	“eran	abatidos	y	tenidos	en	poco	y	por	mujeres
tratados;	mas	no	los	castigaban	y	les	decían...	‘Hombres	malditos	y
desventurados,	[¿]	hay	[acaso]	falta	de	mujeres	en	el	mundo,	y	vosotros	que	sois
bardajas	que	tomáis	el	oficio	de	mujeres	[...]	¿no	os	fuera	mejor	ser	hombres?’”
(Muñoz	Camargo,	138).

El	siguiente	pasaje	ilustra	el	rechazo	de	los	nativos	por	los	oficios	y	objetos
femeninos:	cuando	Gil	González	Dávila	predicaba	a	los	indígenas	la	paz	y	que
abandonaran	la	guerra	para	devenir	cristianos,	ellos	le	preguntaron	“adónde
habían	de	tirar	sus	armas	arrojadizas,	sus	yelmos	de	oro,	sus	saetas,	sus	arreos
bélicos	y	sus	insignes	estandartes	militares.	‘¿Daremos	todo	esto	a	nuestras
mujeres	para	que	ellas	lo	manejen,	y	nos	consagraremos	al	huso,	a	la	rueca	y	al
cultivo	de	la	tierra	como	campesinos?’”	(Mártir	de	Anglería,	II,	568).

En	resumen,	el	bardaje	y	ciertos	objetos	relacionados	con	el	orden	femenino
(utensilios	usados	en	tejidos,	bordados,	trajes	y	escobas)	entre	los	aztecas	y	otras
culturas	indígenas	eran	símbolos	para	denigrar	a	los	hombres	o	ponerlos	en
sobreaviso	de	inminentes	desastres.	Además,	el	uso	de	esos	símbolos	denotaba
una	conducta	que	ofendía	a	la	mujer	y	la	hacía	encarnación	de	todo	lo	malo,
débil	y	cobarde,	y	causa	de	guerras	o	de	destrucción,	como	ocurrió	entre	griegos
y	troyanos	por	culpa	de	Helena.	Entre	los	aztecas,	cuenta	Clavijero	un	suceso
semejante:	Huetzin,	señor	de	Coatlichan	pretendió	a	Atotoztli,	una	hermosa	y
noble	doncella,	sobrina	de	la	reina,	a	la	cual	pretendía	también	Yacazozolotl,
señor	de	Tepetlaoxtoc;	este,	“por	estar	más	enamorado	de	ella	que	su	rival,	o	por
ser	de	genio	más	violento,	no	satisfecho	con	pedirla	a	su	padre,	quiso	hacerse
dueño	de	su	hermosura	por	las	armas”	(Clavijero,	58),	para	lo	que	levantó	un
pequeño	ejército.	Al	enterarse	de	esto,	Huetzin	se	le	enfrentó	con	un	número
mayor	de	tropas	y	salió	vencedor	en	la	sangrienta	batalla,	la	cual	tuvo	lugar	en
las	inmediaciones	de	Tezcoco.	“Libre	Huetzin	de	su	rival,	se	apoderó,	con	el
beneplácito	del	rey,	de	la	doncella	y	de	la	ciudad	de	Tepetlaoxtoc”	(Clavijero,
58).	Fue	así	como	la	hermosa	Atotoztli	quedó	marcada	en	las	páginas	de	la
historia	del	Nuevo	Mundo,	como	“la	mujer	de	la	discordia”.

Aquí	vale	la	pena	declarar	que	al	hacer	la	investigación	sobre	la	verdad	de	esta
historia	me	encontré	con	que	en	otros	documentos	había	una	asociación	entre



esta	princesa	e	Ilancueitl	y	que	ambas	se	relacionaban	con	los	trágicos	orígenes
de	la	diosaToci,	la	primera	diosa	mexicana;	eso	me	llevó	a	concluir	que	la
anterior	es	una	versión	romántica	de	dicho	tema.	Guillespie	revela	que	quien	fue
motejada	de	“mujer	de	la	discordia”	(Yaocihuatl,	mujer	inconforme,	sediciosa)
fue	la	hija	del	rey	acolhúa	Achitometl,	la	cual,	por	mandato	del	dios
Huitzilopochtli,	ocasionó	la	guerra	entre	los	mexicanos	y	los	de	Culhuacan;	ese
dios	quería	que	los	mexicanos	no	se	afincaran	en	Tizaapan	y	continuaran	su
búsqueda	del	águila	en	un	tunal,	donde	más	tarde	habrían	de	fundar	la	ciudad	de
Tenochtlitlán.	Con	ese	objeto,	el	dios	envió	a	unos	sacerdotes	mexicanos	a	pedir
la	mano	de	la	princesa	para	hacerla	su	diosa.	El	rey	Achitometl,	creyendo	que	su
hija	iba	a	ser	una	divinidad	viva,	dio	su	consentimiento.	Sin	embargo,	ella	fue
sacrificada	por	los	mexicanos,	desollada	y	por	orden	de	su	dios,	consagrada
como	la	deidad	Toci;	a	partir	de	entonces,	esta	diosa	fue	conocida	como	“madre
o	abuela”	de	los	mexicanos.	Al	comprobar	con	horror	el	infame	crimen	de	su
hija,	Achitometl	declaró	la	guerra	a	los	mexicanos	y	ella	quedó	en	los	anales
indígenas	como	“mujer	de	la	discordia”	(Guillespie,	59-60).

Otra	mujer	de	la	discordia	fue	la	princesa	Azcalxóchitzin,	“muy	hermosa	y
dotada	de	gracias	y	bienes	de	naturaleza”	(León-Portilla,	Trece	poetas,	78).	Ella
era	la	prometida	de	Cuacuauhtzin,	señor	de	Tepechpan,	insigne	poeta	y
destacado	guerrero	en	diversas	guerras	en	defensa	de	Tezcoco	y	México.	Como
ella	era	muy	joven	cuando	llegó	al	palacio	de	Cuacuauhtzin,	se	pospusieron	las
nupcias.	El	rey	Nezahualcóyotl,	quien	divagaba	por	sus	bosques	embargado	de
tristeza	por	no	haber	conocido	aún	a	la	que	habría	de	ser	su	esposa	legítima,
llegó	al	señorio	de	Tepechpan,	donde	Cuacuauhtzin,	al	verlo,	lo	invitó	a	comer
en	su	palacio.	En	ese	banquete,	el	rey	tezcocano	vio	y	se	prendó	de	Azcalxóchitl
y	decidió	hacerla	su	esposa	a	como	hubiera	lugar,	pese	a	que	eso	representaba
traicionar	al	amigo.	Fue	así	que	“la	cosa	más	mal	hecha	que	hizo	en	toda	su
vida”	Nezahualcoyotl	fue	que	“disimulando	lo	mejor	que	pudo	su	pasión,	se
despidió	de	este	señor	y	se	fue	a	su	corte,	en	donde	dio	orden	con	todo	el	secreto
del	mundo	de	mandar	quitar	la	vida	a	Cuacuauhtzin”.	A	este	entonces	se	le
ordenó	ir	a	combatir	a	Tlaxcala	en	el	lugar	más	peligroso,	según	instrucciones
del	rey	tezcocano,	“para	que	allí	muriera”	(León-Portilla,	Trece	poetas,	80;
Ixtlilxóchitl,	Obras	históricas,	214-215).	Cuacuauhtzin,	quien	como
Nezahualcoyotl	era	“forjador	de	cantos”,	“sospechó	su	daño	y	compuso	unos
cantos	lastimosos	que	cantó	en	un	despedimento	y	convite	que	hizo	de	todos	sus
deudos	y	amigos”	Muerto	el	señor	de	Tepechpan,	Nezahuacoyotl	se	casó	con
Azcalxóchitl	(León-Portilla,	Trece	poetas,	51,	78,	80-81).	Esta	princesa	era
“joven,	bella	y	modesta,	[e]	hija	del	rey	de	Tlacopan”;	por	su	alcurnia,	ella	“fue



conducida	a	Tezcoco	por	su	padre	y	el	rey	de	Mexico”,	a	celebrar	sus	bodas
durante	ochenta	días	de	festejos	(Clavijero,	107).	Sobra	decir	que	este	suceso
repite	la	traición	de	David	a	Urías.	En	este	pasaje	bíblico,	la	casa	de	David	se	ve
maldecida	por	hijos	traidores,	mientras	que	la	casa	de	la	dinastía	tezcocana	se
vio	bendecida	por	el	nacimiento	del	sabio	poeta	y	rey	Nezahuapilli,	quien	según
Torquemada,	“se	hizo	Señor,	no	solo	de	los	corazones	de	sus	vasallos,	sino
también	de	todos	los	reyes	y	señores	que	lo	trataban	y	gozaban	de	sus	sentencias
y	doctrina”	(citado	por	León-Portilla,	Trece	poetas,	90).

Hoy	en	día,	entre	los	mexicanos	se	conserva	mucho	la	tendencia	a	atribuir	a	las
mujeres	todo	lo	negativo	en	ciertas	expresiones	como	la	de	que	todo	lo	mejor	o
muy	bueno	es	“muy	padre”;	en	cambio,	“tu	madre”	tiene	una	connotación
peyorativa;	las	mujeres,	jóvenes	o	ancianas,	son	todas	“viejas”	y	las	hermosas	y
atractivas,	son	“unos	cueros”.	Una	re-lectura	del	discurso	de	la	etnohistoria
indígena	y	de	la	conquista,	así	como	del	lenguaje,	leyes,	costumbres	de	nuestros
pueblos	hispanos,	permitiría	a	los	lectores	comprender	mejor	el	comportamiento
de	los	hombres	hacia	las	mujeres.	Lo	interesante	es	que	nada	menos	que	en	el
año	2009	en	Maricopa,	Arizona,	los	Estados	Unidos	de	América,	unos	presos
hicieron	noticia	al	protestar	porque	debajo	de	su	uniforme	de	reos	se	les	obligaba
llevar	ropa	interior	rosada;	esto	en	el	siglo	xxi	connota	la	aplicación	a	esos	reos
del	olvidado	bardaje	con	el	que	durante	la	Conquista	se	sodomizaba	a	los
prisioneros.	Según	el	reportaje	televisivo,	algunos	prisioneros	protestaron	ante
las	cámaras	diciendo	que	“esas	ropas	rosadas	los	humillaba,	pues	atentaban
contra	su	dignidad	de	hombres,	ya	que	el	color	rosa	se	relaciona	con	las	mujeres,
con	lo	que	los	estaban	motejando	de	‘fresas’”.	El	reportero	siguió	explicando
que	otros	reos	declararon	que	“la	imposición	de	esos	artículos	íntimos	en	color
rosado,	representaba	una	violación	a	los	derechos	de	los	presos”.	Juzgue	ahora	el
lector	si	el	movimiento	feminista	ha	logrado	eliminar	totalmente	la
discriminación	de	los	sexos.



Capítulo	3.	El	sistema	imperial	absoluto	e	inflexible	de
los	aztecas

Elevo	mis	cantos,

yo,	Macuilxochitl,

Con	ellos	alegro	al	Dador	de	la	Vida,

¡comience	la	danza!

*	*	*

¡Axayacatzin,	tú	conquistaste

la	ciudad	de	Tlacotépec!

Allá	fueron	a	hacer	giros	tus	flores,

tus	mariposas,

con	esto	has	causado	alegría.

El	matlatzinca

está	en	Toluca,	en	Tlacotépec.

Macuilxochitzin,	poeta,	hija	del	concejero	Tlacaélel

León-Portilla,	Trece	poetas

3.1.	La	construcción	del	sistema	imperial	y	la	vida	cotidiana



Durante	una	expedición	en	Tenayuca,	el	príncipe	Nopaltzin	mandó	a	Achitomatl,
uno	de	sus	capitanes,	para	que	averiguase	el	origen	de	ciertos	humos	que	él
había	observado.	Cumpliendo	con	esa	orden	del	príncipe,	Achitomatl

halló	en	Chapultepec,	en	Coyohuacan	y	en	otros	lugares,	algunas	familias
toltecas	de	quienes	supo	la	causa	y	tiempo	de	su	exterminio.	No	solamente	se
abstuvieron	los	chichimecas	de	inquietar	aquellas	tristes	reliquias	de	aquella
célebre	nación,	sino	contrajeron	alianzas	casando	muchos	nobles	con	mujeres
toltecas,	y	entre	ellos	el	mismo	príncipe	Nopalzin	desposó	a	Azcaxóchitl,	joven
descendiente	de	Pochotl,	uno	de	los	príncipes	que	[…]	quedaron	de	la	casa	real
de	los	toltecas	(Clavijero,	53).

Fray	Juan	de	Torquemada	(1557?-1624)	recogió	en	su	Monarquía	Indiana	datos
de	cómo	Nopaltzin,	hijo	de	Tomyauh	y	de	Xólotl,[135]	“emperador	y	señor	de
las	naciones	chichimecas	y	aculhuas”,	se	casó	con	la	doncella	llamada
Azcatxóchitl,[136]	nieta	de	uno	de	los	mayores	señores	toltecas[137]	y	concluye
que	“de	aquí	quedaron	emparentados	toltecas,	chichimecas	y	aculhúas,	haciendo
un	linaje	[de]	tres	que	lo	eran	diversos	y	distintos”	(Torquemada,	I,	Cap.	XXIX,
35-37;	Alva	Ixtlilxóchtl,	Obras,	II,	15,	17;	Clavijero,	53).

En	las	instancias	apuntadas	arriba	y	también	en	la	que	sigue,	se	observa	de
nuevo	el	papel	trascendental	que	desempeñaban	las	mujeres	en	vitales	asuntos	de
estado	y	en	algunas	ocasiones,	como	pobladoras:	en	el	año	de	“ce	Teppatl”,
equivalente	al	1010	de	nuestra	era	cristiana,	tres	caudillos	y	señores	fueron	a
presencia	de	Xólotl,	el	llamado	“gran	chichimecatl”,	y	este,	al	comprobar	que
eran	de	alto	linaje,

no	solamente	los	admitió,	sino	que	también	[...	a]	dos	de	ellos	los	casó	con	sus
dos	hijas,	dándoles	con	ellas	pueblos	y	señoríos;	casando	a	la	infanta
Cuetlaxochitzin	con	Aculhua	y	le	dio	con	ella	la	ciudad	de	Azcaputzalco	[...];	y	a
la	otra	infanta	Tzihuacxóchitl	la	casó	con	Chiconquauhtli,	y	le	dio	a	Xaltocan
por	cabeza	de	su	señorío,	que	lo	fue	muchos	años	de	la	nación	otomí.	A
Tzontecómatl,	caudillo	de	los	aculhuas,	le	dio	a	Cohuatlichan	por	cabeza	de	su
señorío,	y	le	casó	con	Quatetzin,	hija	de	Chalchiuhtlatónac,	señor	de	la	nación
tulteca	y	uno	de	los	primeros	señores	de	la	provincia	de	Chalco	(Alva



Ixtlilxóchtl,	Obras	II,	17).138

Alva	Ixtlilxóchtl	explica	que	“los	tultecas	eran	grandes	arquitectos,	carpinteros,
y	otras	artes	mecánicas	[como]	plateros”;	además	eran	“nigrománticos,
hechiceros,	brujos,	astrólogos,	poetas,	filósofos	y	oradores	[...]	y	pintores,	los
mejores	de	la	tierra;	y	las	mujeres	grandes	hilanderas	y	tejedoras,	tejiendo
mantos	muy	galanos”	que	el	cronista	se	atreve	a	decir	que	eran	tan	finos	como
los	de	Castilla	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras,	I,	40).[139]	Según	Sahagún,	los
toltecas	fueron	en	Tenochtitlán	“los	primeros	médicos	herbolarios”	(Sahagún,
Historia,	III,	1829,	109);	además,	eran	excelentes	conocedores	de	las	piedras
preciosas,	“pintores,	lapidarios,	carpinteros,	albañiles,	encaladores,	oficiales	de
pluma,	de	loza,	hilanderos	y	tejedores”,	astrónomos	y	astrólogos;	veneraban	a
Quetzalcoatl	como	único	dios,	por	lo	que	no	realizaban	sacrificios	humanos,	sino
solo	de	animales.	El	fraile	franciscano	explica	también	que	“los	toltecas	todos	se
nombraban	chichimecas”	y	más	adelante	aclara	que	había	tres	tipos	de
chichimecas,	a	saber,	los	otomíes,	los	tamimes	y	los	teutichimecas	(Sahagún,	III,
1829,	107,	110-113,	115).	Durante	su	éxodo	en	busca	de	tierras	de	su	agrado,
llegaron	a	una	costa	llamada	Chimalhuacan	Atenco,	donde	permanecieron	cinco
años;

aquí	fue	la	primera	parte	en	que	comenzaron	los	hombres	a	tener	acceso	con	sus
mujeres,	[...]	porque	hicieron	voto,	al	tiempo	que	ellos	salieron	de	su	patria,	que
en	veintitrés	años	no	habían	de	conocer	a	sus	mujeres	ni	ellas	a	sus	maridos,	y
que	los	que	quebrantaran	este	voto	habían	de	ser	castigados	cruelmente;	y	así
comenzaron	las	mujeres	a	parir	en	estas	islas	y	costas	del	mar	(Alva	Ixtlilxóchtl,
Obras,	I,	25).

Los	mexicanos[140]	fueron	los	últimos	nómadas	que	llegaron	del	norte	al
Anahuac,	a	mediados	del	siglo	xiii;	sus	varios	intentos	de	establecerse	en	alguna
de	las	florecientes	ciudades-estados,	fueron	fallidos,	pues	dondequiera	que
fueran	los	rechazaban	violentamente,	debido	a	que	aunque	hablaban	el	náhuatl,
se	les	consideraba	como	tribus	salvajes.	Chavero	informa	que	los	aztecas
peregrinaron	más	de	siete	siglos	en	busca	del	lugar	prometido	por	su	divinidad,
desde	el	siglo	vi,	hasta	principios	del	xiv	(Los	mexica,	28).	León-Portilla	afirma
que	lo	único	que	llevaron	a	esa	región	era	“su	indomable	voluntad”.	No	obstante



sus	fracasos	y	humillaciones,	lograron	establecerse	en	una	de	las	islas	del	lago
Tezcoco.	Según	los	códices,	su	ciudad	fue	fundada	en	1325.	León-Portilla
reconoce	que	en	menos	de	un	siglo	este	grupo	étnico	“logró	asimilar	las	antiguas
tradiciones	culturales	y	al	mismo	tiempo	alcanzó	independencia	total”	(León-
Portilla,	The	Broken	Spears,	“Introduction”,	xiv).	Konetzke	menciona	que	esto
ocurrió	entre	1428	y	1446,	cuando	ellos	se	liberaron	del	yugo	de	los	tepanecas	y
fundaron	la	triple	alianza,	arriba	mencionada,	con	las	vecinas	ciudades-estados
de	Tezcoco	y	Tlacopan,	una	liga	con	tres	cabezas.	Bajo	Moctezuma	I
Ilhuicamina	(“el	que	flecha	al	cielo”),	quien	gobernó	de	1440	a	1469,	y	Tlacaélel
(“hombre	de	gran	corazón”)	lograron	la	supremacía	en	esa	liga	y	en	1502	su
poderío	abarcó	desde	el	Golfo	de	México	a	la	costa	del	Pacífico,	llegando	al	sur
hasta	Guatemala,	mientras	que	al	norte	solo	sometieron	partes	del	actual
Michoacán.[141]

El	Imperio	Azteca	comprendía	treinta	y	ocho	provincias-ciudades	sujetas	al	pago
de	tributos,	pero	con	autonomía	administrativa.	Primero	Tlacopán	y	luego
Tezcoco	se	fueron	independizando	poco	a	poco	del	poderío	mexicano.	A
principios	del	siglo	xvi,	aunque	en	teoría	seguían	asociados	a	México,	esta
asociación	era	solo	de	carácter	honorario	(Konetzke,	América	Latina,	11-12;
Soustelle,	The	Daily	Life,	xx-xxi).	En	menos	de	un	siglo	la	capital	del	imperio
llegó	a	ser	más	rica	y	poderosa	que	Teotihuacán	o	Tula,	tanto,	que	dejó
asombrados	a	los	españoles	(León-Portilla,	The	Broken	Spears,	“Introduction”,
xiv).	Este	auge	ocurrió	durante	un	siglo	antes	de	la	llegada	de	los	españoles.	Así,
el	Imperio	Azteca	no	constituía	una	unidad	estatal,	sino	la	sucesión	de	algunas
ciudades-estados	como	Tlaxcala,[142]	que	conservaban	su	independencia
política,	continúa	explicando	Konetzke.	Asimismo,	la	sociedad	estaba	dividida
en	estamentos	que	comprendían	la	nobleza	(la	antigua	y	más	reciente
aristocracia	tribal,	los	sacerdotes	y	altos	funcionarios).	Este	grupo	superior
abarcaba	también	los	nuevos	nobles	“que	se	habían	ganado	su	ascenso	por
méritos	especiales,	ante	todo	en	el	campo	de	batalla”	(Konetzke,	12).	Los
mercaderes	que	se	dedicaban	al	comercio	exterior	de	mercancías	de	lujo,	“y	que
en	los	viajes	servían	de	espías	al	soberano	de	México,	ocupaban	una	posición
privilegiada	en	la	sociedad	mexicana”	(Konetzke,	11).	Sahagún	dedica	un
pequeñísimo	capítulo	a	algunas	costumbres	de	las	señoras	principales:	ellas
hilaban,	tejían,	labraban,	cardaban	algodones,	guisaban	la	comida	y	preparaban
las	bebidas;	además,	tenían	amas	que	las	cuidaban	y	criaban.	Cierra	el	breve
capítulo	explicando	que	tenían	“criadas	corcovadas,	cojas,	y	enanas,	las	cuales
por	pasatiempo	y	recreación	de	las	señoras,	canta[ba]n	y	tañ[ía]n	un	tamboril
pequeño,	que	se	llama[ba]	vevetl”	(Sahagún,	Historia	II,	1829,	310).



Sigue	contando	Konetzke	que	los	artesanos	integraban	otro	estrato	social,	como
individuos	liberados	de	la	actividad	agrícola,	ya	que	para	desempeñar	su	oficio,
requerían	cierto	entrenamiento	y	conocimiento	especializado;	estos	solo
trabajaban	para	satisfacer	las	superfluas	necesidades	de	los	privilegiados.	“La
ocupación	artesanal	se	transmitía	por	herencia,	de	padre	a	hijo”	(Konetzke,	12).
Además,	agrega	Konetzke,	estaba	el	pueblo	llano	que	cultivaba	la	tierra,	la	cual
no	era	de	propiedad	privada;	estos	recibían	de	las	comunidades	o	calpullis
predios	asignados	a	cada	familia;	“se	obtenía	nueva	tierra	cultivable	mediante	la
colonización	de	regiones	conquistadas	y	la	construcción	de	chinampas,	o	sea	de
jardines	flotantes.[143]	Estos	campesinos	practicaban	asimismo	el	comercio
local	y	realizaban	trabajos	artesanales	sencillos;	también	había	“arrendatarios
que	cultivaban	propiedad	privada	ajena	contra	pago	de	un	arriendo,	y	[...]	los
mayeques,	que	labraban	las	tierras	de	los	nobles,	[...y]	eran	transferidos	con	los
bienes	inmuebles	a	los	herederos”	(11).

Por	último,	continúa	Konetzke,	se	hallaban	los	esclavos.	Estos	eran	hombres	y
mujeres	que	habían	sido	víctimas	de	un	“secuestro	o	cautiverio	de	guerra,	[...]
como	castigo	por	diversos	delitos,	o	como	deudor[es]	moroso[s]”	(Konetzke,
12).	Otros	fueron	vendidos	o	empeñados	como	tales	por	sus	padres.	También
algunos	hombres	o	mujeres	necesitados	se	vendían	a	sí	mismos.	Aquí	hay	que
aclarar	que,	según	Gómara,	“cuando	alguno	se	vendía,	había	de	pasar	la	venta
delante	a	lo	menos	de	cuatro	testigos”	(Konetzke,	441).	Alva	Ixtlilxóchitl	explica
que	si	alguna	persona	se	vendía	dos	veces,	el	primer	dueño	al	que	se	vendió	se
quedaba	con	ella,	“y	el	segundo	perd[ía]	el	precio	que	había	dado”	(Obras,	I,
239).	Cuando	nadie	las	solicitaba	por	viejas	o	feas,	las	prostitutas	se	ponían	a	sí
mismas	a	la	venta.	Los	tahures	a	veces	se	jugaban	a	sí	mismos,	pero	no
quedaban	esclavizados	hasta	después	de	pasado	un	año	de	la	apuesta.	Otros
esclavos	eran	los	delincuentes	o	traidores.	Por	su	parte,	no	teniendo	con	qué
pagar	el	costo	de	lo	robado,	los	ladrones	eran	entregados	a	la	persona	a	quien
ellos	habían	hurtado,	pero	si	esa	persona	no	lo	quería	a	su	servicio,	era	“vendido
a	otra	parte	para	pagarle	su	robo”	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras,	I,	239).	Sin
embargo,	si	el	ladrón	hubiese	forzado	su	entrada	en	la	casa,	dañándola,	o	volvía
a	robar,	lo	ahorcaban	o	lo	sacrificaban.	Al	que	robaba	algo	de	valor	en	la	plaza	o
en	el	campo,	lo	mataban,	dándole	con	una	porra	en	la	cabeza	(Gómara,	441;
Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras	II,	102).	A	los	hijos	de	los	señores	“si	malbarataban	las
riquezas	o	bienes	muebles	que	sus	padres	tenían,	les	daban	garrote”	(Alva
Ixtlilxóchitl,	Obras	II,	102).[144]	Al	que	vendía	a	la	persona	libre,	se	le
condenaba	a	servir	como	esclavo	de	quien	él	había	querido	esclavizar;	“y	esta
ley	se	guardaba	mucho,	para	que	no	vendiesen	ni	comiesen	niños”	(441).	Al



hombre	libre	que	dejaba	embarazada	a	una	esclava,	lo	condenaban	a	servir	como
esclavo	del	dueño	de	la	mujer,	para	repararle	a	él	la	ofensa	(Gómara,	441;	Durán,
Historia,	I,	182-183).	A	la	muerte	de	alguien	sin	hacienda,	pero	con	deudas,	el
acreedor	tomaba	al	hijo	o	a	la	esposa	por	esclavos,	o	ellos	mismos	se	obligaban	a
pagar	la	deuda	con	tal	condición	(Gómara,	441-442;	Durán,	Historia	de	las
Indias,	I,	183-186).	Hay	que	aclarar	que	los	prisioneros	de	guerra	no	servían	de
esclavos,	pues	eran	sacrificados	y	comidos;	esta	carne	era	para	ellos	tan
exquisita	y	sagrada,	que	la	llamaban	“la	dulce	comida	de	los	dioses”	(I,	181).
Quizás	por	eso	“ningún	día	se	le	pasó	a	[Moctezuma]	desde	que	reinó,	que	no
comiese	carne	humana,	para	lo	cual	tenía	muchos	esclavos,	y	cada	día	mataba,	o
mandaba	matar	uno,	para	comer	él	y	sus	convidados”	(Durán,	Historia,	II,	483).
Por	ejemplo,	en	venganza	por	la	forma	como	los	mexicanos	sacrificaron	a	los
huexotzincas,	estos	hicieron	lo	mismo	con	los	prisioneros	aztecas;	Moctezuma
comentó	entonces	con	una	retórica	“maquiavélica”	que	ésa	era	“la	muerte
bienaventurada”,	ya	que	para	ello	salían	al	campo	de	batalla.	También	se	hizo
referencia	a	que	los	muertos	en	acción	bélica	“iban	a	gozar	de	la	muerte	rosada	y
dichosa”	(Durán,	The	History,	234).	Además,	explica	Durán	que	la	compra	y
venta	de	esclavos	y	esclavas	se	llevaba	a	cabo	en	el	tianguis	(tianquiztli)	o
mercado	de	Azcapotzalco	o	en	el	de	Itzucan	“y	en	ninguno	otro	se	podían
vender”	(Durán,	Historia,	I,	64	y	180).

Los	amos	sacaban	a	la	venta	“hombres;	otros,	mujeres,	y	otros,	niños	y	niñas”
(Durán,	I,	181).	[145]	“Ningún	hijo	de	esclavo,	ni	esclava,	que	es	mucho	más,
quedaba	hecho	esclavo”	y	ni	siquiera	esclavizaban	al	hijo	de	ambos,	padre	y
madre	esclavos”	(Gómara,	441).	“Muchas	veces	acontecía	casarse	los	esclavos
con	sus	amas,	y	las	esclavas	con	sus	señores”	(Gómara,	441);	al	respecto,
Clavijero	recogió	el	siguiente	caso:	el	príncipe	Itzcoatl,	fue	hermano	paterno	de
dos	reyes	e	“hijo	natural	de	Acamapichtli,	habido	de	una	esclava”.[146]	Pese	a
eso,	y	después	de	haber	servido	durante	treinta	años	como	general	de	las	tropas
mexicanas,	fue	elegido	para	gobernar	como	rey	por	ser	“el	hombre	de	mayor
prudencia,	rectitud	y	valor	de	toda	la	nación”	(Clavijero,	92-93).[147]

Por	otra	parte,	“entre	los	aztecas	los	esclavos	no	estaban	despojados	de	todo
derecho.	Podían	tener	propiedades	personales”,	sus	hijos	eran	libres	y	los	dueños
de	ellos	no	podían	venderlos	ni	matarlos.	“En	general	se	ocupaba	a	los	esclavos
como	cargadores	y	en	los	trabajos	domésticos”	(Konetzke,	América,	11-12).
Konetzke	recoge	del	texto	de	Mártir	de	Anglería	el	siguiente	dato:	“el	transporte,
en	especial	de	las	enormes	vigas,	de	las	piedras	necesarias	para	la	construcción
de	sus	edificios	y	otras	cosas	así,	sépase	que	todo	se	acarrea	a	hombros	de



esclavos”	(Konetzke,	América	II,	479).	Los	españoles	continuaron	con	dicha
costumbre,	de	modo	que	los	1300	hombres	que	unas	ciudades	les
proporcionaron,	los	ocuparon	“en	transportar	carga,	a	manera	de	acémilas,	según
costumbre	de	aquellas	tierras”	(Konetzke,	América	II,	442).

3.2.	Las	estrictas	leyes	aztecas

Basándose	en	el	texto	de	Zorita,	explica	Kellogg	que	en	los	comienzos	de	la
Colonia	los	mexicanos	tendían	a	representar	el	pasado	prehispánico	como	un
período	de	costumbres	reguladas,	jerarquía	rígida,	relaciones	familiares	y
pacífica	posesión	de	propiedades;	en	cambio	el	“presente”	colonial	contrastaba
como	un	tiempo	de	discordia,	enfermedad	e	interminables	pleitos	legales
(Kellogg,	69;	Zorita	1942,	40-41).

“Las	leyes	de	los	aztecas	se	recopilaban	y	promulgaban	por	medio	de	pinturas
jeroglíficas”.	Estas	se	referían	más	bien	a	la	seguridad	de	las	personas,	de	modo
que	imperaba	el	sistema	de	penas	y	delitos,	por	lo	que	“todos	los	grandes
crímenes	contra	la	sociedad	eran	capitales”	(Prescott,	23).	Es	bien	sabido	que	el
gobierno	del	Anahuac	era	despótico,	aunque	tenía	“muchas	circunstancias
lenitivas”.	Pese	a	que	el	poder	legislativo	residía	en	el	monarca,	el	despotismo
era	“en	alguna	manera	contrarrestado	por	la	institución	de	los	tribunales”.	En
cada	ciudad	y	en	los	territorios	dependientes,	“había	un	juez	supremo	nombrado
por	la	corona”;	en	cada	provincia	había	un	tribunal	inferior	a	dicho	magistrado	y
compuesto	de	tres	miembros.	Por	medio	de	ese	sistema	judicial	–independiente
de	la	Corona–	protegían	“los	derechos,	tanto	de	la	propiedad	como	de	las
personas”	(Prescott,	Historia,	20-22).	El	sistema	funcionaba	como	sigue:	“las
partes	referían	el	caso,	y	lo	apoyaban	con	la	declaración	de	sus	testigos,	siendo
también	admitido	como	prueba	el	juramento	del	acusado”.	Un	integrante	del
tribunal	asentaba	todo	lo	relativo	a	cada	caso	en	pinturas	jeroglíficas,	las	cuales
eran	entregadas	a	los	jueces.	Al	revisar	Prescott	este	modelo,	concluye	que	la
legislación	azteca	era	“digna	de	un	pueblo	ilustrado”,	pues	representaba	una	muy
fuerte	barrera	contra	la	tiranía	(Prescott,	20-23).[148]

Los	severos	aztecas	no	fueron	nada	condescendientes	con	sus	mujeres,	y	su
justicia	llegaba	a	tales	extremos,	que	una	riña	escandalosa	de	dos	mujeres	en	el



mercado	de	Tezcoco	fue	causa	de	que	una	de	ellas,	que	le	lastimó	a	la	otra	una
oreja,	fuese	enviada	a	la	horca	por	el	cacique	de	la	comarca	porque	ella	fue	causa
de	escándalo	(Las	Casas,	IV,	267-268).	En	cuanto	a	la	preñada	que	abortara	y	la
que	le	hubiese	dado	un	bebedizo	para	arrojar	a	la	criatura,	eran	castigadas	con	la
muerte;	también	el	“que	hacía	fuerza	a	una	doncella	[...]	moría	por	ello”.	Si	el
marido	mataba	a	su	esposa	por	adulterio,	él	perdía	la	vida,	pues	le	“usurpaba	la
justicia	al	rey,	no	llevando	su	acusación	a	los	jueces”.	Alva	Ixtlilxóchitl
menciona	que	a	las	alcahuetas	se	les	aplicaba	la	pena	de	muerte,	sin	detallar	qué
tipo	de	muerte	(Obras,	I,	238).	Otros	cronistas	explican	que	las	sacaban	a	la
plaza	delante	de	todo	el	pueblo	y	les	quemaban	los	cabellos	hasta	chamuscarles
el	cráneo	(Las	Casas,	IV,	265-266;	Gómara,	442).

La	Relación	de	Michoacán	deja	saber	que	en	dicha	provincia,	cuando	el	marido
sorprendía	a	su	mujer	con	otro,	les	cortaba	las	orejas	a	ambos	adúlteros	–esto
representaba	la	señal	de	que	habían	sido	sorprendidos	en	ese	flagrante	delito;	en
seguida	les	quitaba	las	mantas	y	las	mostraba	como	prueba	al	que	impartía
justicia	para	que	los	castigara	(Relación	2002,	35-36;	1984,	58)–.	En	esa	región,
si	los	acusados	cometían	la	misma	falta	cuatro	veces,	entonces	se	les	daba	la
pena	de	muerte	(Relación,	2002,	35-36	y	212;	1984,	59).	Por	su	parte,	si	algún
dignatario	tomaba	una	de	las	mujeres	del	rey	o	cazonci,	este	no	solo	lo
condenaba	a	muerte,	sino	también	a	la	familia	del	mismo,	le	confiscaba	“toda	su
hacienda,	y	todas	su	sementeras,	y	era	todo	para	la	cámara	y	fisco	del	cazonci,	y
quitábale	la	insignia	de	valiente	hombre”	(Relación,	2002,	212).

En	el	texto	de	Michoacán	se	menciona	también	que	por	faltas	menores	metían	al
delincuente	unos	días	en	la	cárcel.	Si	la	falta	era	algo	más	grave,	lo	exiliaban,	le
quitaban	“las	insignias	de	valiente	hombre,	el	bezote	y	lo	demás,	y	a	su	mujer
quitábanle	las	naguas	y	dejábanla	desnuda,	y	aquellos	vestidos	eran	del
mensajero	que	el	cazonci	enviaba	a	hacer	esta	justicia	a	los	pueblos”	(Relación,
2002,	214;	Relation,	230).	Si	un	alto	dignatario	o	cacique	o	un	macegual
cometían	algún	delito,	los	llevaban	al	sacerdote	mayor;	si	la	acusación	tenía
fundamento,	el	sacerdote	lo	hacía	saber	al	cazonci,	quien	les	adjudicaba	la
sentencia;	algunos	eran	matados	en	el	mismo	pueblo	donde	tuvo	lugar	la
transgresión.	“Enviaba	el	cazonci	un	mensajero,	llamado	Uaxanati	[...,	el	cual]
entiznábase	todo	y	tomaba	un	bordón	y	llegaba	a	la	casa	del	delincuente,	y
prendíale	y	luego	le	quitaba	el	bezote	y	orejeras	de	oro”	y	lo	mataba	de	un
mazazo	(Relación,	2002,	214;	Relation,	230-231).	El	cazonci	daba	órdenes	de
que	los	arrastraran	por	el	suelo,	enterraran	a	unos,	y	a	otros,	los	abandonaran
para	que	los	coyotes	y	los	zopilotes	los	devoraran.	A	los	brujos	y	brujas



(recordar	que	Sahagún	hacía	una	marcada	diferencia	entre	brujas	o	hechiceras	y
“buenas	médicas”),	con	un	cuchillo	de	obsidiana	les	destrozaban	la	boca,	los
arrastraban	por	el	suelo	y	por	último	los	mataban	enterrándolos	bajo	piedras
(Relación,	2002,	214;	Relation,	231).

Sigue	el	autor	anónimo	de	la	Relación	de	Michoacán	explicando	que	si	un	hijo,
hija,	hermano	o	hermana	del	Cazonci	mostraban	tener	una	conducta	desordenada
o	se	emborrachaban,	les	daban	pena	de	muerte	y	les	quitaban	todos	sus	bienes;
además,	se	ordenaba	que	también	fueran	matados	sus	respectivos	ayos,	nodrizas
y	criados,	“porque	ellos	habían	mostrado	aquellas	costumbres”	(Relación,	2002,
214;	Relation,	231).	Pese	a	que	la	embriaguez	era	castigada	con	la	pena	capital,
el	cazonci,	“quien	algunas	veces	estaba	borracho”	al	dar	esa	sentencia,	“después
de	haber	tornado	en	su	acuerdo,	le	pesaba	y	reñía	con	los	que	[...]	habían	muerto
[a	los	culpables]”	(Relación,	2002,	214);	la	conducta	desordenada	del	líder
totonaca	y	sus	súbditos	no	se	puede	comparar	con	la	sobria	y	disciplinada	de	los
mexicanos,	la	cual	fue	la	admiración	de	cronistas	como	Fray	Bartolomé	de	las
Casas	y	Zorita.

La	embriaguez	era	para	los	aztecas	el	motivo	principal	de	severidad	religiosa	y
por	lo	mismo	también	la	castigaban	con	rigidez.	La	pena	de	muerte,	según	fray
Bartolomé,	se	les	daba	a	los	jóvenes	y	a	las	personas	mayores	borrachas:	los
hombres	morían	a	punta	de	golpes	y	las	mujeres,	apedreadas.	A	los	plebeyos	los
trasquilaban	en	público,	los	degradaban,	les	confiscaban	sus	bienes	y	les
destruían	las	casas;	esto	daba	a	entender	que	“no	era	digno	de	vivir	entre	los
hombres	el	que	voluntariamente	se	privaba	de	la	razón”,	por	lo	que	lo	dejaban	en
el	campo	a	vivir	“como	bestia”	(Las	Casas,	IV,	268-269;	Alva	Ixtlilxóchitl,
Obras	II,	102).	Al	que	era	señor	o	caballero,	a	la	primera	vez	que	incurría	en	esa
falta,	agrega	Alva	Ixtlilxóchitl,	lo	ahorcaban	y	luego	lo	arrastraban	por	las	calles
y	lo	echaban	“en	un	río	dedicado	para	el	efecto”	(Obras,	I,	325;	II,	102;	Durán,	I,
188).	Sahagún	transcribió	discursos,	en	los	cuales	se	insistía	en	los	males	que
trae	la	embriaguez,	pues	de	ella	“proceden	todos	los	adulterios,	estupros,
corrupción	de	vírgenes,	[...]	hurtos,	latrocinios	y	violencias”	(Historia	II,	1829,
94-95).	Además,	agrega	el	fraile	que	en	el	Telpuchcali	se	les	prohibía	a	los
macegualli	emborracharse,	tanto	que,	“si	alguna	vez	parecía	alguno	borracho,	o
amancebado,	o	hacía	otro	delito	criminal,	luego	le	mataban	o	le	daban	garrote,	o
le	asaban	vivo,	o	le	asaeteaban”.	A	veces	lo	hacían	delante	de	todos,	para	que
aprendieran	con	el	ejemplo	a	evitar	la	bebida.	Si	el	beodo	era	noble,	le	daban
garrote	en	secreto	(Sahagún,	I,	1829,	270-271	y	275;	Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras,	I,
238).



Sin	embargo,	no	era	prohibido	beber	con	moderación	en	bodas	u	otras	fiestas	en
las	que	“se	les	permitía	excederse	[...]	dentro	de	sus	casas”,	bebiendo	“un	suave
licor	fermentado,	llamado	pulque”;	esta	era	una	bebida	muy	común	durante	la
colonia,	no	solo	entre	los	indígenas,	sino	también	entre	la	población	europea	del
país.	Además,	la	chicha	se	la	daban	muy	comedidamente	a	los	ancianos	y
ancianas	de	más	de	cincuenta	años	para	calentarles	la	sangre	y	pudieran	dormir
(Códex	Mendoza,	pintura	63,	interpretada	por	Clavijero,	196	y	219;	Muñoz
Camargo,	135;	Zorita,	59;	Prescott,	23;	Garza	Tarazona,	31).

Otras	excepciones	se	llevaban	a	cabo	durante	algunos	festejos,	como	los
dedicados	al	dios	del	fuego	Xiuhtecutli,	que	tenían	lugar	cada	cuatro	años;
entonces,	“no	solamente	viejos	y	viejas	bebían	vino	o	pulque,	sino	también	todos
los	mozos	y	mozas,	niños	y	niñas”.	Dicha	festividad	se	llamaba	pillavano	o
pillauanalitztl,	que	quiere	decir	“fiesta	donde	los	niños	y	niñas	beben	vino	o
pulque”	o	“Embriaguez-de-los-Niños”	(Baudot,	190).	Vale	agregar	que	durante
tales	ocasionen	se	les	asignaban	a	estos	muchachos	padrinos	y	madrinas	y	les
agujereaban	las	orejas	(Sahagún,	I,	1829,	16-19).

Hay	que	agregar	que	durante	los	festivales	en	honor	de	Huitzilopochtli,	todos,
“principales	y	macehuales	tañían	y	cantaban	con	gran	vocería	hasta	la	noche,	y
los	viejos	y	viejas	bebían	el	uctli,	pero	ninguno,	mancebo	ni	moza	[bebían],	y	si
alguno	lo	bebía,	castigábanlo	reciamente”	(Sahagún,	I,	1829,	62-63).

Muñoz	Camargo	dice	que	si	los	jóvenes	tlaxcaltecas	se	emborrachaban,	les
daban	muerte	(135).	Por	su	parte,	Zorita	aclara	que	entre	los	tlaxcaltecas,	en
bodas	y	fiestas	tenían	permiso	de	beber	dos	tazas	los	que	“pasaban	de	treinta
años”;	asimismo,	los	que	acarreaban	piedras	grandes	y	troncos,	por	el	gran
esfuerzo	que	esto	requería.	“Las	paridas	lo	podían	beber	los	primeros	días,	y	no
más”.	Los	señores	y	principales	y	la	gente	de	guerra	consideraban	la	embriaguez
una	afrenta,	por	lo	que	“tenían	por	infame	al	que	se	embeodaba,	y	la	pena	que
tenía	era	que	en	el	mercado	públicamente	lo	trasquilaban,	que	fuese	hombre	o
mujer”;	luego	le	aplicaban	el	mismo	duro	castigo	que	emplearon	los	mexicanos
y	además	eran	despojados	de	los	oficios	públicos	que	tenían	(Zorita,	59-60).

Pese	a	que	Prescott	afirma	que	debido	a	esas	restricciones,	los	aztecas	cobraron
fama	de	ser	el	pueblo	más	sobrio	de	aquellos	tiempos,	no	se	puede	pasar	por	alto
que	en	las	crónicas	de	los	españoles	abundan	las	menciones	a	las	borracheras	de
los	nativos	durante	sus	celebraciones.	Sahagún,	por	ejemplo,	cuenta	que	bajo	el
dominio	español,	en	un	festín	dedicado	a	la	diosa	de	la	sal,	durante	el	cual	hubo



borracheras	y	riñas	violentas,	no	se	les	aplicó	castigo	alguno	a	los	agresores
(Sahagún,	I,	1829,	128).	Zorita	relata	que	unos	religiosos	españoles	consultaron
con	los	de	España	acerca	del	castigo	que	se	les	debía	aplicar	a	los	nativos
borrachos;	la	respuesta	fue	que	“si	los	españoles	no	eran	castigados	por
embeodarse,	que	no	había	razón	por	que	se	disimulase	con	ellos	y	se	castigasen
los	indios”.	Asimismo	explica	el	oidor	que	había	españoles	y	mestizos,	hombres
y	mujeres,	que	preparaban	la	chicha	para	emborrachar	a	los	naturales,
encerrarlos	y	quitarles	ropa,	dinero	y	todo	cuanto	llevaban	(Zorita,	59-60).

Para	atormentar	a	los	delincuentes,	los	caciques	y	señores	tenían	unos	tiacanes
–“hombres	valientes”–,[149]	los	cuales	“principalmente	castigaban	el	adulterio	y
el	latrocinio	con	todo	rigor,	porque	el	homicidio,	si	no	era	con	traición,	o
cometido	contra	mujer,	no	se	punía”.	Si	un	“mascegual”	bastardo	hurtaba	“cosas
leves	no	tenía	otra	pena	que	la	de	satisfacer	al	agraviado”,	pero	si	no	le	pagaba
su	equivalente	al	ofendido,	moría	ahorcado.	El	que	hurtaba	mazorcas	de	maíz,	o
arrancaba	plantas	útiles,	“perdía	la	libertad	en	favor	del	dueño	de	la	sementera”.
No	obstante,	a	los	viandantes	necesitados	les	era	lícito	“tomar	de	la	sementera	o
de	los	árboles	frutales	que	había	sobre	el	camino,	cuanto	bastase	para	remediar	la
necesidad	presente”	(Cervantes,	I,	140;	Clavijero,	219).

En	lo	que	respecta	al	incesto,	quienes	lo	cometían	“en	el	primer	grado	de
consanguinidad	o	de	afinidad,	tenían	pena	de	muerte”;	cuñados	y	cuñadas	eran
una	excepción	a	la	regla,	tanto	que	cuando	alguno	moría,	la	viuda	pasaba	a	ser
mujer	de	uno	de	los	hermanos	que	lo	sobrevivía[150]	(Cervantes,	I,	140-141;
Clavijero,	218).	En	Tlaxcala,	explica	Muñoz	Camargo,	el	hermano	heredaba	las
mujeres	del	difunto	y	se	casaba	con	la	cuñada;	“asimismo	heredaba	los	bienes
del	hermano	y	no	los	hijos	[...],	mas	no	se	casaban	con	hermanas	y	hermanos”
(138).[151]	En	cambio,	en	algunas	regiones	retiradas	de	la	corte	de	México,	“los
nobles	solían	tomar	por	mujeres	las	madrastras	viudas”,	pero	entre	los	de
México	y	Tezcoco	y	sus	cercanías,	“se	miraban	con	horror	semejantes
matrimonios”	(Clavijero,	218;	Muñoz	Camargo,	138).

Pese	a	la	multitud	de	concubinas	que	tenían	los	reyes	nahuas,	estos	reconocían
solo	a	una	como	esposa	legítima	y	reina.	Sin	embargo,	según	Clavijero,
Nezahualpilli	tomó	por	esposas	legítimas	y	reinas	a	dos	sobrinas	del	rey	Tizoc;
primero	se	casó	con	una,	pero	después	se	enamoró	de	su	cuñada,	llamada
Xocotzin,	con	la	que	se	casó	en	segundas	nupcias.	De	la	unión	con	la	primera,
tuvo	a	Cacamatzin,	el	cual	fue	su	sucesor;	con	la	otra,	tuvo	a	Huexotzincatzin,	a
Coanacotzin	y	a	Ixtlilxóchitl[152]	(Clavijero,	120).	La	Relación	de	Michoacán



recoge	el	dato	de	que	el	rey	o	cazonci	da	al	sucesor	de	un	cacique	recién	muerto
el	consejo	de	que	no	se	case	con	las	mujeres	del	difunto	y	que	se	ocupe	de	la
guerra	(232).

A	los	que	practicaban	la	sodomía,	“si	el	delincuente	era	sacerdote	lo	quemaban
vivo”.	Los	otros,	morían	ahorcados.	Igual	sentencia	recibían	“el	hombre	que
vestía	de	mujer,	y	la	mujer	que	se	vestía	de	hombre”	(Las	Casas,	IV,	266-267;
Clavijero,	218-219).	Los	tlaxcaltecas	abominaban	de	los	que	incurrían	en	esa
práctica,	por	lo	que	“eran	abatidos	y	tenidos	en	poco	y	por	mujeres	tratados;	mas
no	los	castigaban	y	les	decían...	‘Hombres	malditos	y	desventurados,	[¿]hay
[acaso]	falta	de	mujeres	en	el	mundo,	y	vosotros	que	sois	bardajas	que	tomáis	el
oficio	de	mujeres	[...]	no	os	fuera	mejor	ser	hombres?’”	(Muñoz	Camargo,	138).
Además,	aclara	Zorita	que	la	bestialidad	“no	se	halló	jamás	entre	ellos”	(Zorita,
57).

Según	Lévi-Strauss,	el	violento	rechazo	del	incesto,	el	celibato	y	la	poligamia	en
esas	comunidades	se	debe	a	que	representan	una	amenaza	y	hasta	destruyen	la
distribución	equitativa	de	las	alianzas	(Lévi-Strauss	en	Fages,	46);	habría	que
agregar	a	esta	lista	la	homosexualidad.	Pese	a	las	estrictas	leyes	aztecas,
Cervantes	de	Salazar	comenta	que	bajo	el	poderío	español,	los	nahuas
“frecuentaban	el	pecado	de	sodomía”	(Cervantes,	I,	130).	No	obstante,	arriba
vimos	que	entre	las	ochenta	rigurosas	leyes	que	estableció	Nezahualcoyotzin	en
Tezcoco	y	las	otras	regiones	de	su	reinado,	había	una	que	ordenaba	que	al
homosexual	activo	o	que	actuaba	como	varón	se	le	atara	a	un	palo	y	fuera
sepultado	en	montones	de	cenizas,	donde	él	moría;	“y	al	paciente	por	el	sexo	le
saca[r]an	las	entrañas,	y	asimismo	lo	sepulta[r]an	en	la	ceniza”,	para	después
morir	quemado	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras	I,	324-325;	II,	101).

Entre	los	nahuas	el	matrimonio	se	celebraba	con	tanta	formalidad	como	en
cualquier	país	cristiano”,	afirma	Prescott.	Se	trataba	esta	institución	con	tal
respeto,	que	había	un	tribunal	establecido	con	solo	el	objeto	de	determinar	las
cuestiones	relativas	a	ella	(Prescott,	24).	Por	lo	mismo,	se	exigía	fidelidad
absoluta	en	el	matrimonio.	Sahagún	dejó	consignado	que	entre	los	consejos	que
daba	el	padre	a	su	hijo,	estaba	el	siguiente,	el	cual	parece	un	eco	de	la	Biblia,	o
quizás	sea	este	uno	de	los	muchos	textos	contaminados	de	ideas	euro-cristianas:

ordenó	Dios	que	una	muger	usase	de	un	varón,	y	un	varón	de	una	muger;	pero
esto	conviene	se	haga	con	templanza,	y	con	discreción:	no	te	arrojes	a	la	mujer
como	el	perro	se	arroja	a	lo	que	ha	de	comer	[...].	Aunque	tengas	apetito	de



muger,	resístete;	resiste	a	tu	corazón	hasta	que	ya	seas	hombre	perfecto	y	recio.
Mira	que	el	maguey,	si	lo	abren	de	pequeño	para	quitarle	la	miel,	ni	tiene
sustancia,	ni	da	miel,	sino	piérdese”	(Sahagún,	II,	1829,	143	y	II,	2000,	573).

El	padre	continúa	advirtiéndole	a	su	hijo	que	si	se	vuelve	mujeriego	y	se	entrega
al	placer	de	la	carne,	quedará	desmedrado,	descolorido	y	agotado,	por	lo	que	la
esposa	podría	aborrecerlo,	pues	no	podría	satisfacer	su	deseo	y	hasta	ella	podría
cometer	adulterio	(Historia,	II,	143-144).

A	los	adúlteros	–hombres	y	mujeres–,[153]	tal	como	lo	mencionamos
anteriormente,	se	les	daba	muerte	apedreándolos	o	les	“quebrantaban	la	cabeza
entre	dos	lozas”	(Códex	Mendoza,	última	pintura	interpretada	por	Clavijero,
218;	Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras	I,	237,	238,	325).	Fray	Bartolomé	expone	cómo	la
implacable	aplicación	de	dichos	castigos	no	distinguía	entre	señores	y
maceguales;	el	fraile	subraya	esto	con	la	muerte	que	se	le	dio	en	Tlaxcala	a	un
hermano	de	“Maxixcasin,	uno	de	los	cuatro	cabezas	y	señores	que	gobernaban
aquel	reino	y	capitán	general	de	todo	él,	[...]	muy	valeroso	y	estimado	de	todos”;
dicho	hermano	cometió	adulterio,	por	lo	que	la	pena	de	muerte	fue	la	sentencia
aprobada	por	los	cuatro	señores,	quienes	decidieron	no	quebrantar	“sus	buenas
costumbres	y	leyes	por	ninguna	persona,	por	grande	que	fuese,	y	así	lo	mataron,
no	embargante	que	fuese	hermano	de	tan	señalado	señor;	cierto,	sentencia	y
justicia	fue	ésta	digna	de	poner	por	ejemplo	y	dechado	a	munchas	naciones”
(Las	Casas,	IV,	266).

Fray	Bartolomé,	y	también	Cervantes	de	Salazar,	interpretan	este	extremo
castigo	como	sigue:	a	los	plebeyos	o	“masceguales”	adúlteros,	hombres	o
mujeres,	cuando	eran	sorprendidos	por	el	marido	de	la	mujer,	los	llevaban	al
campo,	los	ataban	de	pies	y	manos	y	tendidos	en	tierra,	“con	una	piedra	redonda
y	pesada	les	daban	en	las	sienes	de	tal	manera	que	a	pocos	golpes	les	echaban	los
sesos	fuera”	(Las	Casas,	IV,	266;	Cervantes,	I,	140;	Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras	II,
101).	Si	al	principio	el	marido	solo	tenía	sospechas	que	más	tarde	comprobaba
ser	ciertas,	“morían	ambos	ahorcados,	y	después	los	arrastraban	hasta	un	templo
que	fuera	de	la	ciudad	estaba,	aunque	no	los	acusase	el	marido”	(Las	Casas,	IV,
266).	Este	mismo	castigo	se	les	aplicaba	a	los	alcahuetes	y	alcahuetas.

En	cuanto	a	los	adúlteros	que	mataban	al	marido	engañado,	se	les	imponía	un
tormento	implacable:	“el	varón	moría	asado	vivo,	y	mientras	se	iba	asando,	lo



iban	rociando	con	agua	y	sal	hasta	que	allí	perecía;	y	si	eran	señores	o	caballeros
los	que	habían	adulterado,	después	de	haberles	dado	garrote,	les	quemaban	los
cuerpos,	que	era	su	modo	de	sepultar”	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras	II,	102).	Vale
aquí	señalar	cómo	durante	el	reinado	de	Nezahualpiltzintli,	este	efectuó	una
enmienda	a	esas	rigurosas	leyes	que	se	aplicaban	a	todos	por	igual,	al	condenar	a
un	músico	y	perdonar	a	un	soldado;	ambos	habían	cometido	adulterio,	por	lo	que
fueron	sentenciados	a	la	pena	de	muerte	por	los	jueces	supremos;	empero,	el	rey
derogó	la	ley	y	decretó

que	desde	aquel	día	en	adelante	el	soldado	y	hombre	militar	que	fuese	hallado	en
la	tercera	especie	de	delito	de	adulterio,	fuese	condenado	a	perpetuo	destierro	en
una	de	las	fronteras	y	presidios	que	el	imperio	tenía,	pues	con	esto	quedaba	muy
bien	castigado	y	a	la	república	se	le	seguía	mayor	utilidad,	porque	los	soldados
eran	la	defensa	y	amparo	de	ella	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras	II,	171).

Queda	por	preguntar	qué	sentencia	se	les	dio	a	las	mujeres	que	con	esos	soldados
cometieron	adulterio;	hasta	donde	llegan	nuestras	pesquisas,	no	hemos
encontrado	que	se	reportara	ningún	otro	caso.

Ese	mismo	rey	Nezahualpiltzintli,	dio	un	castigo	ejemplar	a	la	bellísima	esposa
de	un	caballero	llamado	Teanatzin,	la	cual	cometió	adulterio	con	dicho	rey;	este,
cuando	se	enteró	que	era	casada,	mandó	que	le	dieran	garrote	y	la	echaran	en	la
barranca	“donde	se	echaban	los	adúlteros	y	adúlteras”.	El	esposo	la	quería	tanto,
que	se	quejó	de	haber	perdido	a	mujer	tan	querida.	Al	enterarse	de	su	queja,	el
rey	lo	mandó	poner	en	un	calabozo	por	no	estimar	su	honra;	encerrado	en	esa
mazmorra,	el	desdichado	marido	compuso	un	canto	basado	en	su	tragedia,	el
cual	conmovió	tanto	al	rey,	que	lo	dejó	en	libertad	y	“le	mandó	dar	una	señora
doncella	por	mujer	y	otros	muchos	dones	y	mercedes”	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras
II,	172).

Según	Sahagún,	entre	los	consejos	que	la	madre	da	a	su	hija	de	noble	alcurnia,	le
advierte	que	no	cometa	adulterio,	porque	“si	fuere	sabido,	y	si	fueres	vista,	por
este	delito	matarte	han,	echarte	han	en	una	calle	para	ejemplo	de	toda	la	gente,
donde	serás	por	justicia	machucada	la	cabeza	y	arrastrada.”	Por	ende,
deshonraría	tanto	a	sus	antepasados,	como	a	los	señores	y	senadores	de	donde
descendían	ellos	(Sahagún,	Historia	II,	1829,	131;	Zorita,	Los	señores,	78-79).



Sahagún	sostiene	que	en	lejanos	tiempos,	no	solo	el	señor	de	los	teuchichimecas
era	monógamo,	sino	también	sus	súbditos.	Entre	ellos	era	raro	el	adulterio,	de
modo	que	cuando	se	hallaba	que	alguno	había	cometido	esa	falta,	lo
sentenciaban	a	que	todos	los	vasallos	del	señor	lo	atacaran	lanzándole	cuatro
flechas	cada	uno	hasta	matarlo.	Lo	curioso	es	que	las	mujeres	teuchichimecas,
además	de	que	vestían	faldellín	y	“vipil	de	pieles,	portaban	consigo	sus	arcos	y
carcaxes	de	flechas:	cuando	caminaban,	y	cuando	comían	los	tenían	consigo,	y
cuando	dormían,	ponían	los	arcos	en	sus	cabeceras”	(Sahagún,	Historia	III,
1829,	116-117).	También	los	hombres,	que	eran	habilísimos	flecheros	(podían
acertar	y	derribar	la	presa	al	tirar	el	primer	flechazo),	cuidaban	su	vista	a	tal
punto,	que	ellos	nunca	ayudaban	a	las	mujeres	a	cocinar,	pues	creían	que	el
humo	les	echaría	a	perder	la	vista	(Sahagún,	Historia	III,	1829,	118).[154]
Muñoz	Camargo	explica	que	en	efecto,	practicaban	la	monogamia,	y	aunque
querían	mucho	a	los	hijos	varones	“aborrec[ían]	a	las	hijas;	los	padres	cria[ba]n
a	los	varones	y	a	las	hembras,	las	madres”.	En	ese	tiempo,	además	de	ser
monógamos,	no	sacrificaban	sus	carnes	ni	se	sacaban	sangre	para	ofrendar	a	sus
dioses	(44	y	68).	Muñoz	Camargo	declara	que	más	adelante	el	demonio	los
indujo	a	practicar	la	poligamia;	sin	embargo,	es	de	suponer	que	quizás	por	el
ejemplo	de	los	aztecas,	estos	tlaxcaltecas

se	preciaban	de	tener	muchas	mujeres,	todas	aquellas	que	pudiesen	substentar;	y
[...]	tenían	todos	una	legítima	con	quien	casaban	según	sus	ritos	para	la	sucesiva
generación,	y	estas	mujeres	legítimas	eran	Señoras	de	las	demás	[...],	a	las	cuales
mandaban	como	criadas	en	una	o	dos	casas,	según	las	tenían	repartidas,	y	las
propias	mujeres	legítimas	mandaban	a	las	demás	que	fuesen	a	dormir	y	regalar	y
sestear	con	el	Señor	(Muñoz	Camargo,	137).[155]

Además,	aunque	“de	ordinario	las	mujeres	legítimas	dormían	con	sus	maridos”,
cuando	a	este	le	apetecía	o	requería	la	compañía	de	alguna	de	las	mancebas,	se	lo
pedía	a	su	esposa.	En	nota	3,	el	comentarista	Chavero	explica	que	la	relevancia
de	escoger	a	una	mujer	legítima	permitía	que	los	hijos	heredaran	el	señorío	a
cargo	del	padre	(Muñoz	Camargo,	137).[156]	Alva	Ixtlilxóchitl	confirma	que	al
principio	se	casaban	con	solo	una	mujer,	pero	agrega	que	esa	mujer	no	era
“parienta	en	ningún	grado,	aunque	después	sus	descendientes	casaron	con
primas	hermanas	y	tías,	costumbre	que	tomaron	de	los	tultecas”.	En	esta	crónica,
el	autor	presenta	varios	casos	que	sirven	aquí	para	ejemplificar	lo	anterior;	uno
de	ellos	fue	el	del	valeroso	y	virtuoso	príncipe	Techotlalatzin	o	Tlacatecuhtli,



quien,	cuando	murió	su	padre,	el	rey,	fue	jurado	Chichimecatl	Tecuhtli,	que
quiere	decir	“rey	de	los	hombres”.	Este	príncipe	se	casó	con	Tozcuentzin,	su
prima	hermana;	dicha	señora	“fue	una	de	las	más	heroicas	que	han	tenido	estas
tierras,	y	muy	airosa	en	las	cosas	que	pertenecen	a	mujeres,	especialmente	las	de
su	calidad.	De	la	unión	de	estos	príncipes	nacieron	cuatro	hijos	y	una	hija”.	El
primero,	Ixtlilxóchitl,	fue	declarado	el	sucesor	del	imperio	tan	pronto	como
nació;	en	dicha	ocasión	se	le	dieron	once	pueblos

y	por	aya	para	que	lo	criara	y	diera	el	pecho,	a	Zacaquimiltzin,	señora	de
Tepepulco,	con	muchas	otras	mujeres	principales	de	diversas	partes	y	de	diversas
lenguas,	para	que	el	niño,	como	era	costumbre,	aprendiera	de	todas	ellas;	y	por
ayo	y	maestro	[le	dio]	a	Tlatocatlatzacuilotzin,	Señor	de	Acolma,	con	muchos
otros	caballeros	virtuosos	y	valerosos,	filósofos	y	hombres	de	arte	y	ciencia,	el
cual	se	crió	con	la	mayor	doctrina	que	Príncipe	se	ha	criado	en	esta	tierra	y	como
asimiló	muy	bien	las	enseñanzas,	fue	muy	virtuoso	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras,	I,
294).

La	princesa	Tozcuentzin	contrajo	matrimonio	cuando	tenía	ocho	años,	pero	este
se	consumó	cuando	ella	cumplió	los	treinta	años	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras,	I,
293-294).	Aquí	hay	que	tomar	en	cuenta	que	esto	se	hacía	en	cumplimiento	de	lo
decretado	por	Nezahualcoyotl:[157]

porque	era	costumbre	en	aquellos	tiempos	casarse	las	mujeres	y	[no]	tener
acceso	con	los	hombres	[sino]	de	edad	de	40	años;	y	a	la	que	antes	accedía	a	este
efecto,	la	castigaban	con	pena	de	muerte,	y	lo	mismo	a	los	hombres,
especialmente	la	nación	Chichimeca	[…]	los	Toltecas	tenían	otro	modo	de	vivir
y	otras	leyes	diferentes	de	las	de	los	Chichimecas,	porque	casaban	de	edad	de	20
años	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras,	I,	293-294).[158]

También	don	Martín	Motecuhzoma,	“quien	heredó	el	mayorazgo	de	don	Pedro
Tlacahuepantzin,	se	casó	con	doña	Magdalena	Axayacatzin,	su	prima	hermana;
asimismo,	el	susodicho	don	Pedro	se	había	casado	con	una	prima	hermana	en
primeras	nupcias,	pero	ese	matrimonio	nunca	se	consumó”	(Alva	Ixtlilxóchitl,
Obras,	II,	27	y	178).

No	se	consideraba	adulterio,	y	por	tanto	no	se	castigaba,	“el	comercio	del	marido



con	una	soltera,	y	por	consiguiente	no	obligaban	a	tanta	fidelidad	al	marido
como	a	la	mujer”	(Clavijero,	218).	Los	castigos	aplicados	al	adulterio	variaban
en	rigor	en	algunas	regiones:	por	ejemplo,	en	Ichcatlán,	a	la	mujer	que
comparecía	ante	los	jueces	acusada	de	adulterio,	“si	las	pruebas	del	delito	eran
convincentes,	se	le	daba	allí	la	muerte	sobre	la	marcha;	la	descuartizaban	y
dividían	los	pedazos	entre	los	testigos”	(Clavijero,	218).	En	Itztepec,	era	el
marido	el	que,	como	castigo,	“en	público	le	cortaba	la	nariz	y	las	orejas”
(Clavijero,	218).	En	otras	regiones,	castigaban	con	la	muerte	al	“marido	que
tenía	acceso	a	su	mujer	cuando	constataba	que	ella	le	hubiese	violado	la	fe
conyugal”	(218).	Fray	Bartolomé	menciona	algunos	de	los	castigos,	que	fuera	de
la	lapidación,	se	aplicaban	a	los	adúlteros,	entre	los	que	cuentan	triturarles	la
cabeza	entre	dos	piedras,	o	“hincándole[s]	un	palo	en	la	garganta,	o	dándole[s]
garrote”	tanto	a	él	como	a	ella	(Las	Casas,	IV,	358).

El	capítulo	XIX	del	libro	6º	de	Sahagún,	con	los	consejos	que	da	la	madre	a	la
hija,	se	ocupa	en	detalle	de	ese	tema	y	la	muerte	que	le	esperaría	como	castigo	a
la	adúltera	(Historia	II,	1829,	131),	lo	cual	quedó	explicado	antes.	Y	es	que
aunque	el	marido	perdonara	a	la	mujer,	ella	no	se	salvaba	de	tan	cruento	castigo
(Las	Casas,	IV,	266;	Gómara,	440;	Bonifaz,	4);	ni	siquiera	la	familia	real	se
salvaba	por	esa	falta,	que	se	equiparaba	al	homicidio,	a	la	rebelión	contra	el
estado	o	contra	el	rey,	o	a	vestir	ropas	del	sexo	opuesto	(Las	Casas,	IV,	266;
Zorita,	Señores,	58;	Bonifaz,	4).	Si	los	culpables	eran	de	casta	privilegiada	o
pipiltim,	“los	ahorcaban	y	después	les	emplumaban	las	cabezas,	quemándolos
por	consideración	a	su	jerarquía”	(Las	Casas,	IV,	266).

Zorita	también	menciona	el	caso	de	un	señor	principal	que	cometió	adulterio	en
Tlaxcala,	por	lo	que	los	jueces	determinaron	que	sin	miramientos	se	le	diese	la
pena	de	muerte,	y	a	la	mujer	también	(Los	señores,	57).	El	rey	de	Tezcoco
mandó	matar	cuatro	de	sus	numerosos	hijos	porque	tuvieron	relaciones	con	sus
madrastras	o	esposas	de	él;	a	ellas	también	se	les	aplicó	la	misma	pena	(Las
Casas,	IV,	266;	Zorita,	Los	señores,	57).	Asimismo,	Alva	Ixtlilxóchitl	cuenta	que
se	le	aplicó	un	ejemplar	castigo	a	Tezozómoc,	señor	de	Azcaputzalco	“por	un
adulterio	que	cometió”.	Al	principio,	y	por	consideración	a	Moctezuma	II
Xocoyotzin	porque	era	su	suegro,	lo	habían	condenado	al	destierro	y	al	saqueo
de	sus	casas;	sin	embargo,	los	tepanecas	exigieron	“que	le	fuese	cortada	la	punta
de	la	nariz”;	a	su	vez,	el	rey	de	Tezcoco	“mandó	ejecutar	la	ley	de	su	padre,	que
era	darle	garrote	y	quemarle	el	cuerpo”,[159]	lo	cual	consumaron	sus	ministros
dando	motivo	para	que	Moctezuma	quedase	muy	resentido	(Alva	Ixtlilxóchitl,
Obras,	II,	180).



Un	caso	muy	interesante	se	refiere	a	la	bella	princesa	Chalchiuhnenetzin,	esposa
del	rey	Nezahualpiltzintli	y	hermana	de	Moctezuma	II.	Esta	princesa	llevó	en	su
palacio	una	vida	disoluta	entregada	a	la	concupiscencia	y	a	darse	el	placer
morboso	de	matar	a	cada	uno	de	los	jóvenes	que	ella	seducía;	al	ser	descubierta,
se	les	dio	a	ella,	a	sus	cómplices	y	alcahuetes,	la	pena	capital	(Ixtlilxótitl,	Obras,
II,	164-165;	Historia	de	la	nación	chichimeca,	162-163;	Navarro,	12).

Hacemos	aquí	un	paréntesis	para	explicar	que	en	relación	con
Chalchiuhnenetzin,	hermana	o	hija	de	Axayácatl,	existen	tres	versiones,	a	saber:
la	de	Alva	Ixtlilxóchitl,	en	la	que	la	bella	mujer	adúltera	estaba	casada	con
Nezahualpilli	y	era	hermana	de	Moctezuma	II	e	hija	de	Axayácatl;	en	esta
versión	la	princesa	dio	muerte	a	sus	numerosos	amantes,	por	lo	que	fue
sentenciada	a	muerte.

La	segunda	versión	es	la	de	Tezozómoc	contenida	en	su	Crónica	Mexicayotl,
escrita	en	nahuatl,	en	la	cual	Chalchiuhnenetzin	es	la	fea	esposa	de	Moquiuixtli,
último	rey	de	Tlatelolco,	quien	la	rechazaba	y	humillaba,	motivo	por	el	cual,
según	el	cronista,	el	rey	de	México,	Axayácatl,	declaró	la	guerra	a	los	tlatelolcas.
[160]

Por	último,	en	la	tercera	versión,	la	del	padre	Durán,	la	princesa	innominada,	es
la	prudente	esposa	de	Moquiuixtli	y	hermana	de	Axayácatl.	En	este	último	texto
la	reina	tiene	tal	poder	y	respeto	de	sus	súbditos	y	del	rey,	que	al	enterarse	de	la
rebelión	planeada	por	los	tlatelolcas	contra	los	mexicanos,	exhortó	al	monarca
reclamándole	que	cómo	él,	siendo	“cabeza	y	señor”	de	ese	reino	“no	podía
aplacarles	los	corazones”	a	sus	súbditos	e	impedir	la	subversión;	ante	la	negativa
de	su	esposo,	le	pidió	que	le	permitiera	a	ella	hablarles	(Durán,	Historia,	253-
265;	Tezozomoc,	199-200).[161]	En	el	texto	de	Durán	el	discurso	de	la	esposa
del	rey	Moquiuixtli	es	muy	extenso,	igual	que	el	diálogo	entre	ambos;	empero,
interesa	escuchar	cómo	con	autoridad	ella	insiste	en	que	“aunque	soy	muger,
quiero	meter	la	mano,	si	lo	puedo	estoruar	y	apartar	esta	herronía	y	atrevimiento
tan	grande	[...]	que	aunque	soy	muger	quiça	me	obedeçerán	a	mis	ruegos	para
que	estemos	todos	quietos	y	paçíficos”	(Durán,	199-201).

La	más	divulgada	de	las	tres	es	la	primera,	contenida	en	la	crónica	de
Ixtlilxóchitl,	en	la	cual	se	desarrolla	el	tema	del	adulterio,	con	lo	que	retomamos
el	hilo	del	tema	que	nos	ocupa	(Soustelle,	The	Daily	Life,	183).	Soustelle
reproduce	este	caso	como	ejemplo	del	castigo	que	se	aplicaba	a	los	que	cometían
adulterio,	diciendo	que	a	ambos	adúlteros	les	machacaban	la	cabeza	con	una



piedra,	pero	a	las	mujeres	infieles	las	ahorcaban	primero	(Soustelle,	The	Daily
Life,	185-187).

Soustelle	echa	mano	de	este	relato	para	afirmar,	en	relación	con	la	poligamia,
que	la	guerra	entre	los	mexicanos	y	los	tlatelolcas	fue	causada	por	actos	o
decires	de	concubinas	(Soustelle,	The	Daily	Life,	183);	por	su	parte,	la	segunda
versión	de	Tezozomoc	atribuye	esa	guerra	al	maltrato	que	daba	el	monarca	de
Tlatelolco	a	Chalchiuhnenetzin,	hermana,	en	este	texto,	de	Axayácatl.	Sin
embargo,	ambos	asertos	quedan	totalmente	anulados	en	los	capítulos	XXXIII	y
XXXIV	de	la	crónica	de	Durán,	los	cuales	aclaran	que	más	bien	dicha	guerra
ocurrió	por	el	empeño	de	los	tlatelolcas	de	someter	a	los	mexicanos	a	su
mandato	y	convertirse	en	los	soberanos	del	Imperio	Azteca,	lo	cual	es	más
verosímil	que	las	otras	dos	conjeturas.	Ocurrió	lo	contrario,	pues	al	perder	la
guerra	los	primeros,	perdieron	todos	los	beneficios	que	hasta	entonces	habían
tenido,	ya	que	no	solo	se	les	despojó	de	libertad,	sino	también	los	hicieron
“tributarios	y	pecheros,	como	las	demás	ciudades	y	provincias”	(Durán,	Historia,
253-263)	y	los	monarcas	tlatelolcas	pasaron	a	ser	simples	gobernadores.

En	la	Vera	Paz,	cerca	de	Guatemala,	entendían	por	pecado	el	de	la	carne.	Resulta
interesante	observar	cómo	en	esta	geografía	trataban	con	lenidad	a	los	adúlteros
y	a	otros	pecadores;	por	ejemplo,	“al	mancebo	que	fornicaba	con	alguna
doncella,	no	le	daban	otra	pena	sino	compelelle	a	que	la	tomase	por	mujer”	(Las
Casas,	IV,	357);	si	la	mujer	estaba	desposada,	su	futuro	marido	la	abandonaba	y
“pedía	que	le	restituyesen	su	dote	o	arras	o	precio	que	había	dado”;	quien	pagaba
era	“el	que	había	corrompido	y	adulterado	[a]	la	doncella,	dándolo	al	padre	y	la
madre	della”	(Las	Casas,	IV,	357-358).	El	que	cometía	fornicación	con	viuda	o
con	esclava,	le	hacían	pagar	a	veces	sesenta	plumas	y	otras	hasta	cien,	u	otras
cosas	semejantes;	y	si	eran	casados	los	que	cometían	adulterio,	“les	daban	la
misma	pena	de	las	cient	plumas;	pero	si	lo	tenían	de	costumbre,	a	ambos	a	dos
ahogaban	en	pena	[de	muerte]”	(Las	Casas,	IV,	358).	Si	el	hombre	casado
cometía	adulterio	con	doncella,	los	parientes	de	ella	lo	encubrían	para	que	la	hija
pudiese	casarse;	pero	si	lo	denunciaban,	a	él	le	hacían	pagar	cierto	número	de
plumas.	Si	un	hombre	casado	pecaba	con	viuda	o	con	casada,

castigábanles	una	y	dos	veces,	y	si	munchos	los	vían	perseverar	en	pecado,
atábanles	a	ambos	las	manos	atrás,	en	alto	[...],	y	quemaban	debajo	dellos	una
hierba	que	llamaban	tabacoyay	[...],	y	dábanles	humo	a	narices	[..]	y	después
dejábanlos	ir,	amonestándolos	que	se	enmendasen.	[...]	Si	otra	vez,	después	de
así	castigados	tornaban	al	pecado,	matábanlos	(Las	Casas,	IV,	358).



Si	el	adúltero	no	era	de	sangre	noble,	para	que	no	se	divulgara	la	falta	que	había
cometido,	“lo	ahorcaban	de	una	viga	en	su	misma	casa,	y	lo	mismo	hacían	con	la
adúltera”;[162]	después	decían	que	por	obra	del	demonio	ellos	mismos	se	habían
quitado	la	vida	por	cualquier	razón	que	ellos	inventaban.	En	seguida	los
enterraban	en	el	mismo	sitio	en	el	que	habían	sido	ahorcados	(Las	Casas,	IV,
266;	Cervantes,	I,	140).	Siguiendo	el	fuerte	simbolismo	que	une	casa,	cuerpo	y
pensamientos	humanos	(Cirlot,	120),	resulta	válido	colegir	que,	al	ser	ahorcados
(plano	superior)	y	enterrados	los	adúlteros	ahí	mismo	(plano	inferior),	el	castigo
connota	el	aniquilamiento	total	del	ser,	borrando	el	nombre	y	su	cuerpo	del
ámbito	de	lo	visible.

“Al	que	moría	por	adúltero	vestían	como	a	la	diosa	de	la	lujuria,	dicha
Tlazolteutl”	(Gómara,	436).	A	diferencia	de	Gómara,	Sahagún	presenta	a
Tlacoltéutl	como	una	diosa	asociada	al	“vicio	y	devoradora	de	inmundicias”;
como	tal,	asume	los	pecados	al	recibir	la	confesión	de	los	seres	humanos;	“en
tiempo	de	infidelidad,	los	Mixtecas,	estando	enfermos,	confesaban	todos	sus
pecados	a	un	sátrapa,	y	el	confesor	[...]	mandaba	al	enfermo	que	se	confesaba,
que	pagase	lo	ageno	que	tenía	en	su	poder”	(Sahagún,	II,	1829,	63-64;	Clavijero,
198).	En	tanto	diosa	de	la	tierra,	Tlacoltéutl	o	Tlazolteutl	era	protectora	de	las
parturientas	(Nicholson,	46,	99,	113).

Además	del	suplicio	que	implicaba	ese	tipo	de	muerte,	no	debe	extrañarnos	el
ensañamiento	contra	los	adúlteros,	al	denigrarlos	y	hacer	mofa	de	su
masculinidad,	puesto	que	a	la	diosa	Tlazolteutl	se	la	representaba	desnuda,	con
un	tocado	que	terminaba	en	un	par	de	cuernos,	montada	en	una	escoba,	y
acompañada	de	una	serpiente	roja	–símbolo	azteca	del	sexo	(Nicholson,	46,	99,
113).	Veneraban	a	esta	diosa	los	mexicanos	y	en	especial,	los	mixtecas	y
olmecas.	Obsérvese	que	lo	que	confesaban	estos	indígenas,	y	era	penado,	era	el
adulterio,	pero	no	la	lujuria,	pues	“no	la	tenían	como	pecado”	(Sahagún,	Historia
II,	1829,	63-64;	Suma,	124).

3.3.	Divorcio	y	adulterio



Pese	a	lo	que	afirma	Sahagún	acerca	de	la	lujuria,	llama	la	atención	comprobar
cómo	en	los	diversos	discursos	de	padres	a	hijos,	de	confesores	a	pecadores,	de
señores	nobles	a	sus	mandatarios,	se	insiste	en	no	ser	carnales	ni	sucios,	ni	de
“malas	costumbres”,	ni	“dados	a	cosas	de	lujuria”,	ni	siquiera	recordar	“cosa
ninguna	carnal”.	Así,	ante	el	rey	recién	elegido,	un	señor	principal	lo	amonesta	y
le	advierte	que	si	comete	esas	faltas,	no	merecerá	“llevar	a	cuestas	el	pueblo	y	su
regimiento	y	gobierno,	y	para	ser	madre	y	padre	del	reino”	(Sahagún,	II,	1829,
104-105,	230;	Zorita,	Los	señores,	74,	76).

Aquí	se	hace	preciso	revisar	en	la	crónica	de	Sahagún,	los	consejos	que	da	el
padre	a	su	hija	primogénita,	pues	en	principio,	dichos	consejos	insisten	en	evitar
la	lujuria.	El	padre	le	ruega	a	la	joven	que	no	deshonre	a	sus	progenitores,	y	a
continuación	le	recomienda	lo	siguiente:	“mira	que	no	te	des	al	deleite	carnal;
mira	que	no	te	arrojes	sobre	la	inmundicia	y	hediondez	de	la	lujuria;	y	si	has	de
venir	a	esto,	más	valía	que	te	murieras”	(Sahagún,	Historia	II,	1829,	124;	Suma,
166-167).	La	madre	va	más	lejos	en	las	recomendaciones	a	su	hija:	la	increpa
para	que	no	use	afeites	en	su	cara,	“porque	esto	es	señal	de	mujeres	mundanas	y
carnales”	y	de	malas	mujeres	(II,	1829,	129);	continúa	diciéndole:	“mira	que	te
guardes	mucho	que	nadie	llegue	a	ti	ni	tome	tu	cuerpo:	si	perdieres	tu	virginidad,
y	después	de	esto	te	demandare	por	muger	alguno,	y	te	casares	con	él,	[...]
siempre	se	acordará	de	que	no	te	halló	virgen	[...	por	lo	que]	siempre	estará	tu
marido	sospechoso	de	ti”.	Sigue	instándola	a	que	no	cometa	adulterio	pues	este
es	como	“una	caída	en	una	sima	sin	suelo,	que	no	tiene	remedio	ni	jamás	se
puede	sanar”	(Sahagún,	II,	1829,	130-131;	Zorita,	Los	señores,	78-79,	81-82).
Además,	el	padre	le	recomendaba	a	la	casada	templanza	en	el	coito,	aunque
fuera	con	su	marido,	y	a	este,	a	“tener	templanza	en	usar	de	ella”,	para	no
secarse	y	echarse	a	perder	(Sahagún,	II,	1829,	144).

Lo	curioso	es	que	esos	consejos	parecen	dados	por	un	padre	y	una	madre	toltecas
o	chichimecas,	ya	que	estos	nativos	no	adoraban	a	la	diosa	Tlazolteutl,	según
explicó	Sahagún,	porque	los	toltecas	solo	tenían	dos	dioses:	Mixcóatl	y	otro	dios
“llamado	Yoalli	Ehécatl,	que	quiere	decir	dios	invisible	e	impalpable	y
favorecedor	y	amparador	y	todo	poderoso,	por	cuya	virtud	todos	viven,	el	cual
por	solo	su	saber	rige	y	hace	su	voluntad	en	todas	las	cosas”	(Sahagún,	II,	1829,
144).[163]

En	cambio,	los	cuextecas	sí	adoraban	a	Tlazolteotl	“y	no	se	acusaban	delante	de
ella	de	la	lujuria,	porque	ésta	no	la	tenían	por	pecado”	(Sahagún,	1829,	II,	214).
Los	viejos	de	Michoacán	y	otras	regiones	aledañas	de	occidente,	no	pudieron	dar



razón	al	fraile	franciscano	de	si	ellos	adoraban	a	esta	diosa	(Sahagún,	Historia	II,
1829,	63-64;	Suma,	124).

Lo	anterior	nos	lleva	a	preguntarnos	a	qué	grupo	étnico	y	cultural	pertenece	el
mito	del	nigromántico	que	se	convirtió	en	el	indio	forastero	llamado	Tobeyo,
pues	para	sorpresa	nuestra,	acostumbrados	como	estamos	a	los	pudorosos
cuentos	de	hadas	occidentales	de	la	doncella	enamorada	de	un	bello	doncel,
comprobamos	que	es	la	desatinada	atracción	sexual,	lo	que	une	a	la	pareja	del
Tobeyo.[164]	El	relato	dice	que	el	tal	Tobeyo	se	presentó	totalmente	desnudo	a
vender	axi	(ají	o	chile)	verde	frente	al	palacio	de	Huemac,	señor	de	los	toltecas;
este	tenía	una	hermosa	hija	muy	pretendida	por	la	crema	y	nata	de	los	toltecas.
Empero,	la	princesa	“vio	y	miró	el	miembro	genital	de	aquel	Tobeyo”	y	enfermó
de	amores	por	él,	a	tal	punto,	que	se	le	hinchó	todo	el	cuerpo.	Entonces	el	señor
Huemac	mandó	buscar	al	Tobeyo	y	lo	hizo	entrar	en	la	recámara	de	su	hija	y	“el
Tobeyo	durmió	con	ella	de	que	luego	fue	sana	y	buena,	y	de	esta	manera	Tobeyo
fue	yerno	del	señor	Huemac”	(Sahagún,	Historia	I,	1829,	247-248	y	Suma,	44-
46).[165]	Al	complacer	a	su	hija,	el	padre	la	curó	del	mal	que	sufría.

A	diferencia	de	ese	relato,	Sahagún	explica	que	entre	los	consejos	de	buenas
costumbres	el	padre	presenta	a	sus	hijos	varios	ejemplos	para	que	vivan
“recatados,	y	con	discreción”	y	no	abusen	de	“este	negocio	tan	feo	y	perjudicial”
de	la	lujuria.	Uno	de	esos	ejemplos	es	el	de	las	dos	viejas	de	“cabellos	blancos”
que	llevaron	presas	ante	Nezahualcoyotl,	rey	de	Tezcoco,	porque	cometieron
adulterio	con	unos	“mancebillos”;	el	rey	les	preguntó	entre	otras	cosas:	“abuelas
nuestras,	¿es	verdad	que	todavía	tenéis	deseo	del	deleite	carnal?	¿Aun	no	estáis
hartas	siendo	tan	viejas	como	sois?”.	Ellas	respondieron:

“oiga	vuestra	alteza:	vosotros	los	hombres,	cesáis	de	viejos	de	querer	la
delectación	carnal,	por	haber	frecuentádola	en	la	juventud,	porque	se	acaba	la
potencia,	y	la	simiente	humana;	pero	nosotras	las	mugeres	nunca	nos	hartamos
[...]	de	esta	obra,	porque	es	nuestro	cuerpo	como	una	sima,	y	como	una	barranca
honda,	que	nunca	se	hincha,	recibe	todo	cuanto	le	echan	y	desea	más,	y	demanda
más;	y	si	esto	no	hacemos,	no	tenemos	vida”	(Sahagún,	II,	145-146;	Garibay,	La
literatura,	sacado	de	Sahagún,	Códice	Florentino,	ff.178	y	ss.).

No	obstante,	según	Fernández	de	Oviedo	y	otros	cronistas,	el	hombre	casado
gozaba	de	libertad	para	tener	más	de	una	esposa,	pues	según	la	ley,	“podía



hacerlo	siempre	y	cuando	labrara	una	nueva	parcela	para	que	cada	familia
quedara	así	protegida...	Lo	que	resultaba	en	que	ningún	hombre	excedía	sus
fuerzas”.	En	esa	sociedad	“cada	uno	tiene	una	mujer,	e	pocos	son	los	que	tienen
más,	excepto	los	principales	o	el	que	puede	dar	de	comer	a	más	mujeres;	e	los
caciques	cuantas	quisieren”	(Fernández	de	Oviedo,	Historia,	IV,	365	y	376;
Durán,	Historia,	I,	264;	Bonifaz,	3-4).	En	cuanto	a	Moctezuma	II,	a	quien	los
cronistas	españoles	llamaron	emperador,[166]	se	sabe	que	poseía	tantas	esposas,
que	llegó	a	tener	hasta	“ciento	e	cincuenta	preñadas	a	un	tiempo”;	muchas	de
ellas	intentaban	abortar	con	bebedizos,	“para	dar	solaz	a	Moctezuma,	o	porque
sabían	que	sus	hijos	no	habían	de	heredar”	(Cervantes,	I,	316).	En	una	nota	de
Doris	Heyden	al	tema	de	las	concubinas	en	la	traducción	al	inglés	de	la	crónica
de	Durán	se	lee	que	según	el	doctor	Francisco	Hernández,	la	flor	llamada
tetlaxincaxochitl,	que	tiene	la	forma	de	un	falo,	se	le	conoce	como	“flor	del
adulterio”;	se	le	llamaba	así	porque	las	muchas	concubinas	de	Moctezuma
“usaban	la	planta	en	lugar	del	miembro	viril	para	obtener	placer	sexual,	cuando
no	tenían	hombre”	(Hernández,	citado	por	Heyden,	52).	Estas	mujeres	eran
vigiladas	por	unas	viejas	que	jamás	se	apartaban	de	ellas,	las	cuales	no	permitían
que	las	mirasen	otros	hombres	(Cervantes,	I,	316).

Fray	Toribio	de	Benavente	o	Motolinía,	quien	escribió	su	Historia	de	los	indios
con	miras	a	los	progresos	de	esos	pueblos	en	la	aceptación	de	los	preceptos
cristianos,	comenta	que	los	indígenas	de	los	estamentos	privilegiados	no	se
contentaban	con	una	sola	mujer;	esto	hizo	que	“quitar	y	desarraigar	a	estos
naturales	la	multitud	de	las	mujeres,	[...]	era	de	mucha	dificultad,	porque	se	les
hacía	muy	dura	cosa	dejar	la	antigua	costumbre	carnal”	(Motolinía,	131-132).
Para	esos	misioneros	se	trataba	de	una	costumbre	deleznable	y	“bárbara”,	por	lo
que	debido	a	su	misión	evangelizadora	intentaban	erradicarla.	No	cabe	duda	de
que	esta	“costumbre	carnal”	delataba	ya,	en	tiempos	precolombinos,	el
machismo	que	aún	prevalece	en	Hispanoamérica	y	que	se	tiende	a	achacarlo	solo
a	la	influencia	hispánica.	No	obstante,	recordar	que	esos	“harenes”	no	solo
cumplían	con	satisfacer	la	concupiscencia	de	los	líderes	nahuas;	ya	vimos	antes,
primero,	que	las	mujeres	que	ellos	recibían	en	calidad	de	concubinas	les
aportaban	mayores	riquezas;	con	sus	dotes	expandían	la	geografía	de	su	señorío,
les	suministraban	pueblos	aliados	contra	el	enemigo	y	parientes	servidores
incondicionales;	por	último,	los	tributos	que	las	mujeres	pagaban	con	sus
trabajos	manuales	y	sus	múltiples	labores,	junto	con	las	que	realizaban	las
vírgenes	del	templo,	representaban	una	muy	valiosa	fuente	de	ingresos;	es	por
eso	que	tales	harenes,	así	como	los	reclusorios	de	las,	bien	podríamos	decir	que
funcionaban	como	fábricas	de	tejidos,	plumaria	y	otras	artesanías.



3.4.	Creencias	religiosas

Herrera	comenta	acerca	de	los	aztecas	que	eran	muy	religiosos.	Durante	el
tiempo	de	su	paganismo	tenían	cierto	conocimiento	de	un	dios	por	encima	de
todos	los	otros	dioses;	creían	en	la	eternidad,	en	el	castigo	futuro,	en	ángeles,	y
en	nueve	cielos.	No	concebían	que	la	tierra	fuera	redonda;	creían	que	el	sol	y	la
luna	eran	marido	y	mujer	y	que	las	estrellas	estaban	subordinadas	a	ellos.
Llamaban	al	fuego	el	Dios	de	la	Vejez.	Pensaban	que	el	mundo	no	fue	creado,
sino	que	se	había	formado	por	casualidad,	y	que	los	cielos	no	habían	tenido
comienzo.	No	tenían	ni	idea	de	los	cuatro	elementos	ni	de	sus	operaciones.	Su
opinión	era	que	el	mundo	había	sido	dos	veces	destruido,	una,	por	el	diluvio	y
tempestades,	cuando	los	habitantes	eran	gigantes;	y	el	otro	fin	del	mundo	ocurrió
por	vientos	y	huracanes	y	los	pocos	que	escaparon	vivos	se	convirtieron	en
monos.	Que	el	otro	fin	del	mundo	ocurrirá	por	fuego,	la	tierra	se	abrirá	y	se
tragará	a	los	hombres	y	otros	serán	quemados.	Decían	que	nada	sucedía	sin	el
poder	de	sus	dioses,	por	lo	que	tenían	que	invocarlos	en	toda	ocasión	(Herrera,
II,	292-293).

En	lo	que	respecta	a	ritos	y	ceremonias	sangrientas,	Prescott	manifiesta	sorpresa
al	comprobar	mucha	incongruencia	en	el	sistema	religioso	de	los	aztecas,	“pues
una	de	sus	partes	parece	emanada	de	un	pueblo	culto,	comparativamente
hablando,	y	sujeto	a	nobles	influencias,	mientras	que	el	resto	respira	indómita
ferocidad”	(Prescott,	40).[167]	Prescott	alude	aquí	a	los	sacrificios	humanos	y	al
canibalismo	practicado	por	los	aztecas,	lo	cual	contrasta	con	las	costumbres
religiosas	de	sus	precursores	toltecas.	De	los	cráneos	de	los	sacrificados	en	unos
edificios	destinados	a	guardarlos,	los	soldados	de	Cortés	“contaron	en	uno	de
ellos,	ciento	treinta	y	seis	mil”.	Esto	lleva	a	concluir	que	por	año	sacrificaban
millares	de	víctimas	a	sus	sanguinarios	dioses	(Prescott,	40).	Queda	preguntar	si
guardaban	esos	cráneos	porque	consideraban	que	la	cabeza	era	la	sede	de	la
fuerza	espiritual,	según	lo	habían	concebido	los	hombres	desde	tiempo
inmemorial	(Cirlot,	164).	Lo	más	cruel	y	salvaje	consistía	en	desollar	a	algunos
sacrificados,	vestirse	con	su	piel	para	bailar	así	disfrazados	durante	las
festividades	religiosas	(Gómara,	444).	En	los	festejos	dedicados	al	dios
Xipetotec	(el	desollado),	los	hombres	y	las	mujeres	que	padecían	viruelas,
apostemas,	sarna	e	infecciones	oculares,	con	la	esperanza	de	ser	curados,	vestían



pellejos	de	quienes	habían	muerto	desollados,	“todos	recientes	y	corriendo
sangre”	(Sahagún,	Historia	I,	1829,	27-28).	A	los	que	se	cubrían	con	la	piel	de
los	desollados,	se	les	llamaba	xippes	o	chipes,	según	Muñoz	Camargo	(65).

En	contraste,	fray	Bartolomé	explica	que	los	nativos	de	la	Florida	y	de	Nuevo
México,	no	“tenían	[...]	dioses,	ni	ídolos,	ni	templos,	y	que	solo	adoraban	el	Sol,
al	cual	no	hacían	otro	sacrificio	sino	cuando	salía	alzaban	las	manos	con	alegría
y	devoción,	y	como	que	las	ponían	o	mojaban	en	él,	y	luego	tocábanse,
fregándose	con	las	manos,	la	cara	y	todo	el	cuerpo,	diciendo	ciertas	palabras	que
debían	ser	como	alguna	oración	o	bendición”.	En	la	provincia	de	Quivira	de	esa
geografía,	continúa	contando	el	fraile	que	los	españoles	preguntaron	al	cacique
Tartaraz	sobre	ese	mismo	asunto	y	si	hacían	sacrificios	humanos;	la	respuesta
fue	que	ellos	solo	sacrificaban	animales,	“porque	era	mala	cosa	matar	hombres”
(Las	Casas,	IV,	125-126).

Así,	concluye	Prescott	que	existe	la	probabilidad	de	dos	distintas	herencias:	una,
procedente	de	alguna	fe	más	benigna,	y	la	otra,	dominada	por	una	sombría	y
“funesta	mitología	supersticiosa”	(Prescott,	40-43).	Recordar	que	Quetzalcoatl
no	reclamaba	sacrificios	humanos	a	los	toltecas,	sino	solo	de	“culebras	y
mariposas”	(Sahagún,	III,	1829,	107,	110-113,	115).	Hay	que	tomar	en	cuenta
aquí	el	error	que	se	ha	cometido	de	confundir	al	devoto	Quetzalcoatl	con	el
belicoso	Huitzilopochtl;	hay	que	considerar	que	el	primero	fue	hijo	de	Chimalma
y	el	otro,	de	Coatlicue,	tal	como	lo	expone	Chavero	(Los	mexica,	59).

De	la	primera	herencia,	según	Prescott,	se	deriva	la	creencia	en	un	Supremo
Creador	y	Señor	del	Universo.	Se	dirigían	a	él	en	sus	plegarias

como	al	Dios	por	quien	vivimos,	que	está	presente	a	todo,	que	conoce	todos	los
pensamientos	y	que	dispensa	todos	los	dones;	sin	el	cual	el	hombre	es	como
nada;	invisible,	incorpóreo,	un	Dios	de	perfecta	perfección	y	pureza,	bajo	cuyas
alas	encontramos	reposo	y	una	segura	defensa	(Prescott,	32;	Sahagún,	Historia
II,	1829,	43).

De	la	segunda	herencia,	sigue	explicando	Prescott,	sale	el	principio	religioso	de
los	sacrificios	humanos	para	mantener,	según	ellos,	la	vida	del	Sol,	y	asociado	a
esos,	la	costumbre	del	canibalismo.	Respecto	a	esta	práctica,	Prescott	aclara	que
“los	mexicanos	no	eran	caribes	en	toda	la	acepción	de	la	palabra,	pues	no



comían	carne	humana	solo	por	saciar	su	brutal	apetito,	sino	por	obedecer	los
preceptos	de	su	religión”	(Prescott,	44;	sobre	este	asunto,	ver	la	nota	1	de
Alfredo	Chavero	en	Muñoz	Camargo,	141-142).	Sin	embargo,	los	españoles	no
interpretaban	así	la	antropofagia	azteca.	Esto	se	puede	apreciar	cuando	durante
los	70	días	que	Tenochtitlán	estuvo	asediada	por	los	ejércitos	españoles,	cada	día
quedaban	muertos	unos	quinientos	indígenas;	al	mencionar	este	doloroso	suceso,
Anglería	comenta	con	ironía:	“cuanto	más	cruel	era	la	matanza,	tanto	más
copiosa	y	opíparamente	cenaban	los	guaxocingas,	tlaxcaltecas	y	demás
comarcanos	auxiliares,	que	acostumbra[ba]n	sepultar	en	sus	estómagos	a	los
adversarios	caídos,	sin	que	Cortés	se	hubiese	atrevido	a	impedirlo”	(Anglería,	II,
523).

En	el	capítulo	“La	traición	a	Quetzalcoatl”	de	su	libro	Burning	Water	–	Thought
and	Religión	in	Ancient	Mexico,	Laurette	Séjourné,	sin	referirse	a	Prescott,	trata
con	lógica	ese	tema	como	sigue:	la	autora	comienza	presentando	a	Quetzalcoatl
como	el	mandatario	que	reinó	por	muchos	años	en	Tula	(Tullan)	y	fue	un	ser	que
se	caracterizó	por	sus	grandes	virtudes	morales.	Deificado,	fue	el	dios	de	la	vida,
pues	creó	al	hombre	con	su	propia	sangre;	asimismo,	buscó	la	forma	de	nutrirlo
y	según	el	mito,	se	convirtió	en	hormiga	para	llegar	a	la	montaña	donde	las
hormigas	escondían	el	maíz;	les	robó	un	grano	y	se	lo	entregó	al	hombre
(Alfonso	Caso	citado	por	Séjourné,	Burning	Water,	26).	La	antropóloga	se	atreve
a	afirmar	que	“la	imagen	de	la	serpiente	emplumada	tuvo	para	los	indígenas	la
misma	fuerza	evocativa	como	la	tiene	la	crucifixión	para	los	cristianos”
(Burning	Water,	25).

Después,	en	Tenochtitlan,	Quetzalcoatl	continuó	siendo	objeto	de	una	gran
devoción	y	fue	“el	patrón	de	dos	instituciones	que	se	consideraron	el	fundamento
de	toda	la	vida	azteca	social	y	religiosa:	el	sacerdocio	y	el	colegio	para	los
nobles	[el	Calmecac]”;	así,	los	sacerdotes	o	papas	eran	entre	los	azteca	los
representantes	de	Quetzalcoatl	y	fungían	con	ese	título;	además,	debían	ser
virtuosos,	humildes,	amantes	de	la	paz,	considerados,	prudentes,	amables	y
amigos	de	todos	para	que	en	su	perfección	fueran	la	reencarnación	de
Quetzalcoatl	(Séjourné,	Burning	Water,	25-26	y	30).	Sigue	la	autora	diciendo
que	el	espíritu	religioso,	moral	y	filosófico	de	los	aztecas	proviene	de	los
toltecas.	En	contraste,	la	deidad	de	los	aztecas	era	Huitzilopoctli,	dios	de	la
guerra	que	reclamaba	innumerables	sacrificios	humanos	para	alimentar	con
sangre	al	sol	(Burning	Water,	29).	Séjourné	concluye	que	“aunque	los	señores
aztecas	se	formaron	bajo	las	enseñanzas	de	Quetzalcoatl,	que	ponían	énfasis	en
la	perfección	íntima	y	el	sacrificio	espiritual,	llegaron	a	concebir	el	rito



sanguinario	como	una	necesidad	política”;	por	eso,	dos	fuertes	y	opuestas
corrientes	de	pensamiento,	dice	la	autora,	existieron	en	esa	sociedad:	por	un
lado,	un	degenerado	misticismo	que	soportaba	un	plan	ambicioso	de	conquista;
del	otro	lado,	la	doctrina	de	Quetzalcoatl	como	una	base	moral	y	espiritual
(Séjourné,	Burning	Water,	35).

Las	continuas	guerras,	además	de	realizarlas	con	el	fin	de	expandir	el	imperio,
servían	para	reunir	víctimas	para	los	sacrificios;	con	ese	propósito,	no	mataban	a
los	prisioneros	en	el	campo	de	batalla.	Otras	víctimas	las	compraban	a	padres
pobres.	En	algunas	ocasiones	también	sacrificaban	a	mujeres	y	niños	(Prescott,
40-43).	Sahagún	cuenta	que	para	las	fiestas	en	honor	de	los	dioses	del	agua
llamados	tlaloque,	“buscaban	muchos	niños	de	teta,	comprándolos	a	sus	madres.
Escogían	aquellos	que	tenían	dos	remolinos	en	la	cabeza	y	que	hubiesen	nacido
en	buen	signo”,	pues	eran	los	que	agradaban	a	los	dioses	y	los	inducía	a	dar	agua
a	su	tiempo.	Cada	año	mataban	gran	cantidad	de	niños	y	niñas.	“Después	de
muertos,	los	cocían	y	comían”	(Sahagún,	I,	2000,	176).	A	continuación	Sahagún
menciona	los	siete	lugares,	generalmente	montes,	donde	sacrificaban	a	esos
infantes.	En	Tepetzinco,	frente	a	1,	por	ejemplo,	acicalaban	una	niña	con	papeles
teñidos	de	azul	y	la	mataban,	llamándola	Quetzálxoch,	porque	así	se	llamaba
también	el	monte.	Según	el	sitio	del	sacrificio	–continúa	Sahagún–	los	papeles
con	los	que	ataviaban	a	esas	inocentes	criaturas	variaban	de	colores.	Además	de
los	papeles,	los	aderezaban	“con	piedras	preciosas,	con	plumas	ricas	y	con
mantas	y	maxtles[168]	[...]	y	con	gotaras	[sandalias]	muy	labradas	y	curiosas”	(I,
2000,	177);	por	último,	les	ponían	“unas	alas	de	papel	como	ángeles,	y	teñíanles
las	caras	con	aceite	de	ulli,	y	en	medio	de	las	mexillas	les	ponían	una	rodaxita	de
blanco”	(I,	2000,	177).	Acompañados	de	flautas	y	trompetas,	los	llevaban	en
andas	muy	ornamentadas	y	por	donde	pasaban,	la	gente	lloraba.	Al	llegar	al
oratorio	Tozocan,	permanecían	los	sacerdotes	una	noche	velándolos	y
cantándoles.	Una	vez	en	el	lugar	del	sacrificio,	si	los	pequeños	lloraban	mucho,
se	alegraban	“porque	decían	que	era	señal	que	llovería	presto”	(I,	2000,	178).

En	las	enseñanzas	y	amonestaciones	de	los	padres	a	los	hijos,	explica	Sahagún,
aquéllos	se	refieren	constantemente	a	Dios	como	un	ser	“invisible,	y	no	palpable,
bien	así	como	la	noche	y	el	aire”	(Historia	II,	1829,	35-38,	43).[169]	Muñoz
Camargo	menciona	que	los	tlaxcaltecas	también	creyeron	en	“un	solo	Dios	[...]
que	era	principio	de	todas	las	cosas	[...	y]	era	sobre	todos	los	dioses”	(129);	sin
embargo,	Alfredo	Chavero	aclara	en	una	nota	que	tales	pueblos	“no	tenían	esa
idea	de	la	divinidad	que	les	prestan	los	cronistas	cristianos.	La	base	de	la	religión
nahua	era	el	culto	de	los	astros.	Sus	dioses	creadores	Tonacatechuhtl	y



Tenacacihuatl	eran	el	sol	y	la	luna,	[...]	el	dios	y	la	diosa	que	nos	alumbran”
(Muñoz	Camargo,	n.	1,	129-130).	El	comentarista	Chavero	explica	que	esos
cronistas	no	comprendieron	bien	las	ideas	nahuas	y	las	confundían	con	las
cristianas,	de	modo	que	al	hablar	del	concepto	de	eternidad,	no	consideraron	que
esos	pueblos	“tenían	después	de	la	muerte,	una	vida	limitada	en	el	Mictlan,[170]
y	los	escritores	tomaron	esto	por	inmortalidad”	(Muñoz	Camargo,	n.	2,	130).
Aquí	hay	que	tomar	en	cuenta	lo	que	Eliade	explica	de	este	misterio	diciendo
que	si	sabemos	que	morimos	para	renacer	en	algo	más	(“to	something	else”),	en
algo	que	no	pertenece	a	este	mundo,	pero	que	participa	en	lo	sagrado,

entonces	estamos	viviendo,	decimos,	un	comienzo	de	inmortalidad,	o	creciendo
más	y	más	en	la	inmortalidad.	De	esto	se	sigue	que	la	inmortalidad	no	debe	ser
concebida	como	una	supervivencia	post	mortem,	sino	más	bien	como	una
situación	que	estamos	creando	constantemente,	en	la	cual	estamos	participando
de	ahora	en	adelante	y	desde	este	mundo	[...].	La	inmortalidad	debe	ser
concebida	como	una	situación	limitada,	una	situación	ideal	en	la	cual	el	ser
humano	se	ha	apartado	con	todo	su	ser,	y	a	la	que	él	se	esfuerza	por	alcanzar	al
morir	y	resucitar	(Myths,	227-228.	Las	cursivas	son	del	autor).

¿Ese	dios	invisible,	omnipresente,	omnipotente	y	omnisciente,	no	habrá	trazado
el	fatal	destino	histórico	y	personal	de	los	aztecas,	que	vivían,	minuto	tras
minuto,	dominados	por	un	sentido	trágico	e	ineluctable	de	predestinación?
Solían	repetir	–según	los	pasajes	de	sus	discursos	reproducidos	por	Sahagún–
que	todo	cuanto	poseían,	fueran	trabajos,	honores,	reconocimientos,	dignidades,
pertenencias	materiales,	habilidades,	hijos,	etc.,	su	dios	se	los	daba,	no	por	sus
merecimientos,	sino	porque	era	su	voluntad	dárselos.	En	los	consejos	del	padre
galardonado	a	sus	hijos,	les	dice	lo	siguiente:

no	tengo	esta	dignidad	de	mío,	ni	por	merecimientos	y	por	mi	querer;	nunca	yo
dije,	quiero	ser	esto,	quiero	tener	esta	dignidad,	[...]	porque	ninguno	conviene
que	diga,	quiero	ser	esto,	o	quiero	tener	esta	dignidad,	sino	que	lo	quiso	así
nuestro	señor	y	ésta	es	misericordia	que	se	ha	hecho	conmigo,	que	todo	es	suyo,
y	todo	lo	da	nuestro	señor	y	todo	viene	de	su	mano	[...];	solo	dios	da	lo	que
quiere,	a	quien	quiere	(Sahagún,	Historia	II,	115;	Suma,	154-155).[171]



Persiste	en	sus	amonestaciones,	además,	un	marcado	nihilismo	en	las
advertencias	de	los	mayores	a	los	jóvenes,	de	los	superiores	a	sus	súbditos,	de	las
parteras	a	las	parientas	y	embarazadas,	de	los	confesores	a	los	pecadores;
siempre	recomendaban	que	no	se	ensoberbecieran	y	fueran	humildes	para	que	su
dios	tuviera	misericordia	de	ellos.	Los	confesores,	por	ejemplo,	solían	recordar	a
los	confesos:	“¿en	qué	te	estimas?,	¿en	qué	te	tienes?,	¿cuál	es	tu	fundamento	y
raíz?	[...,]	claro	está	que	eres	nada,	y	puedes	nada,	y	vales	nada,	porque	nuestro
señor	hará	en	ti	todo	lo	que	él	quisiere”	(Sahagún,	1829,	II,	61-62).

Lo	interesante	es	que	el	rigor	impuesto	a	la	vida	azteca	no	se	quedaba	en	la
clausura	religiosa,	sino	que	abarcaba	también	a	todos	los	habitantes	del	imperio.
Fray	Bartolomé,	por	ejemplo,	dejó	constancia	de	las	prácticas	religiosas	de	los
aztecas	durante	una	de	sus	celebraciones	que	el	fraile	llamó	el	comienzo	de	la
cuaresma	de	esas	gentes:	“todos,	hombres	y	mujeres	tenían	gran	recogimiento	y
mortificación;	las	mujeres	en	sus	casas,	entendiendo	en	lo	que	de	sus	oficios	era,
y	los	varones,	a	los	templos	a	orar”	(Las	Casas,	IV,	150).	Ellos	iban	a	sus	casas	a
comer,	pero	no	dirigían	la	palabra	a	las	mujeres	y	terminada	la	comida,	volvían
al	templo.	Muy	entrada	la	noche,	ellos	llevaban	a	sus	mujeres	e	hijos	a	la	cumbre
de	un	cerro	y	ahí	los	hombres	se	sacrificaban	con	navajas	y	enseñaban	a	sus
hijos	a	hacer	lo	mismo.	Acabados	los	sacrificios	y	rezos,	las	mujeres	se	volvían	a
su	casa	y	ellos	a	los	templos	(Las	Casas,	IV,	150).

En	lo	referente	a	la	divinidad	inmaterial,	Prescott	conjetura	que	quizás	la
dificultad	de	captar	un	dios	supremo	tan	abstracto,	llevó	a	los	aztecas	a	creer	en
“una	multitud	de	dioses	que	presidían	sobre	los	elementos,	sobre	el	cambio	de
las	estaciones	y	sobre	las	diversas	ocupaciones	del	hombre”(Prescott,	33).	Los
principales	dioses	eran	trece	y	los	inferiores,	más	de	doscientos	(Prescott,	33).	A
lo	largo	de	estas	páginas	trataremos	sobre	algunos	dioses,	y	las	creencias	y
festejos	dedicados	a	ellos,	cuando	estén	asociados	a	las	mujeres,	o	cuando	estas
participen	en	las	ceremonias	o	festejos	celebrados	en	su	honor.

Uno	de	esos	dioses	era	Macuilxochitl,	conocido	entre	los	indígenas	como	“Cinco
Flores”	o	“El	que	da	Flores”.	Durante	cuatro	días	antes	de	la	fiesta	consagrada	a
esta	divinidad,	todos,	hombres	y	mujeres,	ayunaban	y	se	abstenían	de	relaciones
íntimas;	pero	“si	algún	hombre	en	el	tiempo	de	este	ayuno	tenía	acceso	a	muger,
o	alguna	muger”a	hombre,	este	dios	se	ofendía	y	les	mandaba	“enfermedades	de
las	partes	secretas	[...]	como	son	almorranas,	podredumbre	del	miembro	secreto,
diviesos	e	incordios”	(Sahagún,	Historia	I,	1829,	19-20).



Los	aztecas	celebraban	en	el	mes	de	mayo	una	ceremonia	en	honor	del	dios
Tezcatlipuca,	“el	alma	del	mundo”,	y	el	“mayor	dios	que	se	adoraba	en	aquella
tierra	después	del	dios	invisible	o	Supremo	Ser”	(Clavijero,	149).	En	dicha
ceremonia,	mozos	y	mozas,	bellamente	ataviados,	ofrecían	comidas.	Estas
viandas	las	guisaban	mujeres	que	habían	hecho	voto	de	servir	al	ídolo	por	un	día.
Los	sacerdotes	se	habían	preparado	para	ese	festín	religioso	durante	cinco	días
seguidos	“comiendo	sola	una	vez	al	día,	apartados	de	sus	mujeres”	y	azotándose
con	cuerdas.	Durante	ese	festejo	se	sacrificaba	un	esclavo	que	en	el	transcurso	de
un	año	había	representado	al	dios.	Terminadas	las	ceremonias,	a	las	doncellas	se
les	daba	permiso	de	retirarse.	“Al	tiempo	que	ellas	salían,	estaban	los	muchachos
de	los	colegios	y	escuelas	a	la	puerta	del	patio	todos	con	pelotas	de	juncia	y	de
hierbas	[...]	y	con	ellas	las	apedreaban,	burlando	y	escarneciendo	de	ellas,	como
a	gente	que	se	iba	del	ídolo”	(Acosta,	176-179).

3.5.	Las	divinidades	femeninas	y	la	naturaleza	paralela	de	los
géneros	femenino	y	masculino

Basándose	en	observaciones	arqueológicas,	Garza	Tarazona	explica	que	en	un
principio	la	religión	estaba	representada	por	infinidad	de	figurillas	femeninas	de
arcilla,	“que	con	toda	certeza	son	deidades	de	la	fertilidad”;	estas	se	hallan	en	los
sitios	arqueológicos	más	tempranos.	Casi	contemporáneos	a	esto,	aparecen	el
jaguar	y	la	serpiente	asexuados,	los	cuales	fueron	incluidos	por	los	olmecas,
quienes	además,	introdujeron	muchos	otros	elementos	culturales.
Posteriormente,	con	el	surgimiento	de	las	grandes	urbes,	se	originaron	infinidad
de	deidades	dedicadas	a	los	fenómenos	naturales,	como	el	fuego,	la	lluvia,	la
tierra	(Garza	Tarazona,	117-118).	Al	final,	es	la	dualidad	la	que	impera	en	la
creación,	ya	que

se	vivió	también	con	mayor	conciencia	la	polaridad	hombre-mujer,	porque	esta
nueva	agricultura	había	obtenido	una	mayor	significación	económica	y	porque	la
siembra	y	la	cosecha	de	lo	cultivado	se	relacionaba	con	la	vida	humana,
particularmente	la	de	la	mujer.	[...Así,]	aparece	ahora	un	“dualismo
cosmológico”,	con	toda	una	serie	de	parejas	de	contrarios	asociadas:	masculino-
femenino,	cielo-tierra,	tierra-agua”	y	muchas	otras	(Kunz	Dittmer,	Etnología
General,	citado	por	Garza	Tarazona,	118-119).



La	antropóloga	Noemí	Quezada	explica	que	hay	un	vínculo	entre	religión	y
sexualidad,	el	cual	se	ubica	en	el	ámbito	de	lo	sagrado;	como	parte	de	la
sexualidad;	por	supuesto,	están,	además,	las	emociones	del	ser	humano.
Basándose	en	la	categoría	de	género,	la	autora	aborda	el	tema	afirmando	que	la
religión	reglamenta	a	la	sociedad	al	establecer	normas	morales	y	sociales;	entre
estas	últimas,	la	que	modula	la	sexualidad	y	“la	definición	y	expresión	de	las
emociones	presentes	tanto	en	las	relaciones	hombre-mujer,	como	en	la	relaciones
entre	padres	e	hijos	en	el	ámbito	de	la	familia”	(Quezada,	Religión,	36).	En
suma,	todo	esto	es	determinado	por	la	cosmovisión,	pues	en	“sociedades	cuya
cosmovisión	se	basa	en	un	dios	único	creador	masculino,	las	relaciones	entre	los
sexos	son	asimétricas,	con	superioridad	del	hombre	sobre	la	mujer;	en	ellas	el
amor	y	el	erotismo	son	conceptos	separados”	(Quezada,	Religión,	36).[172]
Dicha	cosmovisión	monoteísta	lleva	a	ver	el	amor	ligado	a	la	religión,	y
formando	parte	del	matrimonio,	mientras	el	erotismo	es	asociado	a	“lo
prohibido,	sancionado	y	no	aceptado	socialmente”;	por	eso	queda	afiliado	a	las
relaciones	extraconyugales	y	se	le	ubica	en	el	área	de	la	magia	y	el	hechizo
(Quezada,	Religión,	36).	Los	ritos	de	transición	en	los	que	se	erige	“el	sujeto
social	plenamente	identificado	como	mujer	o	varón,	preparados	para	cumplir	con
su	papel	de	productor	y	reproductor	biológico	y	social”	responden	a	los	modelos
construidos	como	ejemplos	por	la	sociedad,	para	mantener	el	equilibrio	del
cosmos,	la	sociedad,	la	naturaleza	y	el	individuo.	Así,	cuando	se	violan	esas
normas,	se	provoca	la	desigualdad	y	el	desequilibrio	cósmico	(Quezada,
Religión,	37).

Kellogg	expone	en	su	libro	Law	and	the	Transformation	of	Aztec	Culture,	1500-
1700,	la	hipótesis	de	que	la	base	del	paralelismo	de	género	entre	los	mexicanos
yace	tanto	en	su	cultura	y	pensamiento,	como	en	creencias	y	estructuras	que
abarcan	dualidades	y	complementariedades;	basa	esto	también	en	parte	en	una
división	utilitaria	en	la	que	los	dominios	del	hombres	se	centran	en	la	guerra,
batallas	y	oficios,	y	la	de	la	mujer,	en	el	hogar	y	en	ciertas	formas	de	trabajo
femenino	(Kellogg,	92-93;	López	de	Mariscal,	109).

Continúa	Kellogg	mencionando	que	por	medio	de	herencias,	los	hombres	y	las
mujeres	tenochcas	podían	adquirir	propiedades	en	tres	categorías,	a	saber,	casas,
tierras	y	mobiliario	por	medio	de	dotes,	herencia,	regalos	o	trabajo.	Aunque	los
derechos	de	la	mujer	sobre	la	tierra	eran	bienes	residuales,	siempre	podían	ser
traspasados	a	sus	hijos,	parientes	y	descendientes.	En	el	último	período	colonial,



el	hecho	de	que	la	mujer	tuviera	derecho	a	la	propiedad,	significaba,	para	la
autora	del	libro,	que	la	mujer	poseía	recursos	independientes	que	le	permitían
funcionar	de	cierta	manera	autónoma.	Basándose	en	Durán,	Kellogg	aduce	como
ejemplo	el	hecho	de	que	la	propiedad	que	la	mujer	traía	al	matrimonio
permanecía	separada	de	la	que	traía	el	esposo.	Además,	los	mexicanos	hacían
distinción	entre	los	bienes	que	pertenecían	a	la	mujer	y	los	que	pertenecían	al
marido.	Asimismo,	tenían	acceso	a	espacios	separados	en	las	estructuras
domésticas	de	la	casa	(Kellogg,	93).

Aquí	conviene	detenernos	en	la	interpretación	que	León-Portilla	da	a	las	ideas	de
los	tlamatinime;	estos	eran	sabios	y	muchos	de	ellos	también	poetas.	Los
diálogos,	discursos	y	poemas	de	estos	tlamatinime,	los	cuales	forman	parte	de	la
ideología	azteca,	se	recogieron	en	el	libro	intitulado	Coloquio	de	los	doce.	En
1524,	los	primeros	franciscanos	que	llegaron	a	Nueva	España	adoctrinaban	a	un
grupo	de	señores	principales	en	el	atrio	del	convento	de	San	Francisco	en
México-Tenochtitlán,	condenando	“violentamente”	las	creencias	religiosas
aztecas.	León-Portilla	explica	que	“cuando	los	frailes	dan	por	terminada	su
lección,	se	pone	en	pie	uno	de	los	señores	principales	y	con	‘cortesia	y
urbanidad’	manifiesta	su	disgusto	al	ver	así	atacadas	las	costumbres	y	creencias
tan	estimadas	por	sus	abuelos	y	abuelas”	(León-Portilla,	El	reverso,	230).	Entre
otros	sabios-poetas	figuran	tres	de	Tezcoco:	Nezahualcoyotl,	Nezahualpilli	y
Cacamatzin,	Tlatecatzin	de	Cuauhchinanco	y	el	anciano	de	Tlaxcala,
Xicoténcatl;	además,	el	autor	menciona	unas	sabias-poetas	como	la	señora	de
Tula	y	macuilxoochtzin,	de	las	que	hablaremos	más	adelante	(León-Portilla,
Trece	poetas,	230;	Fifteen	Poets,	38,	159).	Ellos	son	“los	que	tienen	en	su	poder
la	tinta	negra	y	roja	[la	sabiduría]	y	lo	pintado,	/	ellos	nos	llevan,	nos	guían,	nos
dicen	el	camino.	/	[Son]	quienes	ordenan	cómo	cae	un	año,	/	cómo	sigue	su
camino	la	cuenta	de	los	destinos	y	los	días	y	cada	una	de	las	veintenas	[los
meses].	/	De	esto	se	ocupan,	a	ellos	toca	hablar	de	los	dioses”	(León-Portilla,	El
reverso,	24).

Estos	sabios	aztecas	mantenían	la	antigua	creencia	en	un	único	y	supremo	dios,
conocido	bajo	diversos	apelativos.	Algunas	veces	lo	llamaban	Ipalnemohuani
“Dador	de	Vida”;	otras	veces,	Moyocoyatzin,	“El	que	se	Crea	a	Sí	Mismo”	y
otros	nombres	más.	Este	dios	se	caracterizaba	por	tener	dos	aspectos:	uno,
masculino	activo	y	su	contraparte	femenina	y	se	le	invocaba	también	como
Ometéotl	y	Omecihuatl	“Señor	y	Señora	de	la	Dualidad”.	La	presencia	de	este
dios	sustentaba	la	“dualización”	del	universo	azteca,	pues	para	los	nahuas,	toda
actividad	era	determinada	por	la	intervención	de	Ometéotl,	deidad	suprema,



según	Tezozomoc.	Sus	innumerables	nombres	llevaron	a	la	gente	a	creer	que	se
referían	a	diversos	e	incontables	dioses	dobles;	en	cada	área	estos	dioses
simbolizaban	la	actividad	de	Ometéotl.	Generación	y	concepción	eran	momentos
inseparablemente	unidos	en	la	divinidad	dual.	Asimismo,	vida	y	muerte,
dualidad	y	verdad	son	inherentes	a	Ometéotl.	Pese	a	la	multitud	de	dioses	nahuas
relacionados	con	los	fenómenos	naturales,	advierte	León-Portilla,	los	sabios
tlamatinime	fueron	más	allá	del	politeísmo	y	del	panteísmo	(The	Broken	Spears,
xxiv-xxv;	Aztec	Thought,	99).

Quezada	se	acoge	a	esa	cosmovisión	de	los	pueblos	mesoamericanos,	y	basa	en
la	dualidad	de	lo	femenino	y	lo	masculino	la	relación	de	la	pareja	“como
opuestos	complementarios,	indispensable	el	uno	para	la	existencia	del	otro”.	De
esta	manera,	tanto	hombres	como	mujeres	se	responsabilizaban	a	mantener	el
equilibrio	cósmico	desde	su	individualidad,	cuidando	su	salud	y	asumiendo	las
normas	morales	y	sociales	de	la	comunidad	(Quezada,	38).

Sigue	Quezada	diciendo	que	la	relación	sexual	de	los	cónyuges	representaba,
“por	un	lado,	la	fusión	biológica	marcada	por	el	amor-erótico	y,	por	otro,	la
unión	cósmica	de	lo	masculino	y	lo	femenino”	(Quezada,	40);	el	producto	de	ese
amor	eran	los	hijos,	los	cuales	se	consideraban	como	regalos	de	los	dioses,	como
lo	fue	Centeotl,	hijo	de	los	dioses	del	amor.	La	pareja	mantenía	cuidados
especiales	durante	el	embarazo	y	parto	y	recibían	de	sus	padres	y	de	los	ancianos
de	la	comunidad	la	preparación	necesaria	para	ejercer	la	maternidad	y	paternidad
(Quezada,	40).	En	suma,	la	de	los	aztecas	era	una	concepción	integradora	y
armónica,	porque	de	eso	dependía	el	equilibrio	cósmico	(Quezada,	40).	La
autora	concluye	que	“para	la	sociedad	mexica,	basada	en	la	pareja	fundadora,	o
sea,	en	la	dualidad	creadora	de	la	diosa	Tonacacíhuatl	y	el	dios	Tonacatecutli,	las
relaciones	entre	los	sexos	fueron	más	igualitarias	y	los	sentimientos	tuvieron	una
expresión	basada	en	el	respeto,	la	templanza	y	el	placer	que	daban	un	contenido
al	concepto	unificado	de	amor-erótico”	(Quezada,	52).	“Las	relaciones
asimétricas	y	represivas	entre	los	sexos	como	resultado	de	creer	en	el	Dios	único
varón	del	cristianismo,	le	dejó	a	la	mujer	el	papel	de	ser	inferior	a	su	compañero
y	separó	las	relaciones	en	conyugales	y	extraconyugales”	(Quezada,	52;	Powers,
Mujeres,	24).

En	Mesoamérica	la	diosa	Tonacacíhuatl	y	el	dios	Tonacatecutli	forman	una
pareja	cósmica;[173]	en	los	códices,	en	especial	en	los	Códices	Borgia	y
Dresden,	hay	muchas	parejas	de	divinidades	nahuas.	Según	Sahagún,	Entre	esas
deidades,	cuenta	Chalchiuhtliycue	(culebra	de	siete	cabezas	o	siete	culebras).	A



esta	se	le	llamaba	también	Chalchiuhcihuatl	(mujer	de	piedra	preciosa),	diosa	de
las	tormentas	y	hermana	y	esposa	de	Tlaloc,	“dios	de	todas	las	fuentes”	(I,	1829,
9-10);	estos	son	la	pareja	del	sur,	dice	Garza	Tarazona	(120).	La	diosa	era
también	conocida	por	Xilonen	(“la	que	anduvo	y	permaneció	como	xilote”
[mazorca	tierna]	,	o	“la	que	permaneció	doncella	y	sin	pecado”.	El	primer
nombre	se	lo	aplicaban	cuando	se	helaban	los	maizales	y	había	necesidad	y
hambre;	“el	hielo	se	comió	las	mieses”,	solían	decir	los	nativos	en	esos	malos
tiempos.	El	segundo	nombre	de	Xilonen,	se	lo	daban	cuando	la	cosecha	era
abundante,	y	ella	era	la	que	“anduvo	y	permaneció	como	xilote,	tiernecica”
(Sahagún,	I,	1829,	135	y	266).

Garza	Tarazona	dice	que	la	pareja	de	Tlazolteutl,	fue	Ometochtil,	diosa	y	dios
del	pulque	y	pareja	del	norte	(120).	Sahagún	compara	a	la	diosa	Tlazolteutl	con
Venus,	y	aclara	que	llevaba	otros	tres	nombres	y	se	integraba	a	otras	deidades,
las	cuales	el	fraile	español	abarca	bajo	el	nombre	de	“diosas	de	la	carnalidad”,
pues	tenían	poder	“para	provocar	a	lujuria,	y	para	inspirar	cosas	carnales,	y	para
favorecer	los	torpes	amores,	y	después	de	hechos	los	pecados	decían	que	tenían
también	poder	para	perdonarlos	[...]	si	los	confesaban	a	sus	Sátrapas”	(Sahagún,
I,	2000,	82,	122).[174]	De	esto	tratamos	antes,	en	los	pasajes	relativos	a	la
confesión	de	los	aztecas.

Xochiquetzal	es	la	joven	diosa	lunar,	cuya	pareja	es	el	dios	del	canto,	la	poesía	y
la	danza	y	joven	dios	solar,	y	ambos,	deidades	de	la	región	superior	(Garza
Tarazona,	120).	Muñoz	Camargo	explica	que	entre	los	tlaxcaltecas	Xochiquetzal
o	Xochiquetzalli	era	“la	diosa	de	los	enamorados	[...],	la	cual	decían	que
habitaba	sobre	todos	los	aires	y	sobre	los	nueve	cielos,	y	que	vivía	en	lugares
muy	deleitables	y	de	muchos	pasatiempos,	acompañada	y	guardada	de	muchas
gentes,	siendo	servida	de	otras	mujeres	como	diosas”.	Era	bellísima	y	su
entretenimiento	favorito	era	hilar	y	tejer	“cosas	primorosas	y	muy	curiosas”.	A
propósito	de	esta	diosa	lunar,	recordar	aquí	que	precisamente	Eliade	explica
que	la	Luna	teje	el	Tiempo	y	“teje”	las	vidas	de	la	humanidad	y	que	las	diosas
del	destino	son	tejedoras.	Creación	y	re-creación	del	Mundo,	por	un	lado,	tejido
del	Tiempo	y	del	destino,	y	por	otro,	trabajo	femenino	nocturno	que	debe
hacerse	en	secreto	y	lejos	de	la	luz	del	sol,	casi	a	escondidas	(Eliade,	Myths,
211.	Las	mayúsculas	son	del	autor).	Muñoz	Camargo	agrega	que	Xochiquetzal
fue	mujer	de	Tlaloc,	dios	de	las	aguas	“e	que	la	hurtó	Tezcatlipuca,	e	que	la
llevó	a	los	nueve	cielos	e	la	convirtió	en	diosa	del	bien	querer”.	Cada	año
celebraban	en	su	honor	muy	solemnes	festejos	(154-155.	Las	cursivas	son	del
autor).



En	relación	con	esa	diosa,	Durán	comentó	en	su	crónica	lo	que	sigue:	el	día	de
las	rosas,	–fiesta	de	despedida	a	esas	flores	porque	se	acercaba	el	invierno–	los
aztecas	también	celebraban	a	la	diosa	Xochiquetzalli,[175]	patrona	de	pintores,
labranderas,	tejedoras,	plateros,	entalladores	y	de	todos	los	que	hacían	labores	o
dibujo.	Al	amanecer	de	ese	día,	las	doncellas	del	templo	preparaban	con	maíz
una	gran	masa	que	llevaban	en	una	batea	para	ser	presentada	a	la	imagen	de
Huitzilopochtli	por	las	dignidades	del	templo.	A	la	medianoche	“iban	con	sus
lumbres	a	ver	la	señal	que	ya	deseaban.	Y	yendo	y	viniendo,	no	parando,	hasta
que	hallaban	en	la	masa	un	pie	de	niño	recién	nacido	allí	impreso”	(Durán,
Historia,	I,	154).	A	veces	“hallaban	junto	a	la	pisada:	un	cabello,	o	dos	de	la
madre	del	niño	y	algunas	pajas	de	allá	de	donde	venía”.	Entonces,	con	gran	ruido
de	instrumentos	musicales,	gritaban	las	doncellas	“que	era	llegado	y	nacido	el
guerreador	[Yaotzin]”	Los	sacerdotes	salían	a	mostrar	al	pueblo	el	milagro	de	la
huella	y	haciendo	“grandes	ceremonias	y	zalemas”,	la	incensaban	(Durán,	I,
154).

A	los	veinte	días,	el	veintiséis	de	octubre,	por	la	mañana,	“sacaban	dos	mozas
doncellas,	la	una	mayor	que	la	otra,	principales,	de	la	línea	de	reyes	[...	y]	las
más	hermosas	que	había	de	aquella	línea”.	Ambas	se	colocaban	en	la	piedra	del
sacrificio,	primero	la	menor	y	después,	la	mayor	(Durán,	Historia,	I,	154).
“Luego	subían	cuatro	sacerdotes	con	cuatro	jícaras	de	maíz	[...]:	la	una	de	maíz
blanco,	y	la	otra,	de	maíz	negro,	y	la	otra	de	maíz	amarillo,	y	la	otra	de	maíz
morado”;	cada	uno	de	ellos,	empezando	por	el	que	traía	el	maíz	negro,	siguiendo
con	el	blanco,	el	amarillo	y	por	último	el	morado,	lo	lanzaban”	como	quien
siembra”	(Durán,	I,	154-155).	A	su	debido	tiempo,	sacrificaban	a	las	dos
doncellas,	pero	a	estas,	“para	significar	que	morían	vírgenes,	al	matarlas,	les
cruzaban	las	piernas”.	Una	vez	les	habían	sacado	el	corazón,	las	echaban	a	rodar
gradas	abajo	para	ser	recogidas	y	llevadas	a	un	lugar	llamado	Ayauhcalli,	la
“Casa	de	descanso	y	sombra”	o	“Casa	de	niebla”.	Estas	eran	pequeños	santuarios
ubicados	en	diversos	lugares	de	la	costa	del	lago,	dedicados	a	la	veneración	de
Tláloc	y	otras	divinidades;	había	uno	“por	cada	punto	cardinal,	pero	por	ciertos
indicios,	había	en	mayor	número”	(Durán,	Historia,	I,	308).	En	seguida
sacrificaban	una	india	que	representaba	a	la	diosa	Xochiquetzalli,	la	desollaban	y
un	mozo	se	vestía	con	su	pellejo	para	representar	a	la	diosa	viva,	mientras	unos
oficiales,	disfrazados	de	diversos	animales,	llevaban	las	insignias	de	su	oficio.
Por	precepto,	antes	de	que	amaneciese,	todos	se	bañaban	en	los	ríos,	“lo	cual
servía	de	lavar	los	pecados	y	las	máculas	[...]	veniales	que	entre	el	año	habían
cometido”	(Durán,	Historia,	I,	155).[176]



Mictlancihuatl	y	Mictlantecuhtli,	diosa	y	dios	de	la	muerte,	representaban	la
pareja	del	inframundo,	del	fin	y	de	las	regiones	del	norte	(Garza	Tarazona,	120).
Ambos	imperaban	en	Mictlan,	el	sitio	de	la	muerte,	apuntan	Miller	y	Taube.
Estos	autores	siguen	explicando	que	a	dicho	dios	a	menudo	se	le	representa
como	un	esqueleto	con	huesos	muy	blancos	con	manchas	sanguinolentas,
festoneado	por	plumas	de	búho	y	un	collar	de	ojos	desorbitados.	Durante	la
veintena	de	Tititl,	quien	interpretaba	el	papel	de	Mictlantecuhtli	era	sacrificado
en	la	noche	en	el	templo	llamado	Tlalxicco,	que	significa	“ombligo	del	mundo”
(Garza	Tarazona,	113).	Según	Nicholson,	en	la	concepción	cronológica	de	los
nahuas,	además	de	los	52	días,	52	años	y	otros,	había	ciclos	de	nueve	días[177]
conocidos	como	“Compañeros	de	la	Noche”;	cada	uno	de	esos	ciclos	era
presidido	por	una	deidad,	y	una	de	ellas	era	Mictlantecuhtli	y	otra	era
Huehueteotl	o	Xiutecuhtli,	Dios	del	Fuego.	El	Monstruo	de	la	Tierra	a	veces
llora	en	la	noche,	anhelando	comer	corazones	humanos	y	rehusa	callar	mientras
no	se	la	alimenta;	además,	no	da	frutos	hasta	que	no	sea	rociada	con	sangre
humana,	explica	Nicholson	(26,	46,	52,	95,	109).	[178]

Otras	deidades	femeninas	son	las	siguientes:	Tlazolteotl	(diosa	de	la	basura)	era
también	“diosa	de	la	carnalidad”,	comparada	por	lo	consiguiente	con	Venus.	Los
mexicanos	la	invocaban	para	obtener	el	perdón	de	sus	pecados	y	“los	lascivos	le
eran	especialmente	devotos	y	procuraban	merecer	su	protección	con	sacrificios	y
ofrendas”	(Durán,	Historia,	II,	63-64).

Además,	a	la	diosa	Illamatecutli,	Ilamateuctli,	o	Tona	(señora	anciana),	la
celebraban	realizando	el	cruento	sacrificio	de	sacarle	el	corazón	y	cortarle	la
cabeza	a	la	mujer	que	representaba	a	esa	deidad.	Después,	uno	que	iba	adornado
como	dios,	llevaba	de	los	cabellos,	en	la	mano	derecha,	la	cabeza	de	la	víctima	y
hacía	“ademanes	de	baile	con	ella”;	ese	día	los	ministros	jugueteaban	corriendo
unos	detrás	de	otros	y	“haciendo	ciertas	ceremonias”	(Sahagún,	I,	1829,	74).
Kühn	señala	que	la	decapitación	“marca	el	instante	en	que	el	hombre	advierte	la
independencia	del	principio	espiritual	respecto	a	la	totalidad	vital	representada
por	el	cuerpo”	(Cirlot,	112).[179]	Después	de	sacrificada,	de	manera	absurda,
continuaba	la	ceremonia	con	juegos	y	regocijos,	que	se	explicarán	más	adelante
(Sahagún	I,	1829,	73-74;	Clavijero,	157-158).

A	Civacoatl	o	Cihuacoatl	(mujer	serpiente)	también	la	llamaban	Tonantzin
(nuestra	madre).	Prescott	explica	que	a	esta	diosa	la	llamaban	los	aztecas
“nuestra	madre	y	señora;	la	primera	diosa	de	la	creación;	y	por	quien	el	pecado
vino	al	mundo”	(Prescott,	599	y	724),	lo	cual	hace	pensar	en	Lilith	y	Eva.



Asimismo,	se	la	invocaba	en	la	ceremonia	del	que	los	españoles	llamaron
“bautizo”,	pues	las	comadronas	tocaban	con	agua	la	cabeza	y	los	labios	de	la
criatura,	para	que	“¡el	pecado	que	se	le	había	dado	antes	del	principio	del
mundo,	no	visitara	a	la	criatura,	sino	que	purificado	por	[...esas]	aguas	pudiera
vivir	y	volviera	a	nacer!”	(Prescott,	600).	A	esta	deidad	le	atribuían	“adversidad,
pobreza,	abatimiento,	trabajos,	y	decían	que	en	la	noche	bramaba	en	el	aire	y
llevaba	una	cuna	a	cuestas;	se	colocaba	entre	las	mujeres	del	mercado	o	tiánguiz,
[…]	y	desapareciendo,	dejaba	allí	la	cuna”,	la	cual,	en	lugar	de	un	bebé,	contenía
un	pedernal	como	los	de	los	sacrificios	(Sahagún,	I,	1829,	4-5).

Sahagún	menciona	también	en	el	capítulo	X	de	su	libro	a	las	diosas	llamadas
Cihuapipilti	o	Cihuateteu,	las	cuales	eran	todas	las	mujeres	que	morían	en	el
primer	parto	y	que,	por	lo	negativo	de	sus	acciones,	se	prestan	a	confundirlas	con
Cihuacoatl;	además,	durante	las	ceremonias	relacionadas	con	el	parto,	Sahagún
explica	que	la	partera	decía	muchas	oraciones	invocando	“a	la	diosa	Cioacoatl,	y
Quilaztli,	que	decimos	ser	Eva	[...]	aquella	diosa	que	primero	parió”	(Historia	II,
1829,	185).	Esas	deidades	–lo	explicamos	antes–	andaban	juntas	en	el	aire	y
aparecían	a	las	personas,	sobre	todo	a	niños	y	niñas,	causándoles	la	perlesía	y
toda	clase	de	dolencias;	por	eso	los	padres	y	madres	“vedaban	a	sus	hijos	y	hijas
que	en	ciertos	días	del	año	[...]	salieran	fuera	de	casa,	porque	no	topasen	con
ellos	estas	diosas,	y	no	les	hiciesen	algún	daño”	(Sahagún,	I,	2000,	79).	Por	eso,
sigue	explicando	el	fraile,	durante	sus	festejos,	en	los	templos	o	en	las
encrucijadas	de	los	caminos	les	ofrendaban	unos	“tamalejos”	que	llamaban
xucuichtlamatzoalli,	izquitl	o	maíz	tostado	y	pan	en	diversas	figuras	de
mariposas	o	de	rayos	o	de	otras	cosas	(Sahagún,	I,	2000,	79).

A	Mayahuel,	diosa	mexicana	del	Maguey,	la	representaban	como	una	bella	joven
con	una	planta	de	maguey	florecida	y	llevando	dos	recipientes	que
probablemente	contenían	pulque.	Se	la	conoce	captada	en	el	estilo	del	temprano
posclásico	tolteca;	mientras	que	en	el	posclásico	tardío	luce	atributos	propios	de
Chalchiuhtliycue,	diosa	de	las	aguas,	y	como	ella,	personificaba	fecundidad	y
fertilidad.	En	algunos	relatos	la	describen	como	“la	mujer	de	cuatrocientos
pechos”,	probablemente,	explican	los	autores,	debido	a	la	rica	aguamiel	lechosa
de	la	planta	de	maguey,	de	la	que	se	prepara	el	pulque	(Miller	y	Taube,	111-112).
[180]	Por	otra	parte,	los	tlaxcaltecas,	según	Muñoz	Camargo,	veneraban	a	la
diosa	Matlacueye,	patrona	de	las	hechiceras	y	adivinas,	la	cual	se	casó	con
Tlaloc	después	que	Tezcatlipuca	raptó	a	Xochiquetzatl,	su	mujer.	Este	cronista
menciona	asimismo	a	Xochitecacihuatl,	como	“diosa	de	la	mezquindad	y
avaricia	e	fue	mujer	de	Quiahuiztecatl”	(Muñoz	Camargo,	155).



3.6.	Los	sacrificios	de	mujeres

Así	como	la	idea	de	los	sacrificios	humanos	horroriza	al	hombre	moderno,	para
los	indígenas,	como	para	otras	culturas	tradicionales,	el	sacrificio	connotaba	una
muerte	creativa:	la	Vida	podía	alcanzar	la	regeneración	solo	de	otra	vida	que
hubiese	sido	sacrificada.	Según	tales	creencias,	esta	se	manifestaba	en	forma
más	perfecta	en	otro	plano	de	la	existencia;	en	otras	palabras,	la	vida	contenida
en	una	persona	se	le	desbordaba	para	manifestarse	en	la	esfera	cósmica	o
colectiva	(Eliade,	184).	Fray	Bartolomé	comenta	que	en	Tlaxcala,	después	de	las
ceremonias	en	honor	del	dios	Camaxtle	(“Boca	en	el	Rostro”,	dios	de	la	guerra),
patrono	de	Tlaxcala,	Huetxotzinco,	Chalco	y	Tepeacac,	sacrificaban	a	los	presos
de	guerra.	Una	vez	sacrificados,	cada	uno	de	los	indígenas	llevaba	“tantos
cuerpos	muertos,	para	con	ellos	[...]	hacer	banquetes,	cuantos	había	traído	vivos
a	sacrificar,	porque	esta	carne	tenían	por	tan	consagrada	que	comiendo	della
creían	quedar	santificados”	(Las	Casas,	IV,	137).	Entre	los	totonacas,	sigue
explicando	el	fraile,	“comer	aquella	carne,	quien	la	alcanzaba	era	felice	y	él	y	su
casa	toda	estimaba	quedar	bendita”	(Las	Casas,	IV,	146).	Además,	era	con	estos
sacrificios	continuos	que	se	garantizaba	entre	los	aztecas	la	vida	perenne	del	Sol.

Los	sacrificios	de	mujeres	abundaron	en	la	sociedad	azteca.	El	primer	santuario,
dedicado	al	dios	Huitzilopochtli,	se	erigió	para	conmemorar	el	más	inhumano
suceso	de	“aquel	bárbaro	y	execrable”	sistema	religioso,	el	cual	captó	Clavijero
así:	una	embajada	se	presentó	a	Achitometl,	señor	de	Colhuacan,	para	suplicarle
que	“les	concediese	una	de	sus	hijas	para	consagrarla	por	madre	de	su	dios
protector,	expresándole	que	su	mismo	dios	la	pedía	para	exaltarla	a	ese	honor”.
El	líder	colhúa,	[181]	ambicionando	“la	gloria	de	tener	una	hija	deificada,	o
temeroso	de	alguna	grave	desgracia	si	contradecía	a	la	demanda	de	un	dios,
acordó	luego	lo	que	se	le	pedía”	(Clavijero,	73).	Para	cumplir	con	las	demandas
de	su	dios,	quien	vaticinaba	que	la	princesa	“había	de	ser	‘la	mujer	de	la
discordia’	y	enemistad	entre	[...	ellos]	y	los	de	Colhuacan”	(Clavijero,	73),	fue
sacrificada	y	desollada	para	que	después	uno	de	los	más	esforzados	jóvenes
mexicanos	se	vistiera	con	su	piel.	Invitaron	al	señor	de	Colhuacan	a	que	fuera	a
adorar	a	esa	nueva	deidad;	cuando	el	padre	de	la	doncella	descubrió	“el
horroroso	espectáculo	que	tenía	delante,	se	le	conmovieron	de	dolor	las
entrañas”	y	salió	dando	gritos	a	su	gente	y	clamando	venganza	(Clavijero,	73,



158;	Durán,	Historia,	II,	41-43).	Desde	entonces,	agrega	Durán,	los	mexicanos	la
“adoraron	por	madre	de	los	dioses	de	quien	se	hace	memoria	en	el	Libro	de	la
relación	de	los	sacrificios,	llamada	Toci,	que	quiere	decir	‘madre	o	abuela’”
(Durán,	Historia,	II,	43).	Fue	así	como	se	levantó	el	pueblo	de	Colhuacan	contra
los	mexicanos,	a	los	cuales	vencieron;	este	evento	ocasionó	el	éxodo	de	los
mexicanos,	el	cual	terminó	cuando	llegaron	al	lugar	donde	hallaron	la	mítica
águila	en	un	tunal,	la	cual	se	alimentaba	“de	los	mejores	y	más	galanos	pájaros
que	halla[ba]”;	a	este	lugar	Huitzilopochtli	lo	llamó	Tenochtitlán	(Durán,
Historia,	II,	42-45	y	463).[182]

Sahagún	relata	que	a	principios	de	septiembre	hombres	y	mujeres,	viejas	y
mozas,	bailaban	durante	ocho	días,	al	cabo	de	los	cuales	salía	una	mujer	que
representaba	la	imagen	de	la	diosa	Teteuinna	o	Toci,	madre	de	Huitzilopochtli,
de	todos	los	dioses	y	corazón	de	la	tierra	(Sahagún,	I,	1829,	64-65;	Durán,
Historia,	I,	144	y	275).[183]

Durán	dejó	amplísimos	detalles	relacionados	con	el	sacrificio	que	se	practicaba
en	honor	de	Toci,	los	cuales	se	realizaban	como	sigue:	a	la	india	que
consagraban	como	diosa,	“para	que	no	pecase	y	cometiese	algún	delito,	desde
ese	día	la	encerraban	[...]	en	una	jaula”.	Ahí	permanecía	durante	veinte	días,	al
cabo	de	los	cuales,	la	sacaban	cada	día	“en	público	a	bailar	y	cantar”.	Siete	días
antes	de	la	fiesta,	“la	sacaban	de	aquel	encierro	y	la	entregaban	a	siete	viejas
médicas,	o	parteras,	las	cuales	la	servían	y	administraban	con	mucho	cuidado”.
A	partir	de	ese	séptimo	día,	las	ancianas	le	entregaban	una	carga	de	nequén	para
que	tejiera	unas	enaguas	y	una	camisa.	La	víspera	del	sacrificio,	“llevávanla
aquellas	viejas	al	tianguiz,	y	hacíanla	sentar	allí,	para	que	vendiese	aquello	que
había	hilado	y	tejido,	para	denotar	que	la	madre	de	los	dioses	en	su	tiempo,	su
ejercicio	para	ganar	de	comer	era	hilar	y	tejer	ropas	de	nequén	y	salir	a	los
mercados	a	venderlo”	(Durán,	Historia,	I,	43-45).

El	día	del	sacrificio,	explica	Sahagún,	“salían	gran	número	de	mujeres	con	ella,
especialmente	las	médicas	y	parteras	y	partíanse	en	dos	vandos	y	peleaban
apedreándose	con	pellas”	de	plantas,	para	divertir	a	la	que	iba	a	morir.	La	noche
de	su	muerte	la	ataviaban	ricamente	haciéndole	creer	que	iba	a	dormir	con	un
gran	señor.	En	la	piedra	del	sacrificio	le	sacaban	el	corazón,	le	cortaban	la
cabeza,	la	desollaban,	y	un	mancebo	vestía	su	pellejo	(Sahagún,	I,	1829,	64-65,
149-156;	Durán,	Historia,	I,	46-48).	Clavijero	llama	a	la	diosa	Teteoinan	y	aclara
que	no	era	inmolada	como	las	demás	víctimas,	sino	que	“en	las	espaldas	de	otra
mujer	era	degollada	y	después	le	quitaban	la	piel,	la	cual	se	vestía	un	joven,	y



con	grande	acompañamiento,	la	llevaba	a	presentar	al	dios	Huitzilopochtli	en
memoria	del	cruel	sacrificio	ejecutado	en	otro	tiempo	en	la	princesa	de
Colhuacan”	(Clavijero,	188).	Durán	cierra	este	capítulo	con	la	llamada	“fiesta
barrendera”,	explicando	que	“este	día	barrían	todas	sus	casas	y	pertenencias,	y
calles	y	los	baños	y	todos	los	rincones	de	las	casas,	sin	quedar	cosa	por	barrer”;
esto	se	hacía,	porque	aquel	día	se	llamaba	ochpaniztli,	que	quiere	decir	“día	de
barrer”	(Durán,	Historia,	I,	149	y	275).

Entre	los	sacrificios	de	mujeres,	Sahagún	cuenta	que	en	la	vigilia	de	la	fiesta
dedicada	a	la	diosa	Vixtociatl,	“cantaban	y	danzaban	todas	las	mujeres,	viejas	y
mozas	y	muchachas	[...]	asidas	de	unas	cuerdas	cortas	[...]	la	una	por	un	cabo	y
la	otra	por	el	otro”.	Cada	una	con	guirnaldas	de	ajenjo;	“en	medio	de	ellas	iba	la
mujer	que	era	la	imagen	de	esta	diosa,	la	cual	había	de	morir	aderezada	con	ricos
ornamentos”.	Mataban	primero	a	los	cautivos	y	de	último	a	esta	mujer	(Sahagún,
Historia,	I,	1829,	58-59).

También	honraban	a	los	montes,	para	los	que	hacían	unas	imágenes	de	palos	o	de
raíces	de	árboles,	las	ponían	en	altares	y	les	ofrecían	comidas	y	bebidas,
cantando	loores.	Durante	esta	fiesta	sacrificaban	a	cuatro	mujeres	y	un	hombre.
A	ellas,	unas	mujeres	muy	ataviadas	las	llevaban	en	unas	literas	en	hombros	al
altar	del	sacrificio.	Una	vez	les	sacaban	el	corazón,	les	cortaban	la	cabeza	que
espetaban	en	un	palo,	“y	los	cuerpos	llevábanlos	a	las	casas	que	llamaban
Calpulli,[184]	en	donde	los	repartían	para	comer”	(Sahagún,	Historia,	I,	67-68).
Durán	se	refiere	a	las	deidades	que	representaban	los	montes,	explicando	que
todas	ellas	se	veneraban	con	los	mismos	ritos	y	boato	dedicados	al	dios	Tlaloc,
dios	de	los	aguaceros,	de	los	truenos,	relámpagos	y	de	todo	tipo	de	tempestad;
las	ceremonias	de	este	dios	se	efectuaban	en	la	sierra	conocida	como	Tlalocan.
Una	de	estas	deidades	femeninas	era	la	diosa	Iztac	Cihuatl	(la	Mujer	Blanca),	o
sea,	la	Sierra	Nevada;[185]	al	igual	que	se	hacía	con	Tlaloc,	la	imagen	de	aquélla
la	tenían	dentro	de	una	cueva	en	dicha	Sierra,	rodeada	de	“mucha	cantidad	de
idolillos,	que	eran	los	que	representaban	los	nombres	de	los	cerros	que	la	Sierra
tenía	a	la	redonda”.

Además,	el	primer	día	de	cada	mes	en	Tlaxcala,	durante	uno	de	los	festejos
religiosos	dedicados	a	sus	dioses,	“desollaban	a	dos	mujeres	después	de
sacrificadas,	y	vestíanse	los	cueros	dellas	dos	mancebos	sacerdotes”	(Las	Casas,
IV,	133).	Estos	jóvenes,	cubiertos	con	la	piel	de	las	desolladas,	decían	que	se
apoderaban	del	espíritu	de	las	deidades	festejada.



Queda	por	especular	por	qué	en	tales	fechas	para	ese	rito	se	escogía	a	dos
mujeres	y	la	ceremonia	acababa	en	un	juego.	La	explicación	podría	provenir	del
mito	azteca	que	relata	cómo	Xilonen	(diosa	de	los	xilotes	o	mazorcas	en
ciernes),[186]	una	joven	que	simbolizaba	el	maíz	tierno	fue	degollada.	Tres
meses	después,	otra	mujer	que	encarnaba	a	la	diosa	Toci,	“nuestra	madre”	o
“madre	de	los	dioses”	–el	maíz	ya	cosechado	y	listo	para	el	consumo–	era
también	decapitada	y	desollada.	Esta	era	la	repetición	ritual	del	nacimiento	de	las
plantas	de	maíz	por	medio	del	auto-sacrificio	de	la	Madre-Tierra.	Eliade	recoge
este	mito	del	libro	de	fray	Bernardino	de	Sahagún	y	aclara	que	en	otras
sociedades	el	cuerpo	de	la	joven	lo	cortaban	en	trozos	que	enterraban	en	los
campos	de	cultivo.	Asimismo	Eliade	comenta	que	la	orgía	posterior	al	sacrificio
permite	colegir	que	el	cuerpo	de	la	víctima	era	asimilado	a	la	semilla	que
fecundaba	a	la	Madre-Tierra	(Eliade,	188)	dentro	de	un	ciclo	de	muerte/vida	y	de
fecundación	de	las	cosechas.

Obsérvese	cómo	la	palabra	y	acto	de	“desollar”	a	una	persona	(quitarle	o
arrancarle	la	piel)	bien	se	puede	vincular	por	homonimia	al	acto	de	“deshollejar”
el	maíz	(quitar	el	hollejo),	lo	cual	es	un	proceso	imprescindible	para	preparar	la
masa	de	las	tortillas,	el	alimento	básico	de	los	indígenas	de	Mesoamérica.	Con	el
fin	de	deshollejarlo,	ha	sido	necesario,	hasta	nuestros	días,	hervir	el	maíz	seco	en
agua,	cenizas	y	cal,	hasta	que	reviente;	de	este	proceso	se	obtenía	el	maíz
cascado	(en	inglés,	hominy),	el	cual	debe	ser	molido	para	obtener	la	masa.	La
muerte	ritual	que	se	escenifica	aquí	simbólicamente,	podría	interpretarse	como	la
puesta	en	escena	de	la	preparación	del	maíz	dentro	de	los	ciclos	agrícolas	y	de
cocimiento,	propia	de	las	sociedades	arcaicas.

La	fiesta	dedicada	a	la	diosa	Xilonen	se	celebraba	cuando	el	maíz	comenzaba	a
granar.	Para	ello,	durante	ocho	días	bailaban,	tañían	y	cantaban	en	el	templo
muchos	hombres	y	mujeres	muy	bien	ataviados.	Celebraban	las	hebras	que
salían	de	cada	grano	de	maíz,	de	modo	que	cuantas	más	hebras,	“más	provecho,
pues	e[ra]	señal	de	más	granos”.	Las	mujeres	danzaban	con	el	cabello	suelto
cayéndoles	sobre	los	hombros;	el	cabello	suelto	y	crecido	de	las	mujeres	era
parte	de	un	rito	sagrado	cuyo	fin	era	el	de	provocar	muchas	hebras	en	la	mazorca
y	obtener	una	abundancia	de	granos	“para	que	el	pueblo	no	padeciese	necesidad
y	hambre”	(Torquemada,	134-137).	De	esta	manera,	con	sus	danzas	y	cabelleras
al	viento,	las	mujeres	interpretaban	a	la	diosa	y,	por	ese	mimetismo	religioso,
cuerpo-mazorca,	celebraban	e	impulsaban	la	abundancia	de	las	cosechas.



3.7.	Vida	y	muerte	entre	los	aztecas

Al	tratar	de	las	exequias	entre	los	nahuas,	Cervantes	de	Salazar	menciona	que
había	diferentes	maneras	de	llevarlas	a	cabo,	según	la	región	y	el	estado	y
calidad	de	los	difuntos.	Entre	otras	cosas,	tenían	sus	ídolos	de	la	muerte,	a	los
cuales	hacían	sacrificios	según	su	costumbre	(Cervantes,	144).[187]	Vale	aquí
explicar	que	los	mexicanos	acostumbraban	incinerar	a	sus	muertos,	mientras
otros	pueblos	nahuas	como	los	zapotecas	y	mixtecas,	los	enterraban.	Por	eso,
explica	Soustelle,	de	estos	últimos	se	han	rescatado	múltiples	objetos	rituales
como	vasijas,	herramientas,	armas,	estatuas,	ropas	y	joyas;	en	cambio,	es
mínimo	el	rescate	de	esos	objetos	entre	los	mexicanos	(Soustelle,	xvii).	El	dato
anterior	representa	un	obstáculo	significativo	para	describir	los	ritos	celebrados	a
la	muerte	de	las	mujeres	mexicanas.	No	obstante,	la	antropóloga	Garza	Tarazona
cuenta	que	en	exploraciones	arqueológicas	realizadas	en	la	isla	de	Jaína	en
Campeche,	Piña	Chan	observó	que	las	ofrendas	de	los	entierros	se	diferencian
según	el	sexo	del	difunto.	Las	de	las	mujeres	consisten	en	figurillas	“de	un
realismo	sorprendente”,	que	muestran	escenas	de	los	quehaceres	femeniles
(Garza	Tarazona,	38).

Clase	social,	ocupación,	género,	y	el	tipo	de	muerte	que	hubiese	tenido	el
difunto,	informa	Kellogg,	contribuían	a	la	realización	de	los	ritos	funerales.
Mandatarios,	nobles	y	comerciantes	tenían	los	más	elaborados	ritos.	A	los	otros,
se	les	dedicaban	ceremonias	más	simples.	Con	el	difunto	enterraban	los	objetos
simbólicos	de	carácter	bélico	para	los	hombres	y	de	tejidos	para	las	mujeres.
Antes	de	enterrar	los	cadáveres,	los	bañaban	y	los	vestían	con	sus	trajes	más
elaborados	o	con	gran	variedad	de	adornos.	Los	deudos	y	plañideras	se	reunían
durante	cuatro	días	a	expresar	su	dolor	cantando	o	recitando	lamentaciones	para
el	muerto	y	celebrando	rituales	fúnebres	(Kellogg,	122).

Por	su	parte,	Cervantes	de	Salazar	describe	los	preparativos	para	emprender	la
jornada	al	otro	mundo	de	los	señores	mexicanos	así:	después	de	muertos	los
amortajaban	“sentados	en	cuclillas,	de	la	manera	que	los	indios	se	sientan”
(Cervantes,	144).	Sus	parientes	le	ponían	alrededor	mucha	leña	“quemándole	y
haciéndole	polvos,	como	antiguamente	hacían	los	romanos.	Enseguida
sacrificaban	delante	de	él	dos	de	sus	esclavos	para	que,	según	ellos,	tuviese
servicio	en	el	camino”.	Las	cenizas	del	señor	las	ponían	en	un	lujoso	vaso	o
“sepoltura	cavada	de	piedra”	(Cervantes,	144).[188]



También	detalla	Cervantes	de	Salazar	cómo	preparaban	a	los	hombres	y	mujeres
que	eran	enterrados	con	el	difunto:	los	amortajaban	poniéndoles	penachos,
plumajes,	piedras	preciosas,	“las	mejores	que	tenían”;	además,	les	ponían
bezotes,	anillos	y	orejeras	de	oro	“de	hechura	de	cañón	de	candelero;	poníanles
también	brazaletes	de	oro	y	plata;	enterraban	con	ellos	a	sus	esclavos”
(Cervantes,	144);	algunos	de	ellos	pedían	morir	antes	de	ser	enterrados	para
demostrar	su	fidelidad	al	señor	y	“entendiendo	que	por	esta	fidelidad	habían	de
ser	en	la	otra	vida	muy	honrados.	A	éstos	daban	de	beber	los	casquillos	de	las
flechas,	con	que	luego	se	ahogaban”	(Cervantes,	144);	otros,	al	saber	que	iban	a
descansar	con	su	señor,	“de	su	voluntad	y	con	mucho	contento	se	ahorcaban”
(Cervantes,	144).	Para	estas	obsequias	llegaban	de	diferentes	pueblos,	parientes,
amigos	y	conocidos	del	difunto,	los	cuales	le	ponían	las	ropas	que	en	vida	vestía,
colocaban	“cacao	y	brebaje	y	otros	sahumerios”;	entonces	con	tono	triste
comenzaban	a	entonar	cantos	en	alabanza	al	muerto,	en	los	que	expresaban,
entre	muchas	otras	cosas,	“cómo	había	sido	valiente	en	las	guerras,	y	diestro	en
las	armas,	gran	compañero,	amigo	de	convites	y	que	a	sus	mujeres	había	tractado
con	mucho	regalo	y	autoridad”	(Cervantes,	144).	Las	mujeres	acompañaban	ese
canto	“con	sollozos	y	otras	señales	de	tristeza,	echaban	rosas	sobre	la	sepoltura	y
unas	mantas	ricas”.	Por	último,	las	sillas	del	finado	las	guardaban	celosamente
para	ser	usadas	por	su	sucesor	(Cervantes,	144-145).[189]

De	los	michoacas	o	tarascas	se	sabe	que	acostumbraban

los	señores	y	señoras,	cuando	morían,	[...	solían]	matar	mucha	gente	consigo,
que	decían	que	los	llevaban	para	el	camino,	y	que	aquéllos	eran	para	su	estrado	y
cama	y	encima	dellos	[...]	ponían	al	señor	muerto,	y,	sobre	él,	ponían	más
muertos,	así	que	no	llegaba	la	tierra	a	él.	Aquellos	muertos	decían	que	era
estrado	de	aquel	señor	que	moría	(Relación,	146).

Según	Octavio	Paz,	los	aztecas	concebían	la	vida	como	una	prolongación	de	la
muerte,	de	modo	que	esta	última	no	era	un	final,	“sino	fase	de	un	ciclo	infinito”.
Regidos	por	la	religión	y	el	destino,	consideraban	que	la	vida	no	les	pertenecía	y
“su	muerte	carecía	de	todo	propósito	personal”	(Paz,	58),	pues	la	única	salvación
que	les	esperaba	era	colectiva.	Gobernados	por	un	ancestral	determinismo,
vivían	con	la	creencia	de	que	estaban	a	la	merced	de	los	dioses,	y	por	lo	mismo,
adoptaban	una	indiferencia	ante	la	vida	y	la	muerte	(Paz,	58-60).	Un	pasaje	de	la
extensa	plegaria	dicha	por	los	sacerdotes	mexicanos,	capta	ese	sentido



determinista	así:

Debemos	tributo	a	la	muerte,	y	sus	vasallos	somos	cuantos	vivimos	en	el	mundo;
este	tributo	todos	le	pagan	a	la	muerte,	nadie	dejará	de	seguirla	porque	es	vuestro
mensagero	a	la	hora	que	fuere	enviado,	pues	que	esta	muerte	tiene	hambre	y	sed
de	tragar	a	cuantos	hay	en	el	mundo,	y	es	tan	poderosa	que	nadie	se	le	podrá
escapar:	entonces	todos	serán	castigados	conforme	a	sus	obras	(Sahagún,
Historia	II,	1829,	36-37).

Esta	plegaria	expresa	a	la	vez	el	motivo	medieval	occidental	de	la	“danza	de	la
muerte”,	el	cual	se	desarrolla	una	y	otra	vez	a	lo	largo	de	algunos	poemas
aztecas,	en	los	que	se	expresa	el	desaliento	al	comprobar	cómo	todos,	hasta	los
más	privilegiados,	están	condenados	a	morir.	El	poema	que	sigue	sirve	de
ejemplo:	“¿A	dónde	iremos	que	muerte	no	haya?	[…]	¡Tened	esfuerzo:	nadie	va
a	vivir	aquí!	/	Aún	los	príncipes	son	llevados	a	la	muerte;	/	así	desolado	está	mi
corazón”	(Cantares	mexicanos,	f.70r	en	Garibay,	La	literatura,	60).

El	rey	y	poeta	Nezahualcóyotl	expresa	entonces	sus	ansias	de	inmortalidad,
cargada	de	duda,	la	cual	se	trasmite	en	los	tiempos	verbales	en	subjuntivo,	el	de
la	posibilidad	sin	confirmación	alguna:	“lloro,	me	aflijo	y	pienso,	/	[…]	.	Oh,	si
nunca	yo	muriera,	/	si	nunca	desapareciera…	/	¡Vaya	yo	donde	no	hay	muerte
[…]!	/	Oh,	si	nunca	yo	muriera,	/	si	nunca	desapareciera”	(Cantares	mexicanos
f.17v,	en	Garibay,	La	literatura,	61).	Un	poeta	anónimo	de	Huetxotzinco	se
pregunta:	“¿es	que	sigue	habiendo	vida	en	el	lugar	del	misterio?	/	¿Es	que	aún
tienen	allá	conciencia	nuestros	corazones?”	(Cantares	mexicanos,	f.13v	en
Garibay,	La	literatura,	69).

Al	observar	la	angustia	que	les	trasmite	a	los	nahuas	su	inflexible	destino,	no
sorprende	el	pesimismo	que	emana	de	esos	poemas;	un	héroe	en	Cuahutitlan
canta	su	desolación	después	de	la	batalla	diciendo,	“tengo	cuerpo	hecho	de
tierra:	/	solo	congoja	y	afán	de	esclavo”	(Garibay,	Panorama,	84).	En	los
consejos	que	da	a	la	hija,	según	los	trasmitió	Sahagún,	el	padre	le	dice	a	la
doncella:

ahora	ya	te	das	cuenta	de	las	cosas,	ya	ves	cómo	son.	/	En	qué	forma	aquí	no	se
tiene	placer,	no	se	gusta	felicidad.	/	Se	sufre,	se	tienen	penas,	hay	cansancio.	De
ahí	nace	y	se	ensancha	el	dolor,	la	pena.	/	No	es	lugar	de	bienestar	la	tierra:	/	no



hay	alegría,	no	hay	dicha./	Solamente	suele	decirse	que	en	la	tierra	se	goza	entre
dolores,	/	se	tiene	legríaa	entre	tormentos	(Garibay,	Panorama,	115).

En	las	oraciones	dirigidas	al	Todopoderoso,	el	confesor	se	expresaba	en	términos
que	parecen	participar	de	un	sincretismo	cristiano-azteca,	porque	hacen	mención
a	una	gracia	divina;	sin	embargo,	en	la	concepción	de	los	aztecas,	el	remate	tiene
una	marca	determinista,	por	cuanto	el	pecador	no	es	dueño	de	su	voluntad,	la
cual	él	la	supedita	a	lo	escrito	en	los	astros.	La	oración,	recogida	por	Sahagún,
dice	así:

Oh,	Señor	misericordioso,	Tú	que	conoces	los	secretos	de	todos	los	corazones,
haz	que	descienda	tu	gracia	y	perdón	como	las	aguas	puras	del	cielo,	a	lavar	las
manchas	del	alma.	Tú	sabes	que	este	pobre	hombre	ha	pecado,	no	por	su	libre
voluntad,	sino	por	la	influencia	del	signo	bajo	de	que	nació	(Sahagún,	Historia,	I,
1829,	82-83,	500;	Prescott,	37).

Sahagún	recogió	otras	plegarias	y	discursos	en	los	que	se	mencionaba	la	muerte;
por	ejemplo,	en	las	pláticas	que	los	padres	y	parientes	hacían	a	la	embarazada	al
anunciar	la	próxima	venida	del	bebé,	abundan	los	momentos	en	los	que,
poseídos	por	un	ancestral	temor	a	los	designios	de	Dios,	quizás	por	superstición
y	como	un	medio	de	ahuyentar	a	la	muerte,	decían:	“oremos	a	Dios	y	esperemos
en	su	misericordia;	tal	vez	merecemos	que	venga	a	luz	esta	criatura,	o	acaso,	en
su	edad	tierna	[...]	la	perderemos	antes	de	salir	al	mundo”	(Sahagún,	Historia	II,
1829,	165);	esos	“tal	vez”	y	“acaso”	denotan	la	inseguridad	angustiosa	ante	los
designios	trazados	en	los	astros.

La	presencia	de	la	muerte	entre	los	aztecas	era	tal	que	aún	en	los	momentos	de
mayor	dicha,	como	el	anuncio	de	la	próxima	venida	de	un	nuevo	miembro	de	la
familia	–lo	cual	constituía	un	gozo	y	una	bendición	en	las	familias	y	en	el	clan–
como	un	medio	de	ahuyentar	a	la	muerte,	se	la	mencionaba	constantemente	en
los	“ceremoniosos	y	empalagosos”	discursos	de	padres,	parientes	y	amigos.	En
este	caso,	Sahagún	transcribe	las	palabras	de	la	partera	a	la	recién	parida:

Esperemos	lo	que	disponga	nuestro	señor	que	está	en	todo	lugar.	Ignoramos	si
por	ventura	vuestra	muerte	y	la	de	vuestra	criatura	distarán	la	una	de	la	otra
durando	más	el	hijo	que	la	madre;	o	tal	vez	vivirá	vuestro	hijo	y	vos	iréis



delante,	o	este,	chiquito	como	es,	lo	llamará	para	sí	el	que	lo	hizo.	Mira	hija,	que
no	te	engrías	porque	tienes	hijo:	teneos	por	indigna	de	haberlo	recibido,	rogad
siempre	a	Dios	con	lloros	que	le	dé	vida	(Sahagún,	Historia	II,	1829,	200).

Una	parienta	agregaba:	“¿qué	hiciéramos	si	no	hubiera	sucedido	prósperamente
vuestro	parto,	o[h]	hija	mía?,	¿qué	hiciéramos	si	ahora	hubieras	muerto
juntamente	con	lo	que	tenías	en	el	vientre?”	(Sahagún,	Historia	II,	1829,	201);
obsérvese	la	insistencia	en	el	uso	del	subjuntivo	incierto	de	posibilidad.	En	otro
pasaje	el	discurso	fatalista	de	un	pariente	a	la	preñada,	le	recomienda	que	no	se
ensoberbezca	por	la	merced	de	haber	concebido,	porque	Dios,	a	quien	“no	se	le
oculta	ninguna	cosa,	aunque	estés	dentro	de	las	piedras	y	de	los	árboles	[...]	por
esto	se	enojará	contra	vos,	y	os	enviará	algún	castigo,	de	manera	que	perdamos
lo	que	dentro	de	vos	está,	quitándole	la	vida,	o	permitiendo	que	nazca	sin	razón,
o	muera	en	su	ternura”	(Sahagún,	Historia,	II,	1829,	166,	172-173;	Anton,	18).

También	entre	los	consejos	que	les	daban	“a	sus	hijas	cuando	ya	habían	llegado	a
los	años	de	discreción”,	los	padres	les	advertían,	según	Sahagún,	que	“nadie
piensa	en	la	muerte,	solamente	se	considera	lo	presente,	que	es	ganar	de	comer,
beber,	y	buscar	la	vida,	edificar	casas,	trabajar	para	vivir,	y	buscar	mugeres	para
casarse,	y	las	mugeres	cásanse	pasando	del	estado	de	la	mocedad	al	de	la	vejez”
(Historia	II,	1829,	120).

Tan	pronto	nacían,	los	aztecas	saludaban	a	los	pequeños	como	a	viajeros	que
venían	de	otro	mundo	para	seguir	vagando	en	este.	Concebían	la	vida	como	una
estación	temporal	del	tránsito	por	la	tierra.	De	ahí	que	en	la	poesía	predominara
la	idea	de	que	“solamente	estamos	aquí	/	como	prestados	unos	a	otros”	(Toro,
124);	y	la	de	que	“aquí	nadie	vivirá	para	siempre.	/	Aún	los	príncipes	a	morir
vinieron”	(Toro,	130).	“¡Nadie	tiene	casa	propia	en	la	tierra!”	(Anónimo,	en
Garibay,	La	literatura,	85).

Los	poemas	del	rey	y	poeta	Nezahualcóyotl	expresan	de	diversas	maneras	esa
obsesión	nahua	por	la	muerte,	por	la	vida	perecedera,	y	cómo	todo	cuanto
tenemos	es	prestado;	son	poemas	que	hacen	pensar	en	los	del	Siglo	de	Oro
español,	con	temas	del	Carpe	Diem,	y	del	Ubi	Sunt	y	de	la	vida	como	sueño,	lo
que	lleva	a	sospechar	una	cierta	contaminación	hispánica	de	parte	del	traductor	o
intérprete	cuando	incita	a	danzar	y	festejar	“a	Dios	que	es	poderoso”	y	continúa
diciendo:	“gocemos	hoy	tal	gloria	/	porque	la	humana	vida	es	transitoria”.	Más



adelante	agrega:	“Los	gustos	de	esta	vida,	/	sus	riquezas	y	mandos	son	prestados;
/	son	substancia	fingida,	/	en	apariencia	solo	matizados;	/	y	es	tan	gran	verdad
ésta,	/	que	a	una	pregunta	me	has	de	dar	respuesta:	/	¿Qué	es	de	Cihuapatzin	/	y
Cuahtzontecomatzin	el	valiente	/	y	de	Acolnahuacatzin?	/	¿Qué	es	de	toda	esa
gente?/	[…]	Porque	no	hay	bien	seguro:	/	que	siempre	trae	mudanza	lo	futuro”
(Ixtlilxochitl,	“Apéndice	documental”	en	Obras,	268-269).	La	obsesión	por	la
muerte	del	rey	acolhúa	se	manifiesta	a	tal	punto	que	entre	los	cantos	dramáticos
la	voz	lírico-dramática	que	se	expresa	como	Nezahualcoyotl	repite	una	y	otra
vez	“¿he	de	irme	acaso,	habré	de	perderme	/	en	la	región	de	los	muertos?	/	[…]
Tú	lo	mandas:	me	iré,	me	perderé	/	en	la	región	de	los	muertos.	/	¿Cómo	quedará
la	tierra	de	Acolhuacan?	/	Alguna	vez	se	dispersarán	tus	vasallos?	/	Me
abandono	a	ti,	tú,	por	quien	todo	vive:	/	tú	lo	mandas:	me	iré,	me	perderé	/	en	la
región	de	los	muertos”	(Cantares	mexicanos,	Fol.	28v	a	29	en	Garibay,	La
literatura,	83).

Un	poeta	anónimo	de	Chalco,	interroga:	“¿No	es	que	nos	vamos	todos	al	reino
de	los	descarnados?	/	[…].	Todos	nos	vamos,	todos	nos	vamos	/	a	la	Casa	del
Sol;	/	nadie	por	largo	tiempo	en	la	tierra	perdura”	(Cantares	mexicanos,	f.35v,	en
Garibay,	La	literatura,	66).	Otro	poeta	anónimo	de	Huexotzinco,	pregunta:	“¿Es
que	en	vano	venimos,	pasamos	por	la	tierra?	/	De	modo	igual	me	iré	/	que	las
flores	que	fueron	pereciendo.	/	¡Nada	será	mi	renombre	algún	día!	/	¡Nada	será
mi	fama	en	la	tierra!	/	[…]	¿Es	que	en	vano	venimos,	pasamos	por	la	tierra?”
(Cantares	mexicanos,	f.10r	en	Garibay,	La	literatura,	67).

Cuando	morían	los	guerreros	en	batalla,	unos	cantores	en	la	plaza,	acompañados
de	instrumentos,	entonaban	tristes	lamentos;	en	seguida,	“salían	las	matronas,
mujeres	de	todos	los	muertos,	con	las	mantas	de	sus	maridos	a	los	hombros	y	los
ceñidores	y	bragueros	rodeados	al	cuello	y	los	cabellos	sueltos”,	inclinadas	hacia
la	tierra	(Durán,	Historia,	II,	288).	Puestas	en	fila,	daban	palmadas,	lloraban	y	a
veces	bailaban,	inclinadas	hacia	la	tierra.	Lo	mismo	hacían	los	hijos	y	los
parientes;	los	hombres,	de	pie	y	cada	uno	con	las	espadas	y	rodelas	de	los
muertos,	ayudaban	a	llorar	a	las	mujeres.	Por	último	llegaban	los	amortajadores,
que	lloraban	y	entonaban	lastimeros	cantos.	Ellos	preparaban	unas	efigies	con	la
imagen	de	los	muertos,	a	las	que	las	mujeres	ofrendaban	comidas	y	bebidas;
[190]	después,	les	prendían	fuego	a	todas	las	efigies	juntas,	mientras	las	viudas
lloraban	en	forma	lastimera	alrededor	de	la	fogata.	Este	ceremonial	duraba
cuatro	días	(Durán,	Historia,	II,	288-289).	Una	vez	quemadas	las	efigies,	los
ancianos	recomendaban	a	las	mujeres	consolarse	ocupadas	en	“ejercicios
mujeriles	del	huso	y	del	telar,	de	barrer	y	regar,	de	encender	la	lumbre”	y



mantenerse	en	recogimiento	(Durán,	Historia,	II,	288-289).[191]	A	partir	de
entonces	esas	viudas	guardaban	ochenta	días	de	luto,	sin	lavarse	la	cara,	ni	la
cabeza,	ni	las	vestiduras.	Al	cabo	de	ese	tiempo,	los	viejos	ordenaban	a	sus
ministros	que	fuesen	a	casa	de	ellas	a	recoger	“las	lágrimas	y	tristeza”	y	llevarlas
al	templo,	lo	que	quería	decir	que	ellos	iban	a	raspar	“aquella	suciedad	de	los
rostros	de	aquellas	mujeres”	y	recogerla	en	un	acto	de	purificación	por	medio	de
unos	papeles,	para	llevársela	a	los	sacerdotes.	Éstos	ordenaban	que	se	echase	en
el	llamado	“lugar	redondo”	(hualiucan),	el	cual	estaba	en	las	afueras	de	la
ciudad.	Después	de	hacer	oración	y	celebrar	las	debidas	ceremonias,	con	papel	y
copal,	las	matronas	regresaban	“a	sus	casas	alegres	y	consoladas	[...]	como	si	no
hubiera	pasado	nada,	[...pues]	así	creían	ir	libres	de	todo	llanto	y	tristeza”
(Durán,	Historia,	II,	290).	De	esa	manera	exorcizaban	las	penas	y	el	dolor	con	su
eliminación	y	posterior	purificación.

Si	la	mujer	moría	durante	el	primer	parto,	cuenta	Sahagún,	la	llamaban
Macioaquezque	(mujer	valiente),	pues	establecían	un	paralelismo	entre	la	muerte
de	la	mujer	por	parto	y	la	del	guerrero	en	el	campo	de	batalla.	Una	vez	muerta,	le
lavaban	el	cuerpo	y	los	cabellos,	y	la	vestían	con	sus	mejores	atuendos.	Su
marido	la	llevaba	a	cuestas	a	enterrar,	acompañado	de	las	parteras	viejas	armadas
con	“rodelas	y	espadas,	y	dando	voces	como	cuando	vocean	los	soldados	al
tiempo	de	acometer	a	los	enemigos”	(Durán,	Historia,	II,	290).	A	su	encuentro
salían	unos	mancebos	a	luchar	con	ellas	para	intentar	robarse	el	cuerpo	de	la
difunta.	A	esta	la	enterraban	en	el	Cú	de	las	diosas	Cioapipiltin,	donde	el	viudo,
acompañado	de	unos	amigos,	vigilaba	la	tumba	durante	cuatro	días	con	sus
noches	continuas	para	que	nadie	robase	el	cadáver;	los	soldados	bisoños	también
velaban	para	hurtarlo

porque	le	estimaban	como	cosa	santa	o	divina.	Si	estos	soldados	cuando
peleaban	con	las	parteras	vencían	y	le[s]	tomaban	el	cuerpo,	luego	cortaban	el
dedo	de	enmedio	de	la	mano	izquierda	[...]	y	si	de	noche	podían	hurtar	el	cuerpo,
cortaban	el	mismo	dedo	y	los	cabellos	de	la	cabeza	de	la	difunta	(Durán,
Historia,	II,	290).

Dichos	trofeos	los	guardaban	como	reliquias,	y	cuando	iban	a	la	guerra,	los
metían	dentro	de	la	rodela,	para	que	los	hicieran	“valientes	y	esforzados”
(Durán,	Historia	II,	186-187;	Garza	Tarazona,	66-67).	En	la	esfera	mítica	los
dedos	se	consideran	relacionados	con	deidades	protectoras	y	su	misión	consiste



en	relacionar	el	mundo	inferior	con	el	terrestre,	según	Jung.	Simbólicamente
podrían	interpretarse	como	transferencia	simbólica	de	poderes	subconscientes
“que	tanto	ayudan	como	enredan	en	las	empresas	conscientes	de	la	razón”
(Cirlot,	164).

De	regreso	de	la	guerra	de	Xoconochco,	el	joven	rey	mexicano,	Ahuitzotl,	murió
de	una	extraña	enfermedad	que	no	pudieron	combatir	los	médicos.	Durán	cuenta
que	era	tan	querido,	“que	hasta	los	niños	hicieron	sentimiento,	movidos	por	el
grandísimo	llanto	y	aullido	que	en	la	ciudad	se	levantó	de	las	que	ellos	llamaban
‘lloraderas’	que	las	había	para	las	muertes	de	los	reyes	y	grandes	y	para	los	que
morían	en	la	guerra”(Durán,	Historia,	II,	391).	Durán	explica	que	las
“lloraderas”	eran	todas	las	mujeres	del	linaje	de	ese	rey,	sus	esposas,	mancebas	y
“muchas	viejas	que	de	este	oficio	se	juntaban”;	aunque	no	llorasen,	“habían
empero	de	dar	aquellos	aullidos	y	voces	llorosas	y	lamentables	y	dar	muchas
palmadas	y	hacer	muchas	inclinaciones	hacia	la	tierra”	(Durán,	Historia,	II,	391).
A	las	exequias	de	Ahuitzotl	asistieron	los	reyes	de	Tezcoco,	Tacuba,	Cuauhnauac
y	otros	más	con	ricos	regalos	de	joyas,	plumas,	mantas	y	más	de	doscientos
esclavos	“vestidos	de	vestiduras	reales”	destinados	a	morir	con	el	difunto	para
servirle	en	el	otro	mundo.	Durante	este	ritual,	abundaban	ceremoniosos	discursos
mortuorios,	dirigidos	al	cadáver.	El	rey	de	Tezcoco,	por	ejemplo,	remató	el	suyo,
diciéndole:	“Descansa,	pues,	hijo	mío,	en	paz	y	aquí	te	traigo	estas	criaturas	de
Dios	y	siervos	tuyos,	para	que	vayan	delante	de	ti	y	te	sirvan	allá	en	el	lugar	del
descanso”	(Durán,	Historia,	II,	393-394).	Después	de	una	serie	de	rituales	y
cantos	fúnebres,	vistieron	al	difunto	con	las	insignias	reales	y	embijándole	todo
el	cuerpo	con	“betún	divino”,	quedaba	“el	rey	Ahuitzotl	consagrado	en	dios	y
canonizado	en	el	número	de	los	dioses”	(Durán,	Historia,	II,	394).

Cuando	moría	un	cazonci	o	rey	de	Michoacán,	el	cual	competía	con	el	de
México	en	grandeza	y	poderío,	lo	amortajaban	cumpliendo	con	una	ceremonia
tradicional	para	quemarlo.	Entretanto,	otros	lavaban	“a	las	mujeres	y	hombres
que	habían	de	ser	muertos	para	acompañar	al	rey	al	infierno.	Dábanles	muy	bien
de	comer,	y	emborrachábanlos	para	que	no	sintiesen	mucho	la	muerte”(Gómara,
437).[192]	Las	mujeres	eran	sobre	todo	siete	nobles	señoras	que	debían	acarrear
los	objetos	que	el	difunto	utilizara	en	el	más	allá:

una	llevaba	todos	sus	bezotes	de	oro	y	de	turquesas	atados	en	un	paño,	y	puestos
al	pescuezo;	otra	su	camarera;	otra	que	guardaba	sus	collares	de	turquesas;	otra
que	era	su	cocinera;	otra	que	le	servía	del	vino;	otra	que	le	daba	agua	a	manos,	y
le	tenía	la	taza	mientras	bebía;	otra	que	le	daba	el	orinal,	con	otras	mujeres	que



servían	destos	oficios	(Relación,	232-234);	con	ellas,	iban	también	hombres	que
cumplirían	múltiples	oficios,	desde	carpintería,	medicina,	y	baile,	hasta
orfebrería,	y	otros	más.	Asimismo	sacrificaban	muchas	esclavas	y	“mozas	de
servicio	que	eran	libres”	(Relación,	234;	Relation,	247;	Gómara,	437).[193]

Obsérvese	cómo	coinciden	estos	ritos	con	los	egipcios	en	cuanto	al	séquito	de
súbditos	y	sirvientes	que	debían	acompañar	al	soberano	difunto	en	su	tránsito	al
inframundo.

Cuenta	el	autor	anónimo	de	la	Relación	de	Michoacán	que	entre	los	tepanecas,
cuando	el	cazonci	estaba	viejo	y	deseaba	morir,	mandaba	hacer	la	guerra	con	el
fin	de	aunar	gente	para	su	“estrado”,	o	sea	que	aquellos	que	murieran	en	batalla
serian	su	“cama	y	estrado”.

Hay	la	certeza	de	que	entre	los	mexicanos,	el	entierro	de	las	mujeres	principales
se	llevaba	a	cabo	casi	del	mismo	modo	que	el	de	los	hombres,	solo	que	a	éstos
los	enterraban	con	algunas	de	sus	favoritas;	en	cambio	ellas	eran	sepultadas	con
sus	criadas,	las	cuales	“se	mataban	por	acompañar	a	sus	señoras	y	hacerles	algún
servicio	en	la	jornada”	(Cervantes,	I,	145).	Una	vez	concluida	la	majestuosa
ceremonia,	“el	marido	y	parientes	y	todas	las	señoras,	hacían	un	solemne	llanto;
el	marido	diciendo	que	le	había	sido	buena	mujer	y	texido	buenas	mantas	y
camisas;	las	señoras	y	mujeres	principales	decían	que	había	sido	muy	honrada,
que	había	criado	bien	a	sus	hijos	y	hecho	mercedes	a	sus	criados”;	terminado
esto,	iban	al	templo	del	dios	de	la	muerte	para	hacer	sus	sacrificios	(Cervantes,	I,
145-146).

A	las	mujeres	de	bajos	estratos	sociales	las	enterraban	con	menos	pompa,
estableciendo	diferencias,	primero,	entre	las	viudas	y	casadas,	y	segundo,	entre
estas	y	las	doncellas.	En	la	sepultura	de	la	casada

echaban	los	adereszos	de	la	cocina	y	el	exercicio	principal	en	que	debía	entender,
rueca	o	telar.	En	la	sepoltura	de	la	viuda	echaban	alguna	comida	y	llevaba	el
tocado	y	traje	diferente	al	de	la	casada.	La	doncella	iba	vestida	toda	de	blanco,
con	ciertos	sartales	de	piedras	a	la	garganta;	echaban	en	la	sepoltura	rosas	y
flores	(Cervantes,	I,	146).



Los	padres	de	las	doncellas	lloraban	mucho,	pero	al	cabo	de	un	rato	“se
alegraban,	diciendo	que	el	sol	la	quería	para	sí,	y	encomendábanla	luego	a	una
diosa	que	se	llama[ba]	Atlacoaya,	en	cuya	fiesta	sacrificaban	indias”	(Sahagún,
Historia	II,	1829,	187).	A	estas	les	servían	comida	para	alimentar	y	apaciguar	a
los	dioses	(Cervantes,	I,	146).	Lo	mismo	ocurría	cuando	moría	una	parturienta
en	el	acto	de	dar	a	luz:	las	parteras	se	entristecían	y	lloraban,	pero	los	padres	y
parientes	de	ella	se	alegraban	“porque	decían	que	no	iba	al	infierno	sino	a	la	casa
del	sol,	y	que	este,	por	ser	[ella]	valiente	la	había	llevado	para	sí”	(Sahagún,
Historia,	II,	1829,	187-188).	La	doble	reacción	de	dolor	y	alegría	ante	la	muerte,
la	analiza	Octavio	Paz	al	observar	en	el	comportamiento	del	mexicano	actual	una
proyección	del	proceder	de	sus	antepasados	aztecas,	de	modo	que	concluye	que
se	trata	de	una	“operación	cósmica	[...]	para	provocar	el	renacimiento	de	la	vida”
(Paz,	54).	Paz	continúa	explicando	que	los	mexicanos	no	establecen	una
dicotomía	entre	“muerte	y	vida,	júbilo	y	lamento,	canto	y	aullido”,	los	cuales	se
alían	en	sus	festejos	y	provocan	a	la	vez	una	extremada	alegría	y	una	profunda
tristeza:	“La	noche	de	fiesta	es	también	noche	de	duelo”,	explica	el	pensador
mexicano	(Paz,	55).	A	diferencia	de	esta	respetuosa	y	bien	razonada
interpretación,	la	cual	intenta	ubicar	los	ritos	mortuorios	en	una	dimensión
mítico-simbólica,	que	se	proyecta	hasta	nuestros	tiempos,	contrasta	el
comentario	de	Cervantes	de	Salazar	a	los	mismos	ritos	que	para	él	eran	“muchas
cerimonias	ordenadas	por	el	demonio	[que]	tenían	los	indios	desta	tierra”
(Cervantes,	I,	146).



Capítulo	4.	Obligaciones	matrimoniales	y	demandas
sociales

Palabras	de	los	señores	doctrinando	a	sus	hijas

–Estás	aquí,	collar	mío,	plumaje	fino	mío,	criatura	mía,

hija	mía:	prueba	de	mi	fuerza	viril,	de	mi	sangre	y	de

mi	linaje.	[…]	Óyeme	pues,	hija	mía:	la	tierra	no	es

sitio	de	dicha;	no	hay	en	ella	alegría,	no	hay	felicidad	[…].

No	vivas	vida	vana,	no	vivas	sin	cordura,	no	andes	por

lugares	inciertos	[…].	Durante	la	noche	mantente

en	vela,	levántate	presto	[…].	Toma	presto	la	escoba	y

Ponte	a	barrer	[…].	Sé	sumamente	discreta,	no	eches

mancha	a	la	grandeza	y	memoria	de	nuestros	mayores	[…].

No	arrojes	polvo	y	basura	sobre	su	memoria	y	su	historia.

Códice	Florentino,	ff.	178r	y	ss.

Versión	de	fray	Bernardino	de	Sahagún

4.1.	Diversas	prácticas	de	cortejo	en	algunas	comunidades	nahuas



Durante	la	Colonia	y	los	tiempos	de	la	cristianización	de	los	nativos,	el	padre
Acosta	advierte	que	al	tratar	en	el	Nuevo	Mundo	el	tema	del	matrimonio	los
sacerdotes	deben	saber	que	los	infieles	tienen	“infinitos	ritos	y	leyes	nupciales
muy	diversas	entre	sí”;	estas,	él	aconseja	conocerlas	y	con	ellas	también	los
abusos	y	errores,	para	no	disolver,	como	sucede	a	veces,	“matrimonios	que	son
verdaderos,	o	tomar	por	matrimonios	verdaderos	las	que	son	uniones	ilícitas	y
criminales”	(Acosta,	602).	Sin	embargo,	este	religioso	se	admira	de	que	pese	a	la
libertad	sexual	permitida	a	los	solteros,	y	a	que	solo	seguian	la	ley	natural,
hubiera	entre	los	nativos	“verdaderos	matrimonios”,	pues	cada	uno	tenía	su
mujer	“y	a	la	mujer	no	era	lícito	casarse	con	otro	y	el	marido	tampoco	podía
repudiar	a	la	que	una	vez	había	tomado.	Si	se	descubría	algún	adulterio,	era
castigado	con	atrocísimos	suplicios”	(Acosta,	602).

Entre	algunos	aztecas	la	prohibición	del	incesto	los	hacía	practicar	la	exogamia,
por	lo	que	acudían	a	otras	comunidades	para	pretender	a	la	compañera	de	su
vida.[194]	Las	uniones	con	padrastros,	hijastros,	cuñados,	yernos	y	nueras	eran
severamente	castigadas.	“Nezahualcoyotl,	señor	de	Tezcuco,	mató	[a]	cuatro	de
sus	hijos	porque	durmieron	con	sus	madrastras”	(Gómara,	439).	No	obstante,	en
la	región	de	Michoacán	los	nativos	tomaban	a	la	suegra	por	mujer,	aunque
habían	estado	casados	primero	con	la	hija.	Además,	en	esta	comunidad	es
interesante	observar	que	un	tío	podía	casarse	con	su	sobrina,	pero	a	una	tía	no	se
le	permitía	unirse	con	su	sobrino	(Relation,	245).

Esa	variada	forma	de	contemplar	el	matrimonio	entre	algunas	comunidades
aztecas,	contrasta	con	las	costumbres	endogámicas	de	los	incas,	entre	los	cuales
la	coya	o	reina

era	hermana	del	Inga,	nacida	del	mismo	padre	y	la	misma	madre,	como	Juno	con
Júpiter,	que	era	a	la	vez	hermana	y	esposa.	[Los	incas]	tenían	por	cosa	sagrada
que	la	esposa	principal	le	fuese	también	la	más	conjunta	en	la	sangre.	Los	demás
próceres	tenían	también	muchas	mujeres	y	la	principal,	si	no	era	hermana,
procuraban	que	fuese	consanguínea	y	lo	más	cercana	posible,	porque	se	tenía
esto	por	cosa	de	reyes	y	nobles.	Los	demás	del	vulgo,	tenían	[…]	una	sola	mujer,
a	no	ser	que	el	Inga,	por	alguna	ilustre	hazaña,	le	concediese	tener	varias;	y	esa
única	no	la	elegia	cada	uno	a	su	arbitrio,	sino	que	la	recibían	por	designación	del
príncipe,	o	de	sus	capitanes,	y	finalmente	por	voluntad	del	pueblo	(Acosta,	602-
603).



Entre	los	mixtecas	–vecinos	al	sur	de	Michoacán–	eran	corrientes	los
matrimonios	con	hermanos	y	hermanas,	por	lo	menos	entre	los	nobles	(Gómara,
439;	Anton,	25);	se	sabe,	por	ejemplo,	de	dos	hermanos,	el	príncipe	10
Movimiento	“Águila	gris	con	llamas”	y	princesa	2	Hierba	“Bola	de	Copal	y
Jade”,	hijos	del	señor	8	Venado	“Garra	de	Tigre”,	que	se	casaron	a	muy
temprana	edad;	esta	boda	quedó	registrada	en	el	Códice	Bodley,	informa	Garza
Tarazona.	En	general	tendían	todos	a	casarse	dentro	de	la	misma	clase	social,
sigue	explicando	la	autora,	y	aclara,	lo	siguiente:

tenían	pintados	en	sus	manuscritos	árboles	con	siete	ramas	que	significaban	siete
grados	de	parentesco	y	nadie	podía	casarse	entre	estos	grados,	salvo	que	hubiera
realizado	algún	gran	hecho	de	armas,	entonces	se	le	permitía	casarse,	pero	solo	a
partir	del	tercer	grado	de	parentesco	para	arriba	(García	Palacios,	citado	por
Garza	Tarazona,	94-97).

Antes	mencionamos	que	los	reyes	y	señores	nahuas	tenían	muchas	concubinas,
pero	solo	con	una,	la	esposa	oficial,	celebraban	rigurosamente	las	ceremonias
que	presentamos	a	continuación.	En	cuanto	a	las	otras	mujeres,	según	Clavijero,
“se	contentaban	con	lo	esencial	del	contrato”	(Clavijero,	197).	Inmediatamente
después	de	la	Conquista,	los	teólogos	y	juristas	españoles	que	fueron	a	México,
como	no	conocían	bien	las	costumbres	de	los	aztecas,	dudaron	de	la	legitimidad
de	esos	matrimonios;	empero,	después	de	que	aprendieron	su	lengua	y
examinaron	los	principios	que	regían	este	y	otros	varios	aspectos	de	su	vida,
“reconocieron	legítimos	sus	matrimonios.	El	Papa	Paulo	III	y	los	concilios
Provinciales	de	México,	ordenaron,	según	los	sagrados	Cánones	y	la	práctica	de
la	Iglesia,	que	aquellos	que	quisiesen	abrazar	el	cristianismo,	reteniendo	la
primera	mujer	con	quien	habían	contraído	matrimonio,	desechasen	las	demás”
(Clavijero,	197).

Según	Cervantes	de	Salazar,	entre	los	nahuas	el	matrimonio	era	una	demanda	de
la	sociedad,	la	cual	se	debía	cumplir	en	beneficio	de	los	padres	y	del	Estado;	esto
mismo	ocurría	entre	los	incas.	La	edad	de	los	varones	que	se	casaban	era	entre
veinte	y	“veinte	y	cinco	arriba”,[195]	pues	así	no	se	llenaban	de	hijos,	ni	tenían
muchas	enfermedades	y	podían	vivir	más	años	(Cervantes,	I,	139;	Zorita,	Los
señores,	68).	Las	mujeres	debían	casarse	entre	los	veinte	y	los	25	años,	pues



tenían	la	superstición	de	que	si	se	casaban	jóvenes,	morirían	jóvenes	(Relaciones
geográficas,	264,	citado	por	Garza	Tarazona,	93).[196]	Garza	Tarazona	informa
que	en	contraste,	a	los	comienzos	de	la	Conquista	los	matrimonios	se	efectuaban
entre	los	doce	y	catorce	años.	Este	cambio,	sigue	la	autora,	se	debió	a	que	la
rápida	extinción	de	los	nativos	causada	por	enfermedades,	matanzas	y	trabajos
forzados,	llevó	a	los	conquistadores	a	promover	los	casamientos	a	temprana
edad,	y	así	repoblar	la	Nueva	España	para	tener	mano	de	obra.	Además,	se
beneficiaban	económicamente,	porque	un	hombre	casado	pagaba	más	altas	tasas
que	uno	soltero	(Garza	Tarazona,	93).	Lo	interesante	es	que	dicha	“costumbre
[...]	prevalece	hasta	nuestros	días	en	los	sectores	rurales”,	según	esa	escritora
(Garza	Tarazona,	93).

A	veces	a	la	mujer	la	prometían	en	matrimonio	desde	la	infancia	y	ella	tenía	que
aceptar	sin	protestas	“la	elección	del	marido	que	hicieran	sus	padres	y	la	fecha
que	para	la	boda	fijaran	por	astrología	judiciaria	los	sacerdotes,	debiendo	llegar
al	matrimonio	virgen,	so	pena	de	ser	repudiada”	(Acosta,	173;	Bonifaz,	3).
Llama	la	atención	lo	que	dice	fray	Bartolomé	de	los	totonacas	maceguales,
“quienes	habían	de	guardar	y	guardaban	castidad	hasta	los	veinte	y	dos	años,	y
llegando	a	aquella	edad	mandaban	los	pontífices	que	se	casasen,	y	ninguna	otra
mujer	cognoscían	antes”	(Las	Casas,	IV,	143)	.	Si	a	esa	edad	los	varones	no	se
casaban,	se	les	obligaba	“a	vivir	en	continencia”	y	si	no	la	guardaban,	se	hacía
de	conocimiento	público	“y	ninguno	les	daba	después	su	hija”	porque	lo
consideraban	un	infame.[197]	Las	muchachas	totonacas,	“llegando	a	edad	de
quince	años,	se	habían	de	casar,	y	no	congnoscían	otro	varón	antes”.	Por
supuesto,	estas	reglas	no	se	aplicaban	a	los	señores	y	principales,	pues	se	regían
por	otras	normas	de	conducta	(Las	Casas,	IV,	143).

Sahagún	dice	que	los	chichimecas[198]	estaban	constituidos	por	tres	diferentes
grupos,	a	saber:	los	otomíes,	los	tamime	(tirador	de	arco	y	flecha)	y	los
teuchichimecas	(del	todo	barbados);	estos,	además	de	ser	lapidarios,	“tenían	gran
conocimiento	de	yerbas	y	raízes	[...];	ellos	mismos	descubrieron	y	usaron
primero	la	raíz	que	llaman	peiotl”	(Historia	III,	115-120).	“Los	varones	siendo
muy	muchachos	y	tiernos	se	casasen,	y	lo	mismo	las	mugeres”	(Historia	III,
127).

Con	la	actitud	despectiva	de	los	conquistadores	y	su	estrecha	visión	de	las
indígenas,	López	de	Gómara	escribe	que	las	nativas	en	general,	se	“casan	a	los
diez	años,	y	son	lujuriosísimas.	Paren	presto	y	mucho.	Presumen	de	grandes	y
largas	tetas.	[…]	y	así,	abortan	muchas	de	secreto”	(440).	También	las



consideraba	muy	trabajadoras	y	obedientes.	Esta	afirmación	implica	una
apropiación	del	cuerpo	de	la	mujer;	de	este	modo	se	trata	de	instrumentalizar	la
sexualidad	de	las	nativas	americanas	hasta	el	punto	de	convertirlas,	no	solo	en
objeto	concupiscible,	atracción	del	pecado	y	seducción	de	los	“meritorios”
cristianos,	sino	también	en	excelentes	proveedoras	de	capital	humano.	Además,
el	cuerpo	femenino	se	vuelve	maleable	al	reconocer	su	laboriosidad	y
obediencia.

A	los	hombres	casados,	López	de	Gómara	los	describe	de	la	siguiente	manera:
“son	celosísimos;	y	así,	las	aporrean	mucho”	(440).	Amor	y	violencia
conyugales	se	conjugan	aquí	en	un	maltrato	sistemático	de	la	mujer	que	conduce
a	plantear	el	atavismo	hispanoamericano.	Aquí	calza	como	anillo	al	dedo	el
dicho	popular	de	“porque	te	quiero,	te	aporreo”.	En	cambio	Zorita	dice	de	los
tlaxcaltecas	que	con	licencia	iban	a	ayudar	a	sus	padres,	si	eran	labradores	y	les
llevaban	parte	de	los	frutos	que	habían	recogido	en	la	comunidad.	Asimismo
agrega	que	se	criaban	“en	la	aspereza,	comían	poco	y	el	pan	duro,	dormían	con
poca	ropa	[...]	en	salas	y	aposentos	abiertos	como	portales,	porque	como	las
guerras	eran	continuas,	decían	que	convenía	que	estuviesen	hechos	a	trabajar”
(Zorita,	68).

Según	Gómara,	en	Pánuco	o	Panutla,	al	norte	de	Veracruz,	compraban	los
hombres	a	las	mujeres	por	un	arco,	dos	flechas	y	una	red	y	los	suegros	no
hablaban	con	sus	yernos	durante	el	primer	año	de	casados	(Gómara,	II	parte,
440).	En	este	caso,	la	mujer,	convertida	en	objeto,	formaba	parte	de	un	trueque
comercial.

Hoy	en	día,	en	algunas	regiones	en	las	que	predominan	comunidades	indígenas,
esta	costumbre	se	sigue	cultivando:	en	el	programa	televisivo	de	Galavisión	del
domingo	12	de	junio	del	2011,	Los	reporteros	(losreporteros@televisa.com.mx)
informaron	que	concretamente	en	la	región	de	Chiapas	esta	práctica	se	ha
prestado	a	repudiables	abusos	de	parte	de	maridos	que	se	creen	con	derecho	de
apalear	a	sus	esposas,	abusar	de	ellas	en	excecrables	formas	y	tratarlas	como
esclavas.	Empero,	lo	más	abominable	de	esta	costumbre	consiste	en	que	ha	dado
pie	a	la	práctica	abundante	e	incontenible	del	millonario	tráfico	de	mujeres,	el
cual	en	otros	tiempos	se	llamaba	“trata	de	blancas”	o	“trata	de	mujeres”;	las	que
son	mejor	cotizadas	son	las	vírgenes,	siguen	las	viudas	y	por	último,	con	un	pago
mínimo,	las	que	tienen	hijos.	Algunas	veces	dicha	explotación	se	efectúa	con	el
apoyo	de	los	padres,	por	las	pingües	ganancias	que	conlleva	tal	negocio.
Además,	los	padrotes	reclutan	jóvenes	apuestos	que	salen	a	conquistar	incautas



jóvenes	a	quienes	enamora	y	les	prometen	matrimonio,	el	oro	y	el	moro.	Ellas,
como	rechazo	a	la	costumbre	atávica	de	casarse	sin	amor	con	el	hombre
escogido,	según	la	tradición,	por	los	padres,	caen	en	la	trampa;	una	vez
amancebados	o	casados,	llevan	a	esas	infelices	a	la	prostitución	o	a	hacer
trabajos	forzados	de	incontables	horas	y	mal	nutridas.	En	el	estado	de	Tlaxcala
es	donde	se	efectúan	estos	repudiables	procedimientos.	Los	abusos	a	la	práctica
ancestral	del	matrimonio	a	la	manera	indígena,	llegan	a	tales	extremos,	que	a
sabiendas	de	lo	lucrativo	del	negocio,	para	muchos	niños	y	adolescentes	su
sueño	es	el	de	llegar	a	ser	proxenetas	o	padrotes.

Olvidémonos	de	las	aberraciones	del	siglo	xxi	y	sigamos	con	las	costumbres	de
aquellos	lejanos	tiempos:	entre	los	tlaxcaltecas	y	la	mayoría	de	los	pueblos
nahuas	no	era	lícito	que	se	tratara	la	boda	partiendo	de	la	familia	de	la	mujer,
pues	solo	se	aceptaba	que	la	familia	del	varón	iniciara	los	trámites;	para	eso
había	ancianas	casamenteras	que	se	ocupaban	de	hacerlo,	pero	los	padres	y
parientes	no	respondían	en	la	primera	vuelta,	por	lo	que	se	excusaban,	como
veremos	más	adelante	(Zorita,	61).

Sahagún	menciona	que,	como	durante	varios	años	el	joven	no	había
permanecido	en	casa	de	sus	padres	pues	se	había	alojado	en	la	escuela	donde
estudiaba,	lo	primero	consistía	en	visitar	al	telpuchtlatoque	(una	especie	de
director	espiritual	de	los	estudiantes);	a	él	le	comunicaban	que	el	muchacho	iba	a
dejar	de	estudiar	para	casarse.	Si	el	maestro	visitaba	a	los	padres	del
pretendiente,	era	costumbre	colmarlo	de	regalos	y	agasajarlo	con	fastuosas
comidas.	Entonces	los	parientes,	sentados	en	círculo,	colocaban	un	hacha	de
cobre	frente	a	él;	en	seguida,	el	padre	soltaba	un	discurso	en	el	cual	anunciaba
que	su	hijo	había	decidido	casarse	y	esa	hacha	era	“el	símbolo	de	que	él	deseaba
separarse	de	la	comunidad”.	A	continuación,	pedían	al	maestro	que	lo	eximiera
de	seguir	estudiando	(Sahagún,	Historia	I,	1829,	82;	II,	1829,	152;	I,	2000,	173).
Zorita	menciona	que	en	esta	instancia	el	maestro	o	“capitán”	como	el	cronista	lo
llama,	le	hacía	un	largo	razonamiento,	recomendándole	el	servicio	de	los	dioses,
el	mantenimiento	de	su	esposa	y	hogar,	el	cuidado	de	los	hijos,	el	acatamiento	a
sus	padres,	y	que	se	esforzase	en	las	guerras	(Los	señores,	68-69).	“Después	de
esto	elegían	[...]	a	la	muger	que	le	habían	de	dar,	y	llamaban	a	las	casamenteras
que	eran	unas	viejas	honradas	para	que	fuesen	a	hablar	a	los	padres	de	la	moza”
(Sahagún,	Historia,	I,	1829,	82);[199]	ellas	iban	con	obsequios	dos	o	tres	veces	a
hacer	tal	gestión,	pues	se	consideraba	de	mala	educación	aceptar	la	propuesta	de
matrimonio	inmediatamente.	A	partir	del	momento	en	el	que	recibían	el	sí,	ya
podía	el	joven	pedir	la	mano	de	su	escogida;	esta	tarea	la	llevaba	a	cabo	la



familia	del	novio	y	el	consejo	de	ancianos	presidido	por	el	padre	(Sahagún,
Historia	I,	1829,	82;	II,	1829,	152-153;	Anton,	23;	Garza	Tarazona,	97-98).

Durante	las	primeras	visitas	a	los	padres	de	la	novia,	estos	rehusan	dar	la	mano
de	su	hija	al	pretendiente,	alegando	que	no	saben	“cómo	se	engaña	ese	moso	en
la	demanda,	porque	ella	no	es	para	nada,	y	es	una	bobilla”,	dejó	consignado
Sahagún	(II,	1829,	154).	Este	rechazo	y	todo	lo	que	seguía,	no	significaba	nada,
pues	formaba	parte	del	ritual	del	cortejo	que	duraba	varios	días	y	visitas,	durante
los	cuales	se	practicaba	la	humillación	sistemática	de	la	muchacha	delante	de	la
familia	del	novio.	Los	padres	de	ella	solían	decirles	a	sus	visitantes	“que	la	mosa
aún	no	era	para	casar,	ni	era	digna	de	tal	mancebo”	(Sahagún,	II,	1829,	153).	Al
cabo	de	la	cuarta	visita	de	constante	humillación,	los	padres	de	la	doncella
accedían	diciendo	que	puesto	que	“el	mozo	será	muy	contento	de	oír	lo	que	se	ha
determinado,	será	gustoso	de	casarse	con	ella	aunque	sufra	por	esto	pobreza	y
trabajo,	pues	que	parece	que	está	aficionado	a	esta	muchacha,	aunque	no	sabe
aún	hacer	nada,	ni	es	esperta	en	hacer	su	oficio	mugeril”	(Sahagún,	II,	1829,
154;	Anton,	23).	Cervantes	aclara	que	entre	los	mexicanos	de	los	estamentos
superiores	primero	tenían	que	consultarlo	con	sus	parientes	y	amigos.	En	cuanto
se	ponían	de	acuerdo,	preguntaban	“qué	docte	terndría	la	novia	y	qué	hacienda	el
novio,	lo	cual	sabido,	se	tractaba	con	cuántas	gallinas	y	cántaros	de	miel	se
habían	de	celebrar	las	bodas”	(Cervantes,	I,	138).	Sahagún	coincide	en	lo	de	la
aprobación	de	parientes	y	amigos,	pero	da	más	detalles	sobre	los	preparativos	de
la	boda:	comenzaban	a	confeccionar	diversas	comidas	hechas	de	maíz;
aparejaban	de	bebida,	pulque,	uctli	y	chocolate;	adquirían	flores	y	yetlilli	o
“cañas	de	humo”	(Tezozomoc,	yetl:	tabaco,	nicotina	rústica).	De	obsequio,
algunas	mujeres	ofrendaban	delante	del	fuego	mantas,	y	las	pobres,	maíz
(Sahagún,	II,	1829,	155).

Entre	los	mexicanos	la	ceremonia	no	se	celebraba	hasta	que	el	sacerdote	hubiese
consultado	el	horóscopo	en	el	tonalámatl	o	Libro	de	los	días	para	decidir	la	fecha
más	adecuada,	que	cayera	bajo	el	signo	de	“acatl”	(junco),	de	“ozomatli”
(mono),	o	“cuauchtli”	(águila)[200]	(Sahagún	I,	1829,	82;	II,	1829,	155;	Anton,
23-24).	Para	dicha	ceremonia,	en	la	tarde,	“bañaban	a	la	novia	y	labávanla	(sic)
los	cabellos,	y	componíanla	los	brazos	y	las	piernas	con	pluma	colorada”.
Vestían	a	la	doncella	con	las	más	ricas	prendas,	embadurnaban	su	rostro	con	ocre
y	lo	empolvaban	con	ácido	sulfúrico	que	brillaba	como	el	oro.	A	las	muy
jovencitas	les	ponían	tecozahuitl,	o	sea,	polvos	amarillos	(Sahagún,	Historia	II,
1829,	156),	que	según	Tezozomoc,	consistía	en	ciertos	minerales	mezclados	con
el	jugo	del	tezahuitl	(“Glosario”,	535).[201]	La	doncella	se	sentaba	en	una	estera



junto	al	fuego,	que	mantenían	encendido;	ahí	iban	los	padres	y	parientes	del
novio	a	decirle	que	a	partir	de	ese	momento	dejaría	de	ser	una	niña,	y	por	lo
mismo	tenía	que	comportarse	como	una	verdadera	mujer;	en	seguida	le
recordaban	su	deber	de	levantarse	antes	del	amanecer	para	barrer	la	casa	y
encender	el	fogón	(Sahagún,	Historia	II,	1829,	156;	Anton,	24).

Al	anochecer,	después	del	convite	y	de	muchas	ceremonias	y	pláticas,	venía	la
familia	del	novio	a	la	casa	de	su	novia	en	busca	de	ella;	una	matrona	extendía	en
el	suelo	una	tela	negra	(“Tlilquemitl”),	“tomándola	por	las	esquinas,	tendíala	en
el	suelo,	y	sobre	ella	se	ponía	de	rodillas	la	novia,	luego	la	tomaba	acuestas”.	Las
otras	mujeres	encendían	antorchas	y	se	marchaban	en	procesión	a	los	predios	del
esposo,	seguidas	de	la	algarabía	de	vecinos	y	curiosos	(Sahagún	I,	1829,	82;	II,
1829,	157;	Anton,	24;	Garza	Tarazona,	100).	Garza	Tarazona	plantea	la
posibilidad	factible	de	que	si	la	familia	de	la	novia	era	la	pudiente,	entonces	sería
el	novio	quien	se	iría	a	vivir	con	los	padres	de	la	novia,	mientras	podían
independizarse	económicamente	(100-101).

Una	vez	en	casa	del	novio,	Clavijero	agrega	que	a	la	doncella	“la	incensaba	el
marido	y	ella	le	correspondía	con	el	mismo	obsequio	y,	tomándola	de	la	mano,	la
introducía	a	la	sala	o	pieza	que	tenían	dispuesta	para	las	bodas”	(196).	La
anciana	casamentera	extendía	una	estera	junto	al	hogar	e	invitaba	a	los	novios	a
sentarse	en	ella	asidos	de	las	manos,	“la	mujer	a	mano	izquierda	del	varón,	y	este
a	la	mano	derecha”,	explica	Sahagún	(Historia	II,	1829,	158).	Entonces	la	suegra
le	entregaba	a	la	novia	las	donas,	y	la	vestía	con	un	“vipil	muy	galano”,	y	le
ponía	a	los	pies	un	cueitl	o	“enaguas	muy	labradas”.	Por	su	parte,	la	madre	de	la
novia	cubría	con	“una	manta	muy	gallarda	a	su	yerno”,	se	la	ataba	y	le	ponía	“un
maxtli	(“atapador	de	sus	bergüenças”,	taparrabos)	muy	labrado	a	los	pies”
(Sahagún,	I,	1829,	82-83;	II,	1829,	158).	Acabado	ese	ceremonial,	las
casamenteras	(titizi)	ataban	simbólicamente	“la	esquina	de	la	manta	del	mozo
con	la	falda	del	vipil	de	la	moza”	(I,	1829,	83;	II,	1829,	158;	Anton,	24;	Garza
Tarazona,	102).	Clavijero	explica	que	quien	efectuaba	la	ritual	atadura	era	el
sacerdote	o	sacerdotisa	(196).	A	continuación,	el	novio	y	la	novia	paseaban
alrededor	del	fuego	y	al	cabo	de	siete	vueltas,	él	la	restituía	a	la	estera,	desde
donde	ambos	ofrecían	copal	a	sus	dioses,	según	Clavijero	(196).	La	madre	del
novio	le	“lavaba	la	boca	a	su	nuera,	y	ponía	tamales	[con	salsa,	llamados
tlatonilli]	en	un	plato	de	madera	junto	a	ella;	y	también	uno	con	molli	(mole).
[...]	Luego	daba	de	comer	a	la	novia	cuatro	bocados;	después	daba	otros	cuatro
al	novio”.[202]	En	seguida,	las	casamenteras	echaban	a	los	novios	en	la	estera	de
una	habitación	donde	los	dejaban	encerrados,	mientras	las	“ministras	del



matrimonio”	–como	las	llama	el	fraile	franciscano–	permanecían	todas	las
noches	haciendo	guarda	durante	cuatro	días.	Entretanto	los	invitados	bebían	y
bailaban,	la	pareja	permanecía	en	la	estera	los	cuatro	días,	en	oración	y	ayuno;
no	se	movían	más	que	para	hacer	“sus	necesidades	naturales;	porque	el	faltar	a
esta	ceremonia	se	tenía	[...]	por	cierto	el	castigo	del	cielo”	(Clavijero,	196).[203]
Sigue	Clavijero	dando	la	descripción	de	las	dos	esteras	nuevas	utilizadas	esa
noche:

[eran]	de	enea	cubiertas	con	unas	pequeñas	sábanas	con	plumas	en	medio	y	una
piedra	chalchihuitl.	En	los	cuatro	ángulos	de	la	cama	ponían	unas	cañas	verdes	y
unas	púas	de	maguey	para	que	los	novios	se	sacasen	sangre	de	la	lengua	y	de	las
orejas	en	honra	de	los	dioses.	Los	mismos	sacerdotes	eran	los	que	aderezaban	el
lecho	para	santificar	el	matrimonio.	Todo	este	tiempo	salían	los	novios	al
oratorio	a	media	noche	a	incensar	a	los	ídolos	y	a	ofrecerles	comestibles,	e
incensaban	también	las	cañas	verdes	(Clavijero,	196).

Resulta	interesante	revisar	con	detenimiento	todo	lo	que	significan	estos	objetos
colocados	en	la	estera	de	los	recién	casados.	Las	plumas	con	la	piedra
chalchihuitl	nos	remite	de	inmediato	a	la	retórica	utilizada	entre	los	aztecas	al
referirse	a	la	criatura	que	lleva	la	madre	en	el	vientre;	eso	se	puede	apreciar	en
los	discursos	de	padres,	parientes	y	partera,	los	cuales	celebran	con	júbilo	el
embarazo	de	la	recién	casada	diciendo	“N.,	mosa	y	recién	casada,	ha	puesto
dentro	de	ella	una	piedra	preciosa,	y	una	pluma	rica,	puesto	que	ya	está	preñada
la	mosuela”	(Historia	II,	161),	lo	que	connota	la	procreación	tan	importante	para
los	aztecas	y	la	mayoría	de	los	pueblos	de	la	antigüedad,	porque	ello	representa
el	aumento	del	capital	humano.	También	ambos	objetos	se	relacionan,	en
diversos	pasajes	de	los	códices	y	de	la	crónica	de	Sahagún,	con	el	hijo,	la	hija	o
ser	muy	querido;	sirva	de	ejemplo	lo	que	la	madre	dice	a	la	hija	al	dirigirse	a
ella:	“tú	eres	nuestra	piedra	preciosa,	nuestra	pluma	de	quetzal,	nuestro	objeto
más	preciado”	(Sahagún,	Historia	II,	1829,	192-193);	esto	pondera	el	valor	de
los	hijos	en	la	economía	doméstica.	Así,	sugerimos	que	ambos	símbolos	rituales
conjugan	el	amor	de	los	recién	casados	con	el	que	ha	de	engendrar	su	progenie	a
favor	de	la	economía	de	la	familia	y	del	Estado.	En	cambio,	las	“cañas	verdes”
nos	remiten	al	sentido	universal	de	los	colores,	entre	los	que	el	verde,	que
califica	las	cañas,	connota	la	vegetación	y	por	ende,	la	naturaleza	y	la	vida;	pero
además	de	apuntar	a	la	vida,	es	color	de	la	muerte	y	la	lividez	extrema;	por	eso	el
verde	es	puente	entre	la	vida	animal	y	la	descomposición,	la	muerte	(Cirlot,	136



y	138).	De	nuevo,	en	este	símbolo	de	las	cañas	verdes	nos	encontramos	ante	el
fantasma	de	la	muerte	que	proyectó	entre	los	aztecas	su	sombra	sobre	la	vida,
aún	en	la	celebración	de	nacimientos,	matrimonios	y	otros	momentos	de	júbilo,
como	lo	estamos	viendo	a	lo	largo	de	estas	páginas.

4.2.	El	matrimonio	en	algunas	comunidades	nahuas

Una	vez	consumado	el	matrimonio	y	hecha	la	visita	al	templo,	los	recién
desposados	tomaban	un	baño	ritual	sobre	unas	esteras	de	espadañas,	el	cual,
según	sus	creencias,	propiciaba	tener	muchos	hijos.	Garza	Tarazona	aclara	que
aunque	Motolinía	dice	que	se	bañaban	pudorosamente,	en	los	códices	se	ve	que
eso	no	es	así,	pues	los	sacerdotes	eran	los	que	les	echaban	agua	(103-104).

Entre	los	nobles	de	Michoacán,	según	Cervantes	de	Salazar,	los	padres	del	novio
primero	acordaban	con	quién	casarían	a	su	hijo,	y	luego

enviaban	un	mensajero	al	padre	de	la	que	pretendían	casar	con	su	hijo,	y
juntamente	enviaban	dones,	y	joyas,	y	el	mensajero	decía	que	fulano,	caballero	e
príncipe,	quería	a	su	hija	para	mujer	de	su	hijo.	Los	padres	de	ella	respondían:
‘Así	se	hará’.	Con	esto	se	volvía	el	mensajero,	y	en	el	entretanto	ellos,	con	los
parientes	de	la	moza,	tractaban	del	casamiento	(Cervantes,	139).

La	Relación	de	Michoacán,	por	su	parte,	habla	muy	extensamente	acerca	de
cómo	en	esa	región	se	casaban	los	señores	o	dignatarios:	cuando	uno	de	ellos	se
enteraba	de	que	una	doncella	vivía	con	sus	padres,	enviaba	a	un	emisario	con
obsequios	para	pedir	la	mano	de	ella	para	su	hijo.	Además,	la	Relación	recoge	en
detalle	el	largo	diálogo	entre	el	emisario	y	el	padre	de	la	joven;	la	respuesta	de
este	último	era	que	estaba	de	acuerdo	y	que	la	enviaría	acompañada	de	alguien.
Enseguida	el	padre	de	la	doncella	llamaba	a	sus	concubinas	y	les	preguntaba	qué
hacer	al	respecto;	la	respuesta	de	las	mujeres	era:	“¿Qué	podemos	decirte?	Tú
eres	el	único	que	manda”.	Él	respondía	que	“¡así	sea!”	(Relación,	238-239).	A
partir	de	ese	momento,	le	preparaban	a	la	novia	el	ajuar	que	consistía	de	telas,
camisas	para	su	pretendiente,	hachas	para	los	bosques	del	templo,	las	joyas,



petacas,[204]	algodón	para	hilar	y	otros	trebejos.	Engalanaban	a	las	mujeres	que
la	iban	a	escoltar	y	la	doncella	partía	con	ellas,	sus	padres	y	algunos	sacerdotes.
En	la	casa	de	su	futuro	esposo	todo	estaba	listo,	hasta	la	torta	de	bodas	que
consistía	en	tamales	muy	grandes	cubiertos	de	frijoles	molidos.	En	los	graneros
había	también	calabacitas,	maíz,	pimientos,	cereales,	frijoles,	etcétera.	La	joven
hallaba	ahí	faldas	y	vestidos	para	ella.	Sus	acompañantes	saludaban	al	sacerdote,
y	la	depositaban	a	ella	en	el	centro	de	la	habitación.	Entonces	comienzan	los
padres	del	mancebo	un	largo	discurso	pidiendo	a	los	dioses	que	el	padre	de	la
joven	no	sea	deshonrado,	y	que	los	novios	sean	generosos,	dándose	unos	a	otros
ropas;	asimismo,	que	no	haya	desvergüenzas	ni	adulterio	en	esa	casa	y	sean
buenos	esposos,	evitando	actos	de	lujuria;	terminaba	el	discurso	advirtiendo

que	nadie	ponga	en	vuestra	garganta	el	mazo	que	da	la	muerte,	ni	os	apedreen
por	algún	crimen”.	Luego	se	dirigía	a	la	novia:	“Vigila	que	no	te	vean	hablando
con	otro	hombre	en	el	camino,	porque	te	prenderían	y	nosotros	seríamos	objeto
de	la	venganza	del	pueblo.	Condúcete	con	decoro,	porque	te	he	asignado	esta
casa	para	tu	residencia”	(Relación,	240).

En	esa	anónima	Relación	se	consigna	que	entonces	el	sacerdote	se	dirigía	al
pretendiente,	diciéndole:	”y	tú,	señor,	si	descubres	que	tu	mujer	ha	cometido
adulterio,	sé	magnánimo	y	envíala	a	su	casa,	sin	hacerle	daño,	puesto	que	nadie
más	que	ella	misma,	que	actúa	mal,	cargará	la	falta”	(240).	Seguían	los	retóricos
discursos	y	al	terminar,	todos	cenaban	y	comían	los	tamales.	Terminada	la
comida,	el	suegro	mostraba	a	los	recién	casados	los	campos	que	les	daba	para
sembrar,	entregaba	telas	al	sacerdote	y	a	las	mujeres	que	habían	acompañado	a	la
esposa;	por	último,	daba	un	obsequio	al	padre	de	la	novia.	En	este	grupo	etno-
histórico	se	casaban	siempre	con	la	parentela	de	su	linaje,	o	sea,	eran
endogámicos	(Relación,	239	y	241).	Es	interesante	observar	cómo	entre	los
pipiltzin	de	la	región	michoacana,	la	mujer,	la	madre	en	especial,	no	tenía
derecho	alguno	de	opinar	ni	siquiera	acerca	del	matrimonio	de	su	propia	hija
(Relación,	86-87).	En	contraste,	entre	los	mexicanos	el	matrimonio	de	la	hija	lo
tramitaban	por	igual	el	padre	y	la	madre.

Respecto	a	la	benevolencia	que	debe	mostrar	hacia	su	mujer	adúltera	el	marido
michoacano,	la	Relación	recoge	la	extensa	narración	del	señor	Taríacuri,	cuya
esposa	“iba	a	menudo	a	Curinguaro,	sin	permiso,	[y]	sus	amigos	la	llevaban
borracha	a	la	Casa	de	los	Grandes	Sacerdotes.	Y	un	día,	se	fue	para	no	volver”



(87).	La	reacción	del	marido	fue	la	de	ir	a	buscarla	a	casa	de	su	padre	y	llevarla
con	él	a	sus	dominios	sin	reproches	ni	reclamos.	Sin	embargo,	en	una	ocasión,
mientras	su	esposo	estaba	recogiendo	leña	para	el	templo,	la	mujer	pasó	la	noche
bebiendo	con	dos	visitantes	a	los	que	se	entregó	con	pasión	lujuriosa	(Relación,
92-94).	Tariacuri	simuló	que	la	mujer	estaba	enferma	y	se	fue	a	la	montaña	a
buscar	leña	para	el	templo.	No	quería	comer	y	no	se	atrevía	a	castigar	a	su
esposa,	por	lo	mucho	que	su	padre	la	amaba	y	por	el	temor	de	que	por	eso	el
suegro	le	hiciera	la	guerra,	pues	era	su	vecino	y	algo	más	poderoso	que	él
(Relación,	95-96).	A	quienes	castigó	fue	a	los	dos	lujuriosos	amantes	de	su
esposa,	cortándoles	las	orejas	como	era	costumbre	entre	ellos,	según	lo
consignamos	arriba,	al	tratar	el	adulterio	(Relación,	96).	A	partir	de	entonces	y	a
sabiendas	de	que	ella	no	solo	era	una	adúltera,	sino	también	lo	había	traicionado
divulgando	la	mentira	de	que	él	quería	matar	a	toda	su	parentela,	Tariacuri	sufrió
tanto,	que	dejó	de	comer	hasta	ponerse	flaco	y	pálido	(Relación,	97-98).	Para
curarle	su	mal,	Zurumban	le	dio	dos	de	sus	hijas,	por	lo	que	se	enfureció	su
suegro,	y	la	guerra	comenzó	(Relación,	103-108).

A	continuacioon,	la	Relación	anónima	aborda	los	matrimonios	entre	los	plebeyos
o	“maceguales”	de	Michoacán,	contando	que	los	padres	del	que	se	debía	casar,
hablaban	con	los	de	la	doncella,	y	entre	ellos	decidían,	sin	participación	alguna
de	los	sacerdotes.	Otros	se	casaban	por	amor,	sin	dar	parte	a	sus	padres,	o	ya
estaban	prometidos	para	casarse	desde	temprana	edad;	además,	había	unos	que
preferían	casarse	con	la	madre	cuando	la	hija	era	pequeña,	pero	cuando	esta	era
mayor	de	edad,	abandonaban	a	la	suegra	y	se	casaban	con	la	hija;	como	solía
ocurrir	en	otras	comunidades.	También	se	casaban	con	la	cuñada	cuando	ella
quedaba	viuda.	El	marido	repudiaba	a	la	mujer	para	tomar	otra,	cuando	ella	no	le
tejía	o	cuando	había	cometido	adulterio	(Relación,	242	y	245).

A	diferencia	de	los	nobles,	los	plebeyos	michoacanos	efectuaban	un	ceremonial
menos	complicado,	pues	cuando	el	varón	se	quería	casar,	llevaba	a	cuestas	una
carga	de	leña	que	depositaba	a	la	puerta	de	la	que	él	pretendía;	si	ella	tomaba	la
carga	y	la	metía	en	la	casa,	“era	hecho	el	matrimonio,	y	si	no,	él	buscaba	otra	por
la	misma	vía	con	quien	se	casase”	(Cervantes,	I,	139).	Los	de	bajos	medios
económicos	se	contentaban	con	tratarlo	entre	sí	para	efectuar	el	casamiento;	solo
llamaban	a	sus	parientes	para	la	fiesta	y	quedaban	casados	al	momento	en	que
anudaban	sus	ropas.	No	intercambiaban	dones	ni	participaba	el	sacerdote	en	la
ceremonia,	solo

el	esposo	daba	alguna	cosa	a	la	esposa	y	della	rescibía	él	algo,	y	así.	Sin	otras



palabras,	por	mandarlos	sus	padres,	se	juntaban,	y	el	padre	de	la	esposa	decía:
“Hija,	en	ninguna	manera	dejes	a	tu	marido	en	la	cama	de	noche	y	te	vayas	a	otra
parte;	guarte	no	hagas	maleficio,	que	serás	para	mí	mal	agüero	y	no	vivirás
muchos	días	sobre	la	tierra;	antes,	si	mal	hicieres,	matarán	a	mí	y	a	ti”
(Cervantes,	I,	140).

Cuando	una	pareja	se	acababa	de	casar,	le	entregaban	a	ella	el	ajuar	y	el	padre	de
la	joven	la	amonestaba	diciéndole:

no	abandones	durante	la	noche	el	tálamo	de	tu	marido	para	ir	a	cometer
adulterio.	Vela	por	conducirte	bien,	y	no	cometer	faltas.	Tú	misma	sellarás	tu
propio	destino	y	no	vivirás	largo	tiempo,	pues	tú	sola	buscaste	tu	muerte.	[...]
Has	de	saber	que	yo,	tu	padre,	no	me	he	comportado	así,	y	tú	me	harás	derramar
lágrimas	al	asociarme	a	tu	crimen.	Así,	no	te	matarán	a	ti	sola,	también	a	mí	me
matarán	contigo”	(Relación,	241).	[205]

Terminado	el	discurso,	enviaban	a	la	joven	a	la	casa	de	su	marido.	Este	debía
permanecer	cuatro	días	recogiendo	leña	para	los	templos	antes	de	tener	contacto
sexual	con	su	mujer,	aunque	algunos	no	esperaban	tanto	tiempo.	Entretanto,	la
recién	casada	barría	su	vivienda	y	gran	parte	del	sendero	que	conducía	a	su
morada;	esto	lo	hacía	como	símbolo	de	la	vida	que	emprenderían	juntos.	Si	ella
era	una	dama	de	la	nobleza,	sus	servidores	los	cubrían	con	una	manta;	pero	si
ella	era	de	baja	condición,	el	marido	demandaba	a	su	mujer	que	lo	tapara.	Y	así
consumaban	el	matrimonio	(Relación,	242).

La	Relación	de	Michoacán	dice	que	nunca	se	le	preguntaba	a	la	mujer	si	ella
consentía	casarse	con	aquel	pretendiente,	pues	eran	los	padres	o	familiares,	los
que	decidían	por	ella.	Es	por	eso	que	cuando	un	joven	y	una	doncella	se	habían
enamorado	y	querían	casarse,	el	hombre	enviaba	a	un	pariente	o	a	otra	mujer	a
pedir	la	mano	de	la	joven.	La	respuesta	del	padre,	quien	se	sentía	deshonrado,
[206]	era	que	si	se	casaban,	el	yerno	debería	sembrar	un	campo	para	alimentarla,
y	por	tanto,	tendría	que	hacerse	cargo	de	él	porque	ya	estaba	muy	viejo.	Tres	o
cuatro	veces	el	pretendiente	enviaba	mensajeros	pidiendo	permiso	para	casarse
con	la	doncella.	Tanto	el	padre	como	la	madre	reprendían	a	su	hija,	temerosos	de
que	la	joven	había	perdido	la	virginidad;	entonces,	para	deshonrar	al



pretendiente,	le	sacaban	de	su	casa	todos	los	enseres	que	encontraban.	Si	ambos
jóvenes	eran	del	mismo	distrito,	los	dejaban	casarse,	pero	si	no,	no	había
matrimonio	(Relación	de	Michoacán,	243-245).

Clavijero	explica	que	el	matrimonio	entre	los	mexicanos	se	consumaba	durante
la	noche	del	cuarto	día,	pues	si	se	hacía	antes,	se	consideraba	infausto.	Al	día
siguiente	los	recién	casados	tomaban	un	muy	recatado	baño	y	se	vestían	ropas
nuevas;	en	seguida	los	circunstantes	adornaban	los	cabellos	de	la	novia	con
plumas	blancas	y	los	pies	y	manos	con	plumas	rojas.	¿Por	qué	esos	dos	colores
tan	contrapuestos?	Si	analizamos	la	simbología	de	ambos,	observamos	que	el
blanco	es	la	síntesis	de	todos	los	colores,	por	lo	que	evoca	nociones	de	totalidad,
pureza	y	perfección.[207]	Según	Cirlot,	en	diversas	culturas	el	blanco	suele	ser
el	matiz	femenino,	el	cual	al	combinarse	en	este	rito	de	iniciación	con	el	rojo
(sangre,	fuego,	vida	animal)	que	sugiere	pasión,	sentimiento,	principio
vivificador	y	actividad	per	se,	se	asimilan	ambos,	lo	cual	apunta	al	principio
creador	(Serrano	y	Pascual,	35-36;	Cirlot,	135-137).	Dicha	ceremonia	concluía
con	el	obsequio	de	vestidos	a	los	convidados.

El	mismo	día	se	llevaban	al	templo	las	sábanas,	las	esteras,	las	cañas	y	la	comida
que	se	había	ofrecido	a	los	dioses.	Si	en	las	sábanas	se	reconocía	algún	indicio
de	la	virginidad,	daban	los	parabienes	al	novio	y	a	los	padres	de	la	novia;	si
faltaba,	hacía	notable	sentimiento	el	marido	y	echaba	en	cara	a	la	mujer	su
oprobio	(Clavijero,	196).

El	jesuita	padre	Clavijero	comenta	que	tal	práctica	era	buena	porque	servía	de
freno	a	las	doncellas	para	mantenerse	vírgenes	(196-197).	Al	cabo	de	los	cuatro
días,	sacaban	al	patio	la	estera	donde	habían	dormido	los	novios	“y	allí	la
sacudían	con	cierta	ceremonia,	y	después	tornaban	a	ponerla	en	el	lugar	donde
habían	de	dormir”	los	recién	casados	(Sahagún,	II,	1829,	158).[208]

Por	su	parte,	Sahagún	continúa	explicando	que	los	festejos	duraban	cuatro	días,
[209]	durante	los	cuales	las	parientas	del	novio	seguían	amonestando	a	la
muchacha	así:	“esforzáos,	hija	y	no	os	aflijáis	por	la	carga	del	casamiento	que
tomáis	acuestas.	Aunque	es	pesada,	con	la	ayuda	de	nuestro	señor	la	llevaréis
[...].	Trabajad,	hija,	y	haced	vuestro	oficio	mugeril	sola:	ninguno	os	ha	de
ayudar”	(Sahagún	II,	1829,	159-160;	Anton,	24).	Además,	le	advertían	que	el
novio	le	enviaba	cinco	mantas	para	que	fuera	al	mercado	a	hacer	el	trueque	por
chile,	sal,	ocote	y	leña	y,	con	eso,	guisara	las	comidas.	La	suegra	también	le
advertía	al	recién	casado	que	había	dejado	de	ser	un	adolescente	pues	ya	era	un



hombre	casado	y	como	tal,	debía	dejar	las	locuras	y	los	placeres	del	solterón	y
sobre	todo,	que	no	visitara	los	burdeles.

A	partir	de	ese	momento	la	muchacha	quedaba	bajo	la	autoridad	de	su	marido	–
como	antes	estuvo	bajo	la	autoridad	de	su	padre–	y	la	supervisión	de	la	suegra.
El	sometimiento	de	ella	a	su	madre	política	no	cambiaba	hasta	que	no	hubiese
dado	a	luz	por	lo	menos	cuatro	hijos	(Navarro,	11-12).	Cuando	la	tensión	entre	la
nuera	y	la	suegra	era	grande,	la	joven	podía	abandonar	a	su	marido	y	regresar	a
su	casa,	informan	Vail	y	Stone,	haciendo	hincapié	en	los	códices	que	mencionan
la	agresividad	sexual	y	lo	imprevisibles	que	son	las	mujeres	en	lo	que	toca	a	la
lealtad;	esto	se	ve	en	la	Diosa	I,	captada	como	“la	esposa	(atan)”
(“Representations”,	223).

Cervantes	explica	que	durante	cuatro	días	los	novios	no	se	ocupaban	de	otra	cosa
que	tomar	un	baño	en	la	mañana	y	otro	a	medianoche.	Este	rito	de	purificación
era	otra	de	las	costumbres	aztecas	que	ponía	en	relieve	el	rigor	de	ese	sistema
patriarcal:	los	novios	no	se	unían	hasta	el	quinto	día	(I,	138).	Según	Eliade,
entrar	en	las	aguas	es	volver	a	entrar	en	la	condición	pre-cósmica	de	no-ser,	pues
el	agua	simboliza	el	caos;	y	es	que	toda	iniciación	(en	este	caso	la	iniciación
matrimonial)	implicaba,	en	efecto,	una	experiencia	de	reintegración	al	orden
cósmico	(Myths,	216-218).[210]

Obsérvese	cómo	en	dichos	rituales	y	en	otros,	abunda	la	mención	del	simbólico
y	sagrado	número	cuatro	de	los	aztecas,	el	cual	tiene	connotaciones	cósmicas
que	aluden	a	las	cuatro	estaciones,	los	cuatro	puntos	cardinales,	las	cuatro	edades
de	la	vida,	los	cuatro	elementos,	a	saber,	tierra,	agua,	aire	y	fuego	y	los	cuatro
soles	nahuas.	Representa	el	cuadrado	y	el	cubo,	el	teocalli	y	la	casa	azteca.	El
cuatro	tiene	un	carácter	estático	y	severo	que	significa	organización	y
construcción,	lo	cual	contrasta	con	la	actividad	y	el	dinamismo	del	tres	y	los
números	impares	(Cirlot,	156;	Serrano	y	Pascual,	75).	Es	de	observar	que	la
Biblia	menciona	que	la	construcción	de	la	nueva	Jerusalén,	tendría	la	forma	de
“un	cuadrado	perfecto”;	el	comentarista	indica	que	esto	connotaba	una	ciudad
ideal”	(Apocalipsis	21,	1-13,	n.	6).	Resulta	curioso	comprobar	la	universalidad
espiritual	que	tienen	el	cuadrado	y	el	número	cuatro.

Por	otra	parte,	una	vez	casados,	explica	Zorita	que	los	tlaxcaltecas	“antes	de
ayuntarse	estaban	en	penitencia	y	ayunaban	cuatro	días	y	no	salían	en	ellos	del
aposento,	y	en	algunas	partes	ayunaban	y	estaban	encerrados	veinte	días	[...].	Si
la	novia	no	estaba	doncella,	quexábase	el	novio	a	sus	padres	como	personas	que



debieran	guardarla”	(Zorita,	61).	El	sexto	día,	los	padres	de	la	novia	tornaban	a
llamar	a	parientes	y	amigos	y	repartían	entre	ellos	el	pan	en	unos	cestillos,	pero
uno	de	ellos	no	tenía	fondo.	Al	que	le	tocaba	el	cestillo	desfondado	y	el	pan
sobre	el	regazo,	entendía	luego	el	negocio	y	haciendo	que	se	espantaba,	lo
echaba	de	sí	juntamente	con	el	pan.	Luego,	todos	a	una,	levantándose,
reprendían	a	la	novia	por	la	mala	cuenta	que	de	sí	había	dado,	y	enojados,	se
despedían.	Por	esto	muchas	veces	los	novios	repudiaban	y	desechaban	sus
mujeres	(Cervantes,	I,	138;	Acosta,	173).	Sin	embargo,	si	todos	los	cestos
estaban	intactos,	el	más	anciano	de	los	convidados	hacía	una	larga	plática	en	la
que	alababa	a	la	novia	por	“la	buena	cuenta	que	había	dado	de	sí”	(Cervantes,	I,
138-139).[211]	Vemos	en	este	rito	ordálico	la	doble	connotación	que	conllevan
los	símbolos	del	pan	y	los	cestos:	por	un	lado,	y	relacionando	el	pan	con	lo
sexual,	el	cesto	roto,	por	su	forma	metonimia	del	útero	sugiere	el	rompimiento
del	himen.	Por	el	otro,	el	pan	tiene	además	un	sentido	universal	relativo	a	la
fecundidad	y	la	perpetuación.	Así,	al	ser	repudiada	la	novia	que	no	fue	hallada
doncella,	se	produce	no	solo	la	anulación	del	matrimonio,	sino	también	el
rompimiento	de	la	perpetuación	de	la	familia,	del	clan,	de	la	comunidad	y	del
cosmos.

Cervantes	sigue	contando	que,	cuando	los	nativos	de	Michoacán	se	casaban	en
secreto,	fuesen	nobles	o	plebeyos,	la	novia	le	decía	al	novio:	“tú	me	labrarás	la
heredad	para	mí	e	yo	texeré	ropa	para	tu	vestido	y	te	coceré	el	pan	que	comas	y
serviré	en	lo	nescesario”	(Cervantes,	I,	140).	Otra	manera	de	realizar	su	unión
legítima,	explicó	este	cronista,	era	que	sin	palabras	ni	ceremonias	y	“mirándose
amorosamente	el	uno	al	otro,	se	juntaban,	y	después	de	muchos	años	que	estaban
juntos	sin	hablar	en	casamiento,	decía	el	varón	a	la	mujer:	[...]	‘huélgome	de
haberte	tomado	por	mujer’.	Ella	respondía	algunas	veces	[...]	‘así	sea’,	aunque
algunas	veces	callaba”.	Actuaban	así	cuando	el	hombre	había	tenido	a	otra,	que
estaba	viva,	o	ella	había	tenido	otro	marido,	que	estaba	muerto,	o	cuando	los
parientes	se	enteraban	de	que	habían	estado	juntos	por	mucho	tiempo	(I,	140).

En	Michoacán,	continúa	Cervantes,	la	novia,	acompañada	de	varias	criadas,
llevaba	ricas	ropas	para	su	novio	y	preciosos	obsequios;	además,	aportaba	su
ajuar,	lo	necesario	para	cuidar	de	la	casa,	un	hacha	de	cobre	para	partir	la	leña
que	se	habría	de	quemar	en	los	templos	y	una	estera	para	sentarse.	El	hacha,	que
arriba	connotaba	la	separación	del	novio	de	la	comunidad,	aquí	sugiere	que	la
joven	se	separa	de	la	familia	y	de	su	comunidad,	para	integrarse	a	las	del	novio.
Al	llegar	a	la	casa	del	novio,	el	sacerdote	entregaba	las	donas	de	la	novia	al
novio	y	las	de	este	a	ella	y	los	exhortaba	diciéndoles:	“plega	a	los	dioses	os



hagan	buenos	casados	y	que	uno	al	otro	os	guardéis	siempre	lealtad”	(I,	139).
Contraído	de	esta	manera	el	matrimonio,	los	padres	de	los	desposados	les	hacían
las	mismas	recomendaciones,	y	sobre	todo,	que	se	amaran	mucho	y	no
cometieran	adulterio.	En	especial,	recomendaban	a	la	novia:	“mira	que	no	te
hallen	en	la	calle	hablando	con	otro	varón,	porque	nos	deshonrarás”	(I,	139).	Por
su	parte,	el	sacerdote	le	aconsejaba	al	novio:	“si	hallaras	a	tu	mujer	en	adulterio,
déxala,	y	sin	hacerle	mal,	envíala	a	la	casa	de	su	padre,	donde	llore	su	pecado”
(I,	139).	En	seguida	los	convidados	disfrutaban	con	los	novios	de	un	banquete;
después	de	la	comida,	el	padre	les	ofrendaba	a	los	novios	una	heredad	para	que
la	trabajaran	(I,	139).[212]	Es	de	observar	un	contraste	entre	las	rígidas
costumbres	nahuas	y	las	más	flexibles	y	comprensivas	de	la	región	de
Michoacán;	lejos	del	boato	y	el	aparato	ceremonial,	predomina	aquí	una	actitud
igualitaria	entre	los	contrayentes	que	los	dignifica	y	apela	al	mutuo	respeto.	En
todo	caso,	tan	pronto	como	se	casaban,	los	empadronaban	con	los	demás
casados,	para	los	tributos	y	otros	deberes,	pues	se	guardaba	rigurosa	memoria	de
todos,	chicos	y	grandes	(Zorita,	Los	señores,	69).

Por	su	parte,	Clavijero	cuenta	que	en	Ichcatlan,	México,	el	que	se	quería	casar	se
presentaba	ante	los	sacerdotes,	quienes	lo	subían	al	templo,	le	cortaban	parte	del
cabello	ante	la	imagen	del	dios	y	“desde	aquella	altura	lo	mostraban	al	pueblo
diciendo:	‘este	hombre	quiere	casarse”.	Una	vez	abajo,	debía	tomar	por	esposa	a
la	primera	mujer	libre	o	soltera	que	encontrara,	haciéndole	ver	que	ésa	era	la	que
“los	dioses	le	deparaban.	La	mujer	que	no	lo	quería	por	marido,	tenía	el	derecho
de	rechazar	a	aquel	hombre	“y	así	este	matrimonio	no	tenía	de	particular	más	del
modo”	(Clavijero,	197).

Sigue	comentando	Clavijero	que	antes	de	casarse,	los	otomíes	tenían	libertad	de
tratar	a	todas	las	solteras	que	quisieran;	cuando	uno	de	ellos	se	casaba,	“si	en	la
primera	noche	reconocían	algún	defecto	de	la	mujer,	podían	al	día	siguiente
desecharla;	pero	si	en	aquel	día	se	declaraban	contentos,	la	tomaban	de	por	vida
y	ya	no	podían	dejarla”	(Clavijero,	197).	Una	vez	ratificado	el	contrato,	debían
hacer	penitencia	durante	veinte	o	treinta	días	por	los	pasados	desórdenes	de	su
soltería;	dicha	penitencia	consistía	en	sacarse	sangre,	abstenerse	de	placeres	de
los	sentidos	y	realizar	ciertas	abluciones	(Clavijero,	197).	Mientras,	continúa	el
jesuita,	entre	los	mixtecas	no	solo	les	ataban	los	extremos	de	sus	ropas,	sino
también	“les	cortaban	parte	de	sus	cabellos,	y	el	marido	hacía	la	ceremonia	de
cargar	a	sus	espaldas	por	un	breve	rato	a	la	mujer”	(Clavijero,	197).

Las	fiestas	nupciales	o	tornabodas	duraban	unos	pocos	días;	sin	embargo,	ha



quedado	en	los	anales	nahuas	que	la	boda	de	Nopaltzin	príncipe	chichimeca,
quien	marchó	con	los	ejércitos	para	someter	a	los	aculhuas	toltecas	y	la	princesa
Azcatlxóchitzin	o	Azaxúchitl,	hija	legítima	del	príncipe	Pochótl	y	nieta	de
Topiltzin,	último	rey	tolteca,	se	celebró	con	tanto	regocijo	que	los	festejos
“duraron	tiempo	de	seis	meses”.	A	la	novia	la	criaba	su	madre	“en	el	pueblo	de
Tlaximaloya,	treinta	leguas	más	o	menos	de	[...la]	ciudad	de	México,	a	la	parte
del	poniente”.	Ella	se	había	quedado	oculta	en	aquel	lugar	después	de	“la
destrucción	y	acabamiento	de	los	de	su	familia”,	pues	su	madre	temía	que	al	ser
de	sangre	ilustre	y	noble,	los	chichimecas	podrían	matarla	por	miedo	de	que	ella
recuperara	“su	señorío,	si	el	número	de	su	gente	crecía”.	Cuando	el	rey
chichimeca	Xólotl	se	enteró	de	su	existencia	y	alcurnia,	consideró	favorable	a	su
poderío	casarla	con	su	hijo	Nopaltzin.	La	extensa	festividad	en	dicha	boda,	se
debió	a	que	tal	acontecimiento	consagraba	la	fusión	de	tres	linajes,	a	saber,
toltecas,	chichimecas	y	Acolhúas	(Torquemada,	Lib.	I,	cap.	XXIX,	35-36;	Alva
Ixtlilxóchitl,	I,	298,	401,	423,	426	y	II:	18).	Obsérvese	de	nuevo	cómo,	por	la
unión	matrimonial,	la	mujer	desempeñó	un	papel	político	de	histórica
trascendencia	al	facilitar	la	alianza	territorial.

4.3.	Enlaces	matrimoniales	con	mujeres	toltecas	dieron	origen	al
linaje	noble	de	los	mexicanos

En	el	minucioso	texto	sobre	Los	reyes	aztecas,	Susan	S.	Gillespie	explica	que
“tres	mujeres	representaron	un	gran	papel	en	la	fundación,	ennoblecimiento	y
sostén	de	la	estirpe	dirigente	de	los	aztecas”	(18).	De	manera	significativa,	en
algunos	relatos	se	dice	que	las	tres,	por	derecho,	fueron	reinas	o	tuvieron
derecho	a	reinar.	Pese	a	que	ellas	no	aparecen	en	las	listas	de	los	reyes,	afirma	la
autora,	su	contribución	a	la	dinastía	fue	crucial.	Lo	interesante	es	que	cada	una
de	ellas	estuvo	asociada,	la	primera,	al	primer	rey	azteca,	la	segunda,	al	del
medio,	y	la	tercera,	al	último.	Gillespie	menciona	la	teoría	de	Zantwijk	de	que
los	aztecas	posiblemente	aplicaron	ciertos	principios	estructurales	en	la	historia
dinástica	de	México-Tenochtitlán.

Respecto	a	la	primera	mujer,	Gillespie	se	refiere	a	Iláncueitl	(“falda	de
anciana”),	que	fue	la	esposa	del	primer	rey,	Acamapichtli.	La	segunda,	Atotoztli
(“ave	acuática”),	quien	heredó	el	trono	de	Moctezuma	I,	Ilhuicamina,	en	lugar	de



su	hermano.[213]	Lo	extraordinario	es	que	en	apariencia,	lo	mismo	ocurrió	al
morir	Moctezuma	II,	pues	su	hija	menor,	bautizada	Isabel,	no	fue	coronada	reina
porque	los	españoles	habían	acabado	con	la	sucesión	dinástica;	sin	embargo,
todo	indica	que	Cuauhtémoc	“legitimó	su	derecho	a	gobernar	al	casarse	con	ella”
(Gillespie,	18-19).	Aunque	en	muchos	textos	no	se	la	menciona	por	su	nombre
de	origen,	Clavijero	la	llama	“Tecuichpotzin,	viuda	del	rey	Cuitlahuatzin	e	hija
de	Moctezuma”	(Clavijero,	378	y	416).	Antes	mencionamos	que	Cortés	tuvo	con
ella	una	hija	y	que	luego	la	casó	con	el	hidalgo	Alonso	de	Grado	(Díaz	del
Castillo,	520).

Presenta	Gillespie	como	prueba	de	lo	anterior	la	reproducción	de	una	pintura
tomada	del	Codex	Mexicanus,	en	la	cual	se	muestra	el	árbol	genealógico	de	la
dinastía	mexicana,	el	cual	duplicamos	en	parte	aquí:

Se	cree	que	estas	tres	mujeres	tuvieron	el	derecho	a	gobernar,	mas	lo	cedieron	a
sus	maridos	o	hijos.	El	papel	de	estas	princesas	en	la	dinastía	tenochca,	comenzó
desde	su	fundación,	con	el	matrimonio	de	Acamapichtli	e	Iláncueil:	a	la	caída
del	reino	tolteca,	se	cuenta	que	los	mexicanos	y	algunos	chichimecas	nómadas,
cuando	se	establecieron	en	el	Valle	de	México,	no	eran	civilizados	y	por	lo
mismo,	no	tenían	herencia	nobiliaria	como	los	toltecas;	debido	a	eso,	decidieron
que	casándose	con	alguna	mujer	del	linaje	tolteca,	ellos	podrían	establecer	su
propia	nobleza.	En	cambio,	los	de	Culhuacan,	pueblo	agrícola	y	sedentario,
“mantenían	una	fuerte	tradición	de	ser	los	descendientes	de	los	toltecas”
(Gillespie,	20).	En	efecto,	los	colhúas	se	pueden	llamar	con	legítimo	derecho	los
sucesores	de	los	toltecas,	afirma	Gillespie,	pues	la	raíz	de	su	nombre	es	la
palabra	“colli”	que	significa	“antepasados”.	Tezozomoc	lo	confirma	diciendo
que	“colhúas	son	los	que	tienen	antepasados”	(“Glosario”,	506).	Gillespie
entonces	hace	la	observación	de	que	el	poder	ennoblecedor	de	las	mujeres
también	se	observa	en	otras	culturas	(Gillespie,	21-22).[214]

A	este	respecto	conviene	revisar	la	versión	de	Torquemada,	ya	que	él	afirma	que
las	primeras	familias	reales	de	México-Tenochtitlán	fueron	legitimadas	por	el
parentesco	con	la	dinastía	de	Cohuatlichan,	y	no	lo	que	afirma	Acosta	de	que	era
de	Culhuacan	(Torquemada,	68).	El	entronque	de	la	dinastía	tenochca	con	la	de
Cohuatlichan,	lo	realiza	la	princesa	Iláncueil,	quien	en	algunas	fuentes	aparece
como	madre,	y	en	otras,	como	esposa	de	Acamapichtli	(Gillespie,	21-22).
Clavijero	también	cuenta	que	Acolmiztli,	señor	de	Coatlichan,	le	dio	a
Acamapichtli	por	esposa	“a	su	hija	Iláncueil,	la	cual	llevaron	en	triunfo	a	México
y	con	singular	regocijo	celebraron	los	desposorios”	(Clavijero,	74-75).



Torquemada	narra	al	respecto	que	el	primer	rey	mexicano,	Acamapichtli[215]
mozo	y	soltero,	hizo	sendas	peticiones	de	mano	a	las	hijas	de	señores	de	las
comarcas	de	Tlacupan,	Azcapultzalco	y	Tezcoco,	pero	cada	vez	que	enviaba	su
embajada,	fue	rechazado	rotundamente.	Solo	el	monarca	de	Cohuatlichan
escuchó	su	humilde	petición	y	al	enterarse	de	que	al	joven	lo	habían	hecho	rey
los	mexicanos,	“envióle	una	de	sus	hijas	llamada	Iláncueil,	cuya	llegada	a
México	fue	muy	festejada	y	[ella	fue]	entregada	con	grandes	acompañamientos
que	trajo	y	mucha	solemnidad	a	su	marido”	(Torquemada,	Lib.	II.,	Cap.	XIII,
66).	Sin	embargo,	pese	a	que	Acamapichtli	“hizo	vida	con	esta	señora	algunos
años	[…no	tuvo]	hijos	ni	esperanzas	de	tenerlos”	(Torquemada,	Lib.	II.,	Cap.
XIII,	67;	Clavijero,	78).	El	hecho	de	que	la	reina	fuera	estéril,	inquietó	mucho	a
los	mexicanos,	por	lo	que	“hicieron	con	el	rey	que	la	repudiase	y	enviase	a	su
tierra”.	En	seguida	se	dirigieron	a	Tetepanco	a	pedir	a	la	señora
Tezcatlamiáhuatl,	“la	cual	luego,	al	primer	año	se	hizo	preñada	y	parió	un	hijo”
al	que	pusieron	de	nombre	Tlatolzaca,	que	quiere	decir	“hombre	que	trae	nuevas;
este,	en	naciendo,	lo	prohijó	Iláncueil	y	lo	crió	como	propio;	el	segundo	se	llamó
Chimalpopoca	y	el	tercero,	Itzcuauhtzin”	(Torquemada,	Lib.	II.,	Cap.	XIII,	67;
Clavijero,	78).[216]	Hay	que	considerar	aquí,	según	Clavijero,	que	en	la	historia
dinástica	de	México-Tenochtitlán	existen	tres	versiones:	la	que	menciona	a	la
princesa	de	Culhuacan,	Atotoztli	(recordar	que	Torquemada	la	llamó
Tezcatlamiáhuatl),	como	madre	de	Acamapichtli,	y	la	que	habla	de	Iláncueitl,
como	su	esposa.[217]	Además,	en	los	relatos	acolhúas	aparecen	ambas	como
hermanas,	hijas	de	Achitometl	de	Culhuacan	(Gillespie,	26-27).	A	continuación
intentaremos	resolver	este	asunto	con	el	testimonio	de	Torquemada	como	sigue:

A.	Fue	verdad	lo	de	Iláncueil	y	también	lo	de	la	Atotoztli,	la	otra	esposa;
Iláncueil	fue	estéril	y	Atotoztli	fue	la	que	le	dio	el	primer	hijo	a
Acamapichtli.	Sin	embargo,	el	fraile	franciscano	niega	con	mucho	acierto,
que	la	primera	haya	sido	repudiada,	ya	que	aunque	“no	fuera	provechosa
para	dar	hijos	a	Acamapichtli,	éralo	para	darle	mucha	honra	por	ser	hija
del	rey	Acolmiztli	de	Cohuatlichan,	que	era	hombre	muy	esclarecido	en
sangre	y	pujante	en	poder	y	fuerzas”,	de	lo	cual	se	valía	Acamapichtli	en	sus
guerras	con	los	enemigos,	pues	si	él	hubiese	repudiado	a	Iláncueil,	el	suegro
habría	sufrido	una	“grande	injuria	y	afrenta”	(Torquemada,	Lib.	II.,	Cap.
XIII,	67-68).

B.	La	princesa	Iláncueil	no	vino	de	Culhuacan,	sino	de	Cohuatlichan	y	era
hija	de	Acolmiztli.	El	problema	es	que	se	la	está	confundiendo	con	la	hija	de
Achitometl	de	Colhuacan,	la	cual	fue	sacrificada	para	consagrarla	como



diosa	Toci.	Además,	Torquemada	clarifica	que	el	error	ocurre	porque
Martínez	y	Herrera	“tomaron	a	la	letra	las	palabras	de	Acosta	y	si	no,	de	su
libro	[…	pues]	es	el	mismo	romance	y	estilo	que	los	tres	en	sus	escritos
ponen”	(Torquemada,	69-70).	Por	su	parte,	Guillespie	especula	ampliamente
sobre	estas	dos	geografías	(42-45).

C.	Si	a	la	primera	doncella	la	entregó	Acolmiztli,	señor	de	Coatlichan	y	a	la
otra,	el	señor	de	Tetepanco,	no	podían	ser	hermanas.

D.	Ambas	mujeres	juntas	fueron	consideradas	reinas,	mientras	las	demás
solo	fueron	concubinas.	Una	de	estas	concubinas,	explica	Clavijero,	fue	una
esclava	en	quien	Acamapichtli	“tuvo	al	célebre	Itzcoatl,	uno	de	los	mejores
reyes	que	hubo	en	Anáhuac”	(Clavijero,	76).	Itzcoatl	(“Serpiente	de
obsidiana”)	y	cuarto	gobernante	de	Tenochtitlán	(Tezozomoc,	517).

Sin	embargo	persiste	el	problema	de	que	aunque	Torquemada	llama
Tezcatlamiáhuatl	a	la	segunda	señora,	la	de	Tetepanco	(Lib.	II.,	Cap.	XIII,	67)	–
Culhuacan	en	la	versión	de	Clavijero–	este	la	cita	en	partes	como	Atotoztli,	y	en
otras,	como	Atozoztli;[218]	como	Atotoztli	la	menciona	Gillespie	en	su	libro
The	Aztec	Kings	(27).	Clavijero	atribuye	a	Torquemada	los	anacronismos	que
abundan	en	este	pasaje	de	la	historia	azteca	(83).

Más	adelante	encontramos	otros	complicaciones	en	relación	con	este	tema:
Guillespie	menciona	a	la	pareja	de	Iláncueil	y	Tezozomoc,	quienes,	según	su
versión,	concibieron	a	Axayácatl,	Tizoc	y	Ahuitzotl;	estos	“heredaron	el	trono
directamente	de	su	madre	tlatoani,	y	no	de	su	padre”	(Gillespie,	102).	Aunque
Tezozomoc	era	hijo	del	gran	tlatoani	Itzcoatl,	“no	tenía	derecho	a	gobernar,	sino
a	servir	como	consorte	de	una	mujer	tlatoani	y	padre	de	sus	tres	sucesores”
(Gillespie,	102;	Motolinía,	4).	Los	textos	consultados	por	Gillespie	explican	que
ya	que	Moctezuma	I	Ilhuicamina	no	tuvo	hijos	varones	legítimos,	el	derecho	de
gobernar	recayó	en	su	hija,	y	de	ella	pasaría	a	sus	hijos;	así,	la	princesa	se	casó
con	Tezozomoc	para	afianzar	en	su	familia	el	derecho	a	gobernar,	el	cual	fue
establecido	por	Acamapichtli	(Gillespie,	103).	El	Códice	Mendosino	confirma
que	Moctezuma	I	Ilhuicamina	“tuvo	una	hija	llamada	Atotoztli,	la	cual	fue
madre	de	los	tres	señores	de	México,	Axayácatl,	Tizoc	y	Ahuizotl”	(Chavero	en
Alva	Ixtlilxóchtl,	Historia,	129,	n.	3;	O’Gorman	en	Motolinía,	n.	15,	4).	Habría
que	agregar	a	esas	mujeres,	la	señora	de	la	provincia	de	Tula,	gracias	a	la	cual
Pedro	Moctezuma	recibió	la	sucesión	al	trono	de	su	padre,	según	Solís.	Esta
señora	se	llamó	en	el	bautismo	doña	María	Mahuoxóchitl,	que	significa	“flor	de



la	espiga	de	maíz”	(Solís,	249).	Es	difícil	aceptar	esta	versión,	pues	el	autor
llama	a	dicha	señora	reina	y	ella	en	realidad	se	distinguió	por	su	brillante
inteligencia	y	sabiduría;	además,	su	relación	fue	con	el	rey	chichimeca
Nezahualpilli.	Solís	continúa	comentando	que	don	Pedro	recibió	titulo	de	conde
Moctezuma,	y	reinó	“diez	y	siete	años:	undécimo	en	el	número	de	aquellos
emperadores:	segundo	en	el	nombre	de	Moctezuma”	(249).	Otro	error	de	Solís
es	que	si	en	realidad	Pedro	Moctezuma	hubiese	reinado,	sería	el	tercer
Moctezuma	de	esa	estirpe.	Respecto	a	la	señora	de	Tula,	hablaremos	más
ampliamente	en	el	apartado	4.10.	Literatura,	arte,	artesanías,	festejos,
pasatiempos	y	otros.

Desde	este	punto	de	vista,	según	algunos	cronistas,	los	nahuas	se	casaban	por	el
servicio	que	sus	mujeres	les	debían	hacer	y	las	ropas	que	les	tenían	que	tejer;
“faltando	esto,	faltaba	el	amor,	y	así,	fácilmente	las	dexaban	y	tomaban	otras.
Por	esta	causa,	lo	que	ninguna	nasción	hace,	no	tenían	cuenta	con	que	fuesen
feas	ni	hermosas,	ni	de	baxo	ni	alto	linaje,	antes,	[...]	muchos	caciques	casaban
sus	hijas	con	hombres	baxos	[o	plebeyos]	para	servirse	dellos	y	de	sus
haciendas”	(Cervantes,	I,	140).	Esto	destaca	la	típica	idea	del	matrimonio	como
una	prestación	de	servicios	ligada	a	derechos	fundiarios.

Ya	antes	vimos	cómo	las	guerras	expansionistas	acabaron	en	algunas	regiones
nahuas	con	el	paralelismo	interdependiente	de	los	géneros	arraigado	entre	los
nativos.	Fue	así	como	gracias	al	poderío	bélico,	por	medio	del	matrimonio	la
mujer	azteca	pasaba	de	la	autoridad	del	padre	a	la	del	esposo.	En	esas	regiones,
con	el	fin	de	mantener	el	sistema	patriarcal	del	calpulli,	solo	los	hijos	varones	o
los	hermanos	del	padre	podían	reclamar	la	herencia	mientras	se	les	negaba	ese
derecho	a	las	mujeres.	Al	respecto,	Muñoz	Camargo,	después	de	trazar	el
recorrido	de	la	estirpe	de	los	chichimecas	desde	los	comienzos	hasta	la	llegada
de	Hernán	Cortés,	explica	que	Maxicatzin,	el	último	chichimeca	que	recibió	el
señorío,	tuvo	solo	dos	hijas;	por	ser	mujeres,	no	heredaron	la	sucesión,	porque
las	hijas	de	los	mayorazgos,	“se	casaban	con	Señores	y	personas	que	no	tuviesen
necesidad,	y	ansí	no	les	daban	dotes,	ni	menos	los	mayorazgos	por	ellos
vinculados,	jamás	se	dividían,	pues	tan	solamente	eran	obligados	a	alimentar	a
todos	los	hermanos	y	parientes	de	aquella	casa”	(Muñoz	Camargo,	78).[219]
Otra	forma	de	discriminación	se	practicaba	cuando	no	permitían	que	las	vírgenes
comieran	con	los	caciques	(Cervantes,	I,	145);	a	esto	hay	que	agregar	que	en
algunos	festines	las	mujeres	tenían	que	comer	aparte	(Sahagún,	I,	2000,	256	y
414);	se	trataba	de	una	ley	que	ordenaba	a	“los	hombres,	aunque	fuesen
hermanos,	que	no	comiesen	con	las	mujeres	antes	de	ser	casadas”	(Zorita,	Los



señores,	64).

Este	nuevo	orden	patrilineal	entroncó	sin	tropiezos	con	el	orden	patriarcal	de	los
cristianos.	No	solo	eso,	sino	también	en	la	mayoría	de	las	regiones,	se	les
arrebató	a	las	mujeres	el	derecho	a	heredar,	comparecer	en	los	juicios	y	servir	de
testigos.	Mientras	bajo	el	nuevo	régimen	español,	se	intensificó	la	exigencia	de
virginidad	en	las	doncellas,	en	general,	las	leyes	no	aplicaban	la	misma	medida	a
los	hombres,	lo	cual	subrayaba	más	la	marcada	discriminación	contra	las	nativas.

4.4.	Divorcio	y	sodomía

En	la	sociedad	azteca	el	divorcio	de	la	esposa	legítima	podía	obtenerse
autorizado	por	una	sentencia	del	tribunal	establecido	con	ese	fin	“después	de	oír
detenidamente	a	los	solicitantes”	(Gómara,	440).	Los	divorcios	eran	pocos,	pues
los	jueces	procuraban	que	las	partes	se	reconciliaran	“y	reñían	ásperamente	al
que	era	culpado,	y	les	decían	que	mirasen	con	cuánto	acuerdo	se	habían	casado,
y	que	no	echasen	en	vergüenza	y	deshonra	a	sus	padres	y	parientes	que	habían
entendido	en	casarlos,	y	que	serían	muy	notados	del	pueblo	porque	sabían	que
eran	casados”;	en	resumen,	les	trasmitían	toda	clase	de	razonamientos	para	que
hicieran	las	paces	(Zorita,	Los	señores,	52).	En	esa	sociedad	la	mujer	podía
reclamar	sus	derechos	igual	que	los	hombres	y	requerir	el	divorcio;	así,	Alva
Ixtlilxochitl	explicó	que	si	una	mujer	se	quejaba	de	su	marido	y	quería
“descasarse”,	los	hijos	quedaban	con	la	madre	y	los	bienes	se	repartían	por
partes	iguales	(Obras,	I,	239;	Garza	Tarazona,	110).	López	de	Gómara	expuso
que	si	el	hombre	abandonaba	a	la	mujer	sin	causa	ni	mandato	de	los	jueces,
como	afrenta	y	señal	de	“que	no	tenía	seso”,	al	hombre	le	chamuscaban	los
cabellos	en	la	plaza	(Gómara,	440).	Aquí	vale	recordar	que,	en	la	simbología
universal,	la	abundancia	de	cabellos	es	manifestación	energética	y	de	fertilidad
(Cirlot,	111;	Serrano	y	Pascual,	42);	su	destrucción	por	el	fuego	no	tiene	nada	de
purificador,	sino	más	bien	de	castigo	en	tanto	apunta	a	una	pérdida	forzada	o
castración	simbólica.

Respecto	a	los	divorcios,	Zorita	hace	ver	que	los	religiosos	se	quejaban	de	que
bajo	la	sujeción	de	los	españoles	se	había	perdido	el	orden	y	obediencia	a	las
reglas	y	costumbres	tradicionales,	por	lo	que	eran	frecuentes	“los	pleitos	y	los



divorcios,	y	todo	anda[ba]	confuso”.	A	un	señor	natural	le	preguntaron	por	qué
había	tantos	pleitos	y	vicios	entre	ellos,	y	él	respondió,	entre	otras	cosas,	lo
siguiente:	“Nos	habéis	quitado	nuestra	buena	orden	y	manera	de	gobierno;	y	la
que	nos	habéis	puesto	no	la	entendemos,	y	así	anda	todo	confuso	y	sin	orden	y
concierto”	(Zorita,	Los	señores,	52).	Ante	el	desmoronamiento	de	su	mundo,	es
obvio	que	los	indígenas	estaban	consternados	y	confusos,	y	lo	que	ocurrió	como
resultado	inmediato	de	la	invasión	extranjera,	desafortunadamente	se	arraigó
sobre	todo	en	los	bajos	estamentos	sociales.

La	esposa	nativa	tenía	derecho	a	pedir	divorcio	por	abandono	del	hogar	del
cónyuge,	por	abuso	físico,	o	porque	él	no	mantenía	debidamente	a	la	familia
(Navarro,	11-12).	Hay	que	agregar	a	estos	motivos	de	divorcio	el	que	la	esposa
fuera	pendenciera,	impaciente,	descuidada,	ociosa;	pero	la	mayor	causa	era	la
esterilidad,	pues	si	resultaba	estéril,	la	mujer	era	repudiada	(Gómara,	440;
Prescott,	24).	Páginas	atrás	explicamos	que	Acamapichtli,	el	primer	rey	o
tlatoani	de	los	aztecas,	fue	impelido	por	sus	súbditos	para	repudiar	a	su	primera
esposa,	Iláncueitl,	porque	resultó	ser	estéril;	sin	embargo,	Torquemada	aclara
que	en	realidad	el	rey	no	la	rechazó	pues	ella	formaba	parte	de	una	alianza
matrimonial	muy	“provechosa	para	darle	mucha	honra	por	ser	hija	del	rey	[...]	de
Cohuatlichan,	que	era	hombre	muy	esclarecido	en	sangre	y	pujante	en	poder	y
fuerzas”.	Solo	tomó	una	segunda	esposa,	la	cual	comenzó	a	darle	hijos	al	cabo
de	un	año	(Torquemada,	65-67).	Sahagún	dejó	escrito	que	entre	los	otomíes,	“si
cuando	dormía	el	hombre	con	la	muger	no	tenía	cuenta	con	ella	diez	veces,
desconectábase	la	muger,	y	apartábase	el	uno	del	otro;	y	si	la	muger	era	flaca
para	sufrir	hasta	ocho	o	diez	veces,	también	se	desconectaban	de	ella,	y	la
dejaban	en	breve”	(Sahagún,	Historia	III,	1829,	128).

Los	bienes	muebles	del	marido	y	la	esposa	–casas,	tierras,	joyas,	mantas	y
atavíos–	permanecían	separados	y	por	eso	se	hacía	un	inventario	de	lo	que	cada
uno	llevaba	al	matrimonio,	para	recuperarlo	en	caso	de	divorcio.	Dicho
inventario	lo	guardaban	en	la	memoria	los	respectivos	padres	o	parientes
(Acosta,	173;	Anton,	25-26).	Cuando	alguno	pretendía	divorciar	o	“repudiar	a	su
mujer	se	presentaba	en	juicio	y	exponía	sus	motivos.	Los	jueces	le	aconsejaban
la	paz	con	su	consorte;	pero	si	él	persistía	y	sus	motivos	eran	justos”,	le	decían
que	hiciera	según	su	parecer,	“sin	autorizar	jamás	con	sentencia	final	el	repudio”
(Clavijero,	218).	Una	vez	divorciados,	las	leyes	mandaban,	y	cumplían	con	la
pena	de	muerte,	cuando	el	ex-marido	y	la	ex-esposa	se	volvían	a	juntar	(Acosta,
173).



Se	hace	preciso	observar	que	mientras	Clavijero	menciona	el	divorcio	o	repudio
solo	de	parte	del	marido	a	la	mujer,	empero,	el	padre	Acosta	se	refiere	al	repudio
de	él	a	ella	o	de	ella	a	él	(Acosta,	173).	Podríamos	suponer	que	tan	drástica
medida	amenazaba	la	estabilidad	de	las	instituciones	matrimoniales	y	la	noción
de	orden	tan	importante	para	los	aztecas.

En	Michoacán,	la	pareja	desavenida	presentaba	su	querella	ante	el	gran	sacerdote
llamado	Petamuti,	el	cual	les	recomendaba	reconciliarse;	el	divorcio	o	repudio
tenía	lugar	si	por	tres	veces	seguían	peleando	y	quejándose	ante	el	sacerdote.	Si
en	esa	región	el	marido	andaba	con	otras	mujeres	y	no	quería	vivir	con	su
esposa,	los	padres	de	ella	se	la	llevaban	y	la	casaban	con	otro.	Cuando	alguno
tenía	una	segunda	esposa,	pero	no	vivía	con	ella,	si	esta	se	quejaba,	a	los	dos	los
encerraban	en	la	prisión	pública	y	no	les	permitían	divorciarse	(Relación,	244).

En	algunas	regiones,	al	divorciarse	la	pareja,	los	hijos	varones	pasaban	al	padre
y	las	mujeres	quedaban	con	la	madre	(Anton,	25-26).	Además,	si	ellas	quedaban
viudas,	sobre	todo	en	edad	de	tener	hijos,	se	les	animaba	a	volverse	a	casar,	pero
a	menudo	quedaban	de	concubinas	de	sus	cuñados	(Navarro,	12)	para
salvaguardar	el	patrimonio	del	difunto	y	en	una	alianza	que	servía	en	la	cohesión
y	equilibrio	del	grupo	(Lévi-Strauss,	33).

Otro	motivo	de	divorcio	consistía	en	que	los	hombres	“frecuentaban	el	pecado
de	la	sodomía,	que	entre	los	otros	pecados,	por	su	fealdad	se	llama	contra
natura”	(Cervantes,	I,	130).	Bien	podría	considerarse	este	un	comportamiento
misógino	de	hombres	que	se	escudaban	en	el	matrimonio	y	ninguneaban	a	las
mujeres	como	lo	siguen	practicando	hoy	en	día,	sobre	todo	si	este	acto	se	le
considera	dentro	del	sistema	de	vida	patriarcal	de	los	aztecas.	Sin	embargo,	antes
de	juzgar,	se	hace	preciso	que	consideremos	lo	siguiente:	por	un	lado,	fray
Bartolomé	idealizó	y	disculpó	a	los	indígenas	del	Nuevo	Mundo	con	un	discurso
utópico,	al	explicar	que	muy	avanzadas	culturas	como	la	griega,	romana,	egipcia
y	otras,	realizaron	prácticas	semejantes.	Por	el	otro,	Fernández	de	Oviedo	y
Cervantes	de	Salazar	entre	otros,	los	describieron	con	el	discurso	sancionador	y
moralizante,	muy	propio	de	una	ortodoxia	sexual	judeo-cristiana.	Fernández	de
Oviedo	comentó	que	“la	lujuria	con	las	mujeres	tenían	por	gentileza,	e	con	los
hombres	eran	abominables	sodomitas”	o	“cuilones”.	Díaz	del	Castillo	explica
también	que	los	de	Cempoal	“tenían	muchachos	vestidos	en	hábitos	de	mujeres
que	andaban	a	ganar	en	aquel	maldito	oficio”	(81).	Por	esa	inclinación,	y	“por	no
perder	ellas	tiempo	en	sus	vicios	y	libídine”	algunas	esposas	los	dejaban
(Oviedo,	II,	116;	IV,	421;	Cervantes,	I,	130).	Sin	embargo,	como	antes	dijimos,



entre	las	ordenanzas	de	Nezahualcoyotzin,	está	la	de	dar	la	pena	capital	a	los
sodomitas,	según	Alva	Ixtlilxóchitl,	(Obras	I,	238).

Entre	las	leyes	de	los	mexicanos	Gómara	recogió	la	que	ordenaba	matar	a	“la
mujer	que	anda[ba]	como	hombre,	y	al	hombre	que	anda[ba]	como	mujer”	(442).

4.5.	Embarazo,	parto	y	cuidado	de	los	hijos

Uno	de	los	gozos	de	la	mujer	nahua	casada	era	tener	hijos.	Los	padres	de	la
criatura,	después	de	insistir	en	que	no	sabían	cuál	destino	le	esperaba	a	su	hija	a
lo	largo	de	la	vida,	le	decían	entre	muchas	otras	cosas:

bienvenida,	hija,	nos	regocija	tu	venida,	tú	eres	nuestra	piedra	preciosa,	nuestra
pluma	de	quetzal,	nuestro	objeto	más	preciado	[...].	No	solloces,	no	llores	por
haber	venido.	Sin	embargo,	te	espera	trabajo	agotador	porque	este	es	el	deseo	de
nuestro	Señor	y	su	decisión	de	que	todo	lo	que	necesitamos	para	vivir,	lo	hemos
de	obtener	solo	con	sudor,	solo	con	esfuerzo...	(Códice	Tro-Cortesianus	citado
por	Anton,	19;	Sahagún,	Historia	II,	1829,	192-193).

En	silencio,	sumisa,	sin	proferir	una	queja,	la	recién	casada	aceptaba	con
resignación	el	pesado	fardo	de	sus	obligaciones.	Octavio	Paz	habla	del	mito	de	la
“sufrida	mujer	mexicana”	y	afirma	que	“por	obra	del	sufrimiento,	las	mujeres	se
vuelven	como	los	hombres:	invulnerables,	impasibles	y	estoicas”	(40).	Por	lo
mismo,	no	es	posible	aceptar	que	fueran	solo	los	españoles	los	únicos	que
moldearan	en	ellas	tales	actitudes	de	sometimiento	y	pasibilidad,	que	de	rebote,
las	conforman	como	sujetos	subalternos.

Tenía	tanta	importancia	la	procreación	en	el	mundo	azteca,	que	la	noticia	del
embarazo	era	celebrada	como	un	evento	especial.	Los	inacabables	y	retóricos
discursos	que	padres	y	parientes	dedicaban	a	la	que	anunciaba	su	embarazo,
ponen	de	relieve	esa	importancia.	Lo	subraya	más	el	hecho	de	que,	según	fray
Bartolomé	y	otros	cronistas,	a	quien	causara	un	aborto	se	le	daba	pena	de	muerte
(IV,	265;	Gómara,	442).	Además,	ya	lo	explicamos	antes,	las	mujeres	que	morían



durante	el	parto,	eran	canonizadas	como	temibles	diosas	llamadas	Civapipilti	o
Cihuapipilti	que	inoculaban	enfermedades	a	los	niños	(Sahagún,	Historia	I,
1829,	8-9).

También,	las	que	morían	durante	su	primer	parto,	recibían	parecida	gloria	e	igual
tarea	a	la	de	los	guerreros	caídos	en	batalla:	estos,	con	sus	rodelas	y	armas,	“iban
delante	[...	de	Tonatiuh,	el	dios	Sol]	peleando,	con	pelea	de	regocijo,	y
llevábanlo	así	hasta	el	puesto	de	mediodía.	[...]	Las	mugeres	que	morían	en	la
guerra,	y	las	que	del	primer	parto	fallecían	[...iban]	a	la	casa	del	sol,	y
[...residían]	en	la	parte	occidental	del	cielo”	(Sahagún,	Historia	II,	188).	Estas
heroicas	mujeres	(mocihuaquetzque),	haciendo	fiesta,	acompañaban	al	Sol,
desde	el	mediodía	hasta	poniente;	allí	salían	a	recibirlo	los	del	infierno,	pues
según	sus	creencias,	cuando	comenzaba	a	anochecer,	en	el	infierno	comenzaba	a
amanecer.	Ellas,	las	difuntas	parturientas,	en	señal	de	subordinación	y	humildad,
iban	al	otro	mundo	acompañadas	del	huso	y	los	trebejos	para	tejer	(Sahagún,
Historia	II,	188-189;	Anton,19).

A	diferencia	de	la	mujer	inca	que	generalmente	paría	sin	ayuda	alguna,	los
informantes	comunicaron	a	Sahagún	que	entre	los	aztecas	la	partera	(ciuatl
temixiuitl)	no	solo	participaba	en	el	parto	y	era	consultada	desde	los	primeros
meses	del	embarazo,	sino	también	fungía	como	una	especie	de	sacerdotisa;	esta
seguía	a	la	parturienta	a	manera	de	guiia	para	su	iniciación,	pues	la	acompañaba
a	tomar	un	baño	tibio	y	después	le	hacía	masajes	invocando	la	protección	de	la
diosa	Tlazolteotl,	diosa	de	la	tierra	y	el	amor	(Sahagún,	II,	1829,	161;	Anton,
18).[220]	En	este	caso,	esta	deidad	se	presenta	con	sus	atributos	positivos	de
diosa	de	la	fertilidad	y	protectora	de	las	parturientas.	A	la	preñada	no	se	le
permitía	ayunar,	hacer	trabajos	pesados,	ni	alzar	objetos	voluminosos.	Además,
la	partera	le	aconsejaba	cohabitar	moderadamente	con	su	marido	durante	el
embarazo,	ya	que	se	creía	que	todo	exceso	podría	hacer	daño	al	feto	que	nacería
“manco,	o	lisiado	de	los	pies,	de	las	manos”,[221]	o	cualquier	otro	defecto	o
minusvalía	(Sahagún,	Historia	II,	1829,	167-168;	Anton,	18).[222]

Poco	antes	del	parto	se	intensificaban	más	los	cuidados	de	la	comadrona,	explica
Sahagún;	cuando	comenzaban	los	dolores,	le	daba	a	la	parturienta	un	baño
llamado	temascal[223]	y	le	administraba	la	raíz	molida	de	una	hierba	que	tenía
la	virtud	de	empujar	a	la	criatura	hacia	afuera.	Si	no	paría,	la	hacía	beber	medio
dedo	de	la	cola	de	un	animal	llamado	tlaquatzin	(zarigüeya),	con	capacidad	aún
mayor	de	empellar	que	la	raíz.	Sin	embargo,	si	no	paría,	creyendo	que	iba	a
morir	la	parturienta,	todos	comenzaban	a	llorar.	La	comadrona	la	levantaba



tomándola	con	ambas	manos	por	la	cabeza,	la	meneaba,	la	palmoteaba	en	la
espalda,	exhortándola	a	esforzarse	y	comportarse	como	“mujer	varonil”	(Historia
II,	1829,	184-185;	Garza	Tarazana,	65-66).	Si	el	bebé	estaba	puesto	de	lado	o
atravesado,	la	partera	lo	palpaba	y	lo	enderezaba;	pero	si	ella	veía	que	estaba
muerto	dentro	de	su	vientre,	pues	no	se	movía,	le	metía	la	mano	“y	con	una
navaja	de	piedra,	cortaba	el	cuerpo	de	la	criatura	y	sacábalo	a	pedazos”;	si	los
padres	de	la	paciente	se	oponían	a	que	lo	despedazara,	la	comadrona	la	encerraba
en	una	habitación	y	dejaba	que	sola	continuara	el	parto	(II,	1829,	185-186).

Sahagún	continúa	explicando	que	en	los	partos	sin	complicaciones,	a	la	hora	de
parir	–a	la	cual	llamaban	“hora	de	la	muerte”–	nacía	la	criatura	después	del	baño
y	los	bebedizos	que	le	suministraba	la	comadrona	a	la	parturienta;	entonces	“la
partera	daba	unas	voces	a	manera	de	los	que	pelean	en	la	guerra;	esto	significaba
[...]	que	la	paciente	había	vencido	varonilmente,	y	que	había	cautivado	un	niño”.
Este	constante	paralelismo	entre	parto	/	guerra,	parturienta	/	guerrero	y	recién
nacido	/	cautivo,	persiste	en	otros	discursos,	como	el	que	le	hace	la	comadrona	a
la	recién	parida,	en	el	cual	la	adoctrina	de	la	siguiente	manera:

hija	mía	muy	amada,	muger	valiente	y	esforzada,	habeislo	hecho	como	águila	y
como	tigre:	esforzadamente	habéis	usado	en	vuestra	batalla	de	la	rodela,	e
imitado	a	vuestra	madre	Cioacoatl	y	Quilaztli,	por	lo	cual	nuestro	señor	os	ha
puesto	en	los	estrados	y	sillas	de	los	valientes	soldados	(Sahagún,	Historia	II,
1829,	199-200).

Además,	es	interesante	observar	que	la	relación	entre	parturienta	y	guerrero	no
se	aplica	solo	a	ese	momento,	ya	que	la	mujer	que	lograra	ser	diestra	en	su
oficio,	“como	el	soldado	en	el	ejercicio	de	la	guerra”,	era	estimada	“como	si
estuviera	en	los	estrados	de	los	que	por	sus	hazañas	en	la	guerra	merecieron
honra”,	y	entonces	la	parturienta	podría	presumir	de	la	rodela	“como	los	buenos
soldados”	(Sahagún,	II,	1829,	124).

A	continuación	sigue	una	serie	de	ceremonias	relacionadas	con	el	nacimiento	de
la	criatura,	las	cuales	interpreta	Kellogg	como	la	culminación	de	una	serie	de
ritos	y	festejos	que	según	ella,	pueden	dividirse	en	tres	complejos	ritos;	estos
podrían	considerarse	como	la	conexión	del	niño	tenochca	a	progresivos	ritos.

El	primer	ritual	tenía	lugar	inmediatamente	después	del	parto	y	consistía	en	una



ceremonia	privada	que	realizaba	la	partera.	Sahagún	recogió	el	largo	discurso	de
bienvenida	que	ella	le	daba	al	recién	nacido	para	cortarle	el	cordón	umbilical
(Sahagún,	Historia	II,	1829,	191-192).	Este	discurso	lo	pronunciaba	la
comadrona	con	variantes,	según	iba	dirigido	a	hembrita	o	a	varoncito;	enterraba
la	placenta	en	un	rincón	de	la	casa	y	el	ombligo	lo	ponía	a	secar.	Si	el	recién
nacido	era	un	varón,	el	ombligo	lo	entregaba	a	un	soldado	valiente	para	que	lo
llevara	a	enterrar	a	un	campo	de	batalla;	esto	se	hacía	con	otro	discurso	que
ponía	en	relieve	el	hecho	de	que	la	casa	donde	había	nacido	era	solo	una
“posada”,	pues	estaba	destinado	al	“campo	donde	se	hacen	las	guerras”	(II,
1829,	193-194).	Si	era	una	niña	la	recién	nacida,	la	partera	le	decía	entre	otras
cosas:

habéis	de	estar	dentro	de	la	casa,	como	el	corazón	dentro	del	cuerpo;	no	habéis
de	andar	fuera	de	ella;	[...]	habéis	de	ser	la	ceniza	con	que	se	cubre	el	fuego	en	el
hogar	[;	...]	en	este	lugar	os	entierra	nuestro	señor:	aquí	habéis	de	trabajar,	y
vuestro	oficio	ha	de	ser	traer	agua,	y	moler	el	maíz	en	el	metate	(II,	1829,	196-
197;	Kellogg,	89).

La	partera	le	advertía	a	la	niña	en	su	discurso	que	conforme	creciera	debería
aprender	a	preparar	la	comida	y	bebida,	a	hilar	y	tejer.	Dicho	eso,	la	partera
enterraba	junto	al	hogar	el	ombligo	de	la	pequeña	(Sahagún,	II,	1829,	196-197).
Kellogg	interpreta	los	lugares	de	los	entierros	del	ombligo	como	espacios
simbólicos	de	donde	los	niños	de	ambos	sexos	habrán	de	realizar	sus	primeras
respectivas	actividades:	el	campo	de	batalla	y	el	hogar	(89).	Al	cortar	el	ombligo
de	la	pequeña,	encomendándola	a	la	diosa	de	los	nacimientos,	la	partera	hacía
una	oración	que	decía	así:

tú,	que	eres	madre	de	todos,	que	te	llamas	Yoaltícitl,[224]	que	tienes	regazo	para
recibir	a	todos:	ya	ha	venido	a	este	mundo	esta	niña,	que	fue	criada	en	lo	alto,
donde	residen	los	dioses	soberanos,	sobre	los	nueve	cielos;	ha	venido,	porque	la
envió	nuestra	madre	y	nuestro	padre,	el	gran	señor	y	la	gran	señora,	a	este
mundo	para	que	padezca	fatigas	y	trabajos,	y	en	tus	manos	se	encomienda	y	se
pone,	porque	tú	la	has	de	criar,	porque	tienes	regazo,	[...]	y	la	ha	enviado	nuestra
madre	y	nuestro	padre	(Sahagún,	II,	1829,	198;	Garza	Tarazona,	59).



Seguían	los	segundos	ritos,	explica	Kellogg,	los	cuales	incluían	darles	el	baño	y
el	nombre	a	las	criaturas	(89);	Sahagún	lo	explica	diciendo	que	mientras	rezaba	a
la	diosa	Chalchiuhtliycue	(dama	de	la	falda	de	jade),[225]	la	comadrona	lavaba	a
los	recién	nacidos	(varones	o	hembras)	e	iba	soplando	dentro	del	agua,	para
purificarlos	“de	la	suciedad	que	ha[bían]	sacado	de	sus	padres”	y	traían	consigo
“desde	antes	del	principio	del	mundo”.	En	algunas	regiones	de	Mesoamérica	esta
ceremonia	se	efectuaba	al	nacer	la	criatura,	y	en	otras,	a	los	cuatro	u	ocho	días
(Sahagún	II,	1829,	218;	Garza	Tarazana,	60).	En	algunas	comunidades
zambullían	a	las	criaturas	en	fuentes,	ríos	o	tinajas	el	día	en	que	nacían	para	“les
endurecer	el	cuero	y	la	carne,	o	quizás	para	lavarles	la	sangre,	hedor	y	suciedad”,
que	sacaban	del	vientre	de	la	madre	(Gómara,	440).

Sahagún	cuenta	que	si	el	recién	nacido	era	un	varoncito,	después	de	pedir	un
lebrillo	con	agua,	la	partera,	de	cara	al	occidente,	tomaba	al	niño	con	ambas
manos	y	le	decía:	“¡oh	águila!,	¡oh	tigre!,	¡oh	valiente	hombre	nieto	mío!	[...],
júntate	con	tu	madre	la	diosa	del	agua	que	se	llama	Chalchivitlycue”	y	agregaba
que	esa	agua	había	de	limpiar	su	corazón	(Sahagún	II,	1829,	218-219).	Una	vez
practicada	una	serie	de	ritos	y	discursos,	la	partera	le	presentaba	“una	rodelita	y
un	arquito,	y	sus	saetas	pequeñitas	en	número	de	cuatro,	una	de	las	cuales	miraba
al	oriente,	otra	al	occidente,	otra	al	mediodía,	y	la	otra	al	norte	o	septentrión”
(Codex	Tro-Cortesianus	citado	por	Anton,	18;	Sahagún,	Historia	II,	1829,	217;
Zorita,	97-98;	Garza	Tarazana,	60).[226]	Gómara	también	informa	que	tan
pronto	bañaban	al	recién	nacido,	si	era	un	varoncito,	le	ponían	una	saeta	en	la
mano	derecha,	y	si	hembra,	un	huso	o	una	lanzadera,	con	lo	que	denotaban	que
“se	habían	de	valer,	él	por	las	armas	y	ella	por	la	rueca”	(437-438),	o	sea,	guerra
y	oficios	domésticos	y	labores	manuales.

Terminado	el	baño,	en	seguida	la	partera	le	daba	a	la	recién	nacida	a	beber	una
gota	de	agua,	le	mojaba	el	pecho,	el	cuello	y	la	cabeza	y	finalmente	la	sumergía
en	el	líquido,	la	secaba	y	la	envolvía	bien[227]	(Sahagún,	II,	1829,	198-199;	II,
2000,	622;	Clavijero,	194;	Anton,	18;	Garza	Tarazona,	60).[228]	Siguiendo	con
las	ceremonias	del	llamado	“bautizo”,	celebradas	en	Anahuac,	se	sabe	que	se
festejaban	con	un	convite	a	parientes,	amigos	y	“los	niños	de	todo	el	barrio.
Bautizábanle	a	la	salida	del	sol	en	casa	de	su	padre:	hacía	esta	operación	la
partera	diciendo	muchas	oraciones,	y	haciendo	muchas	ceremonias	sobre	la
criatura”	(Sahagún,	Historia	II,	1829,	222-223).	Las	fiestas	para	las	recién
nacidas	relacionadas	con	esta	ceremonia	se	extendían	hasta	el	momento	en	que
la	pequeña	era	colocada	en	la	cuna	por	la	partera;	esta	entonces	le	decía	a	la
cuna:	“¡oh	madre	suya!,	recibe	a	esta	niña	que	te	entregamos”	(Sahagún,	Historia



II,	1829,	222-223).	Muñoz	Camargo	aclara	que	todo	ese	ceremonial	y	festejo
duraba	“más	de	cuarenta	o	cincuenta	días,	hasta	que	la	parida	se	levantaba,	y	lo
mismo	hacían	con	las	hijas	hembras,	aunque	con	más	solemnidad	se	celebraba	el
nacimiento	de	los	hijos”	(Muñoz	Camargo,	149).

Mendieta	explica	que	los	españoles	llegaron	a	comparar	estas	abluciones	con	el
bautismo	(Mendieta,	I,	117).	Además,	el	concepto	de	pecado	original	llevó	a	los
cronistas	a	suponer	que	los	aztecas	tenían	algunas	nociones	cristianas	(Anton,
18-19).

Al	final	de	ese	rito,	“ponen	nombre	al	niño	de	alguno	de	sus	antepasados”
(Sahagún,	II,	1829,	220).[229]	Motolinía	menciona	que	recibían	el	nombre	al
séptimo	día	de	haber	nacido	y	explica	que	cuando	los	presentaban	en	el	templo,
recibían	un	segundo	nombre	de	alguna	deidad;	se	les	adjudicaba	un	tercer
nombre,	sin	dejar	los	otros,	a	los	hijos	de	señores,	siendo	niños,	jóvenes	u
hombres,	el	cual	era	un	“nombre	de	dignidad	o	de	oficio	[...]	o	después	de
muerto	el	padre,	heredaba[n]	el	mayorazgo	y	el	nombre	de	la	dignidad	que	el
padre	había	tenido”	(Motolinía,	30).	Continúa	Durán	exponiendo	que	si	era
noble,	le	daban	“nombre	exquisito,	ejemplo:	‘Motecuhzoma’,	que	quiere	decir
‘señor	enojado’.	[...]	Si	era	macehual	y	de	baja	condición,	poníanle	el	nombre
del	día	en	que	había	nacido”	(Durán,	Historia,	I,	252;	Motolinía,	30).	Obsérvese
cómo	hasta	en	la	onomástica	el	sistema	social	hacía	diferencias.	Además	del
nombre	del	día,	se	les	daba	el	de	algún	pariente,	deidad	u	objetos	animados	e
inanimados	del	mundo	natural	(Códice	Florentino,	citado	por	Kellogg,	90).[230]
Se	sabe	también,	según	Garza	Tarazona,	que	ese	nombre	podía	“ser	cambiado	o
aumentado	por	alguna	hazaña	que	realizara	en	su	vida,	como	la	conquista	que	la
señora	6	Mono	[Quechquemitl[231]	de	Serpiente]	hizo	y	le	valió	que	su
sobrenombre	de	Serpiente	cambiara	a	Quechquemitl	de	Guerra”	(Garza
Tarazona,	62).	Alva	Ixtlilxóchitl	cuenta	que	Nezahualcoyotl	tuvo	tres	nombres	y

cada	uno	[con]	significación	de	su	valor.	El	primero,	Nezahualcoyotl,	que	quiere
decir	Lobo	ayunado,	porque	fue	muy	deseado	de	sus	vasallos	con	las	grandes
persecuciones	y	trabajos	que	habían	tenido	después	de	la	muerte	de	su	abuelo
Techotlalatzin.	El	segundo,	[…]	Brazo	de	León,	porque	con	su	valor	y	brazo
sujetó	y	recobró	casi	toda	la	tierra	que	había	muchos	años	estaba	rebelada	con
las	tiranías	de	los	Reyes	de	Azcaputzalco”	(309-313).



Para	justificar	ese	segundo	nombre,	el	cronista	dedica	varias	páginas	a	detallar
las	peripecias	vividas	por	Nezahualcoyotl	con	el	fin	de	recuperar	el	poder	que	le
había	arrebatado	el	tirano	a	su	estirpe	acalhúa	y	no	da	el	tercer	nombre	del
soberano,	por	lo	que	el	lector	ajeno	al	sistema	nahua	se	pregunta	si	el	titulo
honorario	de	Chichimecatl	Tecuhtli	fue	su	tercer	nombre.

Acabadas	esas	ceremonias,	según	Sahagún,	los	chiquillos	del	barrio	entraban	en
la	casa	y	robaban	la	comida	que	les	tenían	preparada,	la	cual	se	llamaba
“ombligo	del	niño”	y	salían	con	ella	huyendo	(II,	1829,	221),	en	señal	de	júbilo	y
celebración	por	el	nacimiento	del	niñito.	Era	obligación	de	los	padres	anunciar	el
nacimiento	de	la	criatura	a	todos	sus	parientes	y	amigos,	porque	ser	excluido	era
una	gran	afrenta	(Muñoz	Camargo,	149;	Garza	Tarazana,	64).

Una	vez	habían	recibido	sus	nombres,	celebraban	las	terceras	ceremonias
relacionadas	con	el	nacimiento,	tal	como	las	clasifica	Kellogg;	estas	eran	las	más
públicas,	porque	participaban	en	ellas	los	sacerdotes	y	oficiales	del	telpochcalli	o
del	calmecac	y	parte	de	ellas	se	celebraba	en	esas	instituciones	(Kellogg,	91).
Este	ritual	se	centraba	en	la	dedicación	de	un	crío	al	telpochcalli	o	al	calmecac	y
tenía	lugar	a	partir	de	los	veinte	días	del	nacimiento	(Códice	Mendoza,	citado
por	Kellogg,	91).

Kellogg	considera	que	la	sucesión	de	esos	ritos	celebrados	a	raíz	del	nacimiento
indican	que	a	partir	de	ese	momento	el	género	era	reconocido	como	crucial	para
la	identidad	y	las	futuras	experiencias	de	los	individuos.	Esos	ritos	asimismo
sugieren,	según	la	autora,	la	naturaleza	paralela	de	los	roles	masculino	y
femenino	a	finales	de	la	época	prehispánica.	A	su	vez	el	género	provee	una	base
simbólica	que	estructura	las	instituciones,	ceremonias	y	el	liderazgo	dentro	de
las	estructuras	sociales	(Kellogg,	91).

Los	aztecas	celebraban	una	fiesta	de	“purificación	de	las	mujeres	paridas	y	como
circuncisión	de	niños”,	relata	Durán.	Para	ese	festejo	las	paridas	reunían	toda
clase	de	ofrendas,	como	mantas,	camisas	de	mujeres,	bragueros,	etc.	Una	india
llevaba	al	niño	a	cuestas	mientras	un	indio	acarreaba	el	hachero	de	tea	encendido
para	iluminarles	el	camino	a	las	paridas,	pues	estas	debían	recorrer	todos	los
santuarios	de	la	ciudad	y	dejar	en	ellos	una	ofrenda;	“de	este	modo	andaban
todas	las	paridas	toda	la	ciudad	tan	llena	de	hacheros	y	lumbradas	que	era	cosa
de	ver”.	Al	llegar	al	gran	templo,	entregaban	la	ofrenda	principal	al	sacerdote,	el
cual,	después	de	ciertas	ceremonias	y	discursos,	dejaba	a	la	mujer	limpia	del
parto	(Historia,	I,	251-252).[232]



Fray	Bartolomé	dejó	constancia	de	que	entre	los	totonacas,	por	ley,	“en	pariendo
la	mujer,	a	los	veinte	y	ocho	días,	o	veinte	y	nueve,	[siendo	la	criatura]	varón	o
hembra,	los	llevaban	al	templo,	y	el	sacerdote	summo	y	el	segundo	tomaban	la
criatura	y	tendíanla	encima	de	una	piedra,	y	tomando	el	capullito	del	miembro
secreto	[del	varoncito],	se	lo	cortaban	cercén	con	cierto	cuchillo	de	pedernal”
(Las	Casas,	IV,	143;	Durán	I,	151-152),	a	manera	de	circuncisión;	lo	que
cortaban	lo	quemaban	hasta	hacerlo	ceniza.	Lo	más	interesante	y	diferente	en
cuanto	a	ritos	sexuales,	ocurría	con	las	niñas	recién	nacidas.	A	estas,	dichos
sacerdotes,	“con	sus	propios	dedos	[...]	las	corrompían,	mandando	a	las	madres
que	habiendo	las	niñas	seis	años	renovasen	con	sus	manos	o	dedos	dellas	el
mismo	corrompimiento	que	ellos	habían	comenzado”	(Las	Casas,	IV,	143).

Al	saber	que	alguna	mujer	había	parido,	según	Sahagún,	las	amigas,	vecinas	y
parientas,	la	visitaban	para	ver	al	recién	nacido.	“Antes	que	entrasen	en	aquella
casa,	restregábanse	las	rodillas	con	ceniza,	y	también	frotaban	las	rodillas	[y
todas	las	coyunturas	del	cuerpo]	a	sus	niños	que	llevaban	consigo”;	decían	que
“con	esto	entonaban	las	coyunturas	para	que	no	se	aflojasen”;	y	si	no	lo	hacían,
afirmaban	que	“aquellas	criaturas,	quedarían	mancas	de	las	coyunturas,	y	que
todas	ellas	les	crugirían	cuando	las	moviesen”	(Historia	I,	1829,	330-331;	II,	21).
Toda	la	parentela	y	amistades	traían	a	la	recién	nacida	toda	clase	de	obsequios,
desde	ropas,	aves,	joyas,	etc.	(Muñoz	Camargo,	149).

Gómara	comenta	que	era	costumbre	generalizada	no	dar	de	mamar	a	los	recién
nacidos	durante	el	día	que	nacían	“porque	con	hambre	tomasen	después	la	teta
de	mejor	gana	y	apetito”	(438).	Clavijero	explica	también	que	“los	niños
mexicanos	se	criaban	todos	a	los	pechos	de	sus	propias	madres,	y	era	esto	tan
general	que	ni	las	reinas	se	dispensaban	por	su	grandeza	de	criar	ellas	mismas	a
sus	hijos”.	Ni	por	enfermedad	ni	por	otra	causa	la	madre	dejaba	al	bebé	en
manos	de	una	nodriza	hasta	no	haber	examinado	la	calidad	y	fluidez	de	la	leche
en	la	uña	del	pulgar	(Clavijero,	201;	Zorita,	Los	señores,	63).	Por	su	parte,
Gómara	sigue	contando	que,	además,	las	mujeres	evitaban	quedar	embarazadas
mientras	estaban	criando.	Después	de	paridas,	en	Pánuco	las	mujeres	no	dormían
con	sus	maridos	durante	dos	años;	esto	daba	motivo	para	que	ellos	tuvieran
muchas	mujeres.	Las	viudas	recién	paridas	no	se	casaban	hasta	que	su	pequeño
quedase	destetado,	so	pena	de	castigo	si	no	lo	cumplían	(Gómara,	438;	Zorita,
Los	señores,	63).

Las	madres	les	daban	de	mamar	a	los	niños	durante	cuatro,	o	hasta	doce	años,
dependiendo	de	la	región	(Gómara,	438;	Mendieta,	74).	Según	Gómara,	ellas	se



echaban	a	los	bebés	“sobre	las	espaldas,	con	una	mantilla	que	les	toma[ba]	todo
el	cuerpo	[...]	y	les	da[ba]n	la	teta	por	el	hombro”.	Esto	lo	podían	hacer	porque
en	general	tenían	y	presumían	de	lucir	grandes	y	largos	pechos	(Gómara,	438).
Al	respecto,	la	fijación	por	los	senos	por	parte	del	cronista	López	de	Gómara,	es
posible	que	lo	conduzca	inconscientemente	a	exagerar	esa	parte	anatómica,	lo
cual	contrasta	con	la	representación	arquetípica	de	la	maternidad	con	el	niño	en
brazos	en	el	mundo	occidental.	El	contraste	es	obvio;	la	indígena	es	captada	de
manera	grotesca	a	causa	de	la	desproporción	de	su	cuerpo.	No	obstante,
podríamos	agregar	que	tal	costumbre	(dar	de	mamar	cargando	al	niño	en	la
espalda)	se	justifica	por	las	largas	y	pesadas	jornadas	de	trabajo	que	debían
cumplir	las	mujeres.

Clavijero,	quien	basa	su	opinión	en	los	códices	explica	que	“desde	la	infancia	los
acostumbraban	a	sufrir	el	hambre,	el	calor	y	el	frío	(201-202).	Mendieta	también
dice	que	a	los	chicos	les	daban	“poco	de	comer,	y	mucho	trabajo	y	ocupación	de
día	y	de	noche,	y	estaban	en	el	templo	hasta	que	se	casaban,	o	eran	llevados	a	las
guerras,	si	eran	mancebos	de	buenas	fuerzas”	(Mendieta,	74),	tal	vez	para
adaptar	sus	cuerpos	a	un	régimen	disciplinario	impuesto	por	el	sistema	imperial.

Según	Gómara,	era	costumbre	que	en	la	comunidad	michoacana	saludaran	al
recién	nacido	diciéndole:	“¡Oh	criatura!	¡Ah	chiquito!	Venido	eres	al	mundo	a
padescer;	sufre,	padesce	y	calla”.	Enseguida	le	ponían	“un	poco	de	cal	viva	en
las	rodillas,	como	quien	dice:	‘Vivo	eres,	pero	morir	tienes,	o	por	muchos
trabajos	has	de	ser	tornado	polvo	como	esta	cal,	que	piedra	era’.	Regocijan	aquel
día	con	bailes	y	cantares	y	colación”	(Gómara,	437-438;	Motolinía,	30).	Para
Cirlot,	“la	piedra	rota	en	muchos	fragmentos	[simboliza]	el	desmembramiento,	la
disgregación	psíquica,	la	enfermedad,	la	muerte	y	la	derrota”	(362),	y	la	cal
connotaría	el	peso	y	el	trabajo	oneroso	que	le	correspondería	vivir	al	recién
nacido.	En	la	anterior	oración	azteca	por	el	nacimiento,	la	piedra	se	transforma
en	polvo,	de	manera	que	ésa	contiene	en	potencia	el	polvo,	así	como	la	vida
lleva	en	potencia	la	muerte.	La	cal	viva,	puesta	en	el	cuerpo,	y	también	con
reminiscencias	judeo-cristianas,	forma	parte	de	un	rito	que	evoca	la	permanencia
del	dolor	a	lo	largo	de	la	vida,	haciendo	que	vida	y	muerte	sean	realidades
inseparables.

Esa	referencia	a	la	cal	hecha	piedra,	nos	lleva	a	considerar	la	metáfora	que
aplicaban,	tanto	al	feto,	como	al	recién	nacido,	en	los	diversos	discursos	de	la
partera,	parientes	y	amigos.	Por	ejemplo,	cuando	era	anunciado	que	la	joven
esposa	estaba	preñada,	explica	Sahagún,	un	anciano	de	la	familia	del	marido,



decía:	“N.,	mosa	y	recién	casada,	ha	puesto	dentro	de	ella	una	piedra	preciosa,	y
una	pluma	rica,	puesto	que	ya	está	preñada	la	mosuela”	(Historia	II,	1829,	161);
en	otro	discurso,	el	orador	afirma	que	la	divinidad	les	ha	dado	muestras	de	que
les	“quiere	dar	una	piedra	preciosa	y	una	pluma	rica:	esto	es,	la	criatura	que
nuestro	señor	ha	comenzado	a	poner	en	el	vientre	de	la	mozuela	recién	casada”
(II,	1829,	163-164);	el	niño	recién	nacido	es	“como	una	piedra	preciosa	y	pluma
rica	que	ha	brotado	en	nuestra	presencia”	(II,	202);	y	más	adelante,	en	términos
aún	más	poéticos,	una	oradora	concibe	a	dicha	criatura	como	“un	manojito	de
plumas	ricas	que	se	llama	quetzalli,	de	perfecta	hechura	y	color”	(II,	202).[233]
El	quetzal	se	llamaba	quetzalli	en	náhuatl	y	Kuk	en	maya	quiché.	Este	pájaro
vive	en	los	nubosos	bosques	tropicales	de	Mesoamérica.	Se	caracteriza	por	su
plumaje	azul-verdoso	iridiscente	y	la	larga	cola	de	los	machos	que	algunas	veces
alcanza	el	largo	de	una	yarda;	esto	hizo	que	fuera	el	ave	más	preciada	en	toda
esa	geografía,	tanto,	que	se	utilizaba	en	rituales	sagrados.	Es	famoso	el	tocado
que	se	dice	haber	sido	de	Moctezuma	II	Xocoyotzin,	pues	está	hecho	de
quinientas	plumas	de	quetzal.	A	los	cazadores	se	les	prohibía	matarlos,	por	lo
que	los	atrapaban	con	cerbatanas,	les	arrancaban	las	plumas	de	la	cola	y	los
dejaban	ir.	En	la	poesía	nahua	la	pluma	de	quetzal	se	menciona	metafóricamente
a	menudo	(Miller	y	Taube,	The	Gods	and	Symbols,	40-41)	considerándola	el	ave
más	bella	de	Mesoamérica.

Por	todo	lo	anterior,	los	opuestos	binarios,	piedra	preciosa	/	cal-piedra-polvo,
remiten	a	la	oposición	de	vida	/muerte;	la	pluma	rica,	bien	podría	asociarse	con
la	peligrosa	levedad	de	la	vida;	también,	acompañando	a	la	piedra	con	sus
múltiples	referencias	al	feto	y	al	recién	nacido,	y	siguiendo	el	simbolismo	de	la
pluma	como	parte	integral	de	las	aves	(Cirlot,	91,	350),	connotan	continuamente,
en	poéticas	metáforas,	que	toda	criatura	está	constituida	de	materia/cuerpo	y
espíritu.	Además,	la	comparación	con	el	quetzal	no	es	gratuita	en	el	imaginario
mesoamericano,	pues	esta	ave	representa	“la	transitoriedad	de	la	vida	en	la
tierra”	(Miller	y	Taube,	The	Gods	and	Symbols,	141).

Sahagún	cuenta	que	dondequiera	que	fueran	los	teuchichimecas,	llevaban
consigo	a	su	mujer

y	cuando	ella	estaba	preñada,	el	marido	le	daba	calores	con	fuego	por	las
espaldas,	y	le	echaba	agua,	diciendo	que	le	servía	aquello	por	baño:	y	después
que	ella	había	parido,	dábale	el	marido	dos	ó	tres	cozes	en	las	espaldas,	porque
acabase	de	salir	la	sangre.	Hecho	esto	tomaban	la	criatura,	y	metíanla	en	un
huacalejo,	y	echábala	luego	acuestas	la	muger,	y	caminaban	hasta	donde	les



anochecía,	y	allí	dormían,	y	lo	mismo	hacían	cada	día	hasta	que	llegaban	[...	al
término	de]	su	viaje	(Historia	III,	1829,	119).

Si	nacía	una	niña,	cuando	esta	cumplía	“cuatro	o	cinco	años,	la	daban	luego	a
otro	muchacho	de	su	edad,	el	cual	la	recibía	y	andaba	con	ella”;	por	el	contrario,
si	era	varón,	al	cumplir	un	año,	le	ponían	en	las	manos	arco	y	flecha	para	que
aprendiera	a	tirar;	“y	no	le	enseñaban	ningún	juego	sino	solamente	este”
(Historia	III,	1829,	119-120).	“En	llegando	a	los	cinco	años	[...	a	los	nobles
aztecas]	los	entregaban	a	los	sacerdotes	para	que	los	educasen	en	los
seminarios”,	pero	si	se	criaban	en	casa	de	sus	padres,	estos	les	inculcaban	los
fundamentos	de	su	fe	y	los	llevaban	a	menudo	a	los	templos	para	aficionarlos	a
las	prácticas	religiosas	(Clavijero,	201-202).

El	“bautizo”	de	las	niñitas	se	efectuaba	igual	que	el	de	los	varoncitos,	revela
Sahagún.	Cuando	la	partera	lavaba	a	la	criatura,	iba	diciendo	en	voz	muy	baja
una	oración,	“a	las	manos	porque	no	hurt[ase],	y	al	cuerpo,	e	ingles,	porque	no
[...fuese]	carnal,	y	así	de	las	demás	partes”	(Historia	II,	1829,	222;	Garza
Tarazana,	60).	En	seguida	la	iniciaban	en	los	quehaceres	femeninos	mostrándole
lana	y	lo	necesario	para	“tejer	e	hilar,	como	huso,	rueca,	lanzadera,	su	petaquilla
y	vaso	para	hilar	[...];	también	su	vipilejo	y	sus	enaguas	pequeñitas”	(II,	1829,
218).	Motolinía	expone	que	después	del	baño,	le	entregan	a	la	niña	una	escoba
pequeñita,	“un	huso	y	un	palo	de	tejer,	en	señal	de	que	había	de	ser	hacendosa	y
casera,	buena	hilandera	y	mejor	tejedora”	(Motolinía,	30;	Garza	Tarazona,	62).
Garza	Tarazona	agrega	que	esa	ceremonia	se	sigue	celebrando	hoy	en	día	en
algunas	comunidades	mexicanas	(62).	Es	interesante	observar	que	en	la
simbología	universal,	tejer	representa	“la	creación	y	la	vida,	sobre	todo	ésta	en
sus	aspectos	de	conservación	y	multiplicación	o	crecimiento”,	explica	Cirlot.
Este	sentido,	sigue	el	autor,	era	conocido	y	aplicado	con	fines	mágicos	y
religiosos	en	Egipto	y	en	las	culturas	precolombinas	del	Perú	(426).	La
expresión	“trama	de	la	vida”	expresa	con	elocuencia	el	simbolismo	del	tejido.
Este	no	solo	se	liga	e	incrementa	al	mezclar	dos	elementos:	trama	y	urdimbre,
pasivo	y	activo;	también	el	acto	de	tejer	es	equivalente	a	crear;	sin	embargo,	para
cierta	intuición	mística	de	los	fenómenos,	el	mundo	dado	aparece	como	un	telón
que	oculta	la	visión	de	lo	verdadero	y	profundo	(Cirlot,	428-429).	Eliade	dice
que	tejer	es	crear	algo	utilizando	sustancia	propia	como	lo	hace	la	araña	cuando
teje	su	telaraña.	Mediante	la	actividad	de	tejer,	la	mujer	medita	y	va	forjando,
proyectando	su	propio	destino	(Eliade,	Patterns,	125;	Serrano	y	Pascual,



“Tejido”,	287-288).

Todo	ese	complejo	ritual	desde	la	concepción	hasta	el	nacimiento,	conjetura
Susan	Kellogg,	es	índice	de	que	el	género	era	crucial	para	identificar	a	los
individuos	y	para	sus	futuras	experiencias	vitales.	El	género	proveía	una	base
simbólica	a	la	estructuración	de	instituciones,	ceremonias	y	liderazgo.	Ya	vimos
antes,	en	la	sección	dedicada	a	las	divinidades	femeninas,	que	las	mujeres	y	los
hombres	ejercían	paralelos	o	complementarios	papeles:	ambos	tenían	puestos
administrativos	en	las	cuicacalli,	o	casas	del	canto,	en	los	Tlaxilacalli,	o
recogimientos,	y	en	los	tianquiztli,	o	mercados.	Ese	paralelismo	también	se
puede	apreciar	en	los	dominios	de	la	religión,	donde	los	templos	tenían
sacerdotisas	y	sacerdotes,	y	los	tenochcas	veneraban	deidades	femeninas	y
masculinas.	No	obstante,	en	las	áreas	de	política,	economía	y	religión	los
hombres	tenían	las	posiciones	más	elevadas	y	en	la	vida	diaria,	las
responsabilidades	y	ceremonias	fueron	estructuradas	de	modo	que	las	mujeres
tenían	un	limitado	acceso	a	puestos	de	autoridad	(Kellogg,	91-92).	Además,
conviene	considerar	que	Anton	presenta	un	enorme	contraste	entre	el	trato
afectuoso	que	los	nahuas	daban	a	los	varoncitos,	y	el	indiferente	que	daban	a	las
niñas	(18).	Sahagún,	en	cambio,	muestra	una	muy	tierna	relación	entre	las
madres	y	sus	hijas:	en	el	pasaje	de	los	consejos	a	la	doncella	en	edad	de	merecer,
la	primera	llama	a	la	segunda,	por	ejemplo,	“hija	mía	muy	amada,	muy	querida
palomita”;	más	adelante,	en	medio	de	un	largo	discurso,	le	dice:	“hija	muy
tiernamente	amada	y	palomita	mía...”	(Sahagún,	II,	1829,	126	y	130,
respectivamente).[234]

Los	cronistas	compararon	las	abluciones	y	los	ritos	del	nacimiento	y	del	nombre
con	el	bautismo	cristiano,	según	explicamos	arriba.	Parece	que	los	indígenas
siguieron	celebrando	este	festín	en	tiempos	de	Sahagún,	durante	el	siglo	xvi	(I,
1829,	81).[235]	Del	mismo	modo,	la	interpretación	de	la	condena	al	dolor	y	al
sufrimiento,	que	está	en	el	Génesis	como	castigo	al	primer	pecado	humano,
mediatiza	el	imaginario	de	los	nativos	que	confeccionaron	algunos	códices
durante	las	primeras	etapas	de	la	conquista.

4.6.	Educación



Garza	Tarazona	recoge	de	las	Relaciones	geográficas	del	siglo	xvi	el	dato	de	que
haciendo	una	comparación	con	España,	en	el	Nuevo	Mundo	“se	prefiere	a	las
niñas,	teniéndose	por	más	rico	y	dichoso	el	padre	que	tiene	hijas	que	el	padre
que	tiene	hijos”	(Garza	Tarazona,	71);	comenta	la	autora	que	esta	preferencia
estaba	basada	en	el	hecho	de	que	el	linaje	se	trasmitía	por	la	línea	femenina.
Además,	las	mujeres	podían	heredar	el	cacicazgo	(Garza	Tarazona,	71).	Hay	que
agregar	que	ellas	representaban	con	su	trabajo,	como	vimos	antes,	un	copioso
aporte	a	la	economía	de	las	comunidades,	con	lo	que	se	pagaban	los	altos
tributos	impuestos	por	los	gobernantes,	mientras	los	hombres	cumplían	con	sus
deberes	bélicos.

Clavijero	analiza	las	pinturas	49	hasta	la	56	del	Códice	Mendoza	en	las	que	él
rastrea	“el	sistema	de	educación	que	daban	a	sus	hijos	los	mexicanos	y	el	sumo
cuidado	con	que	velaban	sobre	sus	acciones”.	Después	de	captar	los	deberes	de
los	varoncitos	de	cinco	años,	la	pintura	50	alude	a	“una	niña	de	las	misma	edad
que	comienza	a	hilar”.	En	la	51,	relacionada	con	castigos	a	los	indóciles,	figuran
un	niño	de	nueve	años,	el	cual	es	pinchado	por	todo	el	cuerpo	por	su	padre,
además	de	“una	niña	de	la	misma	edad	a	quien	también	punza	su	madre,	pero	no
más	de	las	manos;	un	niño	y	una	niña	de	diez	años	a	quienes	azotan	sus	padres
con	una	vara	porque	no	quieren	ocuparse	en	lo	que	se	les	ordena”.	Otros	castigos
a	los	once	años	–según	la	pintura	52–	consistían	en	darle	en	las	narices	el	humo
del	chile	o	atarlo	para	“dejarlo	tendido	un	día	entero	en	un	lugar	inmundo”;	a
una	pequeña	de	esa	edad,	la	“obliga	su	madre	a	barrer	de	noche	toda	la	casa	y
parte	de	la	calle”	(Clavijero,	202;	Garza	Tarazona,	74);	Garza	Tarazona	comenta
que	la	alusión	de	barrer	de	noche	se	debe	a	que	para	los	indígenas	era	una	mala
costumbre	dormir	mucho;	tanto,	que	la	madre	le	aconseja	a	la	hija:	“mira	que	no
seas	dormidora,	despierta	y	levántate	a	la	media	noche...	que	de	noche	te
levantes	y	veles,	[...]	toma	de	presto	la	escoba	para	barrer,	barre	con	diligencia,
no	te	estés	perezosa	en	la	cama”	(Garza	Tarazona,	75-76).

Continúa	Clavijero	explicando	que	según	el	Códice	Mendoza,	a	una	muchacha
de	trece	años,	su	progenitora	la	compele	a	moler	maíz,	confeccionar	tortillas,
atoles,	tamales,	y	todos	los	guisados	y	bebidas	que	solían	consumir;	y	a	una
doncella	de	catorce	años	la	“emplea	su	madre	en	tejer”;	tejer	y	cocinar	se	les
enseñaba	a	todas	las	mujeres	de	todos	los	estratos	sociales	(Clavijero,	202;	Garza
Tarazona,	76).	En	lo	que	respecta	a	las	comidas,	Garza	Tarazona	recogió	del
Códice	Mendocino	el	dato	de	que	“los	niños	y	las	niñas	no	podían	comer	más	de
media	tortilla	a	los	tres	años,	a	los	cinco,	una,	de	los	seis	a	los	12	una	y	media	y
de	los	13	a	14,	dos	tortillas”	(73).



Es	obvio	que	cuando	hablan	de	los	pueblos	nahuas	los	cronistas,	se	refieren	a	un
antes	de	la	Conquista	y	a	un	ahora	relacionado	con	la	Colonia	en	ciernes.	Muñoz
Camargo	cuenta,	por	ejemplo,	que	los	toltecas	y	tlaxcaltecas	criaban	a	sus	hijos
con	muy	buenas	costumbres	y	les	inculcaban	la	doctrina,	como	vimos	antes.
Eran	entonces	muy	educados	y	respetuosos	los	menores	de	los	mayores	y
viceversa	y	eran	buenos	oradores	(Muñoz	Camargo,	142);	“y	había	entre	ellos
personas	hábiles	y	de	gran	memoria”.	Sin	embargo,	“agora	con	la	libertad”	bajo
el	gobierno	de	los	españoles,	según	Muñoz	Camargo,	esos	nativos	se
caracterizaron	solo	por	defectos,	entre	los	que	menciona	que	los	hombres	eran
muy	celosos	de	sus	mujeres,	y	estas,	de	ellos;	asimismo,	el	cronista	los	califica
de	pusilánimes,	crueles,	simples,	carentes	“de	razón	y	de	honra”,	borrachos,
“grandes	mentirosos	y	tramposos”	(Muñoz	Camargo,	142-143).	También
Sahagún	reconoce	que	hubo	un	cambio	radical	a	la	llegada	de	los	españoles,
quienes	“derrocaron	y	echaron	por	tierra	todas	las	costumbres	y	maneras	de	regir
que	tenían	estos	naturales,	y	quisieron	reducirlos	a	las	maneras	de	vivir	de
España,	ansí	en	las	cosas	divinas	como	en	las	humanas”;	solo	les	reconoce	el
mérito	de	haberlos	convertido	al	cristianismo	y	sacado	de	la	idolatría	(Sahagún,
Historia,	II,	2000,	922).

Por	su	parte,	Zorita	dice	que	“las	hijas	de	los	señores	eran	criadas	con	mucha
disciplina	y	honestidad,	y	con	gran	solicitud	y	cuidado	de	sus	madres	y	amas	y
de	sus	hermanos	mayores”.	Las	disciplinaban	“en	el	hablar	y	el	andar,	y	en	la
vista	y	recogimiento”	y	no	las	dejaban	andar	ociosas;	el	cronista	agrega,	además,
que	muchas	doncellas	nunca	salían	de	su	casa	hasta	que	se	casaban.	No	obstante,
a	veces	algunas	iban	al	templo	“por	haberlas	sus	madres	prometido	en	el	parto	o
en	alguna	enfermedad”,	pero	iban	acompañadas	de	unas	viejas,	y	cumpliendo
con	la	obligación	de	no	alzar	los	ojos	del	suelo,	y	si	los	alzaban	o	miraban	para
atrás,	“las	castigaban	cruelmente”.	En	el	templo	solo	decían	sus	oraciones	y	no
se	les	permitía	hablar;	cuando	comían,	también	habían	de	permanecer	en	total
silencio;	además,	ellas	no	salían	a	pasearse	por	la	huerta	o	vergel	sin	guardas,	y
si	daban	un	solo	paso	fuera	de	la	casa	sin	permiso,	“las	castigaban	ásperamente	y
más	si	eran	de	diez	o	doce	años	(Zorita,	Los	señores,	64-65;	Mendieta,	74).

Dicho	recatado	comportamiento	contrasta	con	el	que	practicaban	en	la	región
andina	las	doncellas	en	“sus	casas	e	monasterios	de	mujeres	dedicadas	al	sol”,
pues	según	Fernández	de	Oviedo,	pese	a	que	debían	guardar	castidad,	“las	que
dellas	remanecían	preñadas,	decían	que	el	sol	las	había	empreñado”	(V,	102).

Hay	que	agregar	que	a	esas	doncellas	nahuas	les	enseñaban	a	hablar	y	honrar	a



las	ancianas	y	a	los	mayores	“y	si	topándolas	por	casa	no	les	saludaban	y	se	les
humillaban,	quejábanse	a	sus	madres	o	amas,	y	eran	castigadas.	En	cualquiera
cosa	que	se	mostraban	perezosas	o	malcriadas,	el	castigo	era	pasarles	por	las
orejas	unas	púas	como	alfileres	gordos,	porque	advirtiesen	a	toda	virtud”
(Mendieta,	74).	A	partir	de	los	cinco	años	no	les	permitían	andar	ociosas	“y	a	la
que	se	levantaba	de	la	labor	fuera	de	tiempo,	atábanle	los	pies,	porque	asentase	y
estuviese	queda”.	A	la	doncella	que	decía	“atabal	suena,	¿a	do	cantan?,	o	cosa
semejante,	la	castigaban	reciamente,	y	reñían	y	encarcelaban	a	las	amas	porque
no	las	tenían	bien	criadas	y	enseñadas	a	callar”	(Mendieta,	74),	pues
consideraban	que	la	joven	que	dijera	eso,	“mostraba	ser	de	liviano	corazón	y
tener	mal	mortificados	los	sentidos”.	Asimismo,	tenía	que	lavarse	“con	mucha
honestidad”	de	dos	a	tres	veces	al	día,	porque	si	no,	la	llamaban	“sucia	y
perezosa”	(Mendieta,	74).

En	contraste	con	la	sociedad	incaica,	la	educación	en	la	sociedad	azteca	era
obligatoria	para	todos,	nobles	o	plebeyos,	y	quizás	uno	de	los	privilegios	que
gozaban	las	mujeres.	Cuando	se	estipularon	leyes	y	reglamentos	en	el	imperio,
Durán	agrega	que	también	“ordenaron	que	hubiese	en	todos	los	barrios	escuelas
y	recogimientos”	(Durán,	Historia	II,	213);	unos	eran	“de	muchachos	de	a	ocho
y	a	nueve	años,	y	otras,	de	mancebos	ya	de	diez	y	de	ocho	y	veinte	años,	adonde,
los	unos	y	los	otros,	tenían	ayos,	maestros	y	prelados	que	les	enseñaban	y
ejercitaban	en	todo	género	de	artes”	(Durán,	II,	213).	En	esas	escuelas	aprendían
religión,	penitencia,	ayunos,	disciplinas,	sacrificios,	buenas	costumbres,	trabajos
corporales	y,	para	los	varones,	prácticas	castrenses,	y	astrología,	pero	sobre	todo,
lo	importante	era	que	no	estuvieran	ociosos.	Con	ese	sentido	de	educación	y
disciplina	impartían	la	enseñanza	por	medio	de	“grandes	y	hermosos	libros	de
pinturas	y	caracteres	de	todas	estas	artes”	(Durán,	I,	191	y	II,	213).	En
Tenochtitlán,	Tezcoco	y	otras	ciudades	había	hombres	sabios	llamados
tlamatinime,	quienes	estudiaban	el	antiguo	pensamiento	religioso	de	los	toltecas.
Estas	ideas	fueron	transformadas	por	Tlacaelel	–sobrino	y	consejero	del	rey
Itzcoatl–	en	una	exaltación	mística	de	la	guerra	y	el	culto	a	Huitzilopochtli	(León
Portilla,	The	Broken	Spears,	“Introduction”,	xix-xxii).[236]	Esto	se	hacía	para	el
progreso	de	esa	civilización,	elevar	la	moral	de	los	súbditos	y	entrenar
ciudadanos	útiles	a	la	sociedad.

Además,	Sahagún	explica	que	había	dos	tipos	de	escuelas	para	chicos	y	chicas.
Por	un	lado,	estaba	la	pública,	o	Telpochcalli	(Casa	de	la	Juventud),	era	una
especie	de	escuela	primaria	bajo	la	protección	del	Estado	y	de	carácter
obligatorio	para	chicos	y	chicas:	“todos	los	padres,	en	general,	tenían	cuidado	de



enviar	a	sus	hijos	a	estas	escuelas,	o	generales	[...]	y	eran	obligados	a	ello”.	Por
otro	lado,	la	escuela	privada	o	elitista,	o	Calmecac,	“que	es	la	casa	de	penitencia
y	lágrimas,	donde	se	crían	los	señores	nobles”	para	servir	como	ministros	o
Tlamacazques	y	en	los	puestos	militares	(Sahagún,	Historia	I,	1829,	274;	II,	227
y	Suma	indiana,	87;	Torquemada,	113;	Las	Casas,	IV,	286-289;	Anton,	21).[237]
Según	el	Códice	Mendoza,	los	jóvenes	de	ambos	sexos,	de	doce	a	los	quince
años	(otras	fuentes	mencionan	una	edad	más	temprana),[238]	entraban	a	estas
escuelas	públicas,	donde	residían	hasta	que	tuvieran	edad	para	casarse.[239]

Resulta	interesante	reproducir	la	“exhortación	de	un	padre	a	su	hijo	al	dejarlo	en
la	escuela	superior	(Calmécac)”:

están	aquí	tu	padre	y	tu	madre,	por	cuyo	medio	has	venido	al	mundo.	Y	aunque
de	ambos	has	resultado,	mucho	más	compete	al	padre	darte	la	instrucción	y
abrirte	los	ojos,	destaparte	los	oídos.	[…]	Eres	tiernecito	y	te	dedico	al
Calmécac,	yo	padre	y	yo	madre	te	entrego.	Aquí	tendrás	que	barrer,	que	recoger
lo	barrido	por	amor	a	Quetzalcóatl	(Garibay,	La	literatura,	128).

En	efecto,	el	aprendizaje	de	los	varones	abarcaba	esencialmente	los	deberes
cívicos	y	el	manejo	de	las	armas.	Los	muchachos	eran	empleados	en	algunos
oficios	como	limpiar	los	canales	de	irrigación	y	las	calles	(Anton,	21);	Sahagún
explica	que	además	de	recoger	leña	en	los	montes,	hacían	“barro,	o	edificios,
labranza	de	tierra	o	zanjas	o	acequias”	(I,	269).	León-Portilla	aclara	que	a	los
macehualtin	no	se	les	enseñaba	a	leer,	escribir,	astrología,	ni	ninguno	de	los
legados	culturales	de	los	toltecas;	a	ellos	los	entrenaban	solo	en	la	agricultura	y
la	guerra	(The	broken	Spears,	“Introduction”,	xxiv).	A	la	medianoche	regresaban
al	Telpuchcali	“y	los	que	eran	amancebados	ibanse	a	dormir	con	sus	amigas”
(Sahagún,	I,	1829,	268	y	270).	En	cambio,	las	doncellas	eran	cuidadas	y
guardadas	con	celo	(Anton,	21).	Díaz	del	Castillo	cuenta	que	en	el	gran	cu	o
templo	de	Tlatelolco	había	unos	aposentos

a	manera	de	monasterios,	adonde	estaban	recogidas	muchas	hijas	de	vecinos
mexicanos,	como	monjas,	hasta	que	se	casaban;	y	allí	estaban	dos	bultos	de
ídolos	de	mujeres	que	eran	abogadas	de	los	casamientos	de	las	mujeres,	[...	a	los
que	ellas]	sacrificaban	y	hacían	fiestas	por	que	les	diesen	buenos	maridos	(Díaz
del	Castillo,	163).



En	otros	cúes,	había	otros	ídolos,	los	cuales	eran	“abogados	de	los	casamientos
de	los	hombres”	(Díaz	del	Castillo,	163).

Cuando	los	padres	de	la	niña	decidían	enviarla	al	Telpuchcali,	relata	Sahagún,
hacían	un	banquete,	en	el	cual	la	matrona	que	estaba	a	cargo	de	la	escuela,
recibía	en	brazos	a	la	niña,	en	señal	de	que	ya	estaba	integrada	en	la	religión,
aunque	ella	permanecía	en	su	hogar.	Con	el	fin	de	asegurar	su	virginidad,	a	las
niñas	se	les	hacía	entrar	al	Calmecac	entre	los	cuatro	y	seis	años	de	edad
aproximadamente;	más	adelante,	ellas	podían	decidir	si	querían	quedarse	al
servicio	de	los	templos	o	salir	para	casarse	(Sahagún,	Historia	I,	1829,	23);	ya
“grandecilla[s],	había[n]	de	aprender	a	cantar	y	danzar”	al	servicio	de
Tezcatlipuca	(II,	1829,	224).

Durán	informa	que	en	todas	las	ciudades	había	junto	a	los	templos	“unas	casas
grandes	[llamadas	cuicacalli	o	casa	de	canto],	donde	residían	maestros	que
enseñaban	a	bailar	y	cantar”	tanto	a	mozos	como	a	mozas.	Si	faltaban	a	esas
clases,	los	castigaban	porque	ofendían	con	su	ausencia	al	dios	de	los	bailes,	el
cual	se	veneraba	en	algunas	provincias.	Para	seleccionar	y	recoger	a	esos
muchachos,	había	ancianos	elegidos,	llamados	teanques,	que	significa	“hombres
que	andan	a	traer	mozos”.	En	cuanto	a	las	mozas,	las	recogían	unas	“indias
viejas,	señaladas	por	todos	los	barrios,	a	las	cuales	llamaban	cihuatepixque,	que
quiere	decir	‘guarda	mujeres’,	o	amas”	(Durán,	I,	188-189).	Estos	ancianos	y
ancianas	supervisaban	a	los	jóvenes	y	tenían	el	deber	de	regresarlos	a	sus
respectivos	colegios	o	a	la	casa	de	sus	padres,	cuidándose	mucho	de	que	“entre
ellos	no	hubiese	ninguna	deshonestidad	[...]	porque	si	en	alguno	o	alguna	la
sentían,	los	castigaban	ásperamente”(Durán,	I,	188-189).

En	los	bailes	o	areitos,	relata	Sahagún,	de	un	lado	iban	los	tenochcas	y	del	otro
lado,	los	tlatelolcas;	estos,	no	bailaban,	pues	solo	iban	alumbrando	la	fiesta	y
vigilando	“con	diligencia	si	alguno	hacía	deshonestidad,	mirando	o	tocando	a
alguna	mujer.	Y	si	alguno	era	visto	hacer	algo	de	esto,	el	día	siguiente,	o	después
de	dos	días	le	castigaban	reciamente,	atizoneándole,	dándole	de	porrazos	con
tizones,	tanto	que	le	dejaban	por	muerto”	(Sahagún,	I,	2000,	216).

Una	hora	antes	de	que	el	sol	se	pusiera,	comenzaban	a	tañer	los	instrumentos	en
medio	del	patio	donde	los	mozos	tomaban	de	la	mano	a	las	doncellas	y	“bailaban
hasta	buen	rato	de	la	noche,	donde,	después	de	haber	cantado	y	bailado,	con



mucho	contento	y	regocijo”,	se	marchaban	a	sus	respectivos	lugares	(Durán,	I,
190).	Durán	preguntó	a	los	informantes	si	había	ocurrido	entre	ellos	“algunos
males”	y	la	respuesta	que	recibió	era	que	si	alguno	se	hubiese	aficionado	a
alguna	de	aquellas	jóvenes	fuera	de	su	barrio,	allí	mismo	le	prometía	“que
llegado	el	tiempo	de	poderse	casar,	que	se	casaría	con	ella”	(Durán,	I,	190-191).
[240]	Esta	era	una	forma	de	socializar,	de	mantener	la	disciplina	y	preparar	a
futuros	cónyuges.

Si	la	niña	entraba	en	el	Calmecac,	según	Sahagún,	permanecía	“allí	hasta	que	se
casase	sirviendo	a	Tezcatlipuca”	(“Espejo	humeante”),	dios	supremo	que	regía
los	destinos.	Entonces	las	mujeres	que	servían	en	el	monasterio,	llevaban	a	la
pequeña	en	presencia	de	Quetzalcoatl,	ministro	del	templo,	y	le	rogaban	que	la
recibiera	entre	las	“vírgenes	que	se	llama[ban]	Tlamacazqui”,	las	cuales	llevaban
los	cabellos	cortados	de	manera	especial,	hacían	penitencia	y	servían	en	el
templo.	“Si	la	mosuela	era	grandecilla,	sajábanla	las	costillas	y	el	pecho	en	señal
de	que	era	religiosa,	y	si	era	aún	pequeña,	echábanle	un	sartal	al	cuello,	que	se
llama[ba]	yacualli”.	Estas	menores	residían	con	sus	padres	hasta	el	momento	en
que	tuvieran	edad	de	entrar	al	que	los	españoles	dieron	en	llamar	“convento”;
entretanto,	llevaban	ese	collar	en	señal	de	que	habían	sido	ofrecidas	al	dios
(Durán,	II,	224-225;	Motolinía,	43).	Llegado	el	momento	de	entrar	al	Calmecac,
se	efectuaban	nuevos	rituales	y	discursos	dirigidos	a	la	hija	(Durán,	II,	226-227);
el	de	las	muchachas,	se	centraba	en	el	tejido	y	en	realizar	“preciosos	bordados	de
mantos,	con	plumas”	(Sahagún,	I,	1829,	269;	Motolinía,	43).

También	Sahagún	dejó	consignado	que	los	integrantes	de	la	nobleza	nahua
ofrecían	sus	hijos	al	Calmecac;	estos	mancebos	debían	barrer	y	limpiar	a	las
cuatro	de	la	mañana,	y	conforme	crecían,	iban	primero	a	recoger	hojas	de
maguey,	y	los	más	grandecitos,	leña.	Como	los	maceguales,	ellos	trabajaban	el
barro,	hacían	zanjas	o	acequias,	etcétera;	pero	a	diferencia	de	esos,	a	la
medianoche	se	levantaban	y	se	bañaban	para	hacer	oración.	Mantenían	los
ayunos;	hacían	voto	de	castidad,	comían	con	templanza,	eran	veraces,	vivían
devotamente	y	temían	a	su	dios	(Sahagún	I,	1829,	275).	Es	obvio	que	la
educación	reforzaba	la	disciplina	y	el	trabajo,	imagen	que	contrasta	con	el
estereotipo	racista	del	“indio”	vago	y	taimado	que	muestran	algunos	cronistas.
Precisamente	Sahagún	explica	que	al	comprobar	la	excelente	educación	que
recibían	en	esas	escuelas	los	nativos,	como	experimento	se	comenzaron	a	hacer
conventos	y	recogimientos	para	las	mujeres,	con	el	fin	de	ver	si	con	el	tiempo
guardarían	castidad	y	serían	buenas	monjas	y	religiosas	cristianas.	Continúa	el
fraile	diciendo	que	fueron	instruidas	en	lo	concerniente	a	la	espiritualidad	y



algunas	de	ellas	aprendieron	a	leer	y	escribir;	otras,	muy	bien	instruidas,	las
hicieron	preladas	de	las	otras,	pero	reconoce	que	se	equivocaron,	pues

como	no	se	ejercitaban	en	los	trabajos	corporales	como	solían	y	como	demanda
la	condición	de	dubriosa	sensualidad,	y	también	comían	mejor	de	lo	que
acostumbraban	[...]	porque	ejercitábamos	con	ellas	la	blandura	y	piedad	que
entre	nosotros	se	usa,	comenzaron	a	tener	bríos	sensuales	y	a	entender	en	cosas
de	lascivia.	[...]	ahora	vemos	indicios	que	este	negocio	se	pueda	efectuar
(Sahagún,	1829,	III,	161-162).

De	nuevo	observamos	situaciones	de	un	“antes”	indígena	y	un	“ahora”	colonial,
en	el	que	se	observa	cómo	hubo	un	deterioro	de	las	costumbres	bajo	la	influencia
hispano-cristiana.	Sin	embargo,	contrariamente	a	lo	que	expuso	Sahagún,
Motolinía	dedica	el	capítulo	15	de	su	libro	a	las	niñas	indígenas,	“las	cuales,	a	lo
menos	las	hijas	de	los	señores,	se	recogieron	en	muchas	provincias	de	[...]	Nueva
España,	y	se	pusieron	so	la	disciplina	y	corrección	de	mujeres	devotas	españolas
que	para	el	efecto	de	tan	santa	obra	envió	la	emperatriz,	con	mandamiento	y
provisiones	para	que	se	les	hiciesen	casas	adonde	las	recogiesen	y	enseñasen”
(Motolinía,	182).	A	estas	niñas	se	les	enseñaba	para	ser	casadas,	por	lo	que	la
obra	y	doctrina	duraba	diez	años;	al	cabo	de	ese	tiempo,	muchas	de	ellas,
acompañadas	de	sus	maestras	o	de	alguna	nativa	vieja	cristianizada	y	devota,
“salían	a	enseñar,	así	en	los	patios	de	las	iglesias,	como	en	las	casas	de	las
señoras	y	convertían	a	muchas	a	se	bautizar	y	a	ser	devotas	cristianas	y
limosneras,	y	siempre	han	ayudado	mucho	a	la	doctrina	cristiana”	(Motolinía,
183).

Clavijero	reportó	que	a	los	reyes	y	señores	principales	los	disciplinaban	ayos.
Antes	de	que	siendo	jóvenes	“pudiesen	entrar	en	la	posesión	de	la	corona	o	del
señorío	se	les	confería	regularmente	el	gobierno	de	alguna	ciudad	o	estado
menor	para	que	se	ensayasen	en	el	arte	difícil	de	gobernar.	Esto	comenzó	a
practicarse	desde	los	primeros	reyes	chichimecas”	(Clavijero,	207).	En
Acolhuacán,	el	rey	Nopaltzin	dejó	el	gobierno	de	la	ciudad	de	Tezcoco	a	Tlotzin,
su	primogénito.	Cuitlahuac,	penúltimo	rey	de	México,	“antes	de	ocupar	el	trono
fue	señor	de	Iztapalapa,	y	su	hermano	Moctezuma	fue	antes	[...]	señor	de
Ehecatepec”	(Clavijero,	207).	Sobre	este	sólido	fundamento	de	la	educación
azteca,	sigue	explicando	Clavijero,	los	mexicanos	levantaron	el	sistema	político
de	su	reino:	desde	el	comienzo	con	Acamapichtli,	“establecieron	que	fuese	la



corona	electiva,	para	lo	cual	crearon	después	cuatro	electores,	en	cuyo	parecer	se
refundieron	los	sufragios	de	la	nación	(Clavijero,	207).

Sahagún	suministró	el	dato	de	que	en	el	Calmecac	les	enseñaban	a	niños	y	niñas
“a	hablar	bien,	y	saludar	y	hacer	reverencia”,	además	recitaban	los	versos	de	los
“cantos	divinos”,	captados	en	los	ideogramas	de	los	códices.	Por	lo	demás,	los
instruían	en	la	“astrología	indiana,	y	las	interpretaciones	de	los	sueños	y	la
cuenta	de	los	años”	(I,	1829,	76).	Anton	consigna,	además,	que	aprendían	lo
relativo	al	país,	a	escribir	e	interpretar	pictografía,	oráculos,	y	reglas	del
calendario;	asimismo	agrega	que	“el	curriculum	incluía	historia,	tradiciones	de
las	tribus	y	ritos	religiosos	y	laicos”	(Anton,	23).

A	los	mozos	que	iban	a	entrar	en	el	Calmecac,	explica	Sahagún,	los	padres	les
aconsejaban	templanza,	abstinencia,	ayunos	y	no	apetecer	“las	cosas	de	la	carne”
(Sahagún,	II,	1829,	226-228).	A	las	doncellas	que	iban	a	integrarse	al	grupo	de
las	“hermanas	de	penitencia”	o	vírgenes,	los	padres	les	decían:	“hija	mía	muy
amada,	[...]	ve	aquí	lo	que	has	de	guardar:	nunca	te	has	de	acordar	ni	has	de
llegar	a	tu	corazón,	ni	jamás	has	de	revolver	dentro	de	ti	ninguna	cosa	carnal;	ha
de	ser	tu	voluntad,	deseo	y	corazón	como	una	piedra	preciosa,	y	como	un	zafiro
muy	fino”	(Sahagún,	II,	230-231).

Quetzalcoatl	era	patrón	de	la	academia	de	los	nobles,	en	la	cual	“entrenaban	a
los	líderes	guerreros,	sacerdotes	y	jueces	de	la	administración	nahua-azteca”
(Nicholson,	106).	En	cambio,	el	dios	Tezcatlipoca	presidía	la	escuela	de	los
muchachos	y	muchachas	plebeyos;	Tezcatlipoca	estimulaba	las	actividades
sexuales,	recibía	las	confesiones	de	los	enamorados	y	era	dueño	y	señor	de	las
posesiones	materiales	de	este	mundo,	que	él	dispensaba	a	su	capricho	–por	lo
cual,	se	convertía	en	amigo	de	los	poderosos,	tanto	como	de	los	esclavos
(Nicholson,	106-109).[241]	Cuando	se	manifestaba	este	dios	“aparecía	en	forma
hermosa	de	mancebo	con	el	cabello	cortado	sobre	las	orejas	a	manera	de	coleta,
[...]	y	muy	galana	y	curiosamente	vestido”;	durante	los	rituales,	sus	seguidores	se
aderezaban	y	vestían	de	igual	forma	que	él.	Aunque	permanecían	en	casa	de	sus
padres,	parientes	o	deudos	tenían	una	casa	en	cada	barrio	donde	se	reunían	al
ocaso	de	cada	día	a	tañer,	cantar	y	bailar	“asidos	de	las	manos	mozos	y	mozas
hasta	la	medianoche”,	por	supuesto,	en	loor	de	su	dios.	Estos	mancebos	y
doncellas	tenían	maestros	que	presidían	sus	reuniones	y	“los	enseñaban	muy
religiosa	y	sabiamente”	(Torquemada,	Lib.	IX,	Cap.	XXX,	114-115).

Las	doncellas	efectuaban	su	aprendizaje	con	una	maestra	llamada



Ichpochtlatoque.	Entre	las	doncellas	y	mancebos	imperaba	una	rigurosa	ley	que
les	prohibía	intimar,	de	modo	que	“si	pecaban	cometiendo	algún	yerro,	morían
ambos	por	ello	sin	excusa	ni	redención”.	Cuando	los	padres	ofrendaban	un	hijo	o
una	hija	a	Tezcatlipoca,	el	maestro	tomaba	en	brazos	al	niño,	y	si	era	niña,	la
maestra	la	acogía.	Levantando	los	ojos	al	cielo,	suplicaban	al	dios	que	le
protegiera	y	que	le	hiciera	“de	buena	vida	en	el	mundo”.	Torquemada	explica
que	estos	maestros	y	maestras	“poseían	al	niño	o	niña	hasta	que	se	casaban,
ocupándolos	en	solo	lo	dicho	a	las	horas	acostumbradas”	(Torquemada,	Lib.	IX,
Cap.	XXX,	114-115).

4.7.	Vírgenes	aztecas

Los	padres	ofrendaban	al	culto	de	Quetzalcoatl	algunos	niños	y	niñas	desde	la
edad	de	seis	años	y	menos	aún	(Las	Casas,	IV,	287).	El	sacerdote	que	recibía	a
una	pequeña	la	presentaba	a	la	divinidad	haciendo	la	siguiente	oración:

Señor	y	Dios	invisible,	cuya	luz	se	esconde	entre	las	sombras	de	los	nueve
apartamientos	del	cielo,	causa	de	todas	las	cosas,	defensor	y	amparador	del
universo;	el	padre	y	la	madre	de	esta	niña,	que	es	la	piedra	preciosa	que	más
estiman,	y	la	antorcha	resplandeciente	que	ha	de	alumbrar	su	casa,	te	la	vienen	a
ofrecer	con	humildad	de	corazón,	porque	es	tu	hechura	y	efecto	de	tus	manos,
para	que	viva	y	sirva	en	este	lugar	sagrado	y	casa	de	penitencia.	Suplícote,	Señor
Dios,	la	recibas	en	compañía	de	las	otras,	tus	bien	disciplinadas	y	penitentes
vírgenes,	y	la	favorezcas	para	que	sea	de	buena	vida	(Sigüenza	y	Góngora,
“Apéndice	documental”	en	Ixtlilxóchitl,	274).

A	partir	de	los	ocho	años,	los	parientes	coronaban	a	la	niña	de	flores	y	vestida
galanamente,	la	conducían	al	templo,	donde	era	recibida	por	el	sumo	sacerdote.
A	continuación	adoraban	a	sus	dioses,	los	incensaban	y	les	sacrificaban	un
número	determinado	de	codornices.	En	seguida,	bajaban	a	la	niña	al	lugar	de
recogimiento	para	advertirle,	delante	de	otras	doncellitas,	que	ese	es	un	“lugar	de
espinas	y	dolores”	en	donde	ha	de	hacer	penitencia	por	los	suyos,	“que	andan
vagando	por	el	mundo,	distraídos	y	enmarañados	en	las	cosas	necesarias	para	la



vida,	y	por	toda	la	república,	necesitada	de	los	favores	del	cielo”.	La	amonestaba
diciéndole	también	que	en	ese	encierro,	había	de	olvidar	su	casa,	a	sus	padres	y
los	regalos	de	su	niñez;	asimismo	le	informaba	lo	siguiente,	que	hace	pensar	en
la	rigidez	de	los	conventos	cristianos:

no	vienes	a	[...este	encierro]	para	ser	preferida	a	las	que	en	él	hallares,	sino	a
sujetarte	a	la	menor	de	todas.	Con	este	presupuesto,	determínese	desde	ahora	tu
corazón	a	sufrir	con	alegría	la	hambre	de	los	ayunos,	y	a	practicar	los	mandatos
de	esta	venerable	vieja,	tu	nueva	madre,	la	cual	te	enseñará	a	desechar	el	sueño	y
la	pereza,	para	que	te	levantes	a	adorar	al	Señor	de	la	noche,	y	a	barrer	estos
patios	por	donde	suele	pasar	Dios	invisible,	sin	que	lo	acompañe	otro	alguno
sino	el	silencio.	Y	cuando	llegares	a	la	edad	en	que	la	sangre	se	enciende,	mira
hija	muy	preciosa,	cómo	cuidas	de	tu	pureza,	pues	solo	con	que	tengas	deseo	de
pecar,	ya	habrás	pecado,	y	por	eso	serás	privada	de	tu	buena	fortuna,	y	castigada
rigurosamente	con	que	tus	carnes	se	pudran	(Sigüenza	y	Góngora,	“Apéndice
documental”	en	Ixtlilxóchitl,	275).

Dicho	lo	anterior,	la	despojaban	de	los	ricos	vestidos	que	había	llevado	al
recogimiento	y	le	cortaban	el	cabello,	ceremonia	con	la	que	la	joven	quedaba
constituida	en	una	cihuatlamacazque	o	sacerdotisa.	A	partir	de	ese	momento,	la
superiora,	una	especie	de	abadesa,	disculpándose	de	no	saber	expresarse	tan	bien
como	lo	hizo	el	sumo	sacerdote,	por	ser	ella	mujer	que	“no	tiene	oficio	de
ejercitarse	en	meditar	las	palabras”,	comienza	otro	discurso.	Por	ese	medio	le
recordaba	a	la	neófita	que	debía	regocijarse	porque	con	las	otras	doncellas	podía
cantar	alabanzas	a	los	dioses	de	día	y	de	noche.	Además,	le	advertía	que	debía
mantenerse	casta,	penitente	y	“Purísima	en	cuerpo	y	alma,	porque	las	vírgenes
de	corazón	y	cuerpo	son	en	todos	tiempos	las	más	llegadas	a	Dios”.	Por	último	le
recordaba	que	su	obligación	era	cuidar	de	“los	braseros	divinos,	[...]	barrer	todos
los	grandes	patios	del	convento	y	templo,	hilar	y	matizar	las	vestiduras	sagradas
y	guisar	las	comidas	que	se	ponen	en	el	altar	para	primicias	del	día”.	Por	último,
le	insistía	en	que	“la	obediencia	representa[ba]	la	buena	crianza	y	nobleza	de	los
antiguos”,	con	lo	que	dejaría	de	ser	“desvergonzada	y	liviana”,	al	tiempo	que	le
recomendaba	huir	de	la	compañía	de	aquéllas	en	las	que	hubiera	observado	una
“nota	de	infamia”	(Sigüenza	y	Góngora,	“Apéndice	documental”	en	Ixtlilxóchitl,
275).

Según	Torquemada,



Luego	que	nacían	las	ofrecían	sus	padres	a	los	dioses.	[...]	Y	siendo	de	cuarenta
días,	las	llevaban	los	padres	a	los	templos	en	brazos	y	poníanles	en	las	manos	un
manojuelo	de	yerba,	a	manera	de	escoba,	en	señal	y	demostración	de	que	habían
de	barrer	en	el	templo	en	llegando	a	edad	suficiente	para	ello	(Torquemada,	118;
Motolinía,	42).[242]

Además,	la	madre	entregaba	al	ministro	un	incensario	de	barro	con	incienso	o
copal.	A	partir	de	entonces	cada	veinte	días	debía	llevar	al	templo	esa	ofrenda,
nos	informa	Torquemada,	pero	“cuando	la	niña	tenía	edad	de	andar,	ella	misma
llevaba	su	ofrenda	y	alguna	manta	[...].	Y	en	llegando	a	edad	que	se	requería
para	servir,	iba	al	templo	y	quedábase	en	él	en	compañía	de	las	otras	que	en	él
servían”	(Lib.	IX,	Cap.	XIV,	118).	Durán	explica	que	entraban	“doncellas,	de
doce	a	trece	años,	a	las	cuales	llamaban	‘las	mozas	de	la	penitencia’.	Eran	otras
tantas	como	los	varones,	sin	haber	más	ni	menos”.	El	traje	que	vestían	a	diario,
era	“todo	de	blanco,	sin	labor,	ni	color	ninguna”	(Historia,	I,	26);	dicha	simpleza
de	vestimenta	y	color	eran	para	simbolizar	su	arraigo	y	votos	al	dios.	Conviene
aquí	considerar	que	el	blanco	corresponde	al	centro	espiritual,	pues	“simboliza	la
totalidad	y	la	síntesis	de	lo	distinto,	de	lo	serial”,	según	Cirlot;	se	relaciona	con
“el	estado	celeste”	y	expresa	una	voluntad	de	acercamiento	a	ese	estado;	la
nieve,	por	ejemplo,	es	una	clase	de	“tierra	transfigurada”.	Lo	curioso	es	que	el
color	blanco	simbólicamente	no	se	asimila	a	la	plata,	sino	al	oro	(Cirlot,	101-
102).

Fray	Bartolomé	explica	que	los	mancebos	y	doncellas	mantenían	una	vida	de
penitencia	dedicada	de	lleno	a	Quetzalcoatl.	Los	varones	“vivían	en
congregación	como	los	sacerdotes	y	colegiales,	y	las	doncellas,	en	recogimiento,
como	las	sacerdotisas”.	Ambos	llevaban	una	vida	muy	devota,	honesta	y
sacrificada	(IV,	287;	Durán,	Historia,	I,	26);	esta	práctica,	llamada
tlamacazcáyotl	(vida	de	penitencia),	fue	practicada	por	Quetzalcoatl,	quien	se	la
enseñó	a	sus	discípulos.	Tenían	rituales	muy	estrictos	como	bañarse

a	medianoche,	sin	faltar	jamás	a	esta	ceremonia;	velaban	hasta	las	dos	de	la
mañana,	orando	y	cantando	a	su	dios	cantos	y	alabanzas.	Derramaban	sangre	de
su	cuerpo	al	punto	de	la	medianoche,	de	diversas	partes	y	miembros	de	donde	se
punzaban	con	las	puntas	del	maguey	(Las	Casas,	IV,	287;	Durán,	Historia,	I,	26-
27).



Estos	mozos	y	mozas	debían	proceder	de	seis	barrios	que	para	esta	finalidad,
habían	sido	designados	“y	no	podían	ser	de	otros	barrios”,	según	Durán.	Servían
en	el	templo	durante	un	año,	al	cabo	del	cual	salían	y	los	señores	de	los	seis
barrios	“tenían	ya	apercibidos	a	los	que	aquel	año	habían	de	entrar	a	comenzar
su	servicio	del	ídolo”.	Vivían	en	pobreza	y	de	limosna,	pues	no	tenían	“rentas,	ni
tierras,	ni	patrimonio”,	pero	nunca	les	faltaban	alimentos,	pues	los	recibían	en
abundancia	como	tributo	a	su	dios,	de	modo	que	los	excedentes	se	daban	a	los
necesitados.	Dos	días	antes	de	los	festejos	de	la	divinidad,	las	doncellas
preparaban	una	masa	especial	con	la	que	hacían	una	estatua	que	luego	vestían
los	señores.	Llegada	la	fecha	de	la	fiesta,	en	andas,	antes	de	amanecer,	la	sacaban
“todas	estas	doncellas	[llamadas	‘hermanas	de	Huitzilopochtli’],	vestidas	de
blanco,	con	camisas	y	naguas	nuevas”	y	con	guirnaldas	de	maíz	tostado	y
reventado	(momochitl).	En	el	patio	las	esperaban	los	mancebos	“muy	galanos”	y
recibían	con	gran	reverencia	la	procesión	y	juntos	desfilaban	hasta	el	pie	de	las
gradas	del	templo.	Entonces	el	pueblo	entero	se	humillaba	“y	tomando	tierra	del
suelo,	poníanla	en	la	boca”.	Con	la	misma	masa	de	la	que	estaba	modelado	el
ídolo,	las	mozas	habían	preparado	por	anticipado	cuatrocientos	huesos	–que
llamaban	“los	huesos	de	Huitzilopochtli	y	la	carne”–[243]	los	cuales	entregaban
ellas	a	los	mancebos	para	que	los	pusiesen	a	los	pies	de	la	imagen	del	dios	que
había	sido	colocada	en	lo	alto	del	templo.	Esto	lo	hacían	“porque	en	ninguna
manera	se	permitía	entrar	mujer	ante	el	ídolo,	ni	administrar	cosa	ninguna	ante
él,	ni	aún	subir	a	las	gradas	arriba”.	Terminada	esta	ceremonia,	comenzaban	los
cruentos	sacrificios	(Durán,	Historia,	I,	27-30,	147	y	275).

Detrás	de	los	principales	templos	había	una	sala	apartada	para	las	doncellas
vírgenes	de	vida	devota.	Estas	hacían	votos	para	servir	de	por	vida	en	el	templo;
otras,	por	devoción	prometían	lo	mismo,	pero	solo	por	un	período	corto	de	uno,
dos,	o	tres	años;	“estos	votos	hacían	por	diversas	causas,	o	porque	estaban
enfermas	y	por	recibir	salud	de	sus	dioses,	o	porque	les	diesen	buen	marido,	o
hijos	y	otras	cosas	semejantes”.	A	estas	vírgenes	las	llamaban	cihuatlamacazque
o	cihuaquaquilli,	que	quiere	decir	“sacerdotisa”.	Había	también	unas	ancianas
que	querían	morir	allí	llevando	vida	recogida.	Estas	ancianas	eran	una	especie	de
“abadesas”	o	“prioras”	de	esos	calpules,	donde,	además	de	guardas	de	doncellas,
las	“gobernaban,	doctrinaban	y	corregían	en	sus	negligencias”.	Tan	pronto
entraban	las	jóvenes	en	dicho	encierro,	las	trasquilaban	y	las	hacían	dormir	en
comunidad,	vestidas	por	honestidad	y	para	estar	siempre	listas	a	servir	a	los
ídolos	del	templo.	(Torquemada,	Lib.	IX,	Cap.	XIV,	118-119;	Motolinía,	42-43).



Tengamos	presente	que	los	cronistas	explicaban	la	realidad	de	los	templos	según
sus	esquemas	de	vida	conventual;	esto	no	es	de	extrañar,	pues	detrás	de	la
estructurada	religión	azteca	es	válido	pensar	también	en	una	organización	capaz
de	hacer	funcionar	la	maquinaria	religiosa	y	la	disciplina	de	sus	comunidades
religiosas.

Torquemada	declara	que	la	ocupación	de	las	jóvenes	consistía	en	“levantarse	a
las	diez	de	la	noche,	a	media	noche	y	a	la	madrugada	para	ir	[en	fila]	a	poner
incienso	en	los	braseros”.	Los	sacerdotes	también	iban	en	fila	por	otro	extremo
del	templo;	así,	en	dos	alas,	hacían	sus	ofrendas	con	mucha	devoción,	con	los
ojos	fijos	en	el	suelo,	atizaban	los	fuegos	y	quemaban	incienso,	realizando	estas
ceremonias	sin	hablarse	sacerdotes	y	sacerdotisas	y	supervisados	por	sus
respectivos	maestros	(Torquemada,	Lib.	IX,	Cap.	XIV,	119).	Eliade	explica	que
mantener	el	fuego	encendido	sin	interrupción	en	las	sociedades	arcaicas,
formaba	parte	de	un	rito	de	iniciación	para	las	neófitas	(Eliade,	Myths,	216).
Además,	Eliade	explica	que	el	fuego	y	el	calor	“en	el	plano	de	la	fisiología
mística,	indica	el	despertar	de	un	poder	mágico-religioso”	(146).	Aquí	vale
comentar	que	no	es	pura	casualidad	que	la	comida	preparada	por	las	jóvenes	y
destinada	para	los	sacerdotes	y	sacerdotisas,	era	la	carne	de	aves,	pues	según
Eliade,	el	pájaro	representa	el	alma,	y	por	tanto,	es	una	imagen	que	apunta	a	la
vida	espiritual.	Con	su	vuelo,	se	evoca	la	ascensión	mística	propia	de	la
experiencia	religiosa	que	practicaban	los	chamanes,	(Eliade,	Myths,	105;	Cirlot,
91),[244]	y	entre	los	aztecas,	esta	la	practicaban	los	sacerdotes	y	sacerdotisas.

Quizás	por	eso,	cada	mañana	las	doncellas	ofrendaban	a	los	dioses	el	calor	y
vaho	de	la	“comida	caliente	de	pan	y	de	ave	guisada,	o	otras	cosas”,	la	cual
comían	después	los	sacerdotes,	según	Torquemada	(120).	Ellas	ayunaban
“comiendo	una	vez	al	día	y	no	antes	del	mediodía”,	omitiendo	la	carne	de	sus
refacciones.	Por	otro	lado,	a	cargo	de	ellas	estaba	barrer	todas	las	piezas	de	la
planta	baja	del	templo	y	cuando	barrían,	“siempre	iban	hacia	atrás,	por	no	volver
a	los	dioses	las	espaldas”	(Torquemada,	120).	Durante	los	días	festivos	se
regocijaban	y	bailaban,	sobre	todo	cuando	se	agasajaba	a	Quetzalcoatl.	“Después
de	que	se	desocupaban	de	los	sacrificios	y	servicio	del	templo,	[su	tarea]	era
hilar	y	tejer	mantas”	y	echar	incienso	en	los	braseros	para	los	dioses.	“Vivían
muy	honesta	y	religiosamente	y	en	gran	silencio,	modestia	y	recogimiento,	los
ojos	en	tierra”	(Torquemada,	120)	y	ayunaban	todo	el	tiempo.

Bañábanse	a	medianoche,	sin	faltar	jamás	a	esta	ceremonia;	velaban	hasta	las
dos	de	la	mañana,	orando	y	cantando	a	su	dios	cantos	y	alabanzas.	Derramaban



sangre	de	su	cuerpo	al	punto	de	la	medianoche,	de	diversas	partes	y	miembros
donde	se	punzaban	con	las	puntas	del	maguey	(Torquemada,	II,	Lib.	IX,	Cap.
XXXI,	120).

Si	alguna	de	ellas	cometía	pecado	“en	violación	y	quebrantamiento	de	la
castidad,	temía	que	sus	carnes	habrían	de	podrirse,	por	lo	cual	hacía	grandes
penitencias”	para	que	los	dioses	encubrieran	su	falta	y	no	fuese	difamada;	“pero
si	era	sabido,	o	llegaba	a	ser	público,	no	menos	pena	tenía	que	las	vestales
romanas”	(II,	Lib.	IX,	Cap.	XXXI,	120),	o	sea,	que	la	enterraban	viva	y	a	su
pareja	también	(Acosta,	602).

Por	lo	arriba	expuesto,	es	de	observar	que	a	menudo	los	cronistas	comparan	a
estas	vírgenes	aztecas	con	las	vestales	romanas;	en	realidad,	es	muy	interesante
observar	el	paralelismo	entre	unas	y	otras:	ambas	tenían	el	deber	de	conservar	el
fuego	sacro,	se	consagraban	a	sus	dioses	a	muy	corta	edad,	de	seis	a	diez	años,	y
cumplidos	los	treinta,	quedaban	en	libertad	de	dejar	el	templo	y	de	casarse,	pero
si	rompían	su	voto	de	castidad,	las	enterraban	vivas;	entre	las	vestales,	“trece
sufrieron	este	castigo	en	el	espacio	de	once	siglos”	(Luis	Grégoire,	Diccionario
enciclopédico,	1098-1099).

Las	prohibiciones	para	las	doncellas	nahuas	no	solo	se	destinaban	con	tanto	rigor
a	los	plebeyos	o	súbditos	de	caciques	y	señores,	sino	también	a	los	propios	hijos
de	la	nobleza.	Fray	Bartolomé	explica	que	las	ancianas	que	guardaban	a	las
doncellas	en	su	retiro,	para	aleccionarlas	sobre	el	fin	que	les	esperaba	si	no
cumplían	con	los	preceptos	y	enseñanzas	recibidos	desde	niñas,	les	contaban	el
trágico	final	que	tuvieron	dos	hijas	del	rey	Nezahualpilli	de	Tezcoco:	un
mancebo,	hijo	de	un	señor	principal	saltó	el	muro	donde	vivían	las	hijas	del	rey
de	Tezcoco	para	ver	y	hablar	con	una	de	ellas;	y	solo	porque	“lo	vieron	hablar
con	la	doncella,	el	mancebo	fue	avisado	cómo	lo	habían	visto	y	de	presto	púsose
en	salvo;	pero	a	la	doncella,	puesto	que	el	rey	la	amaba	muncho	y	era	hija	de
señora	principal,	mandó	que	la	ahogasen”	(Las	Casas,	IV,	288-289;	Zorita,	58),
para	dar	ejemplo	y	sirviera	de	escarnio	público.	Ese	mismo	rey	antes	había
condenado	a	muerte	a	otra	hija	suya	por	adúltera,	pese	a	que	el	marido	de	ella	la
había	perdonado	y	hasta	llegó	a	suplicarle	al	rey	que	no	la	ejecutara	(Las	Casas,
IV,	288-289;	Zorita,	58).

A	diferencia	de	los	vírgenes	incas,	según	Torquemada,	una	vez	llegadas	a	edad



de	casarse,	las	doncellas	aztecas	podían	dejar	el	recogimiento	con	permiso	de	la
anciana	o	sacerdotisa	encargada	de	su	cuidado.	Al	quedar	concertado	el
casamiento,	parientes	y	principales	del	barrio,	obtenían	codornices,	patos	u	otro
tipo	de	ave,	incienso	blanco	y	un	brasero.	A	continuación	preparaban	“una	buena
comida	y	componían	y	aderezaban	a	la	moza	de	nuevos	y	buenos	vestidos.	E
iban	con	ella	todas	las	parientas,	y	llevaban	toda	aquella	ofrenda	que	habían
aparejado,	y	ofrecíanla	[...	a	la	sacerdotisa]	del	templo	a	cuyo	servicio	estaba
dedicada”	(Torquemada,	Lib.	IX,	Cap.	XIV,	120).

Torquemada	comenta	que	una	vez	en	el	templo,	ante	el	ídolo	mayor,	la	doncella
tendía	una	manta	grande,	donde	colocaba	las	ofrendas	en	unos	platos	de	madera
primorosamente	pintados	y	barnizados;	“en	uno	de	ellos	ponían	tres	tamales	o
bollos	de	masa	de	maíz,	y	en	otro	cinco,	y	luego	escudillas	de	barro	de	tres	pies
(que	llaman	molcajetes)	llenos	de	chillmolli,	[salsa	picante	para	acompañar
carnes	o	legumbres]	y	ave	cocida	[...].	Y	hecha	esta	ceremonia,	se	despedía	la
moza	del	monasterio	y	servicio	del	templo	y	se	iba	a	casar”	(120-121).	Estas
costumbres,	con	más	o	menos	variantes,	se	practicaban	en	otras	provincias	del
Imperio	Azteca	“por	más	de	ochocientas	leguas”	(Lib.	IX,	Cap.	XIV,	120-121).
Observemos	cómo	en	esa	ceremonia	se	ofrendaban	también,	con	los	tamales,
solo	aves,	en	vez	de	reptiles,	perros	o	pescado,	alimentos	básicos	de	esos
nativos.	Como	las	aves	se	relacionan	con	el	alma	y	aluden	a	la	espiritualidad,	tal
como	se	explicó	arriba	(Eliade,	Myths,	105;	Cirlot,	91),	esta	fue	la	meta	de	la
larga	preparación	recibida	por	dichas	jóvenes	recluidas	en	el	templo,	durante
todos	esos	años.	Así,	es	obvio	que	todo	este	ritual	abarca	una	gama	de
simbolismos	relativos	a	la	preparación	de	las	doncellas	para	cumplir,	con	la
misma	devoción,	sus	futuras	tareas	de	esposas.	Vale	aquí	considerar	también	que
los	tamales	o	“panes	son	símbolos	de	fecundidad	y	de	perpetuación”,	lo	cual	va
asociado	al	matrimonio.	Cirlot	interpreta	el	número	tres	como	el	resultante
armónico	del	conflicto	planteado	por	el	dualismo,	o	sea,	la	conjunción	de	dos	en
uno	y	la	unión	de	la	pareja	(329).	En	cambio,	sigue	aclarando	Cirlot,	el	número
cinco	sugiere	“los	cuatro	miembros	regidos	por	la	cabeza,	como	los	cuatro	dedos
regidos	por	el	pulgar,	[...]	los	cuatro	puntos	cardinales	más	el	centro”	(330);	en
suma,	“la	quintaesencia	actuando	sobre	la	materia”	(354).[245]

Esto	último	nos	remite	a	la	extensa	ascesis	durante	la	cual	las	jóvenes	aprendían
a	dominar	sus	instintos	y	necesidades	físicas	para	purificar,	perfeccionar	y	elevar
su	espíritu	a	sus	dioses,	sometiéndose	con	humildad	a	las	demandas	de	su
religión.	A	partir	del	momento	en	el	que	abandonaban	el	templo	para	casarse,
Motolinía	explica	que	no	dejaban	salir	del	recogimiento	a	las	pupilas	sin



endilgarles	una	homilía,	exhortándolas	a	que	se	comportaran	como	buenas
siervas	de	los	dioses	y	a	no	olvidar	todo	lo	que	habían	aprendido	en	la	escuela.
Además,	se	les	amonestaba,	sobre	todo	a	las	hijas	de	los	señores	y	dignatarios,
para	que	los	tres	principales	preceptos	guiaran	sus	vidas:	servir	a	los	dioses,	ser
castas	y	someterse	con	la	misma	devoción	y	obediencia	a	las	demandas	del
marido,	del	matrimonio,	de	la	familia	y	de	la	comunidad,	para	el	beneficio	de
todos,	especialmente,	del	sistema	imperial	(Motolinía,	Memoriales,	255;
Gillespie,	174).

4.8.	Oficios	y	labores

En	cuanto	a	la	educación	de	los	niños,	según	algunas	fuentes,	su	castigo
correspondía	a	los	padres	y	el	de	las	hijas,	a	las	madres.	Los	pobres	enseñaban	a
sus	hijos	sus	propios	oficios;	en	cambio	los	ricos	y	señores,	repetimos,	a	los
cinco	años	los	enviaban	al	templo	en	donde	eran	instruidos	por	maestros
(Gómara,	438	y	440).	Algo	interesante	que	señala	Kellogg	es	que	al	parecer,	los
maridos	tuvieron	un	limitado	control	respecto	a	los	trabajos	de	sus	esposas	(94).
A	las	niñas	de	cinco	años	les	comenzaban	a	enseñar	a	labrar	la	tierra,	hilar	y
tejer;	si	alguna	dejaba	la	labor	sin	licencia	de	sus	madres,	aunque	fueran
pequeñas,	las	castigaban;	y	a	las	amas	que	descuidaban	su	crianza	y	disciplina,
las	encarcelaban	(Zorita,	65;	Mendieta,	74).

Para	cumplir	con	sus	deberes,	a	las	doncellas	que	permanecían	en	los
recogimientos	de	los	templos	las	obligaban	a	madrugar	con	el	propósito	de	que
no	se	volvieran	ociosas.	Si	alguna	era	acusada	de	que	había	descuidado	alguno
de	sus	deberes,	juraban	al	mayor	de	sus	ídolos	negándolo	y	diciendo:	“¿por
ventura	no	me	ve	nuestro	señor	dios?”,	con	lo	que	le	creían	y	quedaba	libre,	ya
que	“no	había	quien	osase	jurar	falso,	porque	temían	ser	castigados	con	grave
enfermedad	del	dios	por	quien	juraban”	(Zorita,	65;	Mendieta,	74).

Contrastan	con	lo	anterior	las	noticias	que	suministran	los	historiadores	acerca
del	comportamiento	de	las	doncellas	encerradas	en	las	casas	de	mujeres	en	las
regiones	andinas;	según	Fernández	de	Oviedo,	en	todas	las	provincias	y	pueblos
había	esos	recogimientos	donde	las	mujeres	eran	encerradas	y	vigiladas	por
guardas	a	la	puerta.	“Si	algún	indio	t[enía]	parte	con	alguna	dellas,	m[oría]	por



ello”.	Unas	de	estas	casas	eran	para	el	sacrificio	del	sol	y	otras	del	Inca	padre	de
Atahualpa.	El	cronista	cuenta	que	en	otras	casas	de	los	caciques	comarcanos
guardaban	doncellas	“para	cuando	pasa[ba]	el	señor	de	la	tierra	saca[ba]n	de	allí
las	mejores	para	presentárselas;	e	sacadas	aquéllas	met[ía]n	otras	tantas”,	las
cuales	debían	hacer	chicha	para	cuando	pasara	la	gente	de	guerra	(Fernández	de
Oviedo,	V,	88).	Diego	de	Molina	explica	que	a	esas	vírgenes	las	guardaban
eunucos	“capados	de	todo	punto”;	y	al	referirse	a	las	mujeres	en	esos
recogimientos,	explica	que	lo	de	que	eran	castas,	era	burla,	pues	“las	que	dellas
remanecían	preñadas,	decían	que	el	sol	las	había	empreñado”	(Fernández	de
Oviedo,	V,	92	y	102).

En	México-Tenochtitlán	“poder,	salud,	posición	social,	educación,	vestimentas,
y	hasta	la	comida,	separaban	a	los	pipiltzin	[pipiltzin	o	nobles][246]	de	los
macehuales,	los	plebeyos”.	Estos,	bajo	el	poder	de	Moctezuma	II	Xocoyotzin,
tenían	que	pagar	interminables	tributos	demandados	por	la	nobleza	o	por	los
gobernantes	de	Tenochtitlán.	Lo	interesante	es	que	según	Garza	Tarazona,	“la
administración	de	los	bienes	de	la	familia	estaba	a	cargo	de	la	mujer”,	razón	por
la	que	la	mayor	parte	de	esos	tributos[247]	eran	pagados	con	el	trabajo	de	las
mujeres;	sirva	de	ejemplo	el	que	las	casadas	debían	realizar	tareas	domésticas
muy	pesadas	que	consistían	en	preparar	el	maíz	para	el	consumo,	lo	cual
representaba	un	largo	proceso	(cocerlo,	deshollejarlo,	molerlo	en	el	metate,
lavarlo	y	hacer	las	tortillas	y	tamales),	preparar	guisados,	bebidas	y	cumplir	con
los	tejidos	obligatorios	que	demandaban	la	familia	y	los	mandatarios.

Es	interesante	observar	que	el	Códice	Florentino	distribuye	a	las	mujeres	según
cuán	trabajadoras	ellas	son:	la	“buena	mujer”	es	la	plebeya	con	gran	capacidad
de	trabajo.	La	“buena	madre”,	la	“mujer	de	mediana	edad”	(iiolloco	cioatl)	y	“la
mujer	madura”	(omacic	cioatl)	es	la	que	se	vive	trabajando	continuamente.	A	las
nobles	(cihuatecuhtli)	se	las	conoce	no	solo	como	muy	hacendosas	y
económicas,	sino	también	porque	gobiernan	y	son	dirigentes	(citado	por
Kellogg,	94-95).	Todos	los	deberes	que	realizaban	las	mujeres,	se	debían	a	las
largas	ausencias	de	los	maridos	ocupados	en	interminables	guerras.[248]	Landa
reconoce	que	las	mujeres

son	grandes	trabajadoras	y	vividoras[249]	porque	de	ellas	cuelgan	los	mayores	y
más	trabajos	de	la	sustentación	de	sus	casas	y	educación	de	sus	hijos	y	paga	de
sus	tributos,	y	con	todo	esto,	si	es	menester,	llevan	algunas	veces	carga	mayor
labrando	y	sembrando	sus	mantenimientos.	Son	a	maravilla	granjeras,	velando
de	noche	el	rato	que	de	servir	sus	casas	les	queda,	yendo	a	los	mercados	a



comprar	y	vender	sus	cosillas	(Landa,	57;	López	de	Mariscal,	109).

En	lo	que	respecta	a	las	varias	labores	que	las	nativas	ejercían,	las	vamos
enumerando	a	lo	largo	de	este	subcapítulo.	Alva	Ixtlilxóchitl	comenta	que	las
hilanderas,	tejedoras,	costureras	y	bordadoras	hacían

mantas	muy	galanas	de	mil	colores	y	figuras,	las	que	ellas	querían,	y	tan	finas
como	las	de	Castilla,	y	tejían	las	mantas	de	muchas	maneras,	unas	que	parecían
de	terciopelo	y	otras	como	de	paño	fino,	otras	como	damasco	y	raso,	otras	como
lienzo	delgado,	y	otras	como	lienzo	grueso	como	ellas	querían	y	tenían
necesidad	(I,	1965,	40;	Garza	Tarazona,	31,	y	una	interpretación	del	Códice
Mendocino,	73).

También	tejían	las	llamadas	quachtli,[250]	que	eran	unas	mantitas	pequeñas	que
se	usaban	como	moneda.	Las	doncellas	que	en	los	templos	elaboraban	los
tejidos,	bordados	y	mantas	proveían	de	los	mismos	a	los	reyes	y	a	la	nobleza.	Es
por	eso	que	bien	podríamos	conjeturar	que	tales	encierros	de	doncellas
equivalían	a	verdaderas	fábricas	artesanales	que	representaban	una	fuente	grande
de	inversión	y	sobre	todo	de	ganancias	para	el	estado,	pues	esos	productos	se
utilizaban	tanto	para	el	trueque,	como	para	el	intercambio	de	regalos,	con	el	fin
de	establecer	relaciones	diplomáticas	con	otros	pueblos	y	para	premiar	las
hazañas	bélicas	o	de	otro	tipo.	Por	lo	anterior	podemos	deducir	que	esos
recogimientos	de	doncellas	eran	solapados	centros	de	explotación	de	mujeres.

Según	Garza	Tarazona,	“el	hilado	y	el	tejido	eran	de	los	trabajos	que	más
trascendencia	tenían	en	la	economía	indígena.	A	los	pueblos	sojuzgados	se	les
exigían	como	tributo	miles	de	mantas	y	su	elaboración	correspondía	solo	a	las
mujeres”	(Garza	Tarazona,	31).	La	autora	continúa	comentando	que	los	hombres
comenzaron	a	elaborar	textiles	a	partir	de	la	conquista,	probablemente	a	los
comienzos,	cuando	los	europeos	trajeron	a	este	continente	los	telares	de	pie,	pues
las	mujeres	utilizaron	hasta	entonces	el	telar	de	cintura.	Como	dicho	trabajo	no
era	remunerado,	la	antropóloga	conjetura	que	al	realizarlo,	se	les	eximía	de
llevar	a	cabo	otras	tareas	(Garza	Tarazona,	31-32).	Vale	aquí	agregar	que	en
algunas	regiones	las	mujeres	se	ayudaban	unas	a	otros	en	el	hilado	y	tejido	y	se
pagaban	entre	ellas	estos	trabajos,	como	en	la	geografía	maya,	según	Landa



(1966,	57).	Garza	Tarazona	manifiesta	que	había	también	pintoras,	especialistas
en	la	confección	de	primorosos	bordados	de	plumas,	mujeres	dedicadas	a	la
joyería	y	alfareras	(Kellogg,	“From	Parallel”,	127;	Burkhart,	25-26;	Garza
Tarazona,	32),	maestras	y	trasmisoras	de	lengua	y	cultura	(Garza	Tarazona,	39);
sustenta	esto	Motolinía	en	el	siguiente	pasaje	de	su	crónica:	“Cuando	habían	de
bailar	en	las	fiestas	solemnes,	[...]	por	la	mañana	luego	venían	pintores	y
pintoras	a	el	tianguez,	que	es	el	mercado,	con	muchas	colores	y	sus	pinceles,	y
pintaban	a	los	que	habían	de	bailar,	los	rostros	y	brazos	de	la	manera	que	ellos
querían	o	la	solemnidad	y	ceremonia	de	la	fiesta	lo	requería”	(Motolinía,	42;	la
cursiva	es	del	texto).	La	crónica	de	Alva	Ixtlilxóchitl	menciona	al	aya
Zacaquimiltzin,	señora	de	Tepepulco,	con	muchas	otras	mujeres	principales	de
diversas	regiones	y	de	diversas	lenguas,	con	las	que,	como	era	costumbre,	el
príncipe	tezcocano,	futuro	monarca,	aprendía	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras,	I,	294),
tal	como	lo	mencionamos	antes.[251]	Todas	esas	actividades	eran	una	fuente	de
independencia	económica	para	las	mujeres,	según	Kellogg	(“From	Parallel”,
127),	lo	cual	contrasta	enormemente	con	la	sumisión	que	impusieron	el	sistema
de	vida	patriarcal,	las	leyes	españolas	y	las	enseñanzas	de	la	Iglesia.

El	mercado	o	tianguez,	donde	se	intercambiaban	las	noticias	más	importantes	del
día,	era	del	dominio	de	las	mujeres,	(tal	como	vimos	entre	los	chorotegas	y
habitantes	de	Tehuantepec).	Según	Durán,	les	gustaba	tanto	a	ellas	ir	al	tianguez,
que	si	les	daban	a	escoger	entre	irse	al	cielo	o	al	mercado,	preferían	este	último
(Durán,	1967,	I,	178).[252]	En	los	mercados	las	mujeres	no	solo	vendían	y
compraban,	expone	Kellogg,	sino	también	administraban;	este	puesto	lo
compartían	con	los	hombres	e	implicaba	vigilar	que	los	precios	fuesen	justos,
supervisar	la	producción	de	provisiones	de	guerra	y	asignar	los	tributos;	así,	las
administradoras	tenían	a	su	cargo	controlar	algunas	tareas	productivas	de	las
mujeres	(Kellogg,	97).

Durán	menciona	una	ceremonia	que	se	celebraba	para	incrementar	el	número	de
víctimas	que	se	ofrendaban	a	la	diosa	Cihuacoatl.	Este	rito	requería	enviar	en
una	cuna	un	cuchillo	de	obsidiana	“a	la	más	principal	joyera”;	esta,	a	su	vez	los
llevaba	a	“la	más	principal	mercadera”,	lo	cual,	según	Kellogg,	alude	a	que	había
jerarquías	en	los	puestos	que	ocupaban	las	mujeres	(Durán,	citado	por	Kellogg,
98).	Dicho	rito,	que	menciona	también	Sahagún,	quedó	consignado	arriba,	entre
las	ceremonias	relacionadas	con	esa	diosa	(Sahagún,	I,	1829,	4-5).

Otros	puestos	administrativos	de	importancia	en	los	cuicacalli	como	parte	del
palacio	o	adyacentes	a	los	templos	mayores,	eran	ocupados	por	mujeres	como



vimos	antes.	Sin	embargo,	observa	Kellogg,	esa	estructuración	paralela	de
géneros	no	se	extiende	a	los	altos	niveles	de	la	administración	o	del	gobierno;
tampoco	las	mujeres	ocupaban	puestos	relacionados	con	la	guerra,	ni	con	la
jerarquía	bélica.	Sin	embargo,	como	ya	vimos,	a	lo	largo	de	los	textos
relacionados	con	la	vida	prehispánica	y	de	la	Conquista,	comprobamos	con
López	de	Mariscal	que	así	como	algunas	nativas	lucharon	a	favor	de	los
españoles,	hubo	muchas	que	tomaron	las	armas	y	pelearon	cuerpo	a	cuerpo
contra	los	enemigos	y	los	españoles	(Kellogg,	91).	En	los	últimos	días	de	la
grandeza	mexicana	Alva	Ixtlilxóchtl	relata,	por	ejemplo,	que	el	último
emperador	azteca,

Cuahutémoc,	determinó	de	no	mostrar	su	flaqueza	ni	cobardía,	antes	queriendo
dar	a	entender	que	no	le	faltaba	gente	y	fuerza	para	se	defender,	hizo	vestir	a
todas	las	mugeres	de	la	ciudad	con	todas	las	armas	y	rodelas	y	espadas	en	las
manos	y	[ordenó]	que	luego	de	mañana	subiesen	a	las	azoteas	de	las	casas
(Códice	Florentino,	60,	citado	por	López	de	Mariscal,	99).

En	la	defensa	de	Tlatelolco,	durante	las	finales	batallas	de	la	Conquista,	informa
Garibay	que	“también	lucharon	y	batallaron	las	mujeres	de	Tlatelolco.	Lanzando
sus	dardos	dieron	golpes	a	los	invasores;	llevaban	puestas	insignias	de	guerra
[...].	Sus	faldellines	llevaban	arremangados,	los	alzaban	por	arriba	de	sus
piernas,	para	poder	perseguir	a	los	enemigos”	(Garibay,	53).	Los	mexicanos	y
tlatelolcas	fueron	vencidos,	pues	murieron	todos	los	capitanes,	guerreros	y
guerreras,	y	la	tierra	se	cubrió	de	cadáveres,	marcando	así	el	final	del	Imperio
Azteca	.	Es	impresionante	lo	que	al	respecto	le	refiere	a	Cortés	el	soldado
español	Francisco	de	Aguilar:	“vinieron	tanta	multitud	de	mujeres	con	hachas
encendidas	y	braseros	y	lumbres	[...]	a	buscar	a	sus	maridos	y	parientes	que	en
los	portales	estaban	muertos	[...]	y	comenzaban	una	gritería	y	llanto	tan	grande,
que	ponía	espanto	y	temor”	(Cortés,	Cartas,	79).

López	de	Mariscal	manifiesta	que	“la	participación	de	las	mujeres	no	parece	ser
un	hecho	fortuito	o	improvisado	por	las	circunstancias”;	la	autora	se	basa	en
textos	anteriores	a	tales	sucesos,	en	los	que	se	mencionan	mujeres	guerreras.
Sustenta	su	aserto	la	mención	que	hace	Chimalpahin	en	sus	Relaciones
originales	de	Chalco	Amecameca	al	“canto	guerrero	de	las	soldaderas	chalcas”,
el	cual	“era	una	maravilla”;	los	amecameques	y	chalcas	lo	entonaron	en	México-
Tenochtitlán	al	señor	Axayacatzin	(101-102;	Chimalpahin,	214).	La	autora	hace



referencia	a	lo	que	expuso	García	del	Pilar,[253]	cronista	de	la	jornada	de	Nuño
de	Guzmán,	respecto	a	la	provincia	de	Tonalá,	donde	salieron	dos	indios	a
decirles	“que	la	señora	de	aquella	provincia	estaba	de	paz,	e	todos	ellos	querían
servir	como	servían	los	demás;	excepto	que	una	hija	suya	con	otros	prencipales	e
pueblos	a	ella	subjetos	estaban	levantados	en	un	cerro”	(García	del	Pilar,
Relación,	252,	citado	por	López	de	Mariscal,	103).	Juan	de	Sámano[254]
informa	que	muy	cerca	de	Cuynan,	el	Capitán	Cristóbal	de	Oñate	se	enfrentó	a
“un	escuadrón	de	indios,	e	mujeres	e	muchachos”	(Sámano,	264,	citado	por
López	de	Mariscal).

Entre	los	oficios	que	desempeñaban	las	mujeres,	Garza	Tarazona	incluye
también	el	de	guerreras	(45).[255]	Además,	dice	la	autora	que	“en	los	códices
genealógicos	que	nos	relatan	la	vida	política	de	la	Mixteca	se	encuentran	muchas
mujeres	en	actitud	de	pelea,	unas	triunfantes	y	otras	derrotadas.	En	los
manuscritos	indígenas,	cuando	se	representa	una	persona	sujetando	por	los
cabellos	a	otra,	esto	significa	sumisión”	(Garza	Tarazona,	43).	La	autora
continúa	explicando	que	en	la	conquista	de	Chiapas,	basándose	en	un	pasaje	de
la	crónica	de	Bernal	Díaz	del	Castillo;	este	explica	que	los	chiapanecas

traían	en	medio	de	sus	escuadrones	una	india	algo	vieja	y	muy	gorda,	y,	según
decían,	aquella	india	la	tenían	por	su	diosa	y	adivina,	y	les	había	dicho	que	así
como	ella	llegase	donde	estábamos	peleando,	que	luego	habíamos	de	ser
vencidos,	y	traía	en	un	brasero	unos	sahumerios	y	unos	ídolos	de	piedra	y	venía
pintada	todo	el	cuerpo	y	pegado	algodón	a	las	pinturas,	y	sin	miedo	se	metió
entre	los	indios	nuestros	amigos	[	los	tlaxcaltecas]	que	venían	hechos	un	cuerpo
con	sus	capitanías	y	luego	fue	despedazada	la	maldita	diosa	(Díaz	del	Castillo,
389-390;	Garza	Tarazona,	43).

Sigue	la	antropóloga	mencionando	que	en	el	Cuauxicalli	de	Moctezuma
Ilhuicamina,	recientemente	descubierto	en	la	ciudad	de	México,	hay	un	panel
que	capta	la	conquista	del	Cerro	Torcido,	Colhuacan;	este	era	gobernado	por	una
mujer,	a	la	cual	se	la	ve	defendiendo	a	su	pueblo,	aunque	fue	derrotada	por	el
dios	Tezcatlipoca,	o	sea,	por	Moctezuma	I	(Garza	Tarazona,	45-46).	También
agrega	a	la	lista	a	Xóchitl	y	a	las	otras	matronas	que	pelearon	valientemente	al
lado	del	joven	rey	tolteca	Topiltzin,	su	hijo,	y	de	su	anciano	padre,	contra	los
mexicanos,	al	final	del	poderío	tolteca	(Garza	Tarazona,	43-44),	suceso	que
mencionamos	más	adelante	en	detalle,	en	relación	con	la	creación	del	pulque	por



Xóchitl.	Otra	participación	de	la	mujer	en	situaciones	bélicas,	agrega	la
antropóloga,	consistía	en	servir	como	pochteca	tlatoque,	el	más	alto	grado	entre
los	comerciantes,	pues	actuaban	como	espías	(Garza	Tarazona,	45);	Tezozomoc
los	define	como	“los	del	lugar	de	la	Ceiba”	que	se	dedicaban	a	la	exportación	e
importación	(“Glosario”,	530).	La	Relación	de	Michoacán,	por	ejemplo,	cuenta
que	en	el	enfrentamiento	entre	los	chichimecas	y	los	de	Curinguaro,	fue	una
vieja	quien	se	allegó	a	los	chichimecas	para	averiguar	si	estaban	gravemente
heridos	de	los	flechazos	con	los	que	los	otros	les	atacaron	o	si	habían	muerto
(Relación,	83-85).	Además,	las	mujeres	proporcionaban	armas	para	las	batallas,
“como	en	[...]	el	sitio	de	Tenochtitlán”	(Garza	Tarazona,	45).	Hay	que	agregar
que	las	mujeres	acompañaban	a	las	tropas	para	prepararles	sus	diarios	alimentos.
(Garza	Tarazona,	45).	El	espíritu	bélico	de	esas	mujeres	en	aquellos	tiempos	se
proyecta	en	las	soldaderas	que	participaron	poniendo	la	carne	en	el	asador
durante	la	Revolución	Mexicana;	entre	muchas	otras,	se	destacaron,	según
expedientes,	la	travestida	Amelia	Robles,	Rosa	Padilla	Camacho	(coronela),
María	Arias	Bernal	(del	grupo	de	mujeres	que	acompañaron	el	cortejo	fúneble	de
Madero),	Leonor	Villegas	de	Magón	(organizadora	de	las	voluntarias),	y	la	muy
conocida	Adelita	de	la	canción.

Por	último	aquí	conviene	mencionar	que	cuando	Gómara	explica	los	motivos	por
los	que	los	mexicanos	se	mantenían	en	estado	de	guerra	especialmente	contra
Tlaxcala,	Pánuco,	Michoacán	y	Tehuantepec,	expone	lo	siguiente:	antes	de
declarar	la	guerra,	primero	daban	parte	al	pueblo	“y	aún	dicen	que	entraban	en	la
consulta	mujeres	viejas,	que,	como	vivían	más	que	los	hombres,	se	acordaban	de
cómo	se	habían	hecho	las	guerras	pasadas”	(Gómara,	442).	Lo	anterior	es	prueba
del	respeto	que	se	les	tenía	a	las	ancianas	en	Mesoamérica.

Otra	observación	importante	de	Kellogg,	quien	intenta	reforzar	la	idea	del
paralelismo	genérico,	es	que	aunque	no	se	admitían	mujeres	en	los	más	altos
puestos	de	gobierno,	el	monarca	recibía	el	título	de	Tlatoani	y	su	segundo	en
comando	y	consejero	recibía	el	título	de	Cihuacóatl	(mujer	serpiente)	(Kellogg,
99-100;	Garza	Tarazona,	45).	En	el	glosario	de	vocablos	nahuas	de	la	edición	de
la	Historia	de	Durán,	Garibay	aclara	que	el	cihuacóatl	“es	el	representante	del
principio	femenino.	De	ahí	su	nombre	que	puede	traducirse	‘Mujer	serpiente’	o
mejor	‘Comparte	femenino’.	Es	el	que	sustituye	al	rey,	como	la	mujer	al	marido
en	casa”	(Durán,	Historia	II,	584).[256]	Doris	Heyden,	traductora	al	inglés	y
anotadora	de	la	crónica	de	Durán,	explica	que	los	altos	funcionarios	con	ese
título,	en	algunas	ocasiones	vestían	trajes	femeninos	(Durán,	The	History,	91,	n.
6).



Las	mujeres	también	servían	de	molenderas	y	cocineras,	las	cuales	ofrecían
variedad	de	productos	preparados;	otras,	llevaban	la	mercancía	a	vender,
ofreciendo	diversidad	de	verduras,	animales	vivos	y	muertos,	peces,	pescados,
plantas	medicinales,	teas,	leña,	plumas,	oro,	esclavos,	etcétera.	Las	pulqueras	o
taberneras	surtían	el	pulque	octli.	A	veces,	algunas	mujeres	tenían	que	cocinarles
a	los	sacerdotes	y	a	los	soldados	que	iban	a	la	guerra	(Sahagún,	citado	por
Navarro,	12-13;	Garza	Tarazona,	31	y	45).	Garza	Tarazona	explica	que	además,
las	mujeres	hacían	trabajos	de	albañilería,	lo	cual	se	puede	“juzgar	por	las
escenas	que	se	ven	en	el	Códice	Azcatitlán,	[en	las	que]	las	mujeres	ayudaban	en
la	construcción	de	sus	casas”	(Garza	Tarazona,	34).	Alva	Ixtlilxóchitl	cuenta	que
en	la	época	de	Nezahualcóyotl,	debido	a	las	muchas	guerras,	quedaban	pocos
hombres,	por	lo	que	las	mujeres	de	Chalco	fueron	las	que	tuvieron	que	pagar
tributo,	construyendo	no	solo	los	palacios	y	templos,	sino	también	el	acarreo	de
los	materiales	de	construcción	(Alva	Ixtlilxóchitl,	1965,	II,	229-230).

A	todo	lo	anterior	hay	que	agregar	lo	que	la	antropóloga	Garza	Tarazona	llama	el
trabajo	social	de	las	mujeres:	estas,	ya	lo	vimos,	actuaban	como	medianeras
entre	las	familias	cuando	llegaba	el	momento	de	casar	a	un	hijo;	ellas	eran	de
cierta	edad	y	de	conducta	intachable.	Explica	la	autora	que	“esta	ocupación
existe	aún	en	la	actualidad	entre	la	mayoría	de	los	grupos	indígenas”	(Garza
Tarazona,	34).

A	lo	largo	de	estas	páginas	hemos	ido	mencionando,	además,	los	servicios	que
prestaban	las	sacerdotisas	en	los	diversos	rituales,	especialmente	en	los	de
algunas	diosas.	Garza	Tarazona	explica	que	las	sacerdotisas	al	servicio	de
Tlazolteotl	en	su	advocación	de	Cihuateteo,	es	probable	que	fueran
seleccionadas	desde	el	nacimiento;	ese	aserto,	está	basado	en	el	hecho	de	que
tenían	una	deformación	craneal	que	se	practicaba	solo	en	los	recién	nacidos.	Un
hallazgo	arqueológico	de	cincuenta	y	un	cráneos	femeninos	deformados
trilobularmente	en	Veracruz,	sustenta	la	hipótesis	de	la	antropóloga	(Garza
Tarazona,	35-36).	Tal	como	hemos	ido	mencionando	a	lo	largo	de	estas	páginas,
las	sacerdotisas	participaban	en	muchas	otras	ceremonias	importantes.

En	esa	sociedad	había	ocupación	hasta	para	las	mujeres	con	malformaciones,
corcovadas,	cojas	y	enanas,	desempeñaban	el	trabajo	de	criadas	y	además
recreaban	a	las	señoras	cantando	y	tañendo	un	tamborín	pequeño	llamado
huehuetl	(Sahagún,	1956,	II,	315;	Garza	Tarazona,	33).	Por	supuesto,	también
ejercían	las	mujeres	el	oficio	de	parteras	y	médicas,	lo	cual	hemos	visto	a	lo
largo	de	este	libro,	sobre	todo	en	su	participación	en	los	cuidados	prenatales	de



las	parturientas,	el	parto	y	el	cuidado	postnatal	de	los	niños.	A	este	respecto,
Sahagún	hace	diferencia	entre	la	médica	mala	que	él	llama	hechicera	porque
tenía	“pacto	con	el	demonio”	y	la	médica	buena,	la	cual	es

conocedora	de	las	propiedades,	de	las	yerbas,	y	raíces,	árboles	y	piedras,	y	en
conocerlas	tiene	mucha	esperiencia,	no	ignorando	muchos	secretos	de	la
medicina.	[...]	Sabe	bien	curar	a	los	enfermos,	y	por	el	beneficio	que	les	hace
casi	los	vuelve	de	muerte	a	vida	[...]	con	las	curas	que	hace.	Sabe	sangrar,	dar	la
purga,	echar	melecina,	[...]	concertar	los	huesos,	sajar	y	curar	bien	las	llagas,	la
gota,	el	mal	de	los	ojos	(Historia	III,	1829,	36).

Sahagún	menciona	que	era	tal	el	saber	de	las	médicas	y	médicos	aztecas,	que	en
1570	el	rey	Felipe	II	nombró	protomédico	general	de	todas	las	tierras
descubiertas	y	conquistadas	por	los	españoles,	al	médico	Francisco	Hernández
(Sahagún,	1829,	III,	37;	López	Austin,	40).	El	doctor	Hernández	residió	en	la
Nueva	España	de	1571	a	1577	con	dicho	cargo,	tiempo	que	ocupó	recorriendo
gran	parte	de	la	Nueva	España	en	busca	de	noticias	acerca	de	las	propiedades
terapéuticas	de	plantas,	animales	y	minerales.	Además	de	realizar	dicha
recolección,	experimentó	con	los	productos	recogidos.	Todo	esto	lo	incluyó	en
su	Historia	natural	de	Nueva	España	(López	Austin,	40-41).[257]

Las	médicas	curaban	–explica	el	franciscano–	gran	diversidad	de	enfermedades
y	males	como	gota,	tos,	caspa,	sarna,	lepra	o	xiotl,	postemas,	mordeduras	de
serpiente,	quebraduras	de	huesos,	fiebres,	lesiones	físicas	y	mucho	más	(III,
2000,	933-948,	995;	1042-1043,	1071-1072,	1074).	Las	curas	las	realizaban	de
diversas	maneras	y	medios,	expone	Garza	Tarazona:	“con	cataplasmas,	tés,
infusiones,	masajes,	soplando	al	enfermo	para	quitarle	la	enfermedad,	baños	de
vapor	(muy	criticados	estos	últimos	por	losfrailes,	porque	se	acostumbraba	que
lo	tomaran	juntos	hombres	y	mujeres),	etcétera”	(Garza	Tarazona,	39).	Estas
mujeres	practicaban	algunas	veces	la	cirugía	y	la	trepanación	del	cráneo,	lo	cual
ha	sido	comprobado	en	excavaciones	arqueológicas	(Garza	Tarazona,	39).
También	adornaban	los	dientes	incrustándoles	jade,	turquesa	y	oro	(Sahagún,
Historia,	1829,	III,	37).

El	religioso	franciscano	continúa	mencionando	a	las	malas	médicas	o
curanderas,	las	cuales	hacían	maleficios	para	dañar	a	la	gente,	por	lo	que	las
llamó	brujas	y	hechiceras,	aplicándoles	el	modelo	europeo	del	cristianismo



(Historia,	III,	1829,	36).	Estas	hacen	creer	a	los	enamorados	que	con	sus
conjuros	y	brebajes	el	ser	deseado	caerá	rendido	de	amor.	Uno	de	los	conjuros
para	este	efecto	dice	así:	“en	el	lugar	del	cerro	del	espejo,	en	el	lugar	del
encuentro,	/	yo	llamo	[a	la]	mujer,	yo	canto	por	[la]	mujer./	aquí	me	aflijo;	vengo
a	afligirme...”	y	así	sigue	instando	a	que	se	realice	lo	apetecido	inmediatamente
(“Conjuros	médicos”	por	Hernando	Ruiz	de	Alarcón	en	López	Austin,	144-145).
[258]	Sahagún	explica	que	la	bruja	“engaña	a	las	gentes	con	su	hechicería,
soplando	a	los	enfermos,	[...]	mirando	en	el	agua,	echando	los	granos	gordos	del
maíz,	[...	y]	diciendo	que	por	ello	suele	conocer	las	enfermedades	y	las	entiende”
(Historia,	III,	1829,	36).	Además,	el	fraile	consigna	en	su	Historia	que	era
tradicional	atribuir	a	estas	“brujas”	la	capacidad	de	transformarse	en	diversas
formas	y	animales	(III,	1829,	36).	Un	ejemplo	de	esto	lo	recogió	Chavero	en	su
libro,	Los	mexica,	fundación	de	México,	al	relatar	la	leyenda	de	la	bruja
Quilaztli,[259]	quien	“por	arte	del	Demonio,	dicen	que	se	transformaba	en	la
forma	que	quería”	(Chavero,	Los	mexica,	56).	Esta	mujer	iba	con	los	aztecas	que
peregrinaban	en	busca	de	un	lugar	donde	establecerse.	En	ese	peregrinaje	ella
retó	a	lidiar	a	dos	caudillos	del	grupo,	pero	ellos	respondieron:

“si	tú	eres	tan	valerosa	como	te	has	pintado,	nosotros	no	lo	somos	menos;	pero
eres	muger,	y	no	es	razón	que	se	diga	de	nosotros	que	tomamos	armas	contra
mugeres”;	y	sin	hablarla	más,	se	apartaron	de	ella,	afrentados	de	ver	que	una
muger	los	desafiara,	y	callaron	el	caso,	porque	no	se	supiese	en	el	pueblo
(Chavero,	Los	mexica,	57).

Las	astrólogas	y	nigromantas	se	encargaban	de	revelar	los	buenos	y	malos
augurios	en	las	fechas	importantes	en	la	vida	de	los	indígenas,	desde	el
nacimiento	hasta	la	muerte	(Sahagún,	1956,	I,	319);	según	los	nativos,	eran	los
dioses	Ometecutli	y	Omecihuatl	los	inspiradores	de	esas	revelaciones	(Garza
Tarazona,	40).

Desde	los	comienzos	de	la	etnohistoria,	se	observa	que	las	mujeres	eran	líderes
en	la	mitología	nahua,	como	lo	fue	Chimalma,	madre	de	Quetzalcoatl	y	una	de
los	cuatro	cabecillas	que	guiaron	a	los	aztecas	en	su	peregrinar.	Según	la	lectura
que	hizo	Chavero	de	una	pintura	pictográfica	este	dato	también	se	recogió	en	la
tradición	nahua;	este	autor	explica	que	según	el	Códice	Aubin,	en	ese
peregrinaje	Chimalma	era	quien	“lleva[ba]	a	cuestas	a	Huitzilopochtli”
(Chavero,	Los	mexica,	58-59;	Garza	Tarazona,	41).	Entre	los	tarascas,	explica



Garza	Tarazona,	Ticátame	y	su	mujer	condujeron	a	su	pueblo	y	portaron	también
sus	dioses	(41).[260]	Esta	antropóloga	dice	que	asimismo	había	gobernantas	en
diversas	partes	de	Mesoamérica,	en	donde	hay	ejemplos	de	mujeres	que
desempeñaban	este	puesto	en	“Oaxaca,	Chiapas,	Veracruz,	en	el	Altiplano
Central	y	la	Huasteca”;	esto	hace	pensar	que	era	una	costumbre	más
generalizada	de	lo	que	se	cree	(Garza	Tarazona,	43).

Arriba	mencionamos	en	este	texto	a	varias	cacicas	como	Orocomay,	Conori,	y	a
otras	que	eran	dirigentes	en	regiones	solo	habitadas	por	mujeres.	También	en	la
isla	Española	ya	aludimos	a	la	taína	Anacaona,	en	quien	tanto	fray	Bartolomé
como	Fernández	de	Oviedo	reconocieron	su	ingenio	y	dotes	de	dirigente	(I,	308-
309;	Fernández	de	Oviedo,	Historia	I,	120).[261]

Otras,	fueron	las	cacicas	mixtecas,	de	las	cuales	hablamos	ampliamente	en	la
sección	1.2.	Vestigios	matriarcales	en	algunas	comunidades	prehispánicas;	ahora
repetimos	que	entre	las	más	prominentes	del	siglo	xvi	están	Catalina	de	Peralta,
Ana	Sosa[262]	y	María	de	Saavedra[263]	(Spores,	188-193).	Otra	de	menor
región,	fue	Tlacotepec,	ubicada	en	la	Mixteca	central	y	gobernada	por	Juana	de
Rojas;	esta,	estuvo	casada	con	Jerónimo	de	Rojas,	cacique	de	Ocotepec	y	obtuvo
el	cacicazgo	de	Tlacotepec,	después	de	un	largo	litigio	durante	el	cual	su	esposo
murió,	por	lo	que	a	Juana	se	le	otorgó	el	liderazgo	de	Tlacotepec	y	de	Ocotepec
(193).[264]

Otras	cacicas	fueron	María	Cocuahu,	Francisca	de	Mendoza,	Inés	Rojas,	Inés	de
Osorio,	María	de	Guzmán,	Ychique	Yatonatle	Suchi	(Catalina	de	Zárate),	Juana
de	Santa	María,	María	de	Osorio	y	Ana	de	la	Cueva.	Spores	agrega	que	el	auge
del	cacicazgo	de	las	mujeres	ocurrió	entre	1550	y	1620	y	declinó	después	de
mediados	del	siglo	xviii.	No	obstante,	en	algunas	regiones	persistió	dicho
cacicazgo	hasta	la	Independencia;	empero,	las	mujeres	de	casta	noble
continuaron	ocupando	posiciones	prominentes	hasta	muy	avanzado	el	siglo	xix,
sobre	todo	en	el	norte	de	Oaxaca,	el	sur	de	Puebla	(“Mixteca”,	186-188).

Las	prerrogativas	alcanzadas	por	las	mujeres	antes	y	después	de	la	Conquista
podrían	explicar	el	hecho	de	que	durante	la	Colonia	muchas	mujeres	fueron
encomenderas.	Carrasco	dice	que	a	lo	largo	del	siglo	xvi	abundaron	los
matrimonios	entre	mujeres	aborígenes	y	españoles	(muy	pocos	entre	nativos	y
españolas),	con	lo	que	las	posesiones	territoriales	aumentaban.	Según	la
costumbre	hispana,	las	posesiones	las	heredaban	los	primogénitos,	pero	en
ausencia	de	hijos,	podían	pasar	a	las	hijas.	Los	bienes	de	los	que	morían



intestados	pasaban	a	la	viuda	o	a	los	hijos	o	las	hijas.	El	autor	recoge	el	caso	de
la	cacica	de	Tepeaca,	Dª	María	de	la	Cruz,	quien	en	1568	se	casó	con	un	noble
indigena,	don	Francisco	de	Guzmán,	con	quien	tuvo	un	hijo.	En	1578	murió
intestado	su	marido	y	después	murió	su	hijo,	de	modo	que	de	ambos	ella	recibió
todas	las	propiedades,	trabajadores	y	otros	bienes	procedetentes	de	esos
cacicazgos.	Pasado	el	tiempo,	ella	contrajo	matrimonio	con	un	español,	Álvaro
Pérez	de	Navia,	quien	le	ayudó	a	ganar	el	juicio	contra	otro	español,	Pedro
Alonso	Cortés,	el	cual	se	había	apropiado	de	terrenos	que	a	le	perteneciian	por
herencia	(Carrasco,	97-99).	Por	medio	de	esos	matrimonios	con	nativas,	los
españoles	fueron	enriqueciéndose	y	ensanchando	sus	posesiones.

En	el	capítulo	7,	dedicado	al	poderío	adquirido	por	la	mujer	durante	el	régimen
español,	Powers	informa	que	en	1583	ya	se	habían	otorgado	sesenta
encomiendas	a	mujeres	durante	el	Virreinato	de	Perú,	las	cuales	contaban	con	un
total	de	239	856	indios.	Aunque	la	mayoría	de	esas	encomiendas	pasaron	a
manos	de	españolas,	cuatro	de	ellas	fueron	concedidas	a	nobles	señoras
indígenas:	Dª	Jordana	Mexía,	Dª	Lucía	de	Montenegro,	Dª	Florencia	de
Sandoval	y	Dª	Mayor	de	Berdugo	(Powers,	Mujeres,	170).	La	autora	explica	que
esas	mujeres	tendían	a	apoyar	más	que	los	hombres,	las	instituciones	de
beneficencia,	como	hospitales,	escuelas,	orfelinatos,	y	otras	establecimientos
sociales	que	han	durado	por	más	de	300	años.	La	autora	pone	como	ejemplo	el
caso	de	Dª	Florencia	de	Sandoval,	quien	dolida	por	la	miserable	condición	de
vida	de	sus	indios	encomenderos,	relevó	de	tributos	a	siete	de	sus	poblaciones;
además,	con	los	ingresos	de	los	textiles	y	de	su	hacienda,	estableció	una
fundación	para	mitigar	la	pobreza	de	los	nativos	en	sus	regiones	(Powers,
Mujeres,	170-171).

En	Mesoamerica	se	destaca	el	caso,	arriba	mencionado,	de	Malintzin,	“la
lengua”	de	Cortés,	casada	con	Juan	Jaramillo,	la	cual	tendría	unos	veinticinco
años	cuando	se	le	otorgaron	los	pueblos	de	Olutla	y	de	Jaltiplán,	por	sus
numerosos	méritos	de	guerra	(Prescott,	553).	Arriba	informamos	de	otras
importantes	encomiendas	asignadas	a	nativas	durante	la	Colonia,	como	fue	el
caso	de	Cuitlahuentzin	amante	de	Cortés	por	poco	tiempo	y	esposa	de	dos
emperadores	aztecas;	a	ella	se	le	dio	la	encomienda	de	Tacuba	(Carrasco,
“Indian-Spanish”,	92;	Aizpuru,	47).	Asimismo,	tenemos	el	asunto	ya
mencionado	de	doña	Leonor	de	Moctezuma,	hija	de	Moctezuma	II,	quien	de	su
primer	matrimonio	con	D.	Juan	Páez	de	Valderrama	recibió	la	encomienda	de
Ecatepec	(Carrasco,	“India-Spanish”,	93).	Doña	Ana,	hija	del	mandatario	de
Tezccoco	Nezahualpilli,	a	su	matrimonio	con	el	conquistador	Juande	Cuéllar



aportó	varias	regiones	de	Acolhuacán	(Carrasco,	93).

La	Relación	de	Michoacán	es	la	crónica	que	provee	más	información	respecto	a
quienes	servían	en	la	casa	del	rey	o	Cazonci:	todo	el	trabajo	lo	hacían	solo	hijas
de	príncipes	que	vivían	en	un	lugar	secreto	de	la	casa	real;	ellas	solo	salían	de	su
encierro	para	los	festejos	y	bailes	en	honor	de	su	dios	Curicaueri,	pues	se	decían
ser	esposas	de	esa	deidad,	pero	lo	irónico	es	que	el	Cazonci	tenía	con	ellas
muchos	hijos;	además,	el	Cazonci	casaba	a	algunas	con	dignatarios.	A	una	de
ellas,	llamada	Yreri	(la	que	habita)	se	le	delegaba	el	poder	de	mando	para
distribuir	las	labores	a	las	otras	y	estaba	más	familiarizada	con	el	rey.	Una	de
ellas	tenía	a	su	cargo	el	cuidado	de	las	joyas	y	se	le	llamaba	Chuperipati	(de
“chuperi”,	tesoro).	Otra	era	la	camarera,	junto	con	las	que	le	servían	de	pajes.
Había	una	que	guardaba	todos	sus	atuendos	de	guerra,	hechos	de	algodón	y	de
plumas,	pero	la	que	llamaban	Siquapu	uri,	se	cuidaba	de	las	telas	finas.	La
cocinera,	con	otras	mujeres,	preparaba	las	viandas	y	otra	mujer	se	las	servía
como	maestresala,	mientras	la	llamada	lyamati	le	preparaba	sus	salsas.[265]	La
que	servía	de	paje	copero	se	llamaba	Atari;	de	la	sal	que	se	mantenía	en	los
graneros,	también	se	hacía	cargo	una	mujer;	todas	aquellas	que	le	servían	al
Cazonci	llevaban	los	pechos	sin	cubrir.	La	llamada	Pezapeme	era	la	que
mandaba	a	todas	las	esclavas.	A	la	mujer	que	las	custodiaba	a	todas	ellas	la
llamaban	Quapimaqua,	y	finalmente	esta	y	las	demás	eran	vigiladas	por	un
anciano	(Relación,	214-216).

En	la	sociedad	michoacana	el	Cazonci	asignaba	una	casa	a	cada	uno	de	sus	hijos
que	comenzaba	su	educación	y	al	mismo	tiempo	les	concedía	hombres	y	mujeres
esclavos	para	sembrar	sus	campos.	También	los	dignatarios	ocupaban	en	sus
sembradíos	a	prisioneros	de	guerra,	a	los	que	habían	comprado	por	un	puñado	de
maíz	en	las	hambrunas,	o	a	los	que	habían	atrapado	robando	en	sus	campos	y	a
aquellos	que	habían	comprado	a	los	mercaderes	o	a	algún	pariente	(Relación,
216).

Cuando	un	señor	nahua	deseaba	ver	a	sus	hijas,	explica	Zorita,	ellas	iban	como
en	procesión,	siguiendo	como	guía	a	una	matrona.	En	la	recámara	del	padre,	este
las	hacía	sentarse;	mientras	ellas	permanecían	en	perfecto	silencio;	entonces	la
matrona	saludaba	y	hablaba	al	padre	en	nombre	de	todas,	le	entregaba	los
obsequios	que	eran	flores,	frutas,	mantas	de	algodón	y	las	primorosas	labores
que	ellas	habían	tejido	para	él.	Por	su	parte,	el	señor	agradecía	los	presentes	y	les
daba	muy	buenos	consejos	(Zorita,	Los	señores,	66).



Sahagún	recogió	los	discursos	que	los	señores	nobles	daban	a	sus	hijas
adolescentes	aleccionándolas	para	que	aprendieran	a	“hacer	cacao,	o	moler	el
maíz,	o	a	hilar,	o	a	tejer”,	lo	cual	el	padre	llamaba	“oficio	de	las	mujeres”
(Sahagún,	Historia	II,	1829,	122).[266]	Además,	el	progenitor	les	recordaba	las
diferencias	que	separaban	a	ellas,	descendientes	de	familias	de	alcurnia,	de	las
que	pertenecían	a	los	otros	rangos	sociales.	Enseguida	les	advertía	que	no	se
adecuaba	a	su	alcurnia	“andar	a	coger	yerbas,	y	vender	leña,	o	a	vender	axí
verde,	o	sal,	o	salitre	a	los	cantones	(o	esquinas)	de	las	calles	[...]	porque	eres
generosa	y	desciendes	de	gente	noble	e	hidalga”	(Historia	II,	123;	Suma,	165;
Navarro,	10).	A	las	mujeres	del	pueblo	no	se	les	permitía	ejercer	los	oficios
asignados	a	los	hombres	plebeyos;	ellas	solo	podían	desempeñar	unos	quince	de
los	treinta	y	cinco	oficios	que	desempeñaban	los	varones	(Sahagún,	Historia	III,
1829,	3-69;	Navarro,	13).	En	el	estamento	llano,

junto	con	el	hombre,	la	mujer	precolombina	sembraba	el	campo,	recogía
cosechas,	atendía	a	los	animales,	tejía	en	los	telares	o	a	mano,	teñía	lanas	y
algodones,	confeccionaba	prendas	de	vestir	y	vendía	productos	en	el	mercado
tras	haberlos	transportado,	al	igual	que	el	hombre,	sobre	su	propia	espalda
cuando	no	llevaba	sobre	ella	a	un	hijo	o	hermano”	(Bonifaz,	2).

Asimismo,	algunas	eran	curanderas,	comadronas,	mediadoras	matrimoniales
(Sahagún,	Historia	II,	1829,	34-36);	Navarro	agrega	a	la	lista,	el	papel	de
transmisoras	de	la	tradición	oral	(Navarro,	13).	Y	como	si	eso	fuera	poco,
comenta	Bonifaz,	ofrecían	“sus	hijos,	su	labor	y	su	misma	sangre,	para	recabar
víctimas	que	satisficieran	a	los	terribles	dioses,	que	no	eran	más	que	el
imperialismo	y	extorsionismo	azteca”.	Concluye	el	antropólogo	puertorriqueño
que	por	su	productividad,	la	mujer	representa	“un	factor	socio-económico	de
suma	importancia	y	un	agente	cultural”	(3).

4.8.1.	Mujeres	deificadas	por	su	eficiencia	y	descubrimientos

La	productividad	e	industria	de	las	mujeres	aztecas	dieron	motivo	para	que
algunas	de	ellas	fueran	deificadas,	debido	a	que	descubrieron,	inventaron	o



crearon	algo	muy	útil	para	la	comunidad	y	fueron	protectoras	de	oficios	y	del
saber	ancestral	(Sahagún,	I,	1829,	5;	Garza	Tarazona,	122).	Entre	ellas,	Sahagún
y	Durán	mencionan	a	Chicomecóatl.	A	esta	diosa,	Sahagún	la	equipara	a	la	diosa
Ceres,	pues	“era	la	diosa	de	los	mantenimientos,	así	de	lo	que	se	come	como	de
lo	que	se	bebe”	(I,	1829,	5);	de	ella	decían	los	nativos	que	hacía	diversas
comidas.	Por	eso	Sahagún	concluye	que	“debió	ésta	ser	la	primera	muger	que
comenzó	a	hacer	pan,	y	otros	manjares	y	guisados”	(I,	1829,	5).	Durán	dedica
todo	el	capítulo	XIV	a	los	diversos	festejos,	ceremonias,	ayunos	y	sacrificios
humanos	(que	ellos	llamaban	divinos),	los	cuales	hacían	en	honor	de	Xilonen
(Historia,	I,	135-141),	conocida	también	como	Centeotl,	pues	cambiaba	de
nombre	según	el	estado	en	que	se	hallaba	el	maíz	(Clavijero,	173,	183,	187).
[267]

La	que	llamaban	Centeotl	o	“madre	de	los	dioses,	corazón	de	la	tierra	y	nuestra
abuela”,	explica	Sahagún,	era	venerada	por	curanderos,	parteras	y	chamanes
como	diosa	de	las	medicinas	y	las	hierbas	curativas.	Durante	sus	festejos,
compraban	para	sacrificarla,	a	una	mujer	a	la	que	arreglaban	con	los	ornamentos
de	la	diosa,	la	halagaban	y	regalaban	para	que	no	se	entristeciese	por	su
inminente	muerte.	Una	vez	muerta,	ya	se	relató	arriba,	“la	desollaban	y	un
sátrapa	vestíase	su	pellejo,	y	traíalo	vestido	por	todo	el	pueblo”,	haciendo	toda
clase	de	impertinencias	(Sahagún,	Historia	I,	1829,	6-7).	Este	sacrificio	reúne
ambos	principios,	vida	y	muerte,	propios	de	los	ritos	ancestrales	(Clavijero,
187).

También	veneraban	a	la	diosa	Tzaputlatena,	“porque	fue	la	primera	[mujer]	que
inventó	la	resina	del	pino,	que	aprovecha	para	sanar	muchas	enfermedades”
como	sarna,	laringitis,	grietas	en	los	pies	y	labios,	etc.	Los	que	vendían	este
aceite	de	resina,	llamado	uxitl,	el	cual	era	sacado	del	ocote	por	destilación,	la
veneraban	con	festejos	y	sacrificios.	Asimismo	los	que	se	dedicaban	a	la
medicina	la	veneraban,	pues	la	consideraban	su	protectora	e	inventora	de
secretos	medicinales	muy	útiles	(Sahagún,	I,	1829,	7-8;	Clavijero,	157,	264,
573).

En	la	misma	línea	de	pensamiento	de	Sahagún,	la	deidad	Cihuacoatl	debió	haber
sido	una	mujer	que	dio	a	los	hombres	el	azadón	y	la	banda	ancha	que	se	pasaba
por	la	frente	y	por	encima	de	los	hombros	para	acarrear	objetos	pesados	en	la
espalda.	Se	la	representaba	toda	vestida	de	blanco;	su	cara	estaba	pintada,	la
mitad	roja	y	la	otra	mitad	negra.	Iba	gimiendo	y	suspirando	durante	la	noche,
anunciando	guerras	y	miserias	(Nicholson,	112-113).	Por	su	parte,	Clavijero



explica	que	Cihuacoatl	fue	la	“primera	mujer	que	parió	en	el	mundo	y	que
siempre	paría	mellizos”	(150).	Prescott	la	llama	“la	primera	diosa	de	la	creación
y	por	quien	el	pecado	vino	al	mundo”	(599),	por	lo	que	se	la	puede	comparar	con
la	Eva	de	la	Biblia.	Tanto	que	según	Prescott,	los	antiguos	intérpretes	de	los
Códices	Vaticano	y	Teleriano	aseguran	que	el	pecado	y	los	males	vinieron	al
mundo	por	haber	arrancado	la	rosa	prohibida	(Antiquities	of	Mexico,	Vol.	VI,
409,	citado	por	Prescott,	600).

Celebraban	con	fiestas	y	sacrificios,	además,	a	Vixtocioutl	o	Huixtocihuatl,	diosa
de	la	sal	(iztatl	en	náhuatl)	y	de	los	que	la	trabajaban,	según	Sahagún.[268]	A	la
mujer	que	“inventó	la	sal,	de	la	manera	que	ahora	se	hace	con	tinajas,	y	con
amontonar	la	tierra	salada,	[...]	la	honraban	y	adoraban	los	que	trataban	en	sal”.
Las	que	hacían	sal,	viejas,	mozas	y	muchachas,	bailaban	un	areyto,	en	el	que
iban	“todas	trabadas	con	unas	cuerdas,	cada	una	en	el	cabo	de	la	cuerda”.	La	que
llevaba	los	atavíos	de	la	diosa,	y	había	de	morir,	danzaba	en	medio	de	todas	ellas
(Sahagún,	Historia	I,	1829,	127-128).

La	diosa	Ilamatecuhtli	(señora	anciana)	fue	la	primera	mujer	que	molió	maíz
(Códice	Borgia;	Garza	Tarazona,	28).	Sus	festejos	se	celebraban	el	día	tercero
del	mes	XVII,	que	comenzaba	el	12	de	enero	(Clavijero,	158).	Para	esa	fiesta
escogían	a	una	mujer	que	representara	a	la	deidad,	la	vestían	con	el	traje	de	la
diosa	y	la	hacían	bailar	sola	“al	son	que	le	cantaban	unos	sacerdotes	ancianos	y
le	permitían	entristecerse	por	la	muerte	que	le	esperaba,	lo	cual	no	se	tenía	a	bien
en	otras	víctimas”,	según	Clavijero	(191).	La	sacrificaban	como	era	costumbre	y
enseguida	le	cortaban	la	cabeza;	esta	la	tomaba	uno	de	los	sacerdotes	y
comenzaba	una	danza	acompañado	de	los	otros	sacerdotes	por	las	escaleras	del
templo.	“Al	día	siguiente	se	divertía	la	chusma	del	pueblo	con	un	juego
semejante	a	las	lupercales	de	los	romanos,	corriendo	por	las	calles	y	dando
golpes	a	cuantas	mujeresencontraban	con	unas	talegas	llenas	de	heno”
(Clavijero,	191).	Miller	y	Taube	explican	que	se	referían	a	ella	como	Cihacoatl	y
Quilastli	y	era	una	deidad	azteca	de	la	tierra,	la	muerte	y	la	Vía	Láctea.	Vestía	de
blanco	y	llevaba	una	falda	festoneada	de	conchas	o	de	estrellas,	las	cuales
sugerían	la	Vía	Láctea	(98).

El	hecho	de	que	casi	la	mitad	del	calendario	azteca	haya	sido	dedicado	a
divinidades	femeninas	hace	sospechar	que	esas	diosas	quedaron	como	vestigio
de	la	alta	estima	y	posición	adjudicadas	a	las	mujeres	en	otros	tiempos.	Sin
embargo,	pese	a	su	importancia	en	la	religión	azteca,	las	mujeres	solo
desempeñaron	un	papel	secundario	en	los	rituales	religiosos,	ya	que	ese	puesto



fue	asignado	al	sacerdocio	masculino	(Navarro,	13-14).	Resulta	interesante
comprobar	que	los	toltecas,	antecesores	de	los	aztecas,	como	vimos	antes,
adoptaron	una	conducta	muy	distinta:	se	dice,	por	ejemplo,	que	“durante	ese
período,	las	mujeres	desempeñaban	un	papel	político	activo	en	la	ciudad	y	que
era	probable	que	la	sociedad	tolteca	se	caracterizara	por	una	descendencia
matrilineal”	(Nash,	1978,	462).

Puesto	que	arriba	hablábamos	de	mujeres	que	inventaron,	crearon	o	descubrieron
productos	que	favorecieron	a	las	comunidades	indígenas,	valga	mencionar	aquí
la	historia	del	pulque,	pues	según	Sahagún,	“era	muger	la	que	comenzó	y	supo
primero	ahugerar	los	magueyes	para	sacar	la	miel	de	que	se	hace	el	vino”
(Sahagún,	Historia	III,	1829,	142).	Esta	bebida,	muy	apreciada	por	los
mexicanos,	y	hoy	en	día	por	otras	naciones,	representa	un	fuerte	ingreso	en	las
arcas	del	país,	tiene	su	origen	en	la	era	de	los	toltecas.	Sahagún	comienza	la
historia	contando	que	“Tecpantcaltzin,	el	octavo	monarca	de	esa	avanzada
cultura”,	recibió	como	regalo	de	uno	de	los	señores	del	reino	un	jarro	de	pulque
(III,	1829,	114).[269]

Para	que	este	relato	se	apegue	a	la	realidad	histórica,	pasaremos	primero	a
aclarar	que	entre	los	nueve	reyes	toltecas	ninguno	lleva	el	nombre	de
Tecpantcaltzin.	Además,	el	octavo	mandatario	tolteca	fue	la	reina	Xiuhtzaltzin,
quien	murió	a	los	cuatro	años	de	reinar.	Antes	explicamos	que	según	las	leyes	de
esa	monarquía,	era	costumbre	que	cada	soberano	reinara	durante	un	siglo	tolteca
(52	años);	a	la	muerte	de	la	reina,	la	“substituyó	la	nobleza	y	reinó	los	restantes
48	años”	(Clavijero,	49).	Esto	nos	obliga	a	concluir	que	el	llamado
Tecpantcaltzin	y	padre	de	Topiltzin,	era	uno	de	dichos	nobles	regentes	en	el
poder	durante	esos	cuarenta	y	ocho	años.	Para	probar	lo	anterior,	damos	aquí	la
lista	de	los	soberanos	toltecas	que	suministra	Clavijero:	“Chalchiutlanetzin	reinó
en	el	667;	Ixtlicuechahuac,	en	719;	Huetzin,	en	771;	Totepeuh,	en	823;	Nacaxoc,
en	875;	Mitl,	en	927;	Xiuhzaltzin	(reina),	en	979;	y	Topiltzin,	en	1031”
(Clavijero,	49).

Aclarado	lo	anterior,	sigue	Sahagún	contando	que	Tecpantcaltzin,

recibió	como	regalo	de	uno	de	los	señores	del	reino	un	jarro	de	pulque	cuya
confección	con	agua	miel	acavaba	de	inventar	una	hija	[...	del	súbdito,]	llamada
Xóchitl,	que	era	la	portadora	del	obsequio,	y	joven	de	extraordinaria	belleza.	El
rey	gustó	mucho	de	la	bebida;	pero	mucho	más	de	la	niña	que	la	llevaba,	a	quien
encargó	que	le	repitiese	el	obsequio	cuando	pudiese	(Historia	I,	1829,	246;	Alva



Ixtlilxóchtl,	Obras,	I,	43-44).[270]

Tiempo	después	ella	le	volvió	a	llevar	otra	jarra	de	pulque,	y	en	esa	ocasión	el
rey	la	sedujo	y	tuvo	un	hijo	con	ella,	llamado	Topiltzin.	Más	adelante,	el	rey
quedó	viudo,	se	casó	con	Xóchitl	y	legitimó	la	prole,	pero	el	pueblo	se	negó	a
reconocer	su	voluntad.	Entonces	los	régulos	de	Jalisco	le	declararon	la	guerra;
esta	duró	tres	años	con	dos	meses	y	perecieron	en	ella	de	ambas	partes,	unas	5
200	000	personas,	por	“lo	que	acabó	la	monarquía	tolteca,	habiendo	ecsistido
307	años	[...].	Xóchitl	murió	con	gloria	en	la	campaña	batiéndose	con	sus
enemigos,	a	la	cabeza	de	un	cuerpo	de	señoras	que	la	acompañaron”,	mientras	su
marido	se	refugió	en	una	cueva	para	salvar	la	vida	(Sahagún,	I,	1829,	247	y	III,
1829,114-115;	Alva	Ixtlilxóchtl,	Obras,	I,	44-46).

4.8.2.	Mujeres	guerreras	y	rebeldes

Lo	anterior	nos	lleva	a	reconocer	que	las	mujeres	también	participaban	de
diversas	maneras	en	las	campañas	bélicas.	Sabemos,	además,	que	la	hazaña
militar	de	Xóchitl	no	fue	la	única,	pues	otras	mujeres	no	se	quedaron	atrás,	ya
que	participaban	en	los	combates,	por	lo	menos	hasta	el	siglo	xi	D.C.	La
tradición	tolteca	relata	la	historia	de	“la	Princesa	Guerrera”,	quien	luchó	contra
los	enemigos	de	su	padre	a	los	que	venció;	entonces	ordenó	que	a	los	prisioneros
les	arrancaran	el	corazón	del	pecho	en	su	presencia	(Navarro,	8).	Siglos	después,
durante	las	cruentas	y	desesperadas	batallas	contra	los	españoles,	en	los	Anales
históricos	de	Tlatelolco	el	autor	indígena	anónimo	dejó	consignado	que
“pelearon	las	mujeres	de	los	tlatelolcas.	Golpearon	al	enemigo,	portaron	armas
de	guerra,	se	arremangaron	las	faldas,	se	las	levantaron	todas	para	perseguir	duro
a	los	enemigos”.	En	el	margen	de	este	pasaje,	el	narrador	escribió	en	español:
“Aquí	fenece	la	guerra,	esto	escribió	el	que	la	vio”	(Baudot,	Relatos	aztecas,
198).

Hay	que	tomar	en	cuenta	que	algunas	mujeres,	españolas	e	indígenas,	sobre	todo
tlaxcaltecas,	acompañaban	al	ejército	cristiano,	muchas	de	las	cuales	murieron
en	la	huida	de	la	“Noche	Triste”;	se	salvaron	Malitzin	y	doña	Luisa,	hija	del



anciano	Xicoténcatl	y	esposa	de	Pedro	de	Alvarado.	En	ese	trágico	pasaje	de	la
Conquista,	merece	que	se	mencione	a	doña	María	de	Estrada,	castellana,	quien
“peleó	con	lanza	a	caballo	como	si	fuera	uno	de	los	más	valerosos	hombres	del
mundo”	(Historia	de	Tlaxcala	en	Baudot,	Relatos,	291;	Clavijero,	368;	Prescott,
381).[271]	Prescott	suministra	otros	datos	sobre	esta	heroína:	“casó	con	Pedro
Sánchez	Farfán,	y	diéronle	en	encomienda	el	pueblo	de	Tetela”	(nota	11	de
Joaquín	Ramírez	Cabañas,	381,	en	Díaz	del	Castillo,	266,	343).	Díaz	del	Castillo
menciona	de	nuevo	a	Sánchez	Farfán	como	capitán	de	Tezcoco	y	ya	viudo	de	“la
buena	y	honrada	mujer	doña	María	de	Estrada”	(Díaz	del	Castillo,	266).[272]
Clavijero	dice	de	ella	que	“armada	de	lanza	y	rodela,	corría	por	entre	los
enemigos	hiriendo	y	matando	con	una	intrepidez	muy	ajena	a	su	sexo”
(Clavijero,	368).	Prescott,	basandose	en	la	opinión	de	Torquemada	también
explica	que	esta	mujer,	“con	una	espada	y	una	rodela	en	las	manos,	hizo	hechos
maravillosos,	y	se	entraba	por	los	enemigos	con	tanto	corage,	y	ánimo,	como	si
fuera	uno	de	los	más	valientes	hombre	del	mundo,	olvidada	de	que	era	muger”
(Prescott,	381,	n.	11	del	Cap.	III,	Libro	V).	Obsérvese	cómo	el	régimen
patriarcal	de	los	españoles	atribuye	a	esas	mujeres	una	fortaleza	masculina,	sin
tomar	en	cuenta	las	variadas	formas	de	fortaleza	mostradas	por	las	mujeres	que
se	enfrentan	a	diario	a	diversas	situaciones.

Doña	María	de	Estrada	la	única	española	que	se	destacó	en	esas	acciones
bélicas;	Clavijero	explica	que	algunas	memorables	mujeres	“habían	seguido
voluntariamente	a	sus	maridos	a	la	guerra,	y	con	los	continuos	trabajos	que
padecían	y	los	ejemplos	de	valor	que	tenían	diariamente	[...]	habían	cobrado
bríos	militares.	Hacían	a	veces	sus	guardias,	marchaban	con	sus	maridos
armadas	de	cota	de	algodón,	de	espada	y	de	rodela,	y	se	arrojaban	con	intrepidez
a	los	mayores	peligros”	(411).	Una	nota	de	Mariano	Cuevas,	el	editor	del	texto
de	Clavijero,	agrega	al	nombre	de	doña	María,	los	de	Beatriz	Bermúdez	de
Velasco,	Juana	Martín,	Isabel	Rodríguez	y	Beatriz	de	Palacios	(Clavijero,	n.	39,
411);	sin	embargo,	Díaz	del	Castillo	dice	que	fuera	de	doña	María	Estrada,	no
había	entre	ellos	otras	mujeres	de	la	Península	Ibérica	(239).

Durán	da	noticias	de	una	destacada	española	que	se	distinguió	por	su	valentía	en
la	batalla	de	Tetela,	donde	luchó	al	lado	del	ejército	español.	Su	nombre	se
desconoce,	pero	según	el	cronista,	fue	mujer	de	Martín	Partidor.	Durán	cuenta
que

por	consejo	de	algunos	del	exército,	[esta	mujer]	tomó	un	caballo	y	una	lanza	y
adarga	y	fue	a	pedir	al	Marqués	licencia	para	salir	a	los	indios	y	probar	el	valor



de	su	persona.	El	Marqués	concediéndoselo	púsose	[ella]	en	delantera	y	picando
el	caballo	salió	contra	los	indios,	invocando	a	voces	el	nombre	de	Santiago	y	a
ellos,	tras	ella	empezaron	a	correr	algunos	de	los	del	campo,	a	la	cual,	cuando	los
indios	vieron	venir,	empezaron	a	huir	y	otros	a	despeñarse	por	las	barrancas
[a]baxo	y	tomaron	el	pueblo,	cuyos	principales	vinieron	con	las	manos	cruzadas
a	ofrecerse	al	Marqués	(Durán,	The	History,	1994,	561;	López	de	Mariscal,	73).

Sigue	Durán	diciendo	que	al	comprobar	Cortés	la	valentía	de	esa	mujer,	en
nombre	del	emperador	Carlos	V	le	dio	de	encomienda	los	dos	pueblos	de	Tetela
y	Hueyapan	(The	History,	1994,	561).[273]

Además,	Cervantes	y	Salazar	menciona	algunas	heroínas	“de	varonil	ánimo	y
consejo”,	entre	las	que	cuentan,	Juana	Martín,	Isabel	Rodríguez,	una	“que
después	se	llamó	doña	Joana,	mujer	de	Alonso	Valiente”	(Cervantes,	II,	209).
Cervantes	y	Salazar	dice	de	la	“piadosa	mujer,	Isabel	Rodríguez”,	que	en	medio
de	una	batalla	socorrió	al	mal	herido	soldado	español	Magallanes,	quien	murió
con	la	garganta	atravesada	por	una	lanza	(II,	208).	Además,	se	sabe	que	en	las
diversas	refriegas	que	confrontaban	los	españoles,	esa	mujer

lo	mejor	que	ella	podía	les	ataba	las	heridas	y	se	las	sanctiguaba	[...]	e	acontescía
que	aunque	tuviesen	pasados	los	muslos,	iban	sanos	otro	día	a	pelear,	[...	lo	cual
parecía]	prueba	de	que	Dios	era	con	los	nuestros,	pues	por	mano	de	aquella
mujer	daba	salud	y	esfuerzo	a	tantos	heridos.	[...]	También	acontesció	con
españoles	llevar	abiertos	los	cascos	y	ponerles	[ella]	un	poco	de	aceite	y	sanar	en
breve,	porque	no	había	otras	medicinas	(Cervantes,	II,	207-209).

El	espíritu	bélico	de	esas	mujeres	en	aquellos	tiempos	se	proyecta	en	las
soldaderas	que	participaron	poniendo	la	carne	en	el	asador	durante	la
Revolucioon	Mexicana;	entre	muchas	otras,	se	destacaron,	según	expedientes,	la
travestida	Amelia	Robles,	Rosa	Padilla	Camacho	(coronela),	María	Arias	Bernal
(del	grupo	de	mujeres	que	acompañaron	el	cortejo	fúneble	de	Madero),	Leonor
Villegas	de	Magón	(organizadora	de	las	voluntarias),	y	la	muy	conocida	Adelita
de	la	canción.

Entre	las	que	se	destacaron	en	la	parte	sur	del	continente,	está	Inés	Suárez,	quien
acompañó	a	su	amante,	Pedro	de	Valdivia,	en	la	conquista	de	Chile.	Cuando	el



fuerte	español	fue	atacado	por	los	indígenas,	protegida	por	la	armadura,	ella	se
lanzó	a	exhortar	a	los	guerreros	a	luchar	y	ayudó	a	evacuar	a	los	heridos.
Durante	esa	batalla,	ella	concibió	un	arriesgado	plan	que	consistía	en	cortarles	la
cabeza	a	seis	caciques	que	tenían	cautivos;	cuando	los	soldados	le	preguntaron
cómo	había	que	matarlos,	ella	desenvainó	una	espada	y	sin	misericordia	decapitó
a	los	seis;	los	cuerpos	mutilados	y	las	cabezas	los	echaron	a	la	multitud	de	los
enemigos	que	atacaban	el	fuerte.	Horrorizados	al	ver	el	final	de	sus	líderes,	los
nativos	hicieron	la	retirada	(Powers,	Women,	169).

En	1536,	en	la	expedición	para	fundar	la	ciudad	de	Buenos	Aires,	Pedro	de
Mendoza	llevaba	unas	mujeres,	la	mayoría	de	ellas,	parientas	de	las	tropas;	Entre
ellas	estaban	Elvira	Pinedo,	Catalina	de	Valdillo,	Mari	Sánchez,	Elvira	Gutiérez
e	Isabel	de	Guevara.	Esas	mujeres	que	durante	la	hambruna	se	dedicaban	a
buscar	comida	y	cuidaban	de	los	heridos,	también	entraron	en	batalla	contra	los
indígenas,	al	lado	de	los	hombres	(Powers,	Women,	169-170;	Gálvez,	65-71).
Sabemos	de	estos	sucesos	por	la	carta	que	Isabel	de	Guevara	envió	con	el	fin	de
reclamar	la	injusticia	que	se	había	hecho	con	ella,	según	dice	en	esa	carta,	“sin
que	de	mí	y	de	mis	trabajos	se	tuviese	ninguna	memoria	y	me	dejaron	de	fuera
sin	me	dar	indios	ni	ningún	género	de	servicios”.	Pide	al	final	que	se	le	dé	un
repartimiento	perpetuo	y	para	su	marido,	don	Pedro	de	Esquivel,	solicita	“algún
cargo	conforme	a	la	calidad	de	su	persona”	(Gálvez,	70).

El	calificado	“espíritu	viril”	de	las	mujeres	indígenas	se	puede	observar	en	el
hecho	de	que	en	los	comienzos	de	la	Colonia,	cuando	los	misioneros	trataban	de
hacer	una	realidad	la	cristianización	por	medio	de	los	niños	al	separarlos	de	sus
padres,	fueron	las	mujeres	quienes	pusieron	obstáculos	a	esas	prácticas,	con	lo
que	dificultaron	el	proceso	de	evangelización	(Deeds,	“Indian	Women…”,	261).

Durante	la	Colonia	algunos	expedientes	dan	prueba	de	diversas	formas	utilizadas
por	las	mujeres	como	medios	de	rebelión	contra	las	nuevas	normas	impuestas
por	las	autoridades	y	la	Iglesia.	Se	conoce,	por	ejemplo,	el	caso	de	Juana
Mendoza,	a	la	que	los	alcaldes	mixtecas	acusaron	de	desobediencia,	pues
incitaba	a	rebelión,	vendía	pulque,	cometía	adulterio	con	un	hombre	casado	y
exhortaba	a	la	comunidad	a	no	ir	a	misa.	Adujo	en	defensa	suya	que	ella	trató	de
convencer	a	las	mujeres	de	la	comunidad	a	no	obedecer	debido	al	aumento	de
tributo,	que	les	estaba	resultando	muy	oneroso;	este	consistía	en	que	en	vez	de
las	cuatro	nativas	que	solían	tejer	un	manto	para	la	festividad	del	santo	patrono,
tres	tenían	que	dar	el	mismo	rendimiento	(Sousa,	“Women	and	Crime…”,	208-
209).	Además	de	Juana	Mendoza,	se	destacaron	por	su	rebeldía,	María	Catalina



y	Juana	María.	La	autora	de	este	ensayo,	al	ver	que	esas	mujeres	salen	en
defensa	del	mantenimiento	de	trapiches	para	preparar	tepache,	como	una
costumbre	de	hombres	y	mujeres	nativos	para	sus	celebraciones,	concluye	que
esas	indígenas	se	rebelaban	contra	el	sistema	colonial	para	mantener	los	valores
y	costumbres	comunitarios	y	forzar	cambios	en	las	exigencias	opresivas	del
nuevo	gobierno	(Sousa,	210).

Esta	rebeldía	de	las	mujeres	está	documentada	hasta	el	siglo	xviii,	época	durante
la	cual	una	cuarta	parte	de	los	casos	revisados	revela	que	las	mujeres	realizaron
ataques	y	fueron	muy	agresivas	contra	la	autoridad.	Sus	protestas	eran	en
defensa	de	los	derechos,	del	mantenimiento	de	las	tradicionesde	comunitarias	y
contra	el	excesivo	tributo	que	se	debía	pagar,	pues	ellas	tributaban	igual	que	los
hombres;	solo	a	las	viudas	se	les	exigía	la	mitad	del	tributo	(Sousa,	209).

Las	estrategias	de	subversión	utilizadas	por	los	indígenas,	hombres	y	mujeres
sometidos	y	abusados	por	los	cristianos,	consistían	en	negarse	a	suministrarles
sustento	y	a	no	cumplir	sus	demandas;	cunden	los	ejemplos	de	cómo	a	los
conquistadores	se	les	rechazaba	de	esa	manera.	También	consistían	en	motines,
especialmente	de	mujeres,	debido	a	la	gran	influencia	que	ellas	tenían	en	asuntos
comunitarios,	y	a	su	poder	de	convocatoria	de	masas	que	podían	amotinarse	por
cualquier	descontento	(Sousa,	209).	Los	oficiales	españoles	comentaban	que	aún
en	presencia	de	sus	esposos	ellas	no	tenían	pelos	en	la	lengua.	Se	destaca	entre
esas	mujeres	la	viuda	Josefa	María	de	Tepoztlán,	a	quien	se	le	llamó	“la	rebelde
profesional”,	por	ser	tenaz,	agresiva	y	la	más	sediciosa	de	todos	y	un	peligro
para	el	orden	social	(Haskett,	“Doña	Josefa”,	155).

Para	castigar	a	esas	mujeres,	los	oficiales	y	clérigos	repetían	que	ellas	no	habían
pagado	tributo	y	además,	no	iban	a	la	iglesia.	Por	tanto,	a	quienes	pertenecían	a
esas	facciones,	les	denegaban	sus	títulos	de	nobleza,	las	llamaban	vagas,
agitadoras,	perturbadoras	comunales.	Para	asesinar	el	carácter	de	doña	Josefa,
pusieron	énfasis	en	su	relación	adulterina	con	don	Miguel	Francisco,	y	decían
que	era	ella	quien	lo	había	seducido,	por	lo	que	la	tildaban	de	“depravada”;
asimismo,	hubo	testigos	que	la	acusaron	de	ser	muy	agresiva	hasta	el	punto	de
hacer	uso	violento	de	piedras	y	de	un	chocante	lenguaje	vulgar	para	intimidar	a
las	autoridades	(Haskett,	158).

Algunos	estudios	demuestran	que	los	nahuas	precoloniales	tenían	una	elaborada
ideología	del	género,	la	cual	incluía	rasgos	ideales	para	el	hombre	y	para	la
mujer	de	los	diversos	estratos	sociales.	El	Códice	florentino	requiere,	por



ejemplo,	que	la	buena	mujer	noble	sea	amante	y	protectora	de	su	gente,	tierna,
humilde,	agradecida,	irreprochable	y	sin	faltas	(Haskett,	158).	En	su	ensayo,
Haskett	saca	las	siguientes	conclusiones:	doña	Josefa	y	otras	activistas	en	el
repartimiento	de	Taxco	y	las	mujeres	que	hicieron	esfuerzos	en	Cuernavaca
durante	el	siglo	xviii,	para	deshacerse	del	infame	sacerdote,	así	como	las	que
hablaban	en	público,	aún	en	presencia	de	sus	maridos,	probablemente	fueron
herederas	y	continuadoras	de	una	tradición	similar.	A	ellas,	bajo	la	nueva
autoridad	impuesta,	aunque	fueran	cacicas,	se	las	acusó	de	insubordinadas	pues
no	solo	eran	“indias”,	sino	también	mujeres,	lo	cual	no	se	aceptaba,	pues	“ellas
se	entrometieron	directamente	en	asuntos	del	gobierno”.	En	vez	de	juzgarlas
como	se	hacía	con	los	hombres	en	un	rol	político,	los	españoles	“optaron	por
atacar	su	honor	y	feminidad	al	poner	énfasis	en	sus	fracasos	como	mujeres”
(Haskett,	161-162).	Por	lo	mismo,	algunas	mujeres	de	Tepoztlán,	influenciadas
por	la	ideología	española,	no	pudieron	admitir	que	una	noble	indígena	como
doña	Josefa	representara	un	rol	político,	y	menos	“una	mujer	agresiva,
moralmente	corrupta,	madre	inepta	y	que	ponía	a	las	esposas	contra	los	maridos,
lo	cual	destruía	la	fibra	de	la	familia	cristiana”	(Haskett,	162).

En	suma,	Burkhart	comenta	que,	por	medio	de	alianzas	matrimoniales,	fueron
las	mujeres	de	la	familia	real	un	instrumento	político	esencial	para	ganar
preeminencia	y	legitimidad	en	Anahuac.	No	obstante,	al	final,	se	optó	por	un
sistema	de	parentesco	patrilateral,	el	cual	daba	derecho	real	a	los	varones	para
practicar	la	poliginia;	esto,	junto	con	la	importancia	que	se	le	daba	a	la	guerra	en
la	sociedad	azteca,	debilitó	el	papel	de	las	mujeres	nobles,	y	se	puso	énfasis	en
su	capacidad	reproductiva	(Burkhart,	“Mexica”,	26;	Navarro,	10).	Con	esto	se
perturbaba	“la	cohesión	y	el	equilibrio	del	grupo”,	según	lo	expuso	Lévi-Strauss
(Antropología,	33).

A	diferencia	de	la	costumbre	incaica	de	heredar	los	descendientes	directos	de	la
mujer,	Gómara	explica	que	los	aztecas	“heredaban	unos	hermanos	a	otros,	y	tras
ellos	el	hijo	del	primer	hermano”,	en	términos	de	una	consanguinidad	patrilateral
que	fundaba	alianzas	entre	hermanos	(Gómara,	434).	A	lo	anterior,	declara
Navarro,	hay	que	agregar	que	el	sistema	de	parentesco	azteca	establecía	que	la
autoridad,	tanto	de	hombres	como	de	mujeres,	se	consideraba	“genealógica	y
estructuralmente	equivalente”,	ya	que	la	línea	de	descendencia	de	los	individuos
se	establecía	sin	discriminación	alguna	(Navarro,	10).	Dado	que	para	los	aztecas
privaba	el	derecho	de	los	hermanos	o	del	hijo	del	hermano	mayor,	el	sistema
aseguraba	la	cohesión	del	clan	de	forma	colateral	y	alrededor	de	la	línea
primogénita,	según	lo	explica	Lévi-Strauss	(Antropología,	71).[274]



4.9.	Supersticiones

Sahagún	explica	que	los	nativos	tenían	muchos	malos	agüeros	que	predecían	el
futuro;	entre	ellos	estaba	el	bramido	de	una	fiera	o	un	ruido	en	los	montes;	el
canto	del	búho,	de	la	lechuza	o	de	un	ave	que	llamaban	oaclli,	y	el	ruido
nocturno	de	alguien	que	cortaba	leña;	estos	y	muchos	otros,	según	ellos,	tenían
un	poder	premonitorio	y	les	anunciaban	muerte,	enfermedades,	tragedias,	etc.
(Historia	II,	1829,	1-17;	Suma,	57-71).	A	continuación	detallamos	solo	aquellos
que	se	relacionan	con	la	mujer	precolombina.

Los	adivinos	no	se	regían	por	los	signos	de	las	estrellas,	sino	por	unas
instrucciones	que	les	había	dejado	Quezalcoatl.	Esa	forma	de	tratar	tales	asuntos
era	arbitraria	y	peligrosa,	sobre	todo	en	lo	que	atañe	al	futuro	de	las	personas,
cuyo	signo	astrológico	las	marcaba	negativamente;	este	es	el	caso	del	signo
Cecalli,	el	cual	pronosticaba	“mala	muerte”	y	un	“mal	fin”;	peor	aún	en	lo	que	se
refería	a	las	mujeres	(Bustamante,	“Introducción”	a	Sahagún,	Historia,	I,	1829,
279-280).	Sahagún	explica	que	“si	era	muger	la	que	nacía	en	este	signo	[...]	no
era	para	nada,	ni	para	hilar,	ni	para	teger,	y	boba	y	tocha	risueña,	soberbia,	[...]
chismosa,	infamadora,	[...]	holgazana,	perezosa,	dormilona,	y	con	estas	obras
vendrá	siempre	a	acabar	en	mal,	y	a	venderse	por	esclava”	(Sahagún,	Historia	I,
1829,	224-225).

Así,	para	realizar	algún	acto	importante	en	sus	vidas	–nacimientos,	“bautizos”,
bodas,	confesiones,	viajes–	los	aztecas	consultaban	a	los	adivinos	o	Tonalpouqui.
Los	principales,	nobles	y	mercaderes	ricos,	“cuando	les	nacía	un	hijo	o	hija,
tenían	gran	cuenta	con	el	signo	en	que	nacía,	y	el	día	y	hora”,	lo	cual	informaban
a	los	“astrólogos	judiciarios,	y	a	preguntar	por	la	fortuna	buena	o	mala	de	la
criatura	que	nacía;	y	si	el	signo	era	próspero,	luego	le	hacían	bautizar,	y	si	era
adverso,	buscaban	la	más	próspera	casa	de	aquel	signo	para	bautizarle”
(Sahagún,	Historia	I,	1829,	81).	El	fraile	franciscano	continúa	explicando	que	si
bajo	ese	signo	adverso	nacía	una	niña,	esta	“sería	deslenguada	y	maldiciente:	su
pasatiempo	sería	decir	mal	y	avergonzar	a	todos,	y	también	sería	atrevida	para
apuñar	y	arañar	las	caras	a	otras	mugeres,	remedar	a	todos,	y	rasgar	los	vipiles
de	las	otras”	(I,	1829,	330).	Se	trata	de	un	trágico	final	en	una	sociedad	regida
por	una	cosmovisión	saturada	de	determinismo	respecto	al	destino	de	la



humanidad.	Se	sabe	que	el	tirano	Maxtlaton,	estaba	resuelto	a	quitarle	la	vida	al
príncipe	Nezahualcoyotl,	como	el	déspota	Tezozomoc	se	la	quitó	al	monarca
Ixtlixóchitl,	padre	del	joven	príncipe;	empero,	Maxtlaton	no	lo	mataba	“por
respeto	a	ciertos	agüeros	de	los	sacerdotes”	(Clavijero,	91).

Además,	los	últimos	cinco	días	del	año,	llamados	nemontemi	(días	baldíos),
[275]	“teníanlos	por	aciagos	y	de	mala	fortuna”,	por	lo	que	durante	ese	lapso	de
tiempo,	los	mexicanos	no	hacían	nada	más	que	visitarse,	evitaban	reñir,	pues
según	ellos,	los	que	peleaban	“se	quedaban	siempre	con	la	costumbre”,	por	lo
que	era	de	“mal	agüero	tropezar	con	ellos”.	Decían	que	los	que	nacían	en	esas
fechas	“tenían	muchos	malos	sucesos	en	todas	sus	cosas,	y	eran	pobres	y
míseros”;	a	estos,	si	eran	hombres,	los	llamaban	Nenoquich,	y	si	eran	mujeres,
Nencioatl	(Sahagún,	I,	1829,	76;	Durán,	Historia,	I,	293).[276]

Arriba	explicábamos	que	durante	los	festejos	dedicados	a	Teteuinna	o	Teteoinan,
diosa	de	las	médicas	y	parteras,	estas	y	las	mujeres	se	dividían	en	dos
escuadrones	para	pelear

delante	de	aquella	que	había	de	morir	en	esa	fiesta,	por	regocijarla,	[...]	porque
tenían	por	mal	agüero	si	esta	muger	que	había	de	morir,	estaba	triste	o	lloraba,
pues	decían	que	esto	significaba	que	habían	de	morir	muchos	soldados	en	la
guerra,	o	que	habían	de	morir	muchas	mujeres	de	parto,	o	de	resultas	de	él
(Sahagún,	I,	1829,	149;	Durán,	Historia,	I,	145).

También	en	los	festejos	a	los	dioses	del	agua,	ya	vimos	que	cuando	los	niños	y
niñas	que	iban	a	sacrificar,	lloraban	mucho,	los	nativos	se	alegraban	porque	para
ellos	eso	era	signo	de	que	“llovería	presto.	Y	si	topaban	en	el	camino	algún
hidrópico,	teníanlos	por	mal	agüero	y	decían	que	ellos	impedían	la	lluvia”
(Sahagún,	I,	2000,	178).

Sahagún	cuenta	que	aquellos	que	habían	olido	mucho	la	flor	llamada
Omixuchitl,	parecida	al	jazmín,	o	que	la	hubiesen	orinado	o	pisado,	contraían
“en	las	partes	inferiores	de	los	hombres	y	de	las	mugeres”,	una	enfermedad
parecida	a	las	almorranas.	Igualmente,	la	enfermedad	llamada	cuetlaxuchitl,
ubicada	en	el	clítoris	de	las	mujeres,	decían	los	supersticiosos	que	la	habían
adquirido	por	haber	olido	o	pisado,	o	por	haberse	sentado	sobre	la	flor	que
llevaba	el	mismo	nombre	de	la	enfermedad	(II,	1829,	19;	I,	2000,	460).	Cuenta



Muñoz	Camargo	que	entre	los	tlaxcaltecas,	el	que	hubiese	tocado	u	obtenido	la
flor	del	árbol	Xochitlicacan	era	dichoso	y	fiel	enamorado;	y	es	que	asociaban
este	árbol	con	la	diosa	Xochiquetzal,	pues	así	llamaban	al	cielo	donde	habitaba
esa	diosa	(155).

También	tenían	supersticiones	relacionadas	con	el	maíz,	sigue	explicando
Sahagún:	resollaban	sobre	el	maíz	“como	dándole	ánimo	para	que	no	tem[iera]
la	cochura”	Asimismo	decían	que	si	se	derramaban	granos	de	maíz	por	el	suelo,
el	que	o	la	que	los	veía	tenía	que	recogerlos,	porque	si	no,	“hacía	injuria	al	maíz,
y	el	maíz	se	quexaba	dél	delante	de	Dios,	diciendo:	‘Señor,	castigad	a	este	que
me	vio	derramado	y	no	me	cogió,	o	dad	hambre	porque	no	me	menosprecien’”
(Sahagún,	II,	1829,	20;	I,	2000,	460).	Cuando	se	pegaban	los	tamales	en	la	olla,
advertían	que	el	que	los	comía,	“si	era	hombre,	nunca	bien	tiraría	en	la	guerra	las
flechas	[...].	Y	si	era	mujer,	que	nunca	bien	pariría.	[...	pues]	se	le	pegaría	el	niño
dentro”.	Aseguraban	también	que	las	mozas	que	comían	de	pie	“no	se	casarían
en	su	pueblo,	sino	en	pueblos	agenos”	(II,	1829,	23;	I,	2000,	461).	Cuando
alguien	había	terminado	de	construir	su	casa	y	quería	entrar	a	vivir	en	ella,
celebraba	una	ceremonia	al	dios	de	las	casas,	pues	si	no	lo	hacía	así,	gozaría
poco	de	su	vivienda	y	se	moriría;	para	evitarlo,	el	día	del	estreno,	durante	siete	u
ocho	días,	lo	celebraban	con	bailes	y	banquetes,	para	lo	cual	invitaban	a	mucha
gente,	según	Muñoz	Camargo.	También,	lo	hacían	para	que	la	deidad	de	la
borrachera	“no	les	fuese	contraria	[...]	cuando	probaban	los	nuevos	vinos”
(Muñoz	Camargo,	149-150;	Sahagún,	I,	2000,	468).

Tan	pronto	como	la	mujer	quedaba	embarazada	se	apoderaba	de	ella	un	temor
ancestral,	cuenta	Sahagún,	ya	que	los	aztecas	creían	que	todo	individuo	estába
expuesto	a	poderes	mágicos	y	arbitrarios.	Por	eso	ellas	practicaban	una	serie	de
medidas	de	precaución	y	tabúes:	cuando	la	mujer	llevaba	de	uno	a	tres	meses	de
embarazo,	la	comadrona	le	recomendaba	tener	relaciones	con	su	marido
“templadamente,	porque	si	del	todo	se	abstuviese	del	acto	carnal,	la	criatura
saldría	enferma	y	de	pocas	fuerzas	cuando	naciese.	Ordenaba	también	que
cuando	se	aprocsimara	el	tiempo	de	parir,	que	se	abstuviesen	del	acto	carnal”
(Sahagún,	II,	1829,	181).	Cuando	salían	de	la	casa,	por	ejemplo,	se	echaban
cenizas	dentro	de	la	blusa	para	evitar	ser	asustadas	por	fantasmas.	También
creían	que	si	miraban	el	sol	durante	un	eclipse,	podrían	abortar;	temían	asimismo
que	el	bebé	naciera	con	labio	leporino	(II,	1829,	23;	I,	2000,	464-465;	Anton,
17),	o	que	se	volviera	ratón:	y	“para	remedio	de	esto	tomaban	un	pedazo	de	iztle
en	la	boca	o	poníanlo	en	la	cintura,	sobre	el	vientre”	(Sahagún,	Suma,	175).



Continúa	Sahagún	con	las	abusiones	relacionadas	con	los	embarazos	y	los
partos,	contando	que	para	evitar	que	se	“escalentase	o	tostase	el	feto”	y	no
naciera	bien,	la	partera	ordenaba	no	solo	que	no	se	bañara	la	preñada	en	agua
muy	caliente,	ni	tampoco	se	calentase	al	fuego	“ni	la	barriga	ni	las	espaldas,	ni
tampoco	al	sol,	por	[...]	peligro	de	que	no	se	tostase	la	criatura”;	asimismo	le
impedía	dormir	durante	el	día,	“porque	no	fuese	disforme	en	la	cara	el	niño	que
había	de	nacer”	(II,	1829,	180).	Evitaban	que	la	preñada	viese	a	un	ahorcado,
porque	decían	que	el	niño	nacería	“con	una	soga	de	carne	en	la	garganta”	(II,
1829,	23).	Además,	creían	que	si	la	mujer	preñada	mascaba	tezitli	(chicle),	la
criatura	padecería	de	asfixias	de	las	que	podría	morir,	o	incurriría	en	el	peligro
de	que	“se	[le]	hiciese	el	paladar	duro,	y	las	encías	gruesas,	porque	no	podría
mamar	y	moriría”	(II,	1829,	24	y	180-181).	Mandaban	también	que	se	le
satisficiesen	todos	los	antojos	a	la	preñada,	pero	que	no	ayunase	ni	comiese
tierra	ni	tizatl	(tiza,	gres)	“porque	nacería	enferma	la	criatura	o	con	algún	defecto
corporal,	porque	lo	que	come	y	bebe	la	madre,	aquello	se	incorpora	en	la
criatura,	y	de	aquello	toma	la	sustancia”.	Las	embarazadas	vestían	una	camisa
especial;	esto	permitía	que	fueran	reconocidas	como	tales	para	evitar	comer	o
tocar	lo	que	ellas	guisaban	(Gómara,	437-438,	440;	Anton,	18).

Sahagún	dejó	consignado	que	durante	cuatro	días	continuos	“ardía	el	fuego	en
casa	de	la	recién	parida,	y	guardaban	este	tiempo	con	mucha	diligencia,	[...pues
si	alguien	apagaba	el	fuego,]	decían	que	así	quitaban	la	buena	ventura	a	la
criatura	que	había	nacido”	(Historia	I,	1829,	331).	En	la	casa	donde	había	una
recién	parida,	no	quemaban	los	escobajos	que	son	“mazorquillas	que	quedan
después	de	desgranado	[el	maíz],	que	llaman	olotl”,	pues	si	lo	hacían,	pensaban
que	la	cara	del	recién	nacido	sería	pecosa	y	llena	de	hoyos	(II,	1829,	23;	I,	2000,
464).	Clavijero	informa	también	que	en	una	de	las	fiestas	dedicadas	a	la	madre
de	los	dioses,	efectuaban	“la	ridícula	ceremonia	de	alzar	a	los	niños	por	las
orejas,	creyendo	que	así	serían	muy	altos”	(I,	1829,	192).

Arriba	detallamos	varias	ceremonias	y	creencias	relacionadas	con	las	mujeres
que	morían	durante	el	parto,	porque	esa	conjunción	de	los	principios	de	vida	y
muerte,	recuerda	los	miedos	ancestrales.	Vale	agregar	que	así	como	los	soldados
le	cortaban	a	la	difunta	un	dedo	y	el	cabello,	los	cuales	guardaban	como	reliquias
que	los	protegía	en	los	campos	de	batalla,	los	hechiceros	trataban	también	de
robar	el	cadáver	para	cortarle	el	brazo	y	la	mano	izquierda;	según	ellos,	tenía
poderes	para	paralizar	a	los	que	estaban	en	la	casa	donde	iban	a	robar	(Sahagún,
II,	1829,	167;	Garza	Tarazona,	67).



A	propósito	de	eclipses	de	sol	o	de	luna,	Muñoz	Camargo	menciona	que	los
tlaxcaltecas	los	tenían	por	mala	señal	y	que	en	esos	tiempos	reñían	y	peleaban;
por	eso	“daban	grandes	gritos	y	voces	y	lloros,	porque	entendían	que	se	llegaba
el	fin	del	mundo”.	Si	el	eclipse	era	de	sol	“sacrificaban	[...]	hombres	bermejos”	y
si	era	la	luna,	“sacrificaban	hombres	blancos	y	mujeres	blancas	[albinos/as],	las
que	llamaban	adivinas”.	Los	cometas	también	producían	malas	señales	“de
mortandades,	guerras,	hambres	[...]	y	calamidades”;	decían	que	esos	cometas
“eran	saetas	de	las	estrellas,	y	que	mataban	las	cazas	de	los	campos	y	de	los
montes”	(Muñoz	Camargo,	132).

Cuando	los	ratones	le	roían	las	enaguas	a	una	mujer	casada,	el	marido
interpretaba	que	ella	le	era	infiel,	mientras	la	mujer	pensaba	lo	mismo	de	su
esposo,	cuando	los	ratones	le	habían	roído	su	manta.	Además,	aquella	que	comía
lo	que	los	ratones	habían	roído,	fuera	“pan,	queso,	u	otra	cosa,	que	le	levantarían
falso	testimonio,	de	hurto,	de	adulterio,	o	de	otra	cosa”	(Sahagún,	II,	1829,	25	y
26,	respectivamente).	Lo	mismo,	según	Durán,	ocurría	en	las	casas	que	alojaban
a	las	vírgenes:

en	viendo	entrar	o	salir	un	ratón	en	el	oratorio	del	ídolo,	o	algún	murciélago,	o	si
hallaban	roída	alguna	manta	del	templo,	o	agujero	que	hubiese	hecho	el	ratón	en
la	pieza,	luego	decían	que	algún	pecado	se	había	cometido	y	que	alguna	injuria
se	había	hecho	a	su	dios	[...]	y	andaban	muy	sobre	aviso	para	saber	quién	era	la
causa	de	tan	gran	desacato	y	[falta	de]	reverencia.	Hallado	el	delincuente,	por
muy	aventajado	que	en	dignidad	fuese,	luego	le	mataban	y	vengaban	con	aquello
la	injuria	[tetlazolmictiliztli]	que	a	su	dios	se	había	hecho	(Historia,	I,	27).

Siguiendo	el	esquema	especulativo	de	la	escoba	(llamada	Tlazolteuctli:	“dios	de
la	ira”),	era	costumbre	dejar	la	escoba	afuera	para	evitar	que	la	mugre	que	podría
acarrear,	metiera	discordias	en	la	casa.	Por	eso,	a	los	niños	se	les	prohibía	jugar
con	ella.	El	hombre	que	quisiera	seducir	a	una	mujer,	recogía	las	pajas	que
cayeran	de	la	escoba	mientras	ella	barría;	una	vez	acumulaba	veinte	pajas,	podía
desviar,	como	si	fuera	un	sortilegio	que	aprisionara	la	voluntad,	el	poder	de	la
escoba	hacia	su	dueña	y	forzarla	a	someterse	a	sus	deseos.	Era	tan	fuerte	el
agüero	atribuido	a	la	limpieza	como	medio	de	mantener	el	orden	y	evitar	el	caos,
que	un	hombre	ausente	de	su	hogar,	no	solo	estaba	satisfecho	con	haber
ordenado	a	su	esposa	e	hijos	que	barrieran,	sino	que	también	les	encargaba	a	sus
parientes	que	se	lo	recordaran	para	estar	seguros	de	que	cumplían	sin	fallar



(Burkhart,	35,	38).

A	diario	las	familias	presentaban	tanto	ofrendas	de	comidas	y	bebidas	como
celebraban	diversos	ritos	domésticos	a	los	dioses,	en	especial,	al	fuego.	Durán
expuso	que	existía	una	multitud	de	supersticiones	en	relación	con	los	ruidos	que
emitían	el	fuego	y	las	brasas,	y	el	humo	que	emanaba	de	ambos.	Las	familias
acomodadas	celebraban	el	onomástico	del	fuego	con	banquetes	ofrendándole
papel,	codornices	y	pulque.	Otros	menos	pudientes	le	dedicaban	incienso	de
pobre	calidad;	y	los	pobres	quemaban	hierbas	aromáticas	(Durán,	Historia,	I,
168-169;	Burkhart,	40).

Para	beneficiar	y	proteger	a	los	maridos	que	estaban	en	la	guerra,	el	tiempo	que
esta	duraba,	o	hasta	que	ellos	regresaran,	las	esposas,	“en	señal	de	tristeza	y	luto,
nunca	desde	aquel	día	se	lavaban	las	caras”,	aunque	se	bañaban	del	cuello	para
abajo.	En	un	rito	semejante	al	que	realizaban	los	guerreros,	a	la	medianoche,	y
después	de	encender	la	lumbre	y	de	barrer,	seguidos	de	otros	actos	rituales,	las
mujeres	ofrecían	incienso	y	oraban	por	la	seguridad	de	sus	esposos.	Entonces
sacaban	los	fémures	de	los	que	en	otras	guerras	fueron	cautivos	de	sus	maridos,
los	cuales	yacían	enterrados	en	la	casa	y	eran	llamados	malteotl[277]	o
“deidades	prisioneras”,	los	envolvían	en	papel,	los	colgaban	de	una	viga	de	la
casa	y	con	un	brasero	encendido,	los	sahumaban	con	incienso	mientras	rezaban
por	la	vida	de	sus	cónyuges.	Hecha	la	oración,	se	volvían	a	acostar,	pero	al
amanecer	“tornábanse	a	levantar	y	a	barrer	la	calle.	Lo	mismo	hacían	al
mediodía,	y	lo	mismo	a	la	hora	que	se	pon[ía]	el	sol”	(Durán,	Historia,	I,	164-
165;	Burkhart,	41).	También	colgaban	el	manto	de	sus	maridos,	a	modo
simbólico	de	su	presencia	en	el	hogar	y	asociada	a	las	reliquias	de	sus	victorias
(Burkhart,	40-41).

Era	tan	fuerte	la	creencia	en	los	agüeros	y	presagios	entre	los	aztecas,	que	en	los
últimos	años	de	su	reinado,	Moctezuma	II	Xocoyotzin	vivió	torturado	por	malos
augurios	de	la	inminente	caída	de	su	imperio;	a	partir	de	las	primeras	señales,	se
pasaba	consultando	a	los	adivinos	y	escuchando	sueños	premonitorios	de	la
próxima	venida	de	unos	invasores.	Entre	esos	muchos	avisos,	una	década	antes
de	la	llegada	de	los	españoles	apareció	en	el	cielo	un	cometa	o	rastro	luminoso
que	permaneció	visible	un	año	entero,	según	algunos,	pero	Sahagún	asegura	que
“dejó	de	aparecer	dicho	resplandor	o	señal	cuatro	años	antes	de	la	venida	de	los
españoles”.[278]	Asimismo,	se	habían	visto	en	1510	otras	evidencias	de	futuros
desastres,	como	la	del	incendio	inexplicable	de	las	torres	del	templo	mayor	de
Tenochtitlán,	el	cual,	cuanta	más	agua	le	echaban	para	extinguirlo,	flameaba	aún



más.	El	año	anterior,	sin	viento	ni	terremoto	alguno,	las	aguas	de	la	laguna	se
levantaron	en	olas	que	destruyeron	algunas	casas	de	la	ciudad.	Además,	a	veces,
en	las	noches,	se	oían	los	gemidos	de	una	mujer	que	exclamaba:	“¡Mis	muy
queridos	hijos,	ya	llega	vuestra	partida!	Mis	muy	queridos	hijos,	¿adónde	os
llevaré?”.	También	ocurrieron	muchos	otros	fenómenos	inexplicables	(Códice
Florentino	en	Baudot,	59-62;	Historia	de	Tlaxcala,	245-248;	Durán,	Historia,
305;	History,	460-461).[279]

Ha	quedado	consignado	en	especial	un	prodigio	que	recogieron	Torquemada	y
Betancourt.	Clavijero	lo	reprodujo	en	su	crónica	como	sigue:	la	princesa
Papantzin,	hermana	de	Moctezuma	y	viuda	del	gobernador	de	Tlatelolco,	murió
en	1509;	fue	enterrada	en	una	cueva	que	daba	al	jardín	donde	ella	solía	pasearse.
A	los	cuatro	días,	Papantzin	apareció	sentada	en	las	gradas	de	la	fuente,	lo	cual
alarmó	a	todos;	sin	embargo,	ella	los	tranquilizó	diciéndoles	que	no	había	muerto
y	que	quería	hablar	con	su	hermano	para	comunicarle	un	mensaje	que	traía	del
más	allá.	Una	vez	en	presencia	de	Moctezuma	y	del	rey	de	Tezcoco,
Nezahualcoyotzin,	les	explicó	que	mientras	yacía	muerta	tuvo	un	sueño[280]	en
el	cual	un	bello	joven	con	alas	y	vestido	de	blanco,	le	mostró	un	río	donde	había
“unos	barcos	y	en	ellos	unos	hombres	de	color	y	traje	muy	diferente”	al	de	los
aztecas;	el	joven	le	explicó	que	aquéllos	eran	los	que	se	iban	a	apoderar	del	reino
y	que	traerían	para	ellos	noticia	del	Dios	verdadero,	y	cuando	se	promulgara	“el
lavatorio,	con	que	se	borran	los	pecados”,	ese	Dios	la	instaba	para	que	“fuera	la
primera	en	recibirlo	y	guía	con	[...su]	ejemplo	a	los	de	[...su]	nación”.	Dicho	eso,
el	joven	desapareció	y	ella	volvió	a	la	vida.	“Papantzin	vivió	después	muchos
años	en	grande	recogimiento	y	abstinencia”.	Sigue	Clavijero	contando	que	ella
“fue	la	primera	que	el	año	de	1524	recibió	el	santo	bautismo	en	Tlatelolco	y	se
nombró	desde	entonces	María	Papantzin”.	Concluye	el	historiador	explicando
que	la	princesa	vivió	el	resto	de	su	vida	como	“un	perfecto	modelo	de	virtud”
cristiana	(Clavijero,	139-141,	351;	Bustamante,	en	Sahagún,	1829,	Historia	II,
270).[281]

La	nota	11	del	texto	de	Clavijero	aclara	que	dicho	suceso	fue	tomado	por	los
cronistas	“de	los	escritos	de	los	primeros	apostólicos	religiosos,	que	conocieron
y	trataron	a	aquella	princesa”	(Clavijero,	n.	11,	139).	Por	otra	parte,	el	Códice
Ramírez	menciona	que	Yacotzin,	madre	de	Ixtlilxóchitl,	fue	la	primera	que
recibió	el	santo	bautismo	en	Tlatelolco”	y	además,	para	mayor	coincidencia,	le
dieron	de	nombre	cristiano	el	de	María	(Códice	Ramírez	en	Baudot,	224;	León-
Portilla	y	Garibay,	Visión,	60-61).[282]	Puesto	que	en	el	texto	de	Clavijero
Papantzin	fue	“la	primera	que	el	año	de	1524	recibió	el	santo	bautismo	en



Tlatelolco”	y	además	la	bautizaron	con	el	nombre	cristiano	de	María	(Clavijero,
142,	143,	145),	queda	preguntarse	si	Papantzin	se	llamaba	también	Yacotzin.
Aquí	conviene	que	nos	detengamos,	ya	que	hay	confusión	de	nombres:	el	Códice
Ramírez	llama	a	la	madre	de	Ixtlilxóchitl,	Yacotzin;	Clavijero	la	llama	Cocotzin
(142,	143	y	145);	y	el	mismo	fraile	cronista	la	llama	Xocotzin	(Clavijero,	120).
Todo	parece	ser	un	problema	fonético	al	traducir	del	náhuatl	al	español.

El	Códice	Aubin	confirma	que	fue	en	el	“año	Seis	Pedernal-1524	cuando
comenzó	a	existir	la	creencia	en	la	divinidad,	y	los	padres	empezaron	entonces	a
enseñar[les]	la	doctrina	cristiana”	(Baudot,	Relatos,	215).	La	confusión	con	los
nombres	recibidos	por	los	nativos	se	debe	a	que	eran	bautizados	en	montones,
como	manadas	de	animales,	sin	tomar	en	cuenta	su	individualidad	ni	sus	gustos;
por	ejemplo,	en	Tlaxcala	y	otras	provincias	se	seguía	el	siguiente	orden	al
bautizar	a	los	nativos:	un	día,	a	todos	los	hombres	les	daban	el	nombre	de	Juan;
otro	día,	el	de	Pedro;	un	día,	todas	las	mujeres	“se	llamaban	Anas	[...	y	]	otro,
Marías,	de	modo	que	venían	por	días	los	nombres”	de	hombres	o	de	mujeres;
estos	recibían	una	cedulita	para	que	recordaran	cómo	se	llamaban	(Muñoz
Camargo,	Historia	de	Tlaxcala,	274).

4.10.	Festejos,	pasatiempos,	literatura,	arte,	artesanías	y	otros

En	general,	cuando	los	cronistas	hacen	referencia	a	los	festejos,	cantos,	bailes	y
diversiones,	no	especificaban	si	las	mujeres	participaban	en	esas	actividades.	En
cambio,	Sahagún,	y	a	veces	Durán,	explican	cómo,	durante	algunas	festividades,
las	mujeres	danzaban	y	cantaban	junto	con	los	hombres;	así	el	lector	comprueba
que	la	monótona	y	ocupada	vida	de	las	nativas,	siempre	frente	al	fogón,	el	telar,
la	escoba,	cumpliendo	con	sus	múltiples	deberes,	era	compensada	por	gratos
momentos	como	los	que	disfrutaban	en	los	“areytos”,	los	cuales	aprendían	en	el
Cuicacalli	o	escuela	de	canto	y	danza	que	se	hallaba	dentro	del	cerco	que
rodeaba	al	templo	mayor	o	cú.	Arriba,	basándonos	en	Durán,	explicábamos	el
orden,	concierto	y	respeto	con	el	que	se	preparaban	los	mancebos	y	doncellas	en
ese	plantel	educativo;	y	cuando	alguno	de	esos	jóvenes	“no	acertaba	a	hacer	los
contrapasos,	a	son	y	compás,	lo	enseñaban	con	mucho	cuidado”	(Durán,
Historia,	I,	188-189;	Garza	Tarazona,	82-83).



En	los	festejos	en	honor	de	Huitzilopochtli	hombres	y	mujeres	“juntos
comenzaban	estos	cantares	[y	bailes]	a	la	tarde,	y	acababan	cerca	de	las	diez”	de
la	noche	durante	veinte	días;	al	noveno,	efectuaban	grandes	ceremonias	para
preparar	a	los	que	serían	sacrificados	durante	esos	festejos	y	“hacían	un	areyto
con	ellos,	en	el	cual	iban	una	mujer	y	un	hombre	pareados	cantando	y	bailando”
(Durán,	Historia,	I,	71).[283]	A	los	diecinueve	días	“comenzaban	a	hacer	unas
danzas	en	que	iban	asidos	todos	de	las	manos,	hombres	y	mujeres	y	danzaban
culebreando”	(Durán,	Historia,	I,	71).	Después	comenzaban	los	sacrificios	de
esclavos	y	cautivos:	cuando	mataban	a	cada	uno,	tocaban	los	instrumentos
musicales;	tan	pronto	terminaba	el	sacrificio,	“comenzaban	a	bailar	y	cantar,	a
comer	y	beber,	y	así	se	acababa	la	fiesta”	(Durán,	Historia,	I,	71).[284]

Gracias	a	Sahagún,	hoy	podemos	tener	una	idea	de	otros	festejos	en	los	que	la
mujer	participaba,	como	los	que	se	dedicaban	a	Vixtocioatl	–así	la	llama	el	fraile
franciscano–	o	Huixtocihuatl,	diosa	de	la	sal.	Este	festejo	se	celebraba	el	séptimo
mes	que	comenzaba	el	26	de	junio.	La	víspera	de	la	fiesta	celebraban	todas	las
mujeres	“que	hacían	sal,	viejas,	mozas,	y	muchachas”,	con	una	gran	danza	en
círculo,	asidas	de	una	cuerda	de	muchas	y	diversas	flores,	y	en	los	cabellos	con
coronas	de	Iztauhyatl	o	ajenjo	mexicano,	que	los	nativos	llamaban	“estafiate”.
Mientras	bailaban,	cantaban,	dirigidas	por	dos	sacerdotes	ancianos.	El	centro	del
círculo	lo	ocupaba	una	cautiva	ataviada	con	el	traje	de	la	diosa,	la	cual	sería
sacrificada	al	día	siguiente.	Así,	alternándose	los	grupos	de	mujeres,	bailaban	y
cantaban	desde	la	tarde	hasta	la	medianoche.	La	cautiva	bailaba	y	cantaba	sobre
todo	la	noche	antes	de	su	muerte,	pues	debía	pasarla	“sin	dormir	ni	reposar”
(Sahagún,	I,	126-127;	Clavijero,	187).	Al	día	siguiente	solo	bailaban	los
sacerdotes	llevando	las	flores	amarillas	llamadas	“claveles	de	las	Indias”.	Al
ocaso,	se	sacrificaba	a	la	cautiva	y	todo	terminaba	en	opíparos	convites.	Durante
ese	mes	“eran	frecuentes	los	bailes	y	las	recreaciones	en	los	jardines,	las	poesías
que	cantaban	eran	todas	de	amores	y	de	caza”	(Clavijero,	187).

Otros	festivales	documentados	por	Sahagún	se	celebraban	durante	veinte	días;	en
ellos	participaban,	además	de	soldados	viejos	y	otros	bisoños,	“mugeres
matronas	que	querían	[bailar],	y	las	mugeres	públicas”	(Historia	I,	1829,	95).	En
las	celebraciones	a	Toci,	no	cantaban	ni	bailaban,	solo	caminaban	“levantando	y
bajando	los	brazos	al	compás	del	atambor”.	Las	mujeres	lloraban	y	decían	que	si
pronto	se	pregonaba	guerra,	sus	hijos	estarían	obligados	a	cumplir	con	su	deber	y
quizás	no	los	volverían	a	ver	más	(Sahagún,	I,	1829,	154-155).

Durante	el	octavo	mes	que	comenzaba	el	16	de	julio,	se	hacía	una	solemne	fiesta



en	honor	de	la	diosa	Centeotl,	bajo	el	nombre	de	Xilonen,	nombre	que	recibía	la
diosa	cuando	a	la	mazorca	de	maíz	la	llamaban	xilotl	o	elote.	Este	festejo	se
llamaba	huei	tecuhilhuitl,	que	quiere	decir	“la	gran	fiesta	de	los	señores”	En	el
templo	de	la	diosa,	por	ocho	días	las	mujeres,	jóvenes	y	viejas,	“hacían	areito”,
pero	ningún	hombre	las	acompañaba.	Todas	iban	ataviadas	de	fiesta,	con	plumas
rojas	en	brazos	y	piernas,	y	“afeitadas	las	caras	con	color	amarillo	y	marcasita”
(Sahagún,	I,	2000,	219-220).	Las	mujeres	llevaban	los	cabellos	sueltos	“en
significación	de	los	del	maíz”	(Clavijero,	187).	Después	de	que	los	sacerdotes	y
los	señores	daban	de	comer	y	beber	al	pueblo,	y	los	sacerdotes	danzaban	durante
cuatro	horas,	el	“último	día	era	la	danza	de	los	nobles	y	militares,	entre	los
cuales	danzaba	una	cautiva	que	representaba	a	la	diosa	y,	después	de	la	danza,
era	sacrificada	juntamente	con	otros	prisioneros”	(Clavijero,	187-188).	Una	vez
realizado	el	sacrificio	de	quien	la	había	representado,	en	honor	a	esa	deidad,
podían	comer	xilotes	(elotes),	tortillas	y	cañas	de	maíz,	lo	cual	no	podían	hacerlo
antes	de	ese	festejo	(Sahagún,	I,	2000,	219-220).

Además,	Durán	cuenta	que	se	celebraba	una	“fiesta	grande	de	los	señores”	y	una
fiesta	pequeña	“de	señorcillos,	o	fiestezuela	de	ellos”,	a	la	que	también	llamaban
“tlaxochimaco,	que	quiere	decir	repartimiento	de	rosas”;	durante	esta	última,	lo
“que	se	hacía	era	presentarse	rosas	los	unos	a	los	otros	y	convidarse	los	unos	a
los	otros”.	En	ese	día	salían	a	la	calle	las	concubinas	“con	guirnaldas	de	flores	en
las	cabezas	y	a	los	cuellos”;	los	caballeros	y	gente	principal	las	festejaban	y
requebraban;	terminado	el	paseo,	“había	baile	y	canto	entre	ellas	y	los	galanes,
[...]	y	acabados,	se	iban	cada	una	a	su	palacio	donde	eran	sujetas”	(Durán,
Historia,	I,	1829,	263-264).	Al	respecto,	según	Sahagún,	tenían	hasta	dos	o	tres
concubinas,	“la	una	tenían	en	su	casa,	y	las	otras	estaban	en	las	de	sus	familias”
(I,	1829,	264).

También	participaban	las	mujeres	públicas	en	las	danzas	y	cantos	en	honor	a
Huitzilopochtli	durante	tlaxochimaco,	en	las	calendas	del	noveno	mes;	los
bailarines	iban	asidos	de	las	manos,	una	mujer	entre	dos	hombres	y	un	hombre
entre	dos	mujeres;	los	que	se	habían	distinguido	en	la	guerra	iban	adelante	y	le
pasaban	el	brazo	por	la	cintura	de	la	mujer,	“como	abrazándola”;	los	otros,	no
tenían	derecho	de	hacer	esto	(Sahagún,	I,	2000,	221-222).

En	los	festejos	de	las	calendas	del	décimo	mes,	agrega	Sahagún	que	las	mujeres
principales	también	participaban	brindándoles	jícaras	de	chocolate	a	los	que
traían	el	árbol	llamado	xócotl	(I,	2000,	223).[285]



La	fiesta	y	sacrificio	dedicados	a	la	diosa	Toci	se	hacían	en	el	décimoprimer	mes
que	se	llamaba	ochpaniztli	(barrimiento).	Después	de	los	primeros	cinco	días	de
ese	mes,	comenzaban	a	bailar	el	nematlaxo,	que	duraba	ocho	días;	en	él
danzaban	sin	cantar,	ordenados	en	cuatro	hileras,	sin	menear	los	pies	ni	el
cuerpo,	solo	las	manos	que	levantaban	y	bajaban	al	son	del	atabal,	llevando
racimos	de	flores	que	se	llamaban	cempoalxúchitl.[286]	Comenzaban	este	baile
en	la	tarde	y	lo	terminaban	al	ponerse	el	sol.	Pasados	los	ocho	días	de	danzas,	las
mujeres	médicas,	mozas	y	viejas	comenzaban	la	simbólica	pelea	que	relatamos
arriba	en	relación	con	el	rito	dedicado	a	Toci;	pasados	diversos	juegos	en	los	que
los	mancebos	perseguían	a	la	gente	con	escobas	cubiertas	de	sangre,	los
guerreros	recientemente	armados	hacían	un	areito	por	el	estilo	del	que	antes	se
describió,	en	el	patio	de	la	diosa	Toci;	las	mujeres	que	observaban	esto,	se
decían:	“‘estos	nuestros	hijos	que	van	agora	tan	ataviados,	si	de	aquí	a	poco
apregonan	la	guerra,	ya	quedan	obligados	a	ir	a	ella.	¿Pensáis	que	volverán	más?
Quizá	nunca	más	los	veremos’.	Desta	manera	se	acuitaban	las	unas	y	las	otras,	y
se	angustiaban	por	los	hijos”.	Entonces,	sigue	contando	Sahagún,	el	hombre	que
representaba	a	la	diosa	Toci,	sus	devotos	y	las	médicas	iban	bailando	y	cantando
“en	tiple	muy	alto”	(Sahagún,	I,	2000,	229-235).	En	las	crónicas	se	ven	otras
ceremonias	en	las	que	las	mujeres	participaban	bailando	y	cantando.

Entre	los	tarascas,	al	día	siguiente	de	una	ceremonia,	las	mujeres	se	reunían
alrededor	del	fuego,	“tostaban	maíz	y	hacían	cacalote,[287]	y	lo	comían	allí
todas	emborrachándose	y	tomaban	aquel	maíz	tostado	y	echábanlo	en	miel,	y
entraban	luego	unos	que	bailaban	un	baile	llamado	parácata-uaraqua”	en	el	patio
o	en	las	casas	de	los	papas[288]	(Anónimo,	Relación,	30).[289]

Asimismo	se	tiene	noticia	de	que	las	mujeres	participaban	en	actividades
deportivas	y	rituales	como	el	juego	de	pelota	(tlac,	tlachtli)	o	batey,	el	cual	se
jugaba	con	los	hombros	y	el	trasero.	Al	referirse	a	la	isla	Española,	Fray
Bartolomé	explica	que	daba	gusto	ver	a	los	nativos	jugar	dicho	juego,	“y	mucho
más	cuando	las	mujeres,	unas	con	otras,	jugaban,	las	cuales,	no	con	los	hombros
ni	las	nalgas,	sino	con	las	rodillas	[...]	rebatían	[la	pelota]	y	creo	que	con	los
puños	cerrados”	(Las	Casas,	IV,	241;	Oviedo,	I,	146).	Fernández	de	Oviedo
confirma	lo	anterior	y	sugiere	la	probabilidad	de	que	en	otras	regiones	del	Nuevo
Mundo,	como	en	el	Imperio	Azteca	,	las	mujeres	practicaran	este	juego.	No
obstante,	la	descripción	de	tal	deporte	que	suministran	los	cronistas,	parece	que
en	el	Caribe	se	jugaba	de	manera	diferente	a	la	de	los	aztecas,[290]	quienes
tenían	que	pasar	la	pelota	por	un	aro	macizo	colocado	en	la	pared;	este	no	se
menciona	en	las	páginas	que	tratan	de	los	taínos.	Fernández	de	Oviedo	continúa



suministrando	más	detalles:	el	juego	de	la	pelota	lo	juegan

hombres	contra	hombres,	o	mujeres	contra	mujeres,	y	algunas	veces	mezclados
ellos	y	ellas;	y	también	acaesce	jugar	las	mujeres	contra	los	varones,	y	también
las	casadas	contra	las	vírgenes.	[...]	Y	es	cosa	mucho	de	admirar	ver	la	velocidad
e	presteza	que	tienen	en	el	juego,	y	cuan	sueltos	son	ellos	y	ellas	(Oviedo,	I,
146).

Los	aztecas,	como	los	nativos	de	Las	Antillas,	celebraban	también	juegos	con	las
mujeres,	los	cuales	a	veces	resultaban	grotescos,	macabros	o	pesados,	como	el
que	practicaban	al	día	siguiente	del	festejo	dedicado	a	Ilamateuctli,	diosa	de	la
vejez.	Al	día	siguiente	del	sacrificio	de	la	mujer	que	representaba	a	la	diosa,	“se
divertía	la	chusma	del	pueblo	con	un	juego	semejante	a	los	lupercales	de	los
romanos,	corriendo	por	las	calles	y	dando	golpes	a	cuantas	mujeres	encontraban,
con	unas	talegas	llenas	de	heno”	(Sahagún	I,	1829,	74;	Clavijero,	191).	También
los	chiquillos	les	daban	a	las	niñas	tales	talegazos	que	las	hacían	llorar	(Sahagún,
I,	1829,	74).

En	cuanto	a	las	artes	y	artesanías,	en	la	sección	4.8.	Oficios	y	labores	nos
referimos	a	la	especializada	labor	de	los	tejidos.	Garza	Tarazona	suministra	un
informe	detallado	sobre	las	pintoras	que	eran	muy	solicitadas	para	las	fiestas
solemnes	o	para	la	guerra,	porque	en	esas	ocasiones	los	nativos	se	pintaban	el
cuerpo	y	la	cara.	Ellas	realizaban	esta	labor	en	el	tianguez.	Agrega	la	autora	que
“la	pintura	corporal,	el	corte	de	pelo,	la	forma	del	peinado	y	las	insignias	eran
muy	importantes,	ya	que	marcaban	el	nivel	social	de	las	personas	y	nadie	estaba
autorizado	a	portar	lo	que	no	le	correspondiera”	(Garza	Tarazona,	32).

La	plumaria	era	otro	oficio	muy	cotizado,	que	efectuaban	hombres	y	mujeres
para	cumplir	con	los	tributos	y	adornar	los	trajes	de	guerreros,	penachos,	rodelas,
pendones,	etcétera	(Garza	Tarazona,	32,	79).	Hay	que	agregar	que	las	mujeres
también	participaban	en	la	confección	total	o	parcial	de	joyas	(32).	En	algunas
regiones,	la	alfarería	la	hacían	las	mujeres,	y	en	otros	lugares,	la	cerámica	ritual
era	hecha	exclusivamente	por	ellas.	Como	ocurrió	con	los	textiles,	“la
introducción	del	torno	en	la	época	colonial,	la	alfarería	pasa	a	ser	ocupación
masculina,	quedando	las	mujeres	a	cargo	del	resto	del	proceso	de	la	manufactura
de	la	cerámica	no	torneada,	como	se	acostumbraba”,	explica	Garza	Tarazona
(33).	Sin	embargo,	continúa	la	autora,	en	la	actualidad,	en	muchas	regiones	de



México,	las	mujeres	trabajan	la	cerámica	tradicional	en	la	totalidad	o	en	parte	del
proceso	(33).	También	la	cestería,	especialmente	la	manufacturada	con	fibras
suaves,	con	las	que	elaboraban	variedad	de	objetos	de	uso	cotidiano,	era	del
dominio	de	las	mujeres	(Garza	Tarazona,	33-34).

Había,	asimismo,	mujeres	escribas,	las	cuales	pintaban	en	los	libros	eventos
etnohistóricos,	mapas,	la	vida	cotidiana,	y	el	recuento	de	los	días	y	de	las	fiestas.
Garza	Tarazona	deduce	lo	anterior	al	examinar	las	estatuillas	de	carácter	realista
que	se	hallaron	en	la	isla	Jaína	en	Campeche,	entre	las	cuales	hay	una	de	“una
mujer	que	tiene	en	la	pierna	izquierda	un	rectángulo	y	sobre	este	apoya	la	mano.
De	ahí	que	deduzca	la	probabilidad	de	que	el	rectángulo	sea	un	libro	y	que	al
tener	apoyada	la	mano	sobre	este	se	escenifique	a	una	escribana”;	eso	lleva	a	la
estudiosa	a	conjeturar	que	los	restos	a	los	que	les	pusieron	esa	ofrenda,	hayan
sido	de	una	mujer	que	ejercía	dicho	oficio	(37-38).

En	el	campo	intelectual	se	sabe	que	hubo	maestras	encargadas	de	educar	a	las
pupilas	en	las	escuelas.	También	hubo	trasmisoras	de	lengua	y	cultura;	de	esto	da
prueba	San	Antón	Muñón	Chimalpahin,	quien	“encontró	una	mujer	de
Culhuacán	para	que	enseñara	a	un	príncipe	Texcocano	la	lengua	y	costumbres
nahuas”,	informa	Garza	Tarazona	(39).	Alva	Ixtlixóchitl	lo	confirma	diciendo,	y
repito	lo	arriba	dicho,	que	al	príncipe	Ixtlixóchitl	le	dieron	por	aya	a
“Zacaquimiltzin,	señora	de	Tepepulco,	con	muchas	otras	mujeres	principales	de
diversas	partes	y	de	diversas	lenguas,	para	que	el	niño,	como	era	costumbre,
aprendiera	de	todas	ellas	(Alva	Ixtlixóchitl,	Obras,	I,	294;	II,	n.	168).

Respecto	a	la	creación	literaria,	Toro	Montalvo	hace	un	detallado	análisis	de	la
poetica	nahua	y	explica	que	los	aztecas	se	complacían	en	el	ejercicio	de	la
poesía,	la	cual	era	muy	preciada	por	su	notable	prestigio,	tanto	en	el	Calmecac,
como	en	la	corte	y	en	el	pueblo.	Para	ellos	el	cuicatl	era	“un	vocablo	que
denominaba	al	poema	y	su	representación	gráfica,	simbolizada	por	una	voluta
adornada	de	flores;	era	la	‘palabra	florecida’;	es	decir,	‘música	con	palabras’	”.
La	poesía	de	los	nahuas	era	de	origen	colectivista,	coral	y	emotivo;	eso	quiere
decir	que	“era	cantada	en	grupos,	o	en	conjuntos	donde	la	tonalidad,
sentimientos	y	ritmos	le	daban	el	efecto	de	actividad	comunitaria.	Estaba	regida
por	una	métrica	exigente	de	acuerdo	a	la	melodía	que	representase”.	A	esto	se
unía	la	voz	del	tlamatinime,	“el	que	sabe	algo”,	aquel	que	medita	sobre	el
hombre	y	sus	enigmas	en	el	cosmos,	en	la	tierra	y	era	maestro	de	retórica	(Toro
Montalvo,	23-24).



De	ahí	la	adoración	de	los	aztecas	al	dios	del	canto,	la	danza	y	la	poesía,
Xochipilli.	La	importancia	de	los	“cantos	florecidos”	se	puede	captar	en	el	hecho
de	que	en	sus	códices	han	quedado	pictografiados	los	nombres	y	los	poemas	de
los	más	destacados	poetas	de	ese	imperio,	como	Nezahualcóyotl,	Nezahualpilli,
Tececepounqui,	Cuaucuauhtzin,	y	Motenehuatzin,	pues	la	mayoría	son	anónimos
(Toro	Montalvo,	24-25).	León-Portilla,	basándose	en	datos	suministrados	por
Alva	Ixtlilxóchitl,	las	Relaciones	de	Chimalpahin,	los	Anales	de	Cuahutitlan	y	el
manuscrito	de	Cantares	mexicanos,[291]	agrega	otros	nombres	a	la	lista	de
poetas	y	poemas,	e	informa	que	hubo	mujeres	nahuas	que	cultivaron	la	poesía,
de	lo	cual	hablaremos	más	adelante.[292]	Toro	Montalvo	recoge	los	variados
tipos	de	poemas	con	la	lista	de	los	nombres	de	las	diversas	composiciones	como
sigue:

Teocuicatl,	himno	religioso	o	“canto	divino”.	Melahuacuícatl,	“canto	franco”	o
de	efecto	histórico.	Yoacuícatl,	“canto	de	guerra”	o	poesía	eepica.	Cuauhcuícatl,
“canto	de	águila”	o	poesía	heroica.	Cuecuechcuícatl,	“canto	heroico”	o
impúdico.	Xochicuícatl,	“canto	de	flores”.	Icnoctuícatl	“canto	de	desolación,	de
orfandad;	también	era	“canto	de	placeres	del	amor	y	de	la	bebida”.
Xochincuáhuitl,	“cantos	de	tiempos	de	verdor	florido”	o	del	“árbol”.
Huehuetlatolli,	“discurso	de	los	ancianos”.	Italoca,	“lo	que	se	dice	de	algo	o	de
alguien”.	Xiuhámatl,	“anales,	libro	de	los	años”	(Toro	Montalvo,	26).

A	la	lista	anterior	hay	que	agregar	el	cozolcuícatl	o	canción	de	cuna.

Entre	los	poetas	aztecas,	Chimalpahin	menciona	en	su	Tercera	relación	(fol.
92v.-93r.),	a	una	mujer,	“la	señora	de	Cohuatlichan,	de	nombre	Axolohua,	que
vivió	hacia	mediados	del	siglo	xv”.	León-Portilla	transcribe	uno	de	los	poemas
de	esta	poeta,	el	cual	dice	así:	“Fui	a	ver	a	Tláloc,	/	me	llamó	él	y	me	dijo:	/	ha
padecido	grandes	trabajos,	/	ha	llegado	mi	hijo	Huitzilopochtli.	/	Aquí	habrá	de
ser	también	su	casa,	/	digno	es	él	de	veneración.	/	Así	habremos	de	vivir	en	la
tierra	/	porque	somos	los	dos	iguales...”	(Trece	poetas,	155).	También	León-
Portilla	habla	de	una	bella	canción	de	cuna	o	cozolcuicatl	“dirigida	al	pequeño
Ahuitzotl	que	más	tarde	sería	señor	de	los	aztecas”;[293]	explica	que	se	sabe	que
la	escribió	una	mujer,	porque	a	menudo	alude	a	sí	misma	diciendo:	“yo	soy
doncella	mexicana...	yo	doncellita	he	concebido	mi	canto	en	el	interior	de	la	casa
de	las	flores...”	(Trece	poetas,	156).	Desgraciadamente	se	ignora	quién	la
escribió;	tampoco	hay	dato	alguno	de	ella.	Entre	textos	anónimos	como	este,



León-Portilla	menciona	con	justa	razón	“los	consejos	llenos	de	poesía	que	da	la
madre	a	su	hija	pequeña,	las	palabras	de	la	partera	a	la	que	va	a	dar	a	luz,	los
discursos	de	las	ancianas	pronunciados	en	distintas	ocasiones,	son	patente
confirmación	de	lo	dicho”	(Trece	poetas,	156).

Se	sabe	que	la	concubina	que	más	privó	con	el	rey	Texcocano	Nezahualpilli,	fue
la	poeta	Señora	de	Tula,	de	la	cual	se	tienen	más	datos,	aunque	no	se	conoce	su
poesía.	Ella	recibió	ese	título,	“no	por	su	linaje,	pues	era	hija	de	un	mercader”,
sino	por	lo	erudita	que	era.	Esta	mujer	se	llamó	después,	en	el	bautismo,	doña
María	Mahuoxóchitl,	que	significa	“flor	de	la	espiga	de	maíz”	(Solís,	249).	En
una	nota	al	pie,	Prescott	sacó	del	capítulo	57	del	manuscrito	de	Alva	Ixtlilxóchitl
el	siguiente	dato:	la	Señora	de	Tula

era	hija	de	un	mercader;	y	era	tan	sabia	que	competía	con	el	rey	y	con	los	más
sabios	de	su	reino,	y	era	en	la	poesía	muy	aventajada,	que	con	esas	gracias	y
dones	naturales	tenía	al	rey	muy	sujeto	a	su	voluntad,	de	tal	manera,	que	lo	que
quería	alcanzaba	de	él,	y	así	vivía	sola	por	sí	con	grande	aparato	y	magestad	en
unos	palacios	que	el	rey	le	mandó	edificar	(Prescott,	94;	Garza	Tarazona,	79).

Garza	Tarazona	toma	la	noticia	de	que	esta	dama	de	tan	elevado	rango	era	hija
de	un	mercader	para	explicar	que	en	el	Imperio	Azteca	los	conocimientos
estaban	al	alcance	de	todos,	sin	distinción	de	clase	social	(79).	Fue	esta
concubina	la	que	mantuvo	correspondencia	poética	con	el	hijo	mayor	del	rey,	el
príncipe	Huexotzincatzin,	heredero	de	la	corona,	en	el	cual	el	padre	cifraba
grandes	esperanzas.	Prescott	explica	que	se	ignora	si	dicha	correspondencia	era
amorosa,	pero	considera	que	de	todos	modos	la	falta	era	capital,	y	fue	la	causa
de	que	al	príncipe	lo	sentenciaran	a	muerte	(94).	Otros	cronistas	afirman	que	el
mancebo	insultó	a	la	concubina	con	palabras	soeces,	lo	cual	se	castigaba	con	la
pena	capital.[294]	León-Portilla	aclara	que	el	príncipe	Huexotzincatzin	era
también	un	buen	poeta,	por	lo	que	le	compuso	a	la	concubina	de	su	padre	una
sátira;	ella	le	respondió	y	a	partir	de	entonces	se	entabló	una	correspondencia
poética	entre	ellos,	por	lo	que	se	sospechó	que	el	príncipe	flirteaba	con	ella;	por
tratarse	de	una	traición	al	rey,	el	asunto	se	llevó	a	juicio,	se	le	encontró	culpable
y	se	le	dio	la	pena	capital	(Fifteen	Poets,	115).	León-Portilla	sigue	explicando
que	existe	un	testimonio	de	lo	ocurrido,	el	cual	se	incluyó	en	un	huehuehlahtolli,
o	“Discurso	de	los	Ancianos”,	la	tradición	de	“El	mundo	antiguo”,	en	el	que	un
anciano	sobreviviente	de	la	Conquista	cuenta	dicho	episodio	diciendo	que	él
mismo	vio	cómo	ahorcaron	al	señor	Huexotzincatzin	porque	había	compuesto
cantos	a	la	Señora	de	Tula,	su	madrastra	y	una	de	las	concubinas	del	rey.	Este



testigo	agrega	que	después	de	muerto	su	hijo,	el	rey	Nezahualpilli	se	retiró	al	que
él	llamaba	“Palacio	de	la	Tristeza”,	y	ahí	lloró	durante	cuarenta	días	la	muerte	de
su	amado	hijo	(León-Portilla,	Fifteen	Poets,	115-117;	Clavijero,	143).	El	rey
Nezahualpilli	fue	quien	aplicó	la	ley	y	aprobó	la	sentencia	de	su	hijo,	aduciendo
que	si	se	hacía	una	excepción	con	los	nobles,	habría	que	hacerla	con	todos,	y
entonces	dejaría	de	ser	ley	(Clavijero,	143).

Entre	los	poetas	contenidos	en	el	libro	de	León-Portilla,	está	una	mujer,	la	señora
Macuilxochitzin,	“oriunda	de	México-Tenochtitlán,	donde	nació	hacia	1435	y
vivió	probablemente	buena	parte	de	los	años	restantes	del	siglo	xv”,	época	del
mayor	esplendor	del	Imperio	Azteca	(Trece	poetas,	156-158).	Fue	hija	de
Tlacaélel,	el	famoso	consejero	de	los	reyes	aztecas,	quien	tuvo	doce	hijos,	de	los
cuales,	dos	fueron	mujeres,	Macuilxochitzin,	la	octava,	y	Tollintzin,	la	séptima
de	ellos.	El	nombre	de	esta	poeta,	que	significa	“5-Flor”,	lo	recibió
probablemente	porque	nació	en	esa	fecha;	además,	León-Portilla	explica	que	ese
nombre	era	uno	de	los	términos	para	invocar	al	dios	de	las	artes,	del	canto	y	de	la
danza.	Antes	vimos	que	los	nahuas	consideraban	que	había	unos	días	propicios	y
otros	nefastos,	de	modo	que	“al	tratar	de	la	fecha	5-Flor	y	de	las	fiestas	en	honor
de	Macuilxóchitl,	repiten	con	insistencia	que	quienes	nacían	en	ese	día,	tenían
por	destino	llegar	a	ser	forjadores	de	cantos”	(Trece	poetas,	157).	El	texto	de
ella,	que	el	autor	incluye	en	la	antología,	es	un	poema	épico	en	el	que	la	voz
poética	expresa	su	intención	de	dar	gracias	al	dios	supremo	de	los	aztecas	por	la
victoria	de	su	pueblo,	y	preservar	para	la	posteridad	ese	grandioso	suceso	(Trece
poetas,	160);	el	poema	trata	de	una	de	las	más	importantes	y	últimas	conquistas
que	instigó	el	padre	de	la	princesa	Macuilxóchitl	y	llevó	a	buen	término	el	rey
Axayacatzin,	quien	sobrevivió	solo	por	breve	tiempo	a	esa	victoria.[295]	La	voz
lírica	dice	que	con	sus	cantos	alegra	al	Dador	de	la	vida.	Se	dirige	entonces	al
rey:	“Axayacatzin,	¡tú	conquistaste	/	la	ciudad	de	Tlacotépec!	/	Allá	fueron	a
hacer	giros	tus	flores,	/	tus	mariposas.	/	[...]	¡con	esto	has	causado	alegría.	/	El
matlatzinca	/	está	en	Toluca,	en	Tlacotépec”[296]	(Trece	poetas,	161	y	165).	Una
vez	evocada	la	hazaña	del	rey	azteca	y	descrito	los	arreos	de	guerra,
Macuilxóchitl	en	ese	poema	se	dedica	a	evocar	“la	actuación	decisiva	de	un
grupo	de	mujeres	otomíes	que	con	sus	súplicas	a	Axayácatl	salvaron	la	vida	del
capitán	[matlatzinca]	que	lo	había	herido	[en	una	pierna]”	(Trece	poetas,	160).	El
capitán	otomí,	Tlilatl,	cayó	prisionero	y	ordenó	a	sus	mujeres	que	atendieran	al
herido	Axayácatl.	Una	vez	recuperado	el	rey	azteca	de	su	herida,	ordenó:	“¡Que
venga	el	otomí	/	que	me	ha	herido	en	la	pierna!	/	El	otomí	tuvo	miedo,	/	dijo:	/
‘¡En	verdad	me	matarán!’	“De	obsequio,	le	llevó	al	rey	mexicano	“un	grueso
madero	/	y	la	piel	de	un	venado,	/	con	esto	hizo	reverencia	a	Axayácatl.	/	Estaba



lleno	de	miedo	el	otomí.	/	Pero	entonces	sus	mujeres	/	por	él	hicieron	súplica	a
Axayácatl”	por	lo	que	el	rey	le	perdonó	la	vida”.	(Trece	poetas,	161-162	y	167-
169).



Conclusiones

A	lo	largo	de	este	libro,	la	revisión	de	la	realidad	social	y	cotidiana	en	la	que	se
inserta	a	las	nativas	antes	de	la	Conquista	deja	ver	lo	siguiente:	a	partir	de	la
Colonia,	al	aplicar	una	perspectiva	monoteísta	y	por	tanto,	ajena	a	la	realidad
prehispánica,	el	discurso	masculino	manipula,	disminuye	y	hace	desaparecer	la
presencia	e	importancia	de	las	mujeres.	Esto	ocurría	sobre	todo	en	aquellos
espacios	en	los	que	ellas	se	destacaban	dentro	de	sus	comunidades	indígenas.
Los	datos	que	hasta	el	presente	hemos	podido	recoger	de	los	códices,	crónicas,
historias,	archivos	judiciales	y	otros	documentos,	abren	áreas	en	las	cuales	se
perciben	situaciones	que	niegan,	entre	los	aborígenes,	la	posición	machista.	Sin
embargo,	antes	de	la	llegada	de	los	españoles	ya	vimos	que	las	guerras
expansionistas	del	Imperio	Azteca	pusieron	énfasis	en	la	exaltación	de	los
guerreros	muertos	en	batalla,	al	asignarles	un	lugar	mítico	privilegiado:	en	el
diario	recorrido	del	sol,	con	sus	rodelas	y	armas,	ellos	lo	acarreaban	hasta	el
mediodía.	En	cambio,	solo	aquellas	mujeres	que	morían	en	la	guerra	y	en	el
primer	parto,	con	el	huso	y	los	trebejos	para	tejer,	llevaban	al	sol	desde	el
mediodía	hasta	poniente.	Todo	lo	anterior	preparó	un	terreno	fértil	para	que	el
llamado	hoy	en	día	paralelismo	genérico	interdependiente	nahua	poco	a	poco
quedara	reducido	a	una	simbología	verbal	representada	en	la	mitología,	juntas	de
gobierno	y	ceremonias	oficiales.

Las	áreas	legales	que	desfavorecieron	a	las	mujeres	de	la	Colonia,	hasta
mediados	del	siglo	xx,	se	pueden	apreciar	al	consultar	el	libro	de	María	Gabriela
Leret	de	Matheus,	que	lleva	el	revelador	título	de	La	mujer,	una	incapaz	como	el
demente	y	el	niño	(según	las	leyes	latinoamericanas),	el	cual	se	abre	mostrando
al	lector	que	no	fue	sino	en	la	IX	Conferencia	Internacional	Americana	que	se
celebró	en	Colombia	en	mayo	de	1948,	cuando	en	el	artículo	1º	se	estableció	que
los	estados	americanos	otorgaban	“a	la	mujer	los	mismos	derechos	civiles	de	que
goza[ba]	el	hombre”	(Leret	de	Matheus,	14-15).	En	la	“Exposición	de	motivos”
para	publicar	dicho	libro,	la	autora	recuerda	que	en	algunas	culturas	era	una
calamidad	“el	advenimiento	de	una	niña	a	la	familia,	y	todavía	lo	sigue	siendo
para	muchos,	a	pesar	de	vivir	en	el	siglo	xx”	(7).	A	diferencia	de	esto,	más	arriba
expusimos	lo	que	Garza	Tarazona	recogió	de	las	Relaciones	geográficas	del	siglo
xvi	acerca	de	que	los	indígenas	preferían	a	las	niñas,	y	se	consideraba	más	rico	y



dichoso	el	padre	que	tenía	hijas	que	hijos.	Comenta	la	autora	que	esta
preferencia	se	basaba	en	el	hecho	de	que	en	algunas	etnoculturas	el	linaje	se
trasmitía	por	la	línea	femenina.	Además,	las	mujeres	podían	heredar	el	cacicazgo
(71).	Hay	que	agregar	que	ellas	representaban	con	su	trabajo,	un	copioso	aporte
a	la	economía	de	las	comunidades,	con	lo	que	se	pagaban	los	altos	tributos
impuestos	por	los	gobernantes,	mientras	los	hombres	cumplían	con	sus	deberes
bélicos.

Por	su	parte,	Leret	de	Matheus	recalca	que	en	las	Leyes	de	Toro	(1505)	se
especifica	que	durante	el	matrimonio	la	mujer	no	podía	hacer	contrato	alguno,	ni
presentarse	a	juicio	ni	aceptar	una	herencia	o	repudiarla,	sin	licencia	del	marido.
Además,	le	debía	obediencia	a	él,	y	este	tenía	derecho	de	corregirla,	si	era
preciso,	por	la	fuerza	física	(Leret	de	Matheus,	54;	Powers,	“Introducción”,
Mujeres,	8).	Estas	leyes,	comenta	Leret	de	Matheus	en	1975	–fecha	en	la	que	se
publicó	su	libro–	son	las	que	aparecen	incorporadas	a	los	códigos
latinoamericanos.	Unos	las	han	derogado,	pero	otros	las	mantienen	vigentes”
(54-55).

Quizás	algo	que	recalca	y	da	la	medida	de	la	independencia	y	capacidad	de
liderazgo	de	las	indígenas	durante	la	época	precolombina,	se	puede	observar	en
los	numerosos	documentos	que	se	conservan	de	litigios	ocurridos	a	principios	de
la	Colonia,	y	en	los	que	participaron	las	indígenas	para	reclamar	derechos	y
propiedades.	Se	destaca	en	especial	el	comentario	que	recogió	Kellogg	de	un
jurista	español	del	siglo	xvi,	acerca	de	lo	siguiente:	“cuando	tienen	una	disputa,
los	indios,	por	importantes	y	hábiles	que	ellos	sean,	no	aparecen	en	la	corte	sin
sus	esposas”	(Kellogg,	“Tenochca”,	136);	estas	son	las	que	hablan,	informan	y
dicen	lo	que	hay	que	decir,	mientras	el	marido	permanece	callado;	y	si	la	corte	le
pregunta	algo	a	él,	este	responde:	“aquí	está	mi	mujer	que	lo	sabe”;	y	hasta	ha
ocurrido	que	cuando	se	le	pide	el	nombre	a	un	indígena,	es	ella,	la	esposa,	la	que
se	adelanta	a	decirlo.	“Ellos	son	hombres	sometidos	a	sus	mujeres”	(Kellogg,
“Tenochca”,	136),	termina	declarando	el	jurista,	que	como	buen	español	saturado
de	ideas	machistas	y	principios	de	honor,	no	podía	comprender	tal
comportamiento	y	menos	la	ideología	del	género	en	el	mundo	azteca.	Se
proyecta	esa	actitud	en	el	hecho	de	que	durante	el	siglo	xvi,	declara	Kellogg,
todavía	los	litigios	eran	iniciados	igualmente	por	hombres	y	mujeres.	Estas
nativas	“testaban,	participaban	como	testigos	en	testamentos	(de	hombres	y	de
mujeres,	aunque	más	a	menudo	de	mujeres),	compraban,	vendían,	heredaban
propiedades	y	actuaban	como	tutoras	de	hijos	y	hasta	de	nietos	cuando	no	había
ni	padres	ni	parientes	para	cuidarse	de	ellos”	(Kellogg,	“Tenochca”,	137).	Esa



situación	cambió	a	partir	de	1585	y	durante	el	siglo	xvii,	hasta	nuestros	días,	el
cambio	fue	radical.

A	continuación	procederemos	a	señalar	la	posición	de	la	mujer	en	el	entorno
azteca,	en	contraste	con	la	situación	que	desde	la	Colonia	sufrió	al	ser	sometida,
anulada	y	considerada	una	inepta	por	las	leyes	españolas	y	después	por	el
Código	Napoleónico,	hasta	aproximadamente	las	primeras	décadas	del	siglo	xx.

Ya	vimos	que	no	se	ha	probado	todavía	que	en	efecto	hubiese	existido	en	el
Nuevo	Mundo	el	matriarcado,	o	sea,	que	hubiese	habido	una	etapa	de	la
etnohistoria	caracterizada	por	un	absoluto	predominio	y	poderío	de	la	mujer.	Si
hubiese	existido,	Eliade	aclara	que	eso	no	significaría	supremacía	de	las	mujeres
(176-177).	Lo	que	lleva	a	algunos	expertos	a	continuar	considerando	la
posibilidad	de	reconstruir	residuos	del	supuesto	matriarcado	en	la	América
Prehispánica,	son	los	siguientes	datos:	primero,	los	conquistadores,	en	especial
Fernández	de	Oviedo,	testificaron	que	hubo	poderosas	reinas	o	cacicas	como
Orocomay	y	Conori,	que	aunque	tuvieron	maridos,	mandaban	en	sus	posesiones
y	participaban	en	las	guerras.	Esto	fue	lo	que	dio	pie	a	la	leyenda	de	las
Amazonas	en	nuestro	continente.	(Fernández	de	Oviedo,	V,	241-242).

En	segundo	lugar,	algunos	estudiosos	han	hallado	vestigios	matriarcales	en	las
regiones	andinas,	pues	ahí,	en	la	geografía	del	Pacífico,	predominó	el	sistema
matrilineal	que	se	aplicaba	a	la	sucesión	al	trono	y	en	los	testamentos.	Si
observamos	privilegios,	libertades	y	derechos	que	tenía	la	mujer	en	esos
tiempos,	vale	considerar	la	teoría	propuesta	por	Laurette	Séjourné;	esta
antropóloga	conjetura	que	además	de	los	chorotegas,	existieron	otros	grupos
etnohistóricos,	entre	los	que	incluye	los	del	Golfo	de	Urabá,	en	Castilla	del	Oro,
los	de	Tehuantepec,	y	regiones	colindantes	a	la	costa	del	Pacífico,	en	los	que	han
quedado	verdaderas	secuelas	de	un	sistema	matriarcal,	originario,	posiblemente,
del	Perú	(Séjourné,	148-149).

Por	otra	parte,	para	explicar	la	presencia	y	poderío	de	esas	cacicas,	hay	que
observar	entre	los	aztecas	el	fenómeno	denominado	hoy	paralelismo
interdependiente	de	los	géneros,	el	cual	es	motivo	de	observación	de
antropólogos	y	estudiosos	de	esas	culturas.	Kellogg	expone	al	respecto:

la	base	del	paralelismo	genérico	se	apoya	tanto	en	las	formas	de	cultura	y
pensamiento	mexicanos,	como	en	las	creencias	y	estructuras	mexicanas	del
parentesco.	Aquéllos	abarcan	en	especial	dualidades	y	complementariedades,	las



cuales	a	veces	ponen	énfasis	en	contrastes	y	oposiciones	(92).

El	sistema	del	parentesco	nahua,	sigue	exponiendo	Kellogg,	estaba	arraigado	en
una	ideología	que	preservaba	la	descendencia.	Y	es	que	los	aztecas	creían	que	la
madre	y	el	padre	suplían	fluídos	corporales	para	formar	el	feto,	y	al	recién
nacido	lo	consideraban	descendiente	de	antepasados	relacionados	con	el	padre	y
la	madre	(92).	Bajo	el	sistema	de	descendencia,	tanto	el	hombre	como	la	mujer
“podían	adquirir	propiedades	hereditarias”	(93).	Según	testamentos	de	la
temprana	Colonia	revisados	por	la	autora,	los	hombres	y	las	mujeres	aztecas
tenían	aproximadamente	los	mismos	derechos	hereditarios	en	tres	categorías:
casas,	terrenos	e	inmuebles,	y	los	hermanos,	varones	y	hembras,	recibían	iguales
porciones	de	propiedades	que	hubieran	pertenecido	a	sus	padres	y	madres.	El
hecho	de	que	las	mujeres	poseían	recursos	independientes	de	los	de	sus	maridos,
de	cierto	modo	era	índice	de	la	autosuficiencia	con	la	que	ellas	actuaban	(93).	Lo
anterior	se	puede	asimismo	comprobar	en	lo	que	el	padre	José	de	Acosta	dejó
consignado	como	costumbre	en	las	bodas	de	los	nativos:	cuando	llevaban	a	su
casa	a	los	recién	casados,

ponían	por	memoria	todo	lo	que	él	y	ella	traían	de	provisión	de	casas,	tierras,
joyas,	atavíos	y	guardaban	esta	memoria	los	padres	de	ellos,	por	si	acaso	se
viniesen	a	descasar,	como	era	costumbre	entre	ellos,	y,	no	llevándose	bien,
hacían	partición	de	los	bienes,	conforme	a	lo	que	cada	uno	de	ellos	trajo,
dándoles	libertad	que	cada	uno	se	casase	con	quien	quisiese,	y	a	ella	le	daban	las
hijas	y	a	él	los	hijos	(173).

A	diferencia	de	lo	anterior	y	como	secuela	de	la	legislación	española	impuesta	en
el	Nuevo	Mundo,	Leret	de	Matheus	revisa	cuidadosamente	las	leyes	de	los
diversos	países	de	nuestro	continente.	Por	ellas	sabemos	que	el	Fuero	Juzgo	y
sobre	todo	Las	siete	partidas,	moldearon	los	conceptos	aplicados	en	esas
legislaciones.	Por	ejemplo,	en	ellas	cobra	realidad	el	principio	de	que	“el	marido
es	como	señor	e	cabeza	de	la	mujer.	Ley	XII,	titulo	XXIII,	Part.,	I”	(Leret	de
Matheus,	55).	Además,	aplicado	durante	la	Colonia,	según	las	Leyes	de	Toro,
Leret	de	Matheus	explica	que	todavía,	durante	las	primeras	décadas	del	siglo	xx
“la	mujer	casada	es	incapaz	de	obrar,	hallándose	sometida	a	la	potestad	del
marido”;	este	es	el	jefe	y	cabeza	de	la	comunidad	conyugal,	y	en	cuyas	“manos



se	concentran	todos	los	bienes	del	matrimonio.	[Él]	administra	la	sociedad
conyugal,	con	carácter	absoluto”	(Leret	de	Matheus,	55).	La	autora	se	dedica
entonces	a	revisar	los	códigos	que	rigen	en	la	sociedad	marital	en	algunos	países
como	Colombia,	donde	hasta	1932,	la	administración	de	la	hacienda	matrimonial
competía	únicamente	al	marido;	este	“ostentaba	la	calidad	de	dueño	de	los
bienes	sociales,	como	si	éstos	y	sus	bienes	propios	formaran	un	solo	patrimonio”
(210).	Más	adelante,	“en	el	articulo	1749,	se	lee	que	“el	marido	es	jefe	de	la
sociedad	conyugal,	y	como	tal	administra	libremente	los	bienes	sociales	y	los	de
su	mujer”,	como	si	ambos	formasen	un	solo	patrimonio	(212-213).	Entre	los
países	revisados	por	la	autora	está	Chile	con	leyes	relacionadas	con	casos
curiosos	y	extremos,	como	el	de	un	menor	de	edad	casado	con	una	mujer	adulta;
en	este	asunto,	la	ley	estipula	que	“el	marido	menor	de	edad	necesita	de	curador
para	la	administración	de	la	sociedad	conyugal.	Art.	1°	,	Ley	N°	7612”	(Leret	de
Matheus,	212-213).	Con	la	imposición	del	Código	Napoleónico	en	nuestro
continente,	se	impone	que	la	mujer	“todo	puede	hacerlo,	con	autorización	del
marido.	Nada	puede	hacer,	sin	autorización	del	marido”,	lo	cual,	según	la	autora,
resaltó	más	“la	incapacidad	de	las	mujeres	casadas”	(Leret	de	Matheus,	58).

A	partir	de	la	Colonia	hasta	comienzos	del	siglo	xx,	la	incapacidad	de	de	las
mujeres	casadas	lleva	a	Leret	de	Matheus	a	comparar	el	estado	de	sumisión	de
ellas,	frente	a	las	prerrogativas,	libertades	y	derechos	que	tienen	las	concubinas
de	la	Edad	Moderna	(155).	Además	de	las	concubinas,	las	solteras,	viudas	o
divorciadas	“son	personas	capaces”,	pero	al	contraer	matrimonio,	se	convierten
en	“incapaces”	(65).	La	autora	explica	que	para	disolver	el	matrimonio	se
requiere	de	un	largo	y	costoso	juicio	legal,	mientras	que	la	concubina	“no	está
obligada	a	ser	fiel,	y	si	no	está	conforme	con	el	comportamiento	de	su
compañero	(soltero	o	casado	con	otra),	o	este	le	es	infiel,	tranquilamente	lo
abandona	sin	fórmula	de	juicio”	(155).	Lo	anterior	lleva	a	Leret	de	Matheus	a
predecir	que	se	vislumbra	la	amenaza	de	que	el	matrimonio	desaparezca	cuando
la	mujer	comprenda	que	es	mucho	mejor	para	ella	el	estado	de	concubina	que	el
de	esposa	(155).	Por	nuestra	parte	observamos	que	las	concubinas	de	los	tiempos
precolombinos	no	gozaron	de	tantas	ventajas	pues	estaban	sometidas	a	la
autoridad	del	rey	o	del	cacique,	a	la	esposa	legal	y	a	una	celadora	exigente.

Recordemos	también	que	las	leyes	aztecas	sentenciaban	a	pena	de	muerte	por
igual	al	hombre	como	a	la	mujer	adúlteros,	sin	distinción	alguna	de	sexo.	Eso
contrasta	con	los	códigos	hispánicos	en	los	que	se	hace	obvia	la	discriminación
contra	la	mujer.	Esto	se	puede	apreciar	en	Las	Siete	Partidas,[297]	y	en	las	Leyes
de	Toro	que	moldearon	los	códigos	civiles	españoles	e	hispanoamericanos,



además	de	la	legislación	napoleónica,	los	cuales	solo	aplicaban	sanciones	a	la
mujer	casada,	a	la	que	se	le	calificaba	de	adúltera	y	se	le	castigaba,	mientras	que
a	los	hombres	casados	únicamente	se	les	tildaba	de	infieles.	Llama	la	atención
que	en	1975	el	artículo	171	del	Código	Civil	vigente	todavía	en	Chile,	se
dispone	lo	siguiente:	“si	la	mujer	hubiere	dado	causa	al	divorcio	por	adulterio,
perderá	todo	derecho	a	los	gananciales”.	Por	su	parte,	la	autora	comenta	que	“si
el	divorcio	hubiera	sido	por	adulterio	del	marido,	no	existe	ninguna	sanción
similar”	(69).	Es	interesante	observar	que	el	Derecho	Canónico	igualó	a	ambos
cónyuges	en	el	adulterio	“e	introdujo	en	las	legislaciones	civiles	el	concepto	de
adulterio	del	marido,	pero	no	estableció	sanción	para	el	hombre,	con	lo	que	las
cosas	quedaron	iguales”	(Leret	de	Matheus,	109).	Al	final	de	su	libro,	la	autora
enumera	algunos	países	hispanoamericanos	que	no	decretan	discriminación
alguna	en	perjuicio	de	la	mujer	en	lo	referente	al	tema	de	la	fidelidad,	como
sigue:	Argentina,	Bolivia,	Costa	Rica,	Ecuador,	México	y	Perú.	En	México,	por
ejemplo,	el	Código	Penal	provee	igual	tratamiento	para	ambos	conyuges	que
cometan	adulterio,	dándoles	prisión	hasta	de	dos	años	y	privación	de	los
derechos	civiles	hasta	por	seis	años”	(117).	En	los	otros	países	de	la	lista,	el
tratamiento	es	parecido,	solo	con	leves	variantes	de	tiempo	en	la	cárcel	y
privación	de	derechos	civiles.	Estas	leyes	contemplan	también	el	castigo	a
quienes	mantengan	relaciones	ilícitas	con	una	casada	o	un	casado	(116-120).

Lo	irónico	es	que	hay	quienes	se	atreven	a	calificar	a	la	mujer	de	inferior	al
hombre.	Al	tratar	el	uxoricidio	–“muerte	de	la	esposa	a	manos	del	cónyuge”	en
defensa	del	honor–	Leret	de	Matheus	observa	que	“la	posibilidad	inversa,	muerte
del	marido	a	manos	de	la	esposa,	ni	remotamente”	la	imaginaron	los
legisladores,	pues	según	ella,	esos	códigos	solo	reconocen	el	honor	del	varón	y
“la	esposa	no	es	titular	de	honor	alguno”,	como	aparece	en	el	Codigo	Penal
Venezolano	(110).

Volvamos	a	los	aztecas:	Kellogg	agrega	que	el	paralelismo	genérico	descansaba
también	en	parte	en	una	división	utilitaria	en	la	que	existían	dos	dominios,	el
masculino	de	actividad	bélica,	campos	de	batalla	y	formas	de	trabajo	viril,	y	el
femenino	centrado	en	la	casa	y	los	trabajos	domésticos	(Kellogg,	93).	Si	se
consideran	los	múltiples	y	variados	trabajos	que	realizaban	las	mujeres,	según	lo
apuntamos	arriba,	dice	esa	autora,	ellas,	como	los	hombres,	proveían	el	sustento
de	la	familia	y	pagaban	los	tributos;	sobre	todo	durante	los	largos	períodos	de
guerras,	en	ausencia	de	sus	esposos,	las	diarias	demandas	que	pesaban	sobre
ellas,	eran	incontables	(96).	Basándose	en	lo	que	consignó	Motolinía,	la	autora
concluye	con	él	que	por	lo	valioso	que	era	el	trabajo	de	las	mujeres,	se	hizo	muy



difícil	erradicar	la	poligamia	durante	la	Colonia	(Kellogg,	94;	Motolinía,	131-
132).[298]	En	resumen,	las	aztecas	adultas	eran	mujeres	autónomas	que	no
dependían	ni	vivían	subordinadas	al	hombre.	Ellas	ocupaban	el	mercado	o
tianguez,	no	solo	como	compradoras	y	vendedoras,	sino	también	en	funciones
administrativas,	lo	que	prueba	su	independencia	económica	y	vital	(Kellogg,	97).

Detengámonos	a	observar	la	situación	de	la	mujer	que	vivió	desde	la	Colonia
hasta	principios	del	siglo	xx	bajo	la	autoridad	del	marido:	la	legislación	peruana,
por	ejemplo,	estipula	que	la	esposa	“puede	ejercer	cualquier	profesión	o
industria,	así	como	efectuar	cualquier	trabajo	fuera	de	la	casa	común	con	el
consentimiento	expreso	o	tácito	del	marido”	(Leret	de	Matheus,	82).	Por	tanto,	el
artículos	6	y	7	del	Código	de	Comercio,	decreta	lo	siguiente:	“la	mujer	casada
que	ejerza	el	comercio,	se	presume	autorizada	por	el	marido;	y	el	articulo	9
establece	que	el	marido	puede	revocar	la	licencia	que	hubiera	concedido	tácita	o
expresamente”	(82).	Debido	a	esto,	Leret	de	Matheus	se	queja	de	que	bajo	los
códigos	hispanoamericanos,	cuando	la	mujer	participaba	en	el	trabajo	productivo
era	solo	para	completar	el	sueldo	del	marido	y	a	la	sombra	de	él,	lo	cual	la	autora
lo	interpreta	como	la	“atrofia	de	la	capacidad	mental	e	intelectual	femenina”	y	un
lastimoso	desperdicio	del	capital	humano	(16).

Así	como	el	campo	de	batalla	era	para	los	aztecas	un	espacio	propio	de	los
hombres,	el	hogar	azteca	era	un	sagrado	espacio	doméstico,	el	cual	calzaba
adecuadamente	en	el	esquema	mítico-religioso	azteca	(Burkhart,	25).	Se	trataba
de	un	ámbito	simbólico	y	social	separado	de	los	hombres,	aunque
complementario	del	de	ellos.	Esto	no	tiene	nada	que	ver	con	la	subordinación	de
la	mujer	al	hombre.	Los	oficios	domésticos,	que	comúnmente	se	consideran
“trabajo	de	mujeres”,	se	conceptuaban	sagrados	como	los	que	ejercían	los
hombres	en	el	campo	de	batalla.

Una	ideología	complementaria	de	hombre-mujer	se	mantuvo	después	a	través	de
un	simbolismo	doméstico	de	la	guerra,	no	solo	como	metáfora,	sino	también
como	vía	directa	al	frente	de	batalla.	El	nacimiento	de	un	bebé,	por	ejemplo,
repetimos,	era	simbólicamente	militarizado:	un	parto	feliz	equivalía	a	la	captura
de	un	enemigo,	mientras	la	muerte	en	el	parto	equivalía	a	ser	capturada	o
matada.	Así,	el	hogar	constituía	ser	“un	frente	doméstico”	y	las	mujeres	eran	su
ejército	(Burkhart,	25-27).

El	paralelismo	genérico	se	aprecia	a	partir	de	la	ideología	y	las	creencias
religiosas	de	los	nahuas,	quienes	concebían	el	cosmos	gobernado	por	parejas	de



deidades	en	las	que	se	completaba	la	unidad	hombre/mujer,	tal	como	interpretó
la	relación	amorosa	de	las	parejas	la	antropóloga	Quezada	(La	religión,	36).	Esta
explica	que	en	la	cúspide	del	poder	celestial,	estaban	la	diosa	Tonacacíhuatl	y	el
dios	Tonacatecutli,	a	los	cuales	los	nativos	invocaban	conjuntamente,	como	dos
dioses	en	uno.	Estos	y	otras	parejas	de	dioses,	en	principio	constituyeron	el
modelo	vital	de	las	parejas	humanas	de	Mesoamérica,	con	las	que	compartían
sus	múltiples	quehaceres.

En	cambio,	el	monoteísmo	judeo-cristiano	que	venera	un	dios	masculino
todopoderoso	y	omnipotente,	proyectó	un	modelo	con	la	supremacía	del	varón.
Sumado	a	eso	la	Iglesia	Católica	concibió	para	la	mujer	el	modelo	de	la	Virgen
María,	pura,	obediente,	sumisa	y	madre	ejemplar.	Asimismo,	el	Derecho
Canónico	impuso	la	norma	de	que	el	matrimonio	“fue	instituido	para	la
procreación	de	los	hijos,	el	alivio	a	la	concupiscencia	y	la	ayuda	y	auxilio	entre
marido	y	mujer”	(Leret	de	Matheus,	46).	Estas	obligaciones	moral-religiosas
eliminaron	la	costumbre	del	sexo	lúdico	que	se	practicaba	en	algunas	regiones	de
Mesoamérica	y	el	Caribe	y	también	el	extendido	amancebamiento.	Y	para
reforzar	más	el	sistema	patriarcal,	tiempo	después,	se	impuso	en	el	continente	la
legislación	napoleónica.

Asimismo,	conviene	tomar	en	cuenta	que	en	el	sistema	político	y	gubernamental
azteca,	se	puede	apreciar	ese	paralelismo	al	considerar	que	el	puesto	de	máxima
autoridad	después	del	monarca,	lo	ejercía	un	hombre	cuyo	título	era	cihuacóatl,
que	quiere	decir	mujer	serpiente,	gemelo	femenino	y	como	aclaró	Durán,	“es	el
que	sustituye	al	rey,	como	la	mujer	al	marido	en	casa”	(Durán,	584).	Además,
recogimos	ejemplos	en	los	que	en	determinadas	ceremonias,	el	Cihuacóatl	vestía
de	mujer.	Según	interpreta	Garibay,	el	término	nahua	significa	“representante	del
principio	femenino”	(en	Durán,	Historia,	II,	584).[299]

A	partir	del	monarca	azteca	y	de	cihuacóatl,	su	correspondiente	en	el	poder,	se
aprecia	una	casi	rigurosa	correspondencia	de	las	funciones	de	hombres	y	mujeres
que	reproducen	las	que	cumplían	las	parejas	sagradas	en	el	Cosmos.	Por	otra
parte,	Navarro	expresa	sospechas	de	que	los	nombres	de	“Madre	del	Pueblo”	y
“Mujer	serpiente”,	asignados	a	dos	de	los	tres	integrantes	del	concejo	de
ancianos	de	los	“calpullec”	connotan	la	participación	política	de	las	mujeres	en
los	orígenes	de	los	aztecas.	Si	fue	así,	lo	único	que	quedó	fueron	los	nombres.

Pese	a	que	la	mujer	azteca	compartía	con	el	hombre	el	hogar,	este
simbólicamente	se	construía	como	espacio	femenino;	lo	sustenta	el	hecho	de



que,	tal	como	explicamos	antes,	el	cordón	umbilical	de	las	niñas	era	enterrado	al
lado	del	metate,	cerca	del	fogón,	porque	las	sujetaban	así	al	corazón	de	la	casa;
de	ahí	que	la	conducta	inmoral	de	la	mujer	se	asociaba	a	la	tendencia	a	no
permanecer	en	la	casa	y	andar	por	las	calles	y	mercados.	En	cambio,	ya	lo
vimos,	el	ombligo	de	los	varoncitos	lo	enterraban	en	el	campo	de	batalla	para
indicar	que	estaban	destinados	a	ser	guerreros	(Burkhart,	28).	Además,	en	el
suelo	de	tierra	pisada,	yacían	enterradas	las	placentas	de	cada	uno	de	los	hijos
nacidos	ahí	y	las	cenizas	de	los	ancestros	(Burkhart,	33).

Ya	sabemos	que	la	casa	(calli),	de	adobe	o	de	piedra,	consistía	de	una	o	más
habitaciones	cuadradas	sin	ventanas	y	con	una	apertura	en	el	centro	del	techo.
Los	portales	se	abrían	a	un	patio	(ithualli)	rectangular.	Alrededor	de	este	patio
otras	casas	eran	ocupadas	por	parientes	de	la	mujer,	si	ella	era	soltera.	Si	estaba
casada,	las	ocupaban	los	de	su	marido.	Entonces	“la	familia”	era	concebida
como	un	grupo	de	personas	que	compartían	un	conglomerado	residencial
(cemithualtin)	(Burkhart,	33).

Exalta	también	a	la	mujer	azteca	la	forma	cuadrada	del	hogar	mexicano,	igual
que	la	de	los	templos,	como	modelos	que	representaban	simbólicamente	no	solo
el	cosmos	e	imagen	de	la	tierra	(Burkhart,	30-31),	sino	también	un	elemento	de
carácter	femenino	en	oposición	al	carácter	masculino	que	se	observa	en	el
círculo	y	el	triángulo.	Debido	a	su	perfil	estático	y	severo,	el	cuadrado	se	utiliza
con	frecuencia	en	la	organización	y	construcción;	asimismo,	alude	a	nociones	de
estabilidad	y	finitud,	y	si	la	creación	es	finita,	también	es	mortal	(Cirlot,	156;
Serrano	y	Pascual,	74-75).

Durante	la	Colonia	el	sistema	hispano	no	solo	separaba	y	hacía	distinción	entre
las	esferas	relativas	al	género,	sino	también	producía	un	extremo	desbalance	al
atribuirle	al	varón	superioridad	y	poder.	Kellogg	informa	que	entre	1521	y	1700
la	familia	y	el	parentesco	aztecas	cambiaron	gradualmente.	Las	estructuras	de
parentesco	entonces	emergieron	como	una	reacción	contraria	a	las	nuevas
circunstancias	sociales	(Kellogg,	185-187).	La	familia	azteca	extendida
gradualmente	se	fue	simplificando	y	eliminando	las	grandes	categorías	de
parentesco,	pues	se	inició	un	nuevo	énfasis	en	la	relación	marital,	la	cual	llegó	a
concentrarse	en	la	familia	nuclear.	Al	respecto,	Kellogg	identifica	cuatro
transformaciones	fundamentales	de	la	familia	extendida.	Aquí	interesa	observar
que	el	cuarto	cambio	consistió	en	un	patrón	mixto	de	matrimonios	“virilocales”
y	“uxorilocales”	(el	novio	pasa	a	la	casa	de	la	familia	de	la	novia)	y	neolocales
(la	pareja	establece	una	nueva	residencia	(187-188).



Acentúa	más	aún	la	importante	misión	que	cumplía	la	mujer	en	el	hogar	y	en	el
diario	vivir	de	los	aztecas,	al	considerar	el	simbolismo	de	esas	estructuras
cuadradas	y	que	ahí,	en	ese	interior	ahumado,	los	niños	aprendían	que	el	espacio
era	cuadrado,	tenía	un	punto	central	y	requería	de	mucha	atención	y	cuidados
para	que	no	se	deteriorase	y	acabase	(Burkhart,	29-32).	Ahí,	el	poderío	de	la
mujer	provenía	de	la	ejecución	meticulosa	de	las	tareas	impuestas	a	su	género,
las	cuales	trascendían	el	lugar	común	para	ordenar	la	totalidad	del	mundo	y	el
mantenimiento	del	cosmos	(Schroeder,	16).

La	limpieza	era	tan	importante	para	el	mantenimiento	del	cosmos,	que	el	día
comenzaba	para	la	mujer	azteca	con	advertencias	de	padres,	maridos	y	parientes
de	que	debía	levantarse	temprano,	“tomar	la	escoba	y	barrer”.	Asimismo,	la	tarea
principal	de	los	sacerdotes	era	la	de	barrer	el	templo,	lo	cual	se	ejecutaba	como
un	rito	de	purificación.	Aquí	vale	recordar	la	importante	función	de	la	escoba	en
el	hogar,	donde	era	un	arma	de	defensa	y	ataque	del	ama	de	casa	contra	la
suciedad	y	el	desorden	invasores,	fuerzas	periféricas	que,	como	los	enemigos	del
estado,	amenazaban	el	mantenimiento	del	orden,	del	centralismo	y	del	cosmos.
Debido	a	eso,	cuando	los	hombres	iban	a	la	guerra,	sus	esposas	y	parientas	se
dedicaban	a	barrer	con	especial	diligencia.	Barrían	a	la	medianoche,	al	amanecer,
al	mediodía	y	al	ocaso	–los	cuatro	pasos	de	la	ruta	solar	(Burkhart,	33-41).

Conviene	recordar	que	desde	los	comienzos	de	la	dinastía	azteca	los	nahuas	eran
tribus	nómadas	que	andaban	en	busca	del	lugar	donde	establecerse.	Entonces
eran	rechazados,	pues	otras	comunidades	indígenas	los	consideraban	“salvajes”.
Cuando	se	establecieron	en	el	Valle	de	México,	todavía	no	eran	civilizados	y	por
lo	mismo,	no	tenían	herencia	nobiliaria	como	los	toltecas.	Susan	D.	Gillespie
informa	que	en	el	Códice	Mexicanus	quedó	consignado	en	la	pintura	del	árbol
genealógico	de	la	dinastía	mexicana	que	dos	mujeres	toltecas,	quienes	tenían
derecho	a	reinar,	fueron	las	que	trasmitieron	el	linaje	noble	a	los	aztecas.	La
primera,	Ilancueil	(“falda	de	anciana”),	fue	la	esposa	del	primer	rey	nahua,
Acamapichtli.	La	segunda,	Atotoztli	(“ave	acuática”),	heredó,	en	lugar	de	su
hermano,	el	trono	de	Moctezuma	I,	Ilhuicamina.	Por	último	y	mucho	tiempo
después,	al	morir	Moctezuma	II,	Cuauhtémoc	“legitimó	su	derecho	a	gobernar	al
casarse	con	[…Tecuichpotzin]”,	hija	menor	de	Moctezuma	II,	viuda	del	rey
Cuitlahuatzin	y	bautizada	Isabel	(Gillespie,	18-19).

Pone	aún	más	en	relieve	la	importancia	y	reconocimiento	a	las	mujeres	en	las
comunidades	aztecas,	el	hecho	de	que	las	que	descubrieron,	inventaron,	o
iniciaron	algo	que	favoreciera	a	la	sociedad,	según	Sahagún,	eran	deificadas



(Sahagun,	I,	1829,	5).	Entre	ellas	están:	Vixtocioutl	o	Huixtocihuatl,	diosa	de	la
sal	(iztat)	porque	descubrió	la	sal	y	supo	cómo	amontonarla.	La	diosa
Ilamatecuhtli	(señora	anciana)	fue	la	primera	mujer	que	molió	maíz.	La	diosa
Tzaputlatena,	fue	la	primera	que	extrajo	del	pino	el	aceite	de	resina	(uxitl)	que	se
aprovechaba	para	sanar	muchas	enfermedades	y	Sahagún	cuenta	que	los	que	se
dedicaban	a	la	medicina	la	consideraban	su	protectora	e	inventora	de	secretos
medicinales	muy	útiles.	Muchas	otras	deidades	o	mujeres	que	beneficiaron	a	las
comunidades	figuran	en	esta	lista	(Sahagun,	I,	1829,	135-141).	Puesto	que	casi	la
mitad	del	calendario	azteca	fue	dedicado	a	divinidades	femeninas,	explica
Navarro,	se	presta	a	sospechar	que	esas	diosas	quedaron	como	vestigio	de	la	alta
estima	y	posición	adjudicadas	a	las	mujeres	en	otros	tiempos	(13-14).

A	lo	largo	de	estas	páginas,	insistimos,	hemos	visto	ya	que	en	los	comienzos	del
Imperio	Azteca	predominó	el	paralelismo	genérico	interdependiente.	Sin
embargo,	tan	pronto	como	se	dedicaron	los	aztecas	a	expandir	el	imperio
haciendo	la	guerra	a	diversos	pueblos,	ese	paralelismo	se	fue	disolviendo	hasta
quedar	en	una	ideología	representada	por	actos	simbólicos	como	el	de	la
presencia	en	el	gobierno	del	Imperio	del	ministro	Cicohátl,	el	nacimiento	de	los
hijos,	y	muchos	otros	más.

Una	enseñanza	valiosa	que	practicaron	los	aztecas	como	base	de	su	diaria
filosofía	ponía	énfasis	en	que	todo	–sexo,	comida,	bebida,	etc.–	debía	hacerse
con	moderación.	Esta	moderación	–procedente	de	los	toltecas–	por	la	que
durante	siglos	persistió	el	paralelismo	genérico	en	práctica	fue	abruptamente
interrumpida	a	la	llegada	de	los	apasionados	españoles	que	no	conocían	la
mesura	de	sus	actos.	Fue	así	como	ese	encuentro	o	choque	de	las	dos
etnoculturas	en	el	Nuevo	Mundo	dio	una	nueva	sociedad	que	en	vez	de
compartir	virtudes	y	defectos	de	españoles	y	aborígenes,	comprobamos	que
absorbió	en	especial	los	defectos	de	los	europeos.	Para	hacer	mayor	la	tragedia,
esas	fallas	(borracheras,	lujuria,	hipocresía,	abuso	de	poder,	fanatismo,	rechazo
de	la	capacidad	femenina,	y	muchas	otras)	fueron	reforzadas	por	las	leyes
patriarcales	importadas	de	ultramar.	Hay	que	reconocer	que	la	conducta	de	los
aztecas	estaba	ligada	a	su	cosmovisión	y	obedecía	a	los	principios	de	un	ritual	de
larga	tradición	religiosa	que	justificaba	los	sacrificios	y	el	consumo	de	carne
humana.	En	cambio,	la	de	los	europeos	constituía	una	manera	personal	y	hasta
desatinada	al	interpretar	las	enseñanzas	cristianas	y	los	códigos	legales.

Y	para	cerrar,	pedimos	al	lector	que	revise	en	detalle	los	diversos	aspectos	que
hemos	presentado	a	lo	largo	de	este	libro	y	hemos	resumido	en	estas	últimas



páginas,	y	trate	de	responder	por	su	propia	cuenta	de	dónde	procede	el	marcado
machismo	tan	arraigado	en	nuestra	América.	Llama	la	atención	observar	que	el
vocablo	“macho”	que	se	había	venido	aplicando	a	los	animales,	apareció	por
primera	vez	aplicado	a	seres	humanos	en	el	siglo	xviii,	en	el	clásico	El	Lazarillo
de	ciegos	caminantes	de	Concolorcorvo,	seudónimo	de	Alonso	Carrió	de	la
Vandera,	asturiano,	quien	habitó	en	Perú.



Bibliografía

1.	Códices,	crónicas,	cartas	de	relación

Acosta,	José	de.	Obras.	Madrid:	B.A.E.	Ediciones	Atlas,	1954.	Este	texto	abarca
las	siguientes	obras	del	autor:	Historia	natural	y	moral	de	las	Indias:	1-248,
Escritos	menores	(cartas,	memoriales,	informes,	relaciones,	y	otros):	249-386,	y
De	Procuranda	indorum	salute	o	Predicación	del	Evangelio	en	las	Indias:	387-
608.

Alvarado,	Pedro	de.	Relaciones	a	Hernando	Cortés	en	Historiadores	primitivos
de	Indias.	Madrid,	B.A.E.:	Ediciones	Atlas,	1946:	pp.	457-470.

Anónimo.	Códice	Ramírez	-	Manuscrito	del	siglo	XVI.	México:	Editorial
Porrúa,	S.	A.,	1975.

Anónimo.	Historia	de	Tlaxcala.	Germán	Vázquez	Chamorro,	Ed.	México:
Editorial	Dastin,	2002.

Anónimo.	Relación	de	las	cerimonias	y	rictos	y	población	y	gobernación	de	los
indios	de	la	provincia	de	Mechoacán,	hecha	al	ilustrísimo	señor	don	Antonio	de
Mendoza,	virrey	y	gobernador	desta	Nueva	España	por	su	majestad.	Leoncio
Cabrero	Fernández,	Ed.	Madrid:	Editorial	Dastin,	S.	L.,	2002.	Conocida	como
Crónica	de	Michoacán.

Anónimo.	Relación	de	Michoacán.	Leoncio	Cabrero	Fernández,	Ed.	Madrid:
Editorial	Dastin,	2002.

Anónimo.	Relation	de	Michoacan.	Le	Clézio,	J.	M.	G.,	Ed.	Paris:	Gallimard,
1984.

Betanzos,	Juan	de.	Narrative	of	the	Incas,	traducido	al	inglés	y	editado	por
Roland	Hamilton	y	Dana	Buchanan	del	manuscrito	de	Palma	de	Mallorca.
Austin:	University	of	Texas	Press,	1996.



__________.	Suma	y	narración	de	los	incas.	María	del	Carmen	Martín	Rubio,
Ed.	Historiadores	primitivos	de	Indias.	Madrid:	B.A.E.,	Ediciones	Atlas,	1946.

Bobadilla,	fray	Francisco	de,	en	Fernández	de	Oviedo.	Historia	general	y	natural
de	Indias,	vol.,	IV.	Madrid:	B.A.E.,	Ediciones	Atlas,	1959:	366-384.

Cabeza	de	Vaca,	Alvar	Núñez.	Naufragios	de	Alvar	Núñez	Cabeza	de	Vaca	y
Relación	de	la	jornada	que	hizo	a	la	Florida	con	el	adelantado	Pánfilo	de
Narváez,	en	Historiadores	primitivos	de	Indias.	Enrique	de	Vedia,	Ed.	Madrid:
B.A.E.,	Ediciones	Atlas,	1946.

Casas,	fray	Bartolomé	de	las.	Historia	de	las	Indias,	5	Vols.	Madrid:	B	A	E,
Ediciones	Atlas,	1958.

__________.	Los	indios	de	México	y	Nueva	España	-	Antología.	México:
Editorial	Porrúa,	S.	A.,	1966.

Cervantes	de	Salazar,	Francisco.	Crónica	de	la	Nueva	España,	2	Vols.	Madrid:
B.A.E.	Ediciones	Atlas,	1971.

Chavero,	Alfredo,	Ed.,	en	Fernando	de	Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras	Históricas,
México:	Editora	Nacional,	1965:	5-9.

Chimalpaín,	don	Fernando	de	San	Antón	M.	Relaciones	originales	de	Chalco
Amecameca.	Paleografía	y	traducción	de	S.	Rendón.	México:	Fondo	de	Cultura
Económica,	1965.

Chimalpahin	Quauhtlehuanitzin,	Domingo	de	San	Antón	Muñón.	Annals	of	His
Time.	James	Lockhart,	et	Al.,	Eds.	Stanford,	California:	Stanford	University
Press,	2006.

__________.	Codex	Chimalpahin.[300]	Society	and	Politics	in	Mexico
Tenochtitlan,	Tlatelolco,	Tezcoco,	Culhuacan,	and	other	Nahua	Altepetl	in
Central	Mexico,	2	Vols.	Arthur	J.	O.	Anderson	and	Susan	Schroeder,	Eds.,	and
Trs.,	from	nahuatl.

Cieza	de	León,	Pedro	de.	The	Discovery	and	Conquest	of	Peru.	Durham	and
London:	Duke	University	Press,	1998.	UST:	F	3442.	C66313	1998.

Clavijero,	Francisco	Javier.	Historia	antigua	de	México.	Mariano	Cuevas,	Ed.



México:	Editorial	Porrúa,	S.	A.,	1971.

Cobo,	Padre	Bernabé.	Historia	del	Nuevo	Mundo	en	Obras	del	P.	Bernabé	Cobo,
2	Vols.	Francisco	Mateos,	Ed..	Madrid:	Atlas-B.A.E.,	1956.

__________.	History	of	the	Inca	Empire	-	An	Account	of	the	Indians’	Customs
and	Their	Origin	Together	with	a	Treatise	on	Inca	Legends,	History,	and	Social
Institutions.	Tr.	y	Ed.	por	Roland	Hamilton	del	manuscrito	hológrafo	de	la
Biblioteca	Capitular	y	Colombina	de	Sevilla.	Austin	y	Londres:	University	of
Texas	Press,	1979.

__________.	Inca	Religion	and	Customs.	Tr.	y	Ed.,	Roland	Hamilton.	Austin:
University	of	Texas	Press,	1990.

Códice	Chimalpopoca	-	Anales	de	Cuautitlán	y	leyenda	de	los	Soles.	Primo
Feliciano	Velázquez,	Tr.	del	Náhuatl.	México:	Universidad	Nacional	Autónoma
de	México,	1992.

Colón,	Cristóbal.	Diario	de	Colón.	Prólogo	de	Gregorio	Marañón.	Madrid:
Ediciones	Cultura	Hispánica,	1972.

Cortés,	Fernando.	Cartas	de	Relación	sobre	el	descubrimiento	y	conquista	de	la
Nueva	España	en	Historiadores	primitivos	de	Indias.	Madrid:	B.A.E.,	Atlas,
1946.

Díaz	del	Castillo,	Bernal.	Historia	verdadera	de	la	conquista	de	la	Nueva	España.
Reproducción	facsimilar	de	la	primera	edición	de	Madrid,	1632.	México:
Manuel	Porrúa	S.	A.,	1977.

__________.	Historia	verdadera	de	la	conquista	de	la	Nueva	España.
“Introducción”	y	notas	de	Joaquín	Ramírez	Cabañas.	Mexico:	Editorial	Porrúa.
S.A.,	1960.

Díez	de	la	Calle,	Juan.	Memoriales	y	noticias	sacras	y	reales	de	las	Indias
Occidentales.	México:	Bibliófilos	mexicanos,	1932.

Durán,	Fr.	Diego.	Historia	de	las	Indias	de	Nueva	España	e	islas	de	Tierra	Firme.
Ángel	Mª	Garibay	K.,	Ed.	2ª	Ed.	México:	Editorial	Porrúa,	S.A.,	1984.	(Edición
paleográfica	del	manuscrito	autógrafo	de	Madrid)	(U.H.	F	1219	.D944	1984).



__________.	The	History	of	the	Indies	of	New	Spain.	Doris	Heyden,	traductora
y	anotadora.	Norman	y	Londres:	University	of	Oklahoma	Press,	1994.

Fernández	de	Oviedo,	Gonzalo.	Historia	general	y	natural	de	las	Indias,	5	Vols.
Madrid:	B	A	E.,	Ediciones	Atlas,	1959.

__________.	Sumario	de	la	natural	historia	de	Indias.	Salamanca:	Ediciones
Anaya,	S.	A.,	1963.

__________.	Sumario	de	la	natural	historia	de	Indias	en	Historiadores	primitivos
de	Indias.	Enrique	de	Vedia,	Ed.	Madrid:	B.A.E.:	Ediciones	Atlas,	1946:	471-
515.

García	del	Pilar.	Relación	de	la	entrada	de	Nuño	de	Guzmán,	que	dio	García	del
Pilar,	su	intérprete,	en	Colección	de	documentos	para	la	historia	de	México,	II.
Joaquín	García	Icazbalceta,	Ed.	México:	Antigua	Librería,	Portal	de	Agustinos,
1866.

Garcilaso	de	la	Vega	(El	Inca).	Obras	completas	del	Inca	Garcilaso	de	la	Vega,	4
Vols.	P.	Carmelo	Sáenz	de	Santa	María,	S.	I.	Ed.	Madrid:	B.A.E.,	1963-1965.

Godoy,	Diego.	Relación	hecha	por	Diego	Godoy	a	Hernando	Cortés	en
Historiadores	primitivos	de	Indias.	Enrique	de	Vedia,	Ed.	Madrid:	B.A.E.,
Ediciones	Atlas,	1946:	466-476.

Gómez	de	Castrillo.	Carta	de	Gómez	de	Castrillo	et	al.,	a	S.	M.	enterándole	de
los	agravios	hechos	por	el	Alcalde	Mayor	y	otros	varios	asuntos.	Mérida,	15	de
marzo	de	1563.	Biblioteca	Nacional	de	México.	Sección	de	Manuscritos,	I	vol.
15-4-160:	158-165.

Herrera,	Antonio	de.	The	General	History	of	the	Vast	Continent	and	Islands	of
America	commonly	call’d	West-Indies,	from	the	Discovery	Thereof:	With	the
best	Account	the	People	Could	Give	of	Their	Antiquities,	5	Vols.	John	Stevens,
Tr.	2nd	Edition.	Londres:	Impreso	para	Wood	and	Woodward	in	Paternoster-
Row,	1740.	Reimpreso	en	New	York:	AMS	Press,	Inc.	1973.

Ixtlilxóchitl,	Fernando	de	Alva.	Obras	históricas.	Alfredo	Chavero,	Ed.	México:
Editora	Nacional,	1965.

La	conquista	de	México	según	las	ilustraciones	del	Códice	Florentino,	con



textos	adaptados	por	Marta	Dujovne	y	montaje	gráfico	de	Lorenzo	Amengual.
México:	Editorial	Nueva	Imagen,	1978.

Landa,	fray	Diego	de.	Relación	de	las	cosas	de	Yucatán.	México:	Robredo,	1938.

__________.	Yucatan	–	Before	and	After	the	Conquest	–	With	other	Related
Documents,	Maps	and	Illustrations.	William	Gates,	Tr.	y	notas.	New	York:
Dover	Publications,	Inc.,	1978.

Lasso	de	la	Vega,	Gabriel.	Mexicana.	José	Amor	y	Vázquez,	Ed.	Madrid:
B.A.E.,	Ediciones	Atlas,	1970.

León	Pinelo,	Antonio.	Relación	que	en	el	Consejo	Real	de	las	Indias	hizo	sobre
la	pacificación	y	población	de	las	provincias	de	Manché	y	Lacandón,	en	Scholes,
France	B.,	y	Eleanor	B.Adams,	Eds.	Relaciones	histórico-descriptivas.
Guatemala:	Editorial	Universitaria,	1960.

López	de	Cogolludo,	fray	Diego.	Los	tres	siglos	de	la	dominación	española	en
Yucatán,	o	sea	Historia	de	esta	provincia.	2	Vols.	Graz,	Austria:	Akademische
Druck-	ii	Verlagsanstalt,	1971.

López	de	Gómara,	Francisco.	Hispania	Victrix.	-	Primera	y	segunda	parte	de	la
Historia	general	de	las	Indias	en	Historiadores	primitivos	de	Indias.	1ª	Parte,	pp.
155-294	y	2ª	Parte,	pp.	295-	455.	Madrid:	B.	A.	E.:	Ediciones	Atlas,	1946.

Mártir	de	Anglería,	Pedro.	Décadas	del	Nuevo	Mundo.	Edmundo	O’Gorman,
Ed.	Agustín	Millares	Carlo,	Tr.	México:	Editorial	Porrúa,	S.	A.,	1964.

Mendieta,	fray	Jerónimo	de.	Historia	eclesiástica	indiana,	4	Vols.	México:
Editorial	Salvador	Chávez	Hayhoe,	1945.

Motolinía,	fray	Toribio	de	Benavente.	Historia	de	los	indios	de	Nueva	España	-
Relación	de	los	ritos	antiguos,	ideologías,	idolatrías	de	los	indios	de	la	Nueva
España,	y	de	la	maravillosa	conversión	que	Dios	en	ellos	ha	obrado.	México:
Editorial	Porrúa,	S.	A.,	1973.

Muñoz	Camargo,	Diego.	Historia	de	Tlaxcala.	México:	Oficina	de	la	Secretaría
de	Fomento,	1892.

__________.	Historia	de	Tlaxcala.	Germán	Vázquez	Chamorro,	Ed.	Madrid:



Dastin,	S.	L.,	2002.

Murúa,	fray	Martín	de.	Historia	general	del	Perú,	2	Vols.	Madrid:	Instituto
Gonzalo	Fernández	de	Oviedo,	1964.

Núñez	Cabeza	de	Vaca,	Alvar.	Ver	Cabeza	de	Vaca.

Poma	de	Ayala,	Felipe	Guaman	[Waman	Puma].	Nueva	corónica	i	buen
gobierno,	3	Vols.	1ª	Ed.	México:	Siglo	Veintiuno	Editores,	S.	A.,	1980.

Rumeu	de	Armas,	Antonio,	Ed.	Libro	copiador	de	Cristóbal	Colón	–
Correspondencia	inédita	con	los	Reyes	Católicos	sobre	los	viajes	a	América,	I.
Estudio	histórico-crítico.	Madrid:	Testimonio	Compañía	Editorial,	S.A.,	1989.

Sahagún,	Fr.	Bernardino	de.	Florentine	Codex	-	General	History	of	the	Things	of
New	Spain.	Arthur	J.	O.	Anderson	y	Charles	E.	Dibble,	Eds.	e	introducciones.13
Vols.	Santa	Fe,	Nuevo	Mexico:	Monographs	of	the	School	of	American
Research,	1982.

__________.	Historia	general	de	las	cosas	de	Nueva	España.	2	Vols.	Carlos
María	de	Bustamante,	Ed.	México:	Imprenta	del	Ciudadano	Alejandro	Valdés,
1829.

__________.	Historia	general	de	las	cosas	de	Nueva	España	-	Versión	íntegra	del
texto	castellano	del	manuscrito	conocido	como	Códice	Florentino.	3	Vols.
Introducción,	paleografía,	glosario	y	notas	de	Alfredo	López	Austin	y	Josefina
García	Quintana.	3ª	Ed.	México:	Cien	de	México,	2000.

__________.	Suma	Indiana.	Mauricio	Magdaleno,	Ed.	México:	UNAM,	1992.

Sarmiento	de	Gamboa,	Pedro.	Historia	Índica	en	Obras	completas	del	Inca
Garcilaso	de	la	Vega,	IV,	“Apéndice”.	P.	Carmelo	Sáenz	de	Santa	María,	S.I.,	Ed.
Madrid:	B.	A.	E.:	Ediciones	Atlas,	1965.

Sigüenza	y	Góngora,	Carlos.	Parayso	Occidental.	México:	Juan	de	Ribera	Editor,
1684.

Solís,	Antonio.	Historia	de	la	conquista	de	México.	México:	Editorial	Porrúa,
1967.



Tezozómoc,	Fernando	Alvarado.	Crónica	mexicana.	Gonzalo	Díaz	Migoyo	y
Germán	Vázquez	Chamorro,	Eds.	Madrid:	Dustin,	S.	L.	Polígono	Industrial
Europolis,	2001.

Torquemada,	fray	Juan	de.	Los	veinte	i	un	libros	rituales	i	monarquía	indiana,
con	el	origen	i	guerras	de	los	indios	occidentales,	de	sus	poblaciones,	del
descubrimiento,	conquista,	etc.	3	Vols.	in	folio.	México:	UNAM,	1978.

Torquemada,	fray	Juan	de.	Monarquía	indiana.	México:	UNAM,	1975-1983
(Serie	de	historiadores	y	cronistas	de	Indias,	5.	Instituto	de	Investigaciones
Históricas).

Tovilla,	Martín	Alfonso.	Relación	histórica	descriptiva	de	las	provincias	de
Verapaz	y	del	Manché,	año	de	1635,	en	France	B.	Scholes	y	Eleanor	B.	Adams,
Eds.	Relaciones	histórico-descriptivas.	Guatemala:	Editorial	Universitaria,	1960.

Vázquez,	Sebastián.	Información	hecha	por	Sebastián	Vázquez,	escribano	de	su
magestad	sobre	los	atropellos	cometidos	y	tolerados	por	el	doctor	Diego
Quixada,	alcalde	de	las	provincias	de	Yucatán.	Documento	número	uno,	adjunto
al	texto	de	fray	Diego	de	Landa.	Mérida,	marzo	de	1565.	Biblioteca	Nacional	de
México,	Sección	de	Manuscritos,	I	vol.	15-4-160:	143-157.

Vega,	Garcilaso	de	la	(El	Inca).	Ver	Garcilaso	de	la	Vega.

Zorita,	Alonso.	Breve	y	sumaria	relación	de	los	señores	y	maneras	y	diferencias
que	había	de	ellos	en	la	Nueva	España	en	Colección...	de	García	Icazbalceta,	Ed.
Ver	García	Icazbalceta.

2.	Textos	críticos	e	informativos,	historias,	relaciones,	diccionarios
y	otros

Aguilar,	Carlos	H.	Religión	y	magia	entre	los	indios	de	Costa	Rica	de	origen
sureño.	San	José:	Publicaciones	de	la	Universidad	de	Costa	Rica,	1965.

Aizpuru,	Pilar	Gonzalbo.	Las	mujeres	en	la	Nueva	Espanna	–	Educacion	y	vida
cotidiana.	México:	Centro	de	Estudios	Históricos	–	El	Colegio	de	México,	1987.



Anderson,	Arthur	J.	O.	“Aztec	Wives”	en	Susan	Schroeder	et	al.	Indian	Women
of	Early	Mexico:	55-85.	Norman	and	London:	University	of	Oklahoma	Press,
1997.

__________.	“Sahagún:Career	and	Character”	en	Florentine	Codex,	I:	29-41.

Anton,	Ferdinand.	Woman	in	Pre-Colombian	America.	New	York:	Abner
Schram,	1973.	Esta	edición	tiene	la	ventaja	de	que	corrige	datos	erróneos	o
exagerados	de	la	primera	que	se	publicó	en	Detroit:	Wayne	University	Press,
1963.

Arellano,	Jorge	Eduardo.	Voces	indígenas	y	letras	coloniales	de	Nicaragua	y
Centroamérica.	Managua:	Centro	Nicaragüense	de	Escritores,	2002.

Aubin.	J.M.A.	Histoire	de	la	Nation	Mexicaine	depuis	le	départ	d’Aztlan	jusqu’à
l’arrivée	des	conquérants	espagnols.	Paris:	E.	Leroix	ed.,	1893.

Báez	Díaz,	Tomás.	Trilogía	-	La	mujer	aborigen	-	La	mujer	en	la	Colonia	-	La
mujer	dominicana.	2ª	Ed.	Santo	Domingo:	Editora	de	Colores,	S.	A.,	1998.

Baudin,	Louis.	Daily	Life	in	Peru.	Londres:	1960.

Baudot,	Georges.	“Malintzin,	imagen	y	discurso	de	mujer	en	el	primer	México
virreinal”.	Cuadernos	Americanos.	México,	Nueva	Epoca	40,	1993.

__________.	“Política	y	discurso	en	la	Conquista	de	México:	Malintzin	y	el
diálogo	con	Hernán	Cortés”.	Anuario	de	Estudios	Americanos.	Sevilla:	vol.
XLV,	1988.

Baudot,	Georges	y	Tzvetan	Todorov.	Relatos	aztecas	de	la	Conquista.	México:
Grijalbo,	1990.

Blanco,	Iris.	“Participación	de	las	mujeres	en	la	sociedad	prehispánica”	en
Essays	on	La	mujer.	Rosaura	Sánchez	y	Rose	Martínez	Cruz,	Eds.	Los	Ángeles:
UCLA,	Chicano	Studies	Center,	1977:	48-81.

Block,	Sharon.	Rape	and	Sexual	Power	in	Early	America.	Chapel	Hill:
University	of	North	Carolina	Press,	2006.



Bonifaz	de	Novelo,	Mª	Eugenia.	La	mujer	mexicana	-	Análisis	histórico.
México:	Talleres	de	Litoarte	S.	de	R.	L.,	1978.

Borges,	Analola.	“La	mujer	pobladora	en	los	orígenes	americanos”.	Anuario	de
Estudios	Americanos.	Vol.	XXIX,	1972:	389-444.

Boturini	de	Benaducci,	Lorenzo.	Idea	de	una	nueva	historia	general	de	la
América	septentrional.	Madrid:	1746.

Boxer,	C.	R.	“Spanish	and	Portuguese	America”	en	Women	in	Iberian	Expansion
Overseas	-1415-1815.	New	York:	Oxford	University	Press,	1075:	35-62.

Burkhart,	Louise	M.	“Mexica	Women	on	the	Home	Front	-	Housework	and
Religion	in	Aztec	Mexico”:	25-54	en	Susan	Schroeder	et	al.,	Indian	Women	of
Early	Mexico.	Norman	y	Londres:	University	of	Oklahoma	Press:	1997.

Carrasco,	Pedro.	“Indian-Spanish	Marriages	in	the	First	Century	of	the	Colony”
en	Indian	Women	of	Early	Mexico.	Susan	Schraeder	et	al.,	Eds.	Norman	y
Londres:	University	of	Oklahoma	Press:	87-103.

__________.	“Royal	Marriages	in	Ancient	Mexico”	en	Explorations	in
Ethnohistory:	Indians	of	Central	Mexico	in	the	Sixteenth	through	Eighteenth
Centuries.	Stanford:	Stanford	University	Press,	1992.

Caso	Barrera,	Laura.	“Vida	cotidiana	de	los	itzaes	antes	de	la	conquista	hispana
de	1697”	en	Colonial	Latin	American	Review	1,	junio,	2005:	3-25.

Chapman,	Anne	M.	Los	nicarao	y	los	chorotega	según	las	fuentes	históricas.	San
José:	Publicaciones	de	la	Universidad	de	Costa	Rica,	1974.

Chavero,	Alfredo.	Los	azteca	o	mexica	-	Fundación	de	la	ciudad	de	México
Tenochtitlán.	México:	Biblioteca	mínima	mexicana,	Vol.	3:	1955.

Chinchilla	Aguilar,	Ernesto.	La	Inquisición	en	Guatemala.	Guatemala:	Editorial
Universitaria,	1999.

Cirlot,	Juan-Eduardo.	Diccionario	de	símbolos.	Barcelona:	Editorial	Labor	S.	A.,
1982.

Corominas,	J.	Diccionario	crítico	etimológico	de	la	lengua	castellana.	4	Vols.



Madrid:	Editorial	Gredos,	S.	A.,	1954.

Costigan,	Lúcia	Helena.	“The	Impact	of	Gender,	Ethnic	and	Cultural	Studies	on
Colonial	Latin	American	Research.”	Colonial	Latin	American	Review,	2,
diciembre	de	1997:	225-233.

Deeds,	Susan	M.	“Indian	Women	in	Jesuit	Missions”	en	Schroeder	et	al.,	Indian
Women:	254-272.

Dibble,	Charles	E.	“Sahagún’s	Historia”	en	Florentine	Códex,	I:	9-23.

Eliade,	Mircea.	Myths,	Dreams,	and	Mysteries	–	The	Encounter	Between
Contemporary	Faiths	and	Archaic	Realities.	New	York:	Harper	Torchbooks,
1967.

__________.	Patterns	in	Comparative	Religion.	Rosemary	Shedd,	Trad.
Cleveland:	World	Publishing,	1958.

Fages,	Jean-Baptiste.	Para	comprender	a	Lévi-Strauss.	Buenos	Aires:	Amorrortu
Editores,	1974.

Fernández	Guardia,	Ricardo.	Historia	de	Costa	Rica	-	El	descubrimiento	y	la
conquista.	4ª	Ed.	San	José,	Costa	Rica:	Librería	Lehmann	&	Cía.,	1941.

Fernández,	Justino	y	Edmundo	O’Gorman.	Santo	Tomás	More	y	“La	utopía	de
Tomás	Moro	en	la	Nueva	España”.	México:	Alcancía,	1937.

Ferrero,	Luis.	Costa	Rica	precolombina	–	Arqueología,	etnología,	tecnología,
arte.	San	José:	Editorial	Costa	Rica,	1975.

Ferro	Calabrese,	Cora.	“Mujeres	indígenas	hacen	teología”	en	Ístmica	-	Revista
de	la	Facultad	de	Filosofía	y	Letras,	Universidad	Nacional.	San	José,	Costa	Rica:
UNA,	2,	1995.

Fuentes	y	Guzmán,	Francisco	Antonio	de.	Historia	de	Guatemala	o	Recordación
Florida	en	Obras	históricas.	Madrid:	B.A.E.	-	Ediciones	Atlas,	1969.

Gagini,	Carlos.	Diccionario	de	costarriqueñismos.	“Prólogo”	de	Rufino	J.
Cuervo.	San	José:	Editorial	Costa	Rica,	1975.



Gálvez,	Lucía.	Mujeres	de	la	Conquista.	Las	fascinantes	trayectorias	de	las
mujeres	que	contribuyeron	a	forjar	nuestra	historia	en	su	época	fundacional.	4ª
Ed.	Buenos	Aires:	Editorial	Planeta,	Argentina,	1994.

Garibay	K.,	Ángel	M.,	Ed.	La	literatura	de	los	aztecas.	5ª	Ed.	México:	Editorial
Joaquín	Mortiz,	1978.

__________.	Panorama	literario	de	los	pueblos	nahuas.	México:	Editorial
Porrúa,	S.	A.,	1971.

Garibay	K.,	Ángel	María	y	Miguel	León-Portilla.	Visión	de	los	vencidos	–
Relaciones	indígenas	de	la	Conquista.	México:	Universidad	Nacional	Autónoma
de	México:	2006.	Texto	traducido	al	inglés	bajo	el	título	de	The	Broken	Spears	–
The	Aztec	Account	of	the	Conquest	of	Mexico:	Boston:	Beacon	Press,	1966.

Garza	Icazbalceta,	Joaquín,	Ed.	Colección	de	documentos	para	la	historia	de
México,	2	Vols.	México:	Librería	de	J.	M.	Andrade,	1858.

Garza	Tarazona,	Silvia.	La	mujer	mesoamericana.	México:	Editorial	Planeta
Mexicana,	1991.

Gillespie,	Susan	D.	The	Aztec	Kings	–	The	Construction	of	Rulership	in	Mexico
History.	Tucson:	The	University	of	Arizona	Press,	1989.

González	Peña,	Carlos.	Historia	de	la	literatura	mexicana	desde	los	orígenes
hasta	nuestros	días,	10ª	Ed.	México:	Editorial	Porrúa,	S.	A.,	1969.

Grégoire,	Luis.	Diccionario	enciclopédico,2	vols..	París,:	Librería	de	Garnier
Hermanos,	1891.

Gutiérrez,	Ramón	A.	When	Jesus	Came,	the	Corn	Mothers	Went	Away:
Marriage,	Sexuality,	and	Power	in	New	Mexico,	1500-1846.	Stanford:	Stanford
University	Press,	1991.

Haskett,	Robert.	“Activist	or	Adulteress?	The	Life	and	Struggle	of	Doña	Josefa
María	de	Tepoztlán”	en	Susan	Schroeder	et	al.	Indian	Women	of	Early	Mexico:
145-163.

Herren,	Ricardo.	La	conquista	erótica	de	las	Indias.	Colombia:	Editorial	Planeta,
1991.



Hoch-Smith,	Judith	and	Anita	Spring.	Women	in	Ritual	and	Simbolic	Roles.
New	York:	Plenum	Press,	1978	(U.S.T.	BL458.W65).

Horn,	Rebecca.	“Gender	and	Social	Identity:	Nahua	Naming	Patterns	in
Postconquest	Central	Mexico”	en	Susan	Schroeder	et	al.	Indian	Women	of	Early
Mexico:	105-143.

Icaza,	Francisco	A.,	de.	Diccionario	autobiográfico	de	conquistadores	y
pobladores	de	Nueva	España.	Madrid:	1923.

Kellogg,	Susan.	Law	and	the	Transformation	of	Aztec	Culture,	1500-1700.
Norman	y	Londres:	University	of	Oklahoma	Press,	1995.

_________.	“From	Parallel	and	Equivalent	to	Separate	but	Unequal	–	Tenochca
Mexica	Women,	1500-1700”	en	Susan	Schroeder	et	al.	Indian	Women	of	Early
Mexico:	123-143.	Norman	and	London:	University	of	Oklahoma	Press,	1997.

Konetzke,	Richard.	América	Latina:	II.	La	época	colonial.	México:	Siglo
Veintiuno	Editores,	1979.

__________.	“La	emigración	de	las	mujeres	españolas	en	América	durante	la
época	colonial”.	Revista	Internacional	de	Sociología,	1945:	123-150.

León-Portilla,	Miguel.	Aztec	Thought	and	Culture	-	A	Study	of	the	Ancient
Nahuatl	Mind.	Jack	Emory	Davis,	Tr.	Norman:	University	of	Oklahoma	Press,
1990.

__________.	Códices	–	Los	antiguos	libros	del	Nuevo	Mundo.	México:	Aguilar,
2003.

__________.	Fifteen	Poets	of	the	Aztec	World.	Norman:	University	of	Oklahoma
Press,	1992.

__________	“Introducción	general”	en	Visión	de	los	vencidos.	Relaciones
indígenas	de	la	conquista:	vii-xxx.	México:	Imprenta	Universitaria,	UNAM,
1959.

__________.	Trece	poetas	del	mundo	azteca.	México:	UNAM	-	Instituto	de
Investigaciones	Históricas,	1967.



Leret	de	Matheus,	María	Gabriela.	La	mujer,	una	incapaz	como	el	demente	y	el
niño	(según	las	leyes	latinoamericanas).	México,	D.	F.:	B.	Costa-Amic	Editor,
1975.

Lévi-Strauss,	Claude.	Antropología	estructural.	Buenos	Aires:	Editorial
Universitaria	de	Buenos	Aires,	1968.

Lizana,	Bernardo	de.	Historia	de	Yucatán.	Félix	Jiménez	Villalba,	Ed.	Madrid:
Historia	16,	1988.

López	Austin,	Alfredo.	Textos	de	medicina	náhuatl.	México:	UNAM,	1975.

López	de	Mariscal,	Blanca.	La	figura	femenina	en	los	narradores	testigos	de	la
Conquista.	México:	El	Colegio	de	México,	Consejo	para	la	Cultura	de	Nuevo
León,	2004.

Mauricio	Magdaleno,	“Introducción	–	Un	franciscano	del	siglo	dieciséis”	a	fray
Bernardino	de	Sahagún.	Suma	Indiana:	vii-ix.

Mariátegui,	José	Carlos.	Siete	ensayos	de	interpretación	de	la	realidad	peruana.
Lima:	Empresa	Editora	Amauta,	11ª	Ed.,	1967.

Martínez	de	Paula,	Emilio.	El	drama	de	México	–	¿Cuauhtémoc	o	Cortés?
México:	Editorial	EDAMEX,	2001.

Mártir	de	Anglería,	Pedro.	Décadas	del	Nuevo	Mundo.	Edmundo	O’Gorman,
Ed.	Agustín	Millares	Carlo,	Tr.	México:	Editorial	Porrúa,	S.	A.,	1964.

Mason,	J.	Alden.	Las	antiguas	culturas	del	Perú.	México:	Fondo	de	Cultura
Económica,	1962.

Meneses,	Georgina.	Tradición	oral	en	el	imperio	de	los	incas	–	Historia,	religión,
teatro.	San	José,	Costa	Rica:	Departamento	Ecuménico	de	Investigaciones,	1992.

Miller,	Francesca.	Latin	American	Women	and	the	Search	for	Social	Justice.
Hanover	&	London:	University	of	New	England,	1991.

Miller,	Mary	y	Karl	Taube.	An	Illustrated	Dictionary	of	The	Gods	and	Symbols
of	Ancient	Mexico	and	the	Maya.	London:	Thames	and	Hudson	Ltd.,	1993.



Moliner,	María.	Diccionario	de	uso	del	español,	2	Vols.	Madrid:	Editorial
Gredos,	1986.

Moraña,	Mabel,	editora.	Mujer	y	cultura	en	la	colonia	hispanoamericana.
Pittsburgh:	Biblioteca	de	América,	1996.

Moreno,	Manuel	M.	La	organización	social	y	política	de	los	aztecas.	México:
Instituto	Nacional	de	Antropología	e	Historia,	1962.

Morley,	Sylvanus.	La	civilización	maya.	México-Buenos	Aires:	Fondo	de
Cultura	Económica,	5ª	Ed.,	1965.

Moro,	Tomás.	Utopía.	Río	de	Janeiro:	Editorial	Tor,	S.F.

Nash,	June.	“The	Aztecs	and	the	Ideology	of	Male	Dominance.”	Signs	2,	1978:
349-362.

Navarro,	Marysa.	“Women	in	Pre-Columbian	and	Colonial	Latin	America	and
the	Caribbean”,	en	Women	in	Latin	America	and	the	Caribbean	–	Restoring
Women	to	History	(5-57)	por	Marysa	Navarro	et	al.	Bloomington	e	Indianápolis:
Indiana	University	Press,	1999.

Nicholson,	Irene.	Firefly	in	the	Night.	A	Study	of	Ancient	Mexican	Poetry	and
Symbolism.	London,	1959.

__________.	Mexican	and	Central	American	Mythology.	London:	Paul	Hamlyn,
1967.

Osorio,	Alejandra.	“Seducción	y	conquista:	una	lectura	de	Guaman	Poma.
Allpanchis	35-36	(1),	1990:	293-327.

Paul,	Lois.	“Careers	of	Midwives	in	a	Mayan	Community”	in	Judith	Hoch-Smith
and	Anita	Spring,	Women	in	Ritual	and	Symbolic	Roles.	Nueva	York	y	Londres:
Plenum	Press,	1978.

Paz,	Octavio.	El	laberinto	de	la	soledad.	México:	Fondo	de	Cultura	Económica,
1981.

Porras	Barrenechea,	Raúl.	Mito,	tradición	e	historia	del	Perú.	Lima:	Editorial
PEISA,	1974.



Powers,	Karen	Vieira.	“Conquering	Discourses	of	‘Sexual	Conquest’:	Of
Women,	Language	and	Mestizaje”.	Colonial	Latin	American	Review	1,	2002.

__________.	Women	in	the	Crucible	of	Conquest	-	The	Gendered	Genesis	of
Spanish	American	Society,	1500-1600.	Albuquerque:	University	of	New	Mexico
Press,	2005.

Prescott,	William	H.	Historia	de	la	conquista	de	México.	José	María	González	de
la	Vega,	Tr.	México:	Editorial	Porrúa,	S.	A.,	1970.

Quezada,	Noemí,	et	al.,	Eds.	Religión	y	sexualidad	en	México.	México:	UNAM,
Universidad	Autónoma	Metropolitana,	Instituto	de	Investigaciones
Antropológicas,	1997.

___________.	“Religión	y	sexualidad.	Amor	y	erotismo”	en	Religión	y
sexualidad	en	México:	36-52.	México:	UNAM,	1997.

Ramos,	Carmen	Mª	de	Jesús	Rodríguez	et	al.	Presencia	y	transparencia:	La
mujer	en	la	historia	de	México.	México:	El	Colegio	de	México,	1987.

Rivas	Ríos,	Francisco.	“El	Corregimiento	o	Alcaldía	Mayor	de	Nicoya”,	II:	76-
78	en	Historia	general	de	Costa	Rica.	San	José,	Costa	Rica:	Euroamericana	de
Ediciones	Costa	Rica,	S.	A.,	5	Vols.

Rodríguez,	María.	La	mujer	azteca.	México:	UNAM,	1997.

Ruz	Lhuillier,	Alberto.	Costumbres	funerarias	de	los	antiguos	mayas.	México:
Universidad	Autónoma	de	México,	1991.

Salas,	Alberto.	Crónica	florida	del	mestizaje,	hombres	y	cosas	de	estas	Indias.
Buenos	Aires:	Losada,	1960.

__________.	“Crónica	del	mestizaje	en	Yucatán	y	Nueva	España”.	Cuadernos
Americanos	(noviembre-diciembre)	1958:	141-172.

Scholes,	France	B.,	y	Eleanor	B.Adams,	Eds.	Relaciones	histórico-descriptivas
de	la	Verapaz,	el	Manché	y	Lacandón,	en	Guatemala.	Guatemala:	Editorial
Universitaria,	1960.

Schroeder,	Susan,	Stephanie	Wood,	and	Robert	Haskett,	Eds.	Indian	Women	in



Early	Mexico.	Norman	y	Londres:	University	of	Oklahoma	Press,	1997.

Séjourné,	Laurette.	América	Latina	-	Antiguas	culturas	precolombinas,	8ª	Ed.
México,	D.	F.:	Siglo	Veintiuno	Editores,	1978.

__________.	Burning	Water	–	Thought	and	Religion	in	Ancient	Mexico.	Nueva
York:	Grove	Press,	Inc.,	1960.

Silverblatt,	Irene.	Moon,	Sun,	and	Witches:	Class	and	Gender	Ideologies	in	Inca
and	Spanish	Peru.	Princeton:	Princeton	University	Press,	1987.

Soustelle,	Jacques.	Daily	Life	of	the	Aztecs	on	the	Eve	of	the	Spanish	Conquest,
Patrick	O’Brian,	Tr.	del	francés.Stanford:	Stanford	University	Press,	1971.

Sousa,	Lisa	Mary.	“Women	and	Crime	in	Colonial	Oaxaca”	en	Susan	Schroeder
et	al.	Indian	Women	of	Early	Mexico:	199-14.	Norman	and	London:	University
of	Oklahoma	Press,	1997.

Spores,	Ronald.	“Mixteca	Cacicas	–	Status,	Wealth,	and	the	Political
Accommodation	of	Native	Elite	Women	in	Early	Colonial	Oaxaca”	en	Susan
Schroeder	et	al.	Indian	Women	of	Early	Mexico:	165-82.	Norman	and	London:
University	of	Oklahoma	Press,	1997.

Stavig,	Ward.	Amor	y	violencia	sexual:	Valores	indígenas	en	la	sociedad
colonial.	Lima:	IEP/University	of	South	Florida,	1996.

__________.	The	World	of	Túpac	Amaru	-	Conflict,	Community	and	Identity	in
Colonial	Peru.	Lincoln	&	Londres:	University	of	Nebraska	Press,	1999.

Taube,	Karl.	The	Legendary	Past	–	Aztec	and	Maya	Myths,	3ª	Ed.	Austin:
University	of	Texas	Press,	1997.

Thompson,	J.	Eric	S.	The	Rise	and	Fall	of	Maya	Civilization.	Norman:
University	of	Oklahoma	Press,	1977.

Toro	Montalvo,	César.	“Estudio	preliminar”:	7-90	y	y	Recopilador	de	Poesía
precolombina	de	América	Vol.1.	Lima:	Editorial	San	Marcos,	1996.

Wood,	Stephanie.	Sexual	violation	in	the	Conquest	of	the	Americas.	En
Sexuality	in	Early	America.	Merril	D.	Smith,	Ed.	New	York:	New	York



University	Press,	1998:	9-34.

__________.	“Matters	of	Life	at	Death	–	Nahuatl	Testaments	of	Rural	Women,
1589-1801”	en	Susan	Schroeder	et	al.	Indian	Women	of	Early	Mexico:	165-82.
Norman	and	London:	University	of	Oklahoma	Press,	1997.

Zavala,	Magda	y	Seidy	Araya.	Literaturas	indígenas	de	Centroamérica.	2ª	Ed.
Heredia,	Costa	Rica:	EUNA,	2008.



Notas

[1]	El	padre	José	de	Acosta	(cronista)	aclara	que	al	principio	los	españoles
llamaron	“isleños	o	antillanos”	a	los	nativos	de	América	(“De	Procuranda”,	en
Obras,	392);	eso	se	explica	porque	los	conquistadores	conocieron	primero	a	los
habitantes	de	las	islas	del	Mar	Caribe.	Fray	Bernabé	Cobo	observa	que	los
españoles	dieron	a	los	indígenas	del	Nuevo	Mundo	tres	nombres:	indios,	nativos
y	américos;	este	último,	aclara	él,	no	se	usa	mucho;	respecto	a	los	otros	dos,
comenta	que	los	españoles	utilizaban	el	vocablo	“indios”	cuando	hablaban	entre
ellos,	pero	como	ya	en	su	tiempo	dicho	término	era	derogatorio,	al	hablarles	a
los	indígenas,	utilizaban	“nativos”	(History,	8-9).	En	su	Relación	Diego	Godoy
(cronista)	los	llama	“indianos”	(465-470).	Asimismo	algunos	cronistas	los
llamaron	“naturales”.	Mártir	de	Anglería	(cronista)	(primer	cronista	del	Nuevo
Mundo)	dice	que	en	los	comienzos	de	la	Conquista	a	muchas	cosas	nuevas	no	se
les	había	puesto	nombres.	Así,	al	referirse	a	los	indígenas,	por	ejemplo,	durante
las	cuatro	primeras	“Décadas”,	sobre	todo	a	los	de	las	islas	del	Caribe,	los	llama
“hombres	desnudos”	u	“hombres	descalzos”;	en	esos	tiempos,	por	ejemplo,	al
chocolate,(bebida)	de	origen	azteca,	todavía	no	se	le	había	asignado	nombre,	por
lo	que	le	aplicaban	el	genérico	de	“bebida”	(Mártir	de	Anglería,	II,	531).

[2]	El	vocablo	“códice”	en	general	se	refiere	a	un	manuscrito	raro;	no	obstante
eso,	en	Mesoamérica	se	aplica	a	los	textos	nativos	que	se	conservan	hoy	en
museos	o	importantes	bibliotecas	del	mundo.	Los	códices	aztecas	son	tabletas
hechas	de	láminas	finas	de	piel	de	venado,	o	de	corteza	del	amate	(una	higuera)
machacada,	y	llenas	de	pictogramas	o	pictoglifos.	Estas	láminas	están	unidas	en
largas	tiras	y	cubiertas	con	tapas	de	madera.	Al	doblar	las	hojas	del	manuscrito,
cada	doblez	muestra	dos	páginas	opuestas	una	a	la	otra,	de	modo	que	los
pictogramas	se	deben	interpretar	de	izquierda	a	derecha,	atravesando	un	lado
para	regresar	de	izquierda	a	la	derecha	en	la	otra	página.	Aunque	ya	existían	esos
códices	durante	el	período	clásico	maya,	los	que	se	conservan	intactos	y	han
sobrevivido	hasta	nuestros	días,	corresponden	a	los	períodos	Postclásico	y
principios	de	la	Colonia.	De	unos	veinticinco	que	se	conservan,	dieciocho
pertenecen	a	los	tiempos	de	la	pre-Conquista	(Miller	y	Taube,	65).	Cuentan,
entre	otros,	el	Códice	Florentino,	Borgia,	Chimalpopoca,	Tro-Cortesianus,
Zuche-Nuttall,	Ramírez.	La	palabra	amoxtli,	literalmente	significa	“hojas	de



papel	pegadas”;	se	dice	que	el	tlamatini,	“el	que	sabe”,	o	sea,	el	sabio,	es	el	que
poVer	el	amoxtli	y	las	tintas	negra	y	roja	(León-Portilla,	Fifteen	Poets,	15;
Visión,	XXIV).	Pese	a	que	se	dice	que	era	el	tlahcuio	o	escriba	indígena	el	que
conocía	el	arte	de	los	pictoglifos,	llama	la	atención	lo	que	cuenta	Motolinía:	una
cuaresma	en	la	ciudad	de	los	Ángeles	llegaron	tantos	a	confesarse,	que	él	no
daba	abasto,	por	lo	que	decidió	decirles	que	solo	confesaría	“a	los	que	trajeren
sus	pecados	escritos	y	por	figuras,	que	esto	es	cosa	que	ellos	saben	[hacer]	y
entender”,	con	lo	que	logró	confesar	a	muchos;	“y	de	esta	misma	manera	–sigue
explicando	Motolinía–	se	confesaban	muchas	mujeres,	de	las	indias	que	son
casadas	con	españoles”	(95).	¿Lo	anterior	prueba	acaso	que	los	indígenas	de	los
diversos	estamentos	sociales	precolombinos	habían	aprendido	el	arte	de	los
pictogramas?	León-Portilla	explica	que	al	transcribir	los	textos	orales	a	la
escritura,	se	perdió	su	espontaneidad,	musicalidad	y	hasta	su	sagrado	o	profano
desarrollo,	ya	que	la	expresión	oral	emplea	otro	tipo	de	lenguaje.	Así,	hay
quienes	consideran	que	en	la	conversión	de	la	oralidad	mesoamericana	de	los
textos	al	alfabeto	lineal,	estos	fueron	totalmente	alterados.	Además,	agrega	el
autor,	algunos	pocos	estudiosos	creen	que	los	escritos	indígenas	están
contaminados	de	influencia	euro-cristiana	(Fifteen	Poets,	11-12).	Para	más
detalles	sobre	los	“libros	pintados”,	ver	León-Portilla	(Fifteen	Poets,	5-56	y
Códices).

[3]	Puesto	que	se	sabe	bastante	de	los	otros	cronistas,	a	partir	de	aquí	haré
preferentemente	referencia	a	aquellos	menos	conocidos	como	son	los	que
siguen.	El	erudito	José	Fernando	Ramírez	afirma	que	el	dominico	fray	Diego
Durán,	hijo	de	español	e	indígena,	nació	unos	diecisiete	años	después	de	la
Conquista	de	México-Tenochtitlán;	fray	Diego	fue	un	gran	investigador	y
conservador	de	tradiciones	y	monumentos	históricos.	Además,	dedicó	su	vida	a
propagar	el	evangelio.	Su	Historia	de	las	Indias	de	Nueva	España	y	islas	de
Tierra	Firme	se	salvó	del	olvido	gracias	al	meticuloso	trabajo	del	erudito
Ramírez,	quien	mandó	sacar	copias	de	los	originales	que	se	guardaban	en
Madrid,	“puso	en	orden,	aderezó	y	pulió	la	bárbara	prosa;	y	habiendo	publicado
el	primer	tomo	de	la	obra	en	México	en	1867,	ésta	no	se	vino	a	concluir	hasta
1880”	(González	Peña,	40).	Dicho	texto	lo	terminó	fray	Diego	en	1581	y	lo
dividió	en	tres	partes	o	tratados;	se	afirma	que	además	de	otras	crónicas,	está	a	la
base	de	su	texto	el	llamado	Códice	Ramírez,	escrito	por	un	nativo.	“Lo	evidente
es	que	los	materiales	que	el	fraile	empleó	en	su	libro	fueron	casi	exclusivamente
mexicanos,	tomados	de	viejas	pinturas	históricas	de	los	indios,	tanto	como	de	las
memorias	que	escribieron	cuando	les	fue	dable	usar	los	caracteres	alfabéticos;	y
que	Durán	se	nutrió	también	en	la	tradición	oral	tanto	de	mexicanos	como	de



españoles	que	habían	sobrevivido	a	la	Conquista.	El	erudito	Ramírez	reconoce
que	esa	crónica	“es	una	historia	radicalmente	mexicana	con	fisonomía	española”
(González	Peña,	41).

[4]	Diego	Muñoz	Camargo	fue	un	tlaxcalteca	intérprete	de	los	españoles	y	gran
investigador	de	las	antigüedades	de	su	tierra.	Nació	en	los	primeros	años	de	la
Conquista	(1526	o	1530)	y	murió	muy	anciano,	a	fines	del	siglo	xvi.	Su	Historia
de	Tlaxcala,	trunca,	se	publicó	en	México	con	notas	de	Chavero	en	1892	y	así	ha
llegado	hasta	nosotros	(González	Peña,	45).

[5]	Fernando	de	Alva	Ixtlilxóchitl	(cronista	del	siglo	xvi)	nació	hacia	1568	y
murió	“por	el	año	de	1648,	a	los	ochenta	de	edad”.	Fue	nativo	de	Tezcoco	y
descendiente,	por	línea	directa,	de	Nezahualpilli.	Desempeñó	el	oficio	de
intérprete	del	virrey,	pues	era	versado	en	el	náhuatl	y	el	español.	Poseía	una
amplia	biblioteca	y	se	mantenía	en	contacto	con	personas	muy	ancianas,	de	alto
rango,	que	habían	conocido	a	los	españoles	en	los	comienzos	de	la	Conquista,
las	cuales	tenían	grandes	colecciones	de	códices	“que	liberalmente	franquearon
al	escritor”.	Además	de	haber	sido	maestro	de	los	cantos	y	de	las	tradiciones	de
sus	antepasados,	descifró	los	pictogramas	indígenas,	y	con	esa	información
escribió	varios	textos	que	fueron	recopilados	bajo	el	título	de	Relaciones;	de
ellos,	la	Historia	chichimeca	es	la	más	completa	de	la	serie	(Prescott,	Historia,
96-97;	Chavero,	Ed.,	en	Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras,	5-9).

[6]	Hernando	de	Alvarado	Tezozomoc	era	nieto,	por	parte	de	su	madre,	y
sobrino-nieto,	por	parte	de	su	padre,	de	Moctezuma	II	Xocoyotzin.	Vivió	durante
la	segunda	mitad	del	siglo	xvi	y	principios	del	xvii.	Por	su	alto	linaje,	a	él	le
hubiese	correspondido	el	gobierno	de	los	indígenas	de	la	Ciudad	de	México,
pero	por	razones	no	aclaradas,	el	puesto	fue	ocupado	por	su	cuñado,	un	plebeyo
educado	por	los	misioneros	españoles.	Tezozomoc	conservó	“un	riquísimo
corpus	de	relatos	históricos,	genealogía	y	poemas	que	vertió	al	papel	en	dos
obras	de	título	semejante”:	la	Crónica	mexicana,	escrita	en	castellano	hacia
1598,	y	la	Crónica	mexicayotl	en	náhuatl	(“Introducción”	de	Díaz	Migoyo	y
Vázquez	Chamorro,	Eds.,	en	Alvarado	Tezozomoc,	Crónica	mexicana,	5-51).

[7]	La	antropóloga	Silvia	Garza	Tarazona	de	González	recomienda	tomar	en
cuenta,	para	evaluar	los	datos	suministrados	por	esas	fuentes,	el	estudio	que
realizó	Robert	Barlow,	quien	plantea	la	existencia	de	una	crónica	a	la	que	llamó
Crónica	X;	de	dicha	crónica,	según	el	autor,	fueron	copiadas	todas	las
narraciones	que	actualmente	son	consultadas	para	el	Centro	de	México	(Garza



Tarazona,	12).	También	remitimos	al	lector	al	ensayo	de	Ignacio	Bernal	que	va
como	apéndice	al	texto	en	inglés	de	la	crónica	de	Durán	con	el	título	de	“Durán’s
Historia.

[8]	Persiste	la	costumbre	equivocada	de	llamar	a	doña	Marina	“la	Malinche”,
cuando	en	realidad	este	apelativo,	que	significaba	en	náhuatl	“Dueño	de	la
Marina”	se	le	daba	a	Cortés.	“Malintzin”,	en	cambio,	significa	“Venerable
Marina”	y	se	le	aplicaba	a	ella	(Díaz	del	Castillo,	120;	Solís,	65).	Mártir	de
Anglería	llama	correctamente	a	Cortés	en	uno	de	los	pasajes	de	las	Décadas,
relacionado	con	los	mayas:	a	los	caciques	que	recibieron	algunos	intérpretes
enviados	por	Pedro	de	Alvarado,	les	preguntó	“si	venían	de	parte	del	gran
Malinge,	que	así	llaman	al	héroe	invicto	y	poderoso,	bajado	del	cielo	a	aquellas
tierras,	según	su	creencia”	(Anglería,	II,	681).	Por	su	parte,	Díaz	del	Castillo
explica	que	Cortés	era	muy	temido	de	los	naturales,	tanto,	que	“hasta	los	pueblos
de	Olancho,	[...]	llamábanle	en	todas	aquellas	provincias	el	capitán	Huehue	de
Marina,	lo	que	quiere	decir	es:	el	capitán	viejo	que	trae	a	doña	Marina”	(Díaz	del
Castillo,	449).	Díaz	del	Castillo	comenta	que	en	todos	los	pueblos	por	donde
Cortés	pasaba,	los	nativos	lo	llamaban	Malinche;	le	pusieron	este	nombre	porque
Malintzin	“estaba	siempre	en	su	compañía,	especial[mente]	cuando	venían
embajadores	o	pláticas	de	caciques	[...]	le	llamaban	Malinche”	(120).	Con	gran
acierto	López	de	Mariscal	explica	la	aplicación	moderna	de	dicho	vocablo
diciendo	que	“la	relación	de	doña	Marina	y	Cortés	se	hace	tan	estrecha	que
termina	en	una	identificación	entre	ambos	personajes;	ellos	se	funden	en	una
sola	entidad	que	toma	el	nombre	de	Malinche”	(López	de	Mariscal,	77).

[9]	La	traducción	es	mía.	A	partir	de	ahora,	las	traducciones	al	español	de	este	y
otros	textos	en	inglés	y	francés,	son	mías.

[10]	Antonio	de	Herrera	y	Tordesillas	(1549-1625).	Desempeñó	el	puesto	de
Cronista	de	Indias	y	de	Castilla	durante	los	reinados	de	Felipe	II,	III	y	IV.	Su
comúnmente	conocida	como	Historia	general	de	Indias	se	publicó	en	Madrid	en
1601	en	cuatro	tomos,	con	el	título	de	Décadas	o	Historia	general	de	los	hechos
de	los	castellanos	en	las	islas	y	tierra	firme	del	Mar	Océano;	esta	crónica	abarca
desde	el	descubrimiento	del	Nuevo	Mundo	hasta	1554	(Prescott,	264;	Gregoire,
Vol.	I,	1096).	Herrera	nunca	estuvo	en	América,	de	modo	que	para	componer	su
obra	utilizó	en	especial	la	Crónica	de	la	Nueva	España	de	Cervantes	de	Salazar
(González	Peña,	26;	Gregoire	Vol.	I,	1096).	Fue	un	historiador	prolífico	que
además	publicó	una	historia	relacionada	con	Escocia	e	Inglaterra	durante	el
reinado	de	María	Estuardo	(1591),	una	Historia	de	lo	sucedido	en	Francia	desde



el	año	1585	que	comenzó	la	Liga	Católica	hasta	1594,	y	cinco	libros	de	historia
de	Portugal;	entre	1601	y	1612	publicó	tres	tomos	de	la	Historia	general	del
Mundo	del	tiempo	del	señor	rey	D.	Felipe	el	segundo	(Gregoire,	Vol.	I,	1096).

[11]	En	una	nota	a	Muñoz	Camargo,	dice	Alfredo	Chavero	que	la	verdadera
ortografía	de	Moctezuma	debe	ser	Motecuhzoma	o	Moteczuma	(117).	Este
cronista	explica	que	el	nombre	de	Mocthecuzomatzin	quiere	decir	“Señor	sobre
todos	los	Señores	y	el	mayor	de	todos,	y	señor	muy	severo	y	grave	y	hombre	de
coraje	y	sañudo,	que	se	enoja	súbitamente	con	liviana	ocasión”	(Muñoz
Camargo,	218).	En	el	Códice	Florentino	se	lee	que	“Motecuhzoma	era	su
nombre	de	señor,	pero	Jefe-de-los-Hombres	era	su	nombre	de	gobernante”
(Baudot,	63).	Nosotros	hemos	preferido	utilizar	la	ortografía	moderna	de	su
nombre.	El	Códice	Chimalpahin	consigna	el	14	de	abril	de	1502	(el	año	diez
conejo)	como	la	fecha	en	la	que	Moctezuma	II	Xocoyotl	fue	coronado	rey	de
México	Tenochtitlán	(I,	157).

[12]	En	ninguno	de	los	textos	que	revisamos	se	da	el	nombre	de	esa	hija	de
Moctezuma.	A	lo	largo	de	estas	páginas	iremos	suministrando	datos	de	las	hijas
que	se	mencionan	en	los	diversos	códices	y	crónicas,	como	Chalchiuhnenetzin,
Papantzin,	Tecuichpotzin,	una	de	la	que	no	se	da	el	nombre,	la	cual	pereció	en	la
huida	de	México	durante	la	trágica	Noche	Triste	y	dos	hijas	tenidas	con	su
segunda	esposa,	la	princesa	Acatlan;	estas	en	el	bautizo	recibieron	los	nombres
de	María	y	Leonor;	la	primera	murió	sin	sucesión	y	la	otra	se	casó	con	el	español
D.	Cristóbal	Valderrama.	Según	Prescott,	en	su	lecho	de	muerte,	Moctezuma
suplicó	a	Cortés	que	protegiera	a	sus	hijos,	especialmente	“a	tres	hijas	que	había
tenido	con	sus	dos	mujeres	[…	y]	suplicóle	se	interesase	a	favor	de	ellas	con	su
señor	el	emperador	y	procurase	que	no	se	les	dejara	abandonadas,	sino	que	se	les
concediera	una	parte	de	su	herencia	legítima”	(Prescott,	373).	Según	las	notas	25
y	36	del	libro	de	Prescott	estas	hijas	se	casaron	y	“les	señaló	el	gobierno	muy
regulares	dotes”	(Prescott,	373).

[13]	Bernal	Díaz	del	Castillo	(1492?	-	después	de	1580).	Nació	en	Medina	del
Campo	y	en	1514	llegó	al	Nuevo	Mundo	como	soldado	de	Pedrarias	Dávila,
gobernador	y	capitán	general	de	Darién.	Permaneció	algún	tiempo	en	Cuba	y
después	participó	en	expediciones	de	Francisco	Hernández	de	Córdoba	y	Juan	de
Grijalva	y	por	último,	se	alistó	al	servicio	de	Hernán	Cortés,	con	quien	participó
y	fue	testigo	de	las	guerras	de	la	Conquista.	Intervino	en	ciento	diez	batallas.	Se
retiró	a	la	ciudad	de	Santiago	de	Guatemala,	donde	ocupó	el	cargo	de	regidor	y
donde	vivió	el	resto	de	sus	días.	A	los	setenta	años,	basado	solo	en	su	memoria



comenzó	a	escribir	su	Historia	verdadera	de	la	conquista	de	la	Nueva	España.
que	terminó	en	1568.

[14]	En	nota	a	la	Historia	de	Prescott,	Lucas	Alamán	informa	que	Moctezuma	II
tuvo	dos	mujeres	legítimas;	de	la	primera,	llamada	Tezalco,	tuvo	dos	hijas;	la
mayor	pereció	en	la	huida	de	México,	y	la	menor,	llamada	Tecuichpo,	en	la	pila
bautismal	recibió	el	nombre	de	Doña	Isabel	Moctezuma.	Esta	estuvo	casada	con
el	emperador	Cuahuctemoctzin,	pero	era	tan	corta	su	edad,	que	no	cohabitó	con
él.	Viuda,	se	casó	con	D.	Alonso	de	Grado,	de	quien	no	tuvo	hijos.	Después
“estuvo	casada	sucesivamente	con	Pedro	Gallego,	Juan	Cano	y	Juan	Andrade
(Prescott,	377).	De	su	segunda	esposa,	la	princesa	Acatlan,	Moctezuma	dejó	dos
hijas,	las	cuales	recibieron	nombres	cristianos	de	María	y	Leonor.	La	primera
esposa,	según	Clavijero,	sobrevivió	a	la	Conquista	y	se	bautizó	con	el	nombre	de
María	Miahuaxóchitl,	pero	no	dejó	descendencia;	la	otra	se	casó	con	D.
Cristóbal	de	Valderrama,	de	quien	descendió	la	familia	Sotelo	de	Moctezuma
(Prescott,	n.	36,	376).	Aquí	se	puede	observar	un	dato	contradictorio:	Prescott
dice	que	ella	era	“su	segunda	esposa”,	mientras	Clavijero	afirma	que	ella	fue	“la
primera	esposa”.	Parece	que	Clavijero	confunde	esta	princesa	con	la
Miahuxóchitl,	quien	se	casó	con	el	rey	Huitzilihuitl	y	era	hija	del	señor	de
Cuauhnauac;	el	hijo	de	esta	pareja	real,	nacido	en	tiempos	muy	anteriores	a	la
Conquista,	fue	“Moctezuma	Ilhuicamina	[I],	el	rey	más	célebre	que	tuvieron	los
mexicanos”	(Clavijero,	77).	A	lo	largo	de	estas	páginas	trataremos	de	resolver
este	error.

[15]	Miahuaxóchil	fue	hija	de	Ixtlilcuechahuac,	señor	de	Tula	(Clavijero,	353).
“Niagua	Suchil”	es	como	Solís	escribe	el	nombre	de	esta	princesa	(Solís,	173).

[16]	Antonio	de	Solís	(1610-1686)	ocupó	el	puesto	de	cronista	de	Indias.
Escribió	la	Historia	de	la	conquista	de	México,	obra	que,	según	García
Icazbalceta,	es	“una	hermosa	pieza	literaria,	si	se	quiere;	pero	nunca	la	historia
de	la	conquista	de	México	que	la	nación	española	deseó	en	vano	durante	largos
años”	(González	Peña,	26).

[17]	Tecuichpo,	hija	del	primer	matrimonio	de	Moctezuma,	y	viuda	del	rey
Cuitlahuatzin,	esposa	legítima	de	Cuauhtenictzin,	su	primo,	cuando	este	subió	al
trono,	fue	“celebrada	por	sus	contemporáneos	por	la	gracia	de	su	persona”
(Prescott,	415,	514;	Díaz	del	Castillo,	341;	Clavijero,	378).	Ella	estaba	con	su
marido,	Cuauhtenictzin,	cuando	cayeron	prisioneros	de	los	españoles	en	las
canoas	en	las	que	pretendían	huir.	En	presencia	de	Cortés,	al	rendirse	a	los



españoles	Cuahutémoc	pidió	que	lo	matara	a	puñaladas;	asimismo	pidió	que	se
respetara	a	su	esposa	y	a	las	otras	mujeres	que	iban	con	ellos	(Prescott,	514;
Cortés,	“Relación	tercera”:	300;	Díaz	del	Castillo,	339-340).	Así,	en	el	momento
de	la	rendición	de	Cuahuctemoc,	Cortés	recibió	a	doña	Iabel	“amistosamente,
mostrándole	las	respetuosas	atenciones	consiguientes	a	su	rango”	y	a
continuación	envió	a	los	prisioneros	a	Coyoacán,	pues	en	México-Tenochtitlán
las	venenosas	miasmas	de	los	innumerables	cadáveres	insepultos,	eran	una
amenaza	para	la	salud	de	los	sobrevivientes	(Prescott,	514-515).	Una	nota	de
Lucas	Alamán	a	la	Historia	de	Prescott,	informa	que	Tecuichpotzin	abrazó	el
cristianismo	y	fue	bautizada	con	el	nombre	de	Isabel;	sobrevivió	mucho	tiempo	a
su	marido,	Cuauhtenictzin,	y	se	casó	sucesivamente	con	tres	caballeros
castellanos	de	noble	estirpe.	“De	dos	de	éstos,	D.	Pedro	Gallego	y	D.	Juan	Cano,
descienden	las	ilustres	familias	de	Andrade	y	Cano	Moctezuma”	(Prescott,	n.	36,
376;	Clavijero,	363).	A	Tecuichpotzin	“la	describen	tan	instruida	en	la	fe
católica,	como	cualquiera	mujer	de	Castilla	y	como	muy	graciosa	de	un	aspecto
seductor,	y	que	contribuyó	grandemente	con	su	ejemplo,	y	por	el	respeto	que
infundía	a	los	aztecas,	a	la	tranquilidad	del	país	conquistado.	Este	halagüeño
retrato,	será	muy	conducente	indicar	que	fue	hecho	por	su	marido	D.	Juan	Cano”
(Alamán,	n.	15	en	Prescott,	514,	551	y	“Apéndices”,	parte	II,	n.	11:	632-637).

[18]	En	este	texto	seguimos	llamando	a	estos	personajes	importantes	“caciques”,
título	de	origen	jamaiquino,	que	los	cronistas	españoles	utilizaron
predominantemente	en	el	Nuevo	Mundo.	Sin	embargo,	los	nahuas	los	llamaron
tecuhtli.	Soustelle	explica	que	ellos	gobernaban	pueblos	o	ciudades,	en	su
nombre	llevaban	el	sufijo	“tzin”	y	vestían	ropas	y	joyas	distinguidas.	Vivían	en
un	teccalli,	o	palacio	más	o	menos	modesto	o	lujoso,	según	el	caso,	mantenido
por	las	gentes	de	su	pueblo;	a	él	se	le	asignaba	un	trozo	de	tierra	para	que	la
labrara;	además,	el	emperador	le	hacía	ricos	obsequios,	ropas	y	provisiones,
cuando	comparecían	a	su	llamado.	El	tecuhtli	primero	representaba	a	la	gente
bajo	su	cuidado,	la	defendía,	si	era	necesario,	contra	tributos	excesivos,	o	le
ayudaba	a	resolver	algún	problema	con	su	tierra.	En	segundo	lugar,	juzgaba	los
pleitos	legales,	cuya	apelación	se	efectuaba	en	México	o	Tezcoco.	En	tercer
lugar,	en	su	calidad	de	militar,	debía	proveer	los	contingentes	requeridos	para	las
guerras.	Por	último,	mantenía	el	orden,	supervisaba	los	cultivos,	sobre	todo	los
que	estaban	destinados	para	pagar	el	tributo	al	calpixque	o	recaudador	de	la
administración	imperial	(Soustelle,	39).

[19]	Díaz	del	Castillo	llama	a	Xicoténcatl	“Xicotenga”.	En	este	pasaje	fue
Xicoténcatl,	el	anciano	ciego,	bautizado	con	el	nombre	de	Lorenzo	Vargas,	quien



brindó	amistad	y	alianza	incondicional	a	los	españoles.	No	debe	confundírsele
con	su	hijo,	el	joven	general	tlaxcalteca,	temido	y	admirado	por	sus	enemigos,	el
cual	se	opuso	firmemente	a	la	alianza	con	los	españoles.	Debido	a	eso,	hubo
rumores	entre	los	tlaxcaltecas	que	su	padre	hizo	saber	a	Cortés	“que	aquel	su
hijo	era	malo,	y	que	no	se	confiase	de	él,	y	que	procurase	de	matarle”	(Díaz	del
Castillo,	307).	Así,	con	la	aprobación	de	su	padre	y	del	senado	de	Tlaxcala,	los
españoles	ahorcaron	a	este	joven	general	por	rebelde	y	desertor	del	ejército	que
marchaba	a	la	conquista	de	México-Tenochtitlán	(Clavijero,	396;	Díaz	del
Castillo,	307,	328;	Prescott,	469).	Díaz	del	Castillo	deja	ver	en	su	crónica	que
Alvarado	intervino,	en	vano,	para	evitar	que	ahorcaran	a	Xicoténcatl,
probablemente	a	pedido	de	doña	Luisa,	Techquihuatzin,	hermana	de	este	último
y	mujer	de	D.	Pedro	de	Alvarado	(Díaz	del	Castillo,	307).

[20]	Ver	también	la	“Declaración	de	Bernal	Díaz	del	Castillo	en	la	probanza	de
servicios	del	adelantado	D.	Pedro	de	Alvarado,	hecha	a	petición	de	su	hija,	doña
Leonor	de	Alvarado”	(Díaz	del	Castillo,	585-586).	Clavijero	deja	saber	que	al
número	reducido	de	las	tropas	de	Cortés,	los	tlaxcaltecas	les	agregaron	dos	mil
guerreros	(Clavijero,	357).

Primitivamente	Tlaxcala	se	llamó	Texcalan,	Texcalla	o	Texcallan.	Texcalla
significa	“despeñadero	o	lugar	riscoso	y	lleno	de	peñascos”,	lo	cual	corresponde
a	la	topografía	de	la	región;	sin	embargo,	Tlaxcallan	significa	“lugar	de	las
tortillas	de	maíz”	(“Glosario”	en	Tezozomoc,	542	y	554),	lo	que	prueba	que	este
nombre	es	una	corrupción	del	primitivo,	ya	que	los	antiguos	pueblos	solían
“poner	a	las	ciudades	nombres	que	se	relacionasen	con	sus	accidentes
topográficos”	(Alva	Ixtlilxochitl,	Obras,	I,	271-272,	n.	1).	A	los	nativos	de
Tlaxcala,	se	les	llamaba	en	otro	tiempo	texcaltecas	(Baudot,	83).

[21]	A	partir	de	aquí,	a	quienes	deVern	conocer	las	fuentes	de	los	datos
suministrados	por	Lucía	Gálvez,	les	recomendamos	consultar	“Fuentes	primarias
y	secundarias”	de	la	“Bibliografía”	del	libro	de	Lucía	Gálvez,	titulado	Mujeres
de	la	conquista	-	Las	fascinantes	trayectorias	de	las	mujeres	que	contribuyeron	a
forjar	nuestra	historia	en	su	época	fundacional;	abundan	entre	esas	fuentes	los
testamentos,	probanzas,	actas	de	cabildos,	cartas,	papeles	eclesiásticos	y	otros
documentos	(Gálvez,	207-208).

El	ensayo	titulado	“Indian-Spanish	Marriages	in	the	First	Century	of	the
Colony”	de	Pedro	Carrasco	(87-103)	proporciona	abundantes	e	interesantes
datos	relacionados	con	uniones	de	nativas	con	españoles.



[22]	Baudot	explica	en	una	nota	que	“chichimeca”	significa	“Linaje	de	perro”,	e
interpreta	esto	diciendo	que	“es	probable	que	fuera	un	nombre	totémico	que
designaba	a	los	nómadas	cazadores	y	guerreros	de	las	planicies	del	norte”.	Había
varios	tipos	de	chichimecas:	los	teochichimecas	o	“chichimecas	divinos”,	o
“verdaderos	chichimecas”,	los	cuales	erraban	de	una	región	a	otra;	los
zacachichimecas	o	“chichimecas	silvestres”	eran	los	que	habitaban	las	praderas.
Y	los	terceros	eran	los	tamime	chichimecas	o	“los	que	lanzan	flechas”.	“En	los
siglos	xv	y	xvi	las	ciudades	del	centro	de	México	los	consideraban	sus	ancestros
y	estaban	orgullosos	de	ellos.	Así,	la	dinastía	de	Tezcoco	se	enorgullecía	de
descender	del	jefe	chichimeca	Xólotl	que	había	llegado	probablemente	en	1224
al	altiplano	central”.	Los	aztecas	también	se	enorgullecían	de	tenerlos	como
antepasados	cuatro	siglos	antes	(Baudot,	195).

[23]	Chichimecatl	Tecuhtli	quiere	decir	“rey	de	los	hombres”	(Alva
Ixtlilxoochitl,	Obras	I,	393).

[24]	Tenuchcas	llama	Muñoz	Camargo	a	los	habitantes	de	Tenochtitlán.	Hay	que
tomar	en	cuenta	que	dependiendo	de	la	región	de	origen	del	hablante,	la	“o”	que
quedó	en	la	traducción	al	español,	se	traduce	en	“u”	”.

[25]	Los	xochimilcas	se	refieren	aquí	al	truco	que	utilizaron	los	mexicanos	para
comenzar	la	guerra	contra	los	tepanecas	al	hacer	ahumadas	de	pescado	e
yzcahuitle	(gusano	acuático),	las	cuales	“les	daua	a	los	de	Cuyuacan	el	olor	en
las	narizes	del	buen	olor,	y	esto	de	cada	día,	que	holgaran	ellos	comello”;	y	tanto
fue	el	deseo	de	todos	de	comerlo,	que	comenzaron	a	adolecer	y	morir;	tanta	fue
la	mortandad,	que	los	tepanecas	decidieron	invitar	a	un	festín	a	los	principales
mexicanos	con	el	fin	de	matarlos	a	traición	(Tezozomoc,	91).	Más	adelante
damos	detalles	de	cómo	los	mexicanos	sometieron	bajo	su	poderío	a	los
tepanecas.

[26]	Garibay	explica	lo	siguiente:	“Coyolxauh.	Es	la	hermana	de	Huitzilopochtli.
El	nombre	se	suele	dar	en	pleno	Coyolxauhqui.	‘La	que	tiene	la	faz	con	una
pintura	de	cascabeles’.	La	maravillosa	estatua	que	hay	en	el	Museo	de
Arqueología	e	Historia	nos	hace	ver	cómo	estaban	los	cascabeles	en	su	faz”
(Garibay	en	Durán,	Historia	II,	584).

[27]	Chimalma,	significa	“escudo”.	Era	un	nombre	femenino	muy	común	entre
los	nahuas.	Fue	una	de	los	cuatro	sacerdotes	que	condujeron	a	los	aztecas	en	su
peregrinación	(Garza	Tarazona,	138).



[28]	Leoncio	Cabrero	Fernández,	editor	de	esta	crónica	anónima,	explica	que	a
lo	largo	del	manuscrito	original	se	lee	“Mechuacan”,	pero	“en	los	documentos
coloniales	–incluso	del	siglo	xvi–	figura	Michoacán,	nombre	que	ha	prevalecido
hasta	la	actualidad”	(Relación,	26,	n.	2).	El	autor	anónimo	habla	de	los	tarascas
como	seres	sin	más	virtud	que	la	liberalidad,	pues	a	las	demás	virtudes	como
castidad,	templanza,	caridad,	no	les	tienen	nombre	propio.	Además,	“carescía
esta	gente	de	libros”	(Cabrero	Fernández,	26).

[29]	El	editor	del	texto	en	francés	de	la	anónima	Relación	dice	que	la
civilización	de	Michoacán,	“una	de	las	más	bellas	y	misteriosas	de	América
Central,	habría	desaparecido	totalmente	sin	dejar	huellas	–pues	esos	pueblos	[...]
no	construían	monumentos	durables–	si	no	existiera	este	libro,	este	testamento
escrito	en	español	cerca	de	1540,	en	el	que	se	consignan	la	historia	de	ese
pueblo,	sus	creencias,	su	fe,	los	nombres	de	sus	dioses	y	de	sus	héroes”	(Le
Clézio	en	Relation,	12).	El	manuscrito	original	se	titula	Relación	de	las
Ceremonias	y	Ritos	y	Población	y	Gobierno	de	los	Indios	de	la	Provincia	de
Mechuacan	(manuscrito	C	IV	5	de	la	Real	Biblioteca	de	San	Lorenzo	de	El
Escorial,	Madrid)	140	folios	y	44	ilustraciones.	Se	conservan	copias	del
manuscrito	original	en	la	Real	Academia	de	la	Historia,	en	Madrid,	en	la
Biblioteca	Nacional	de	Madrid,	en	la	Colección	Peter	Force	de	la	Biblioteca	del
Congreso	en	Wáshington	y	en	la	Colección	Obadiah	Rich	de	la	Biblioteca
Pública	de	Nueva	York.	Existen	cinco	ediciones	que	van	de	1869	hasta	1980,
esta	en	francés	y	una	en	inglés	de	Eugene	Chaine	y	Reginald	Reindrop.	El	editor
de	la	francesa,	J.M.G.	Le	Clézio,	comenta	que	el	franciscano	fray	Jacobo	de
Testera	estuvo	en	Michoacán	cerca	de	1530,	dato	importante	porque	existe	la
posibilidad	de	que	él	haya	podido	participar	con	los	ancianos	del	último	rey	o
Cazonci	asesinado,	a	elaborar	la	versión	en	castellano	de	la	Relación	(312-315).
Para	más	detalles	de	las	varias	ediciones,	revisar	la	“Bibliographie”	de	la
Relation	de	Michoacan	hecha	por	J.M.G.	Le	Clézio,	313-314).

[30]	En	1530	Pedro	de	Vadilla	dejó	grandes	sumas	de	dinero	en	su	testamento
para	la	dote	de	algunas	nativas	y	una	mestiza	de	su	familia;	asimismo,	a	un
sobrino	bastardo	le	dejó	dinero	“para	comida,	ropa,	libros,	educación	por	diez
años,	con	el	fin	de	que	adquiriera	el	título	de	abogado”	(Wood,	Sexual	Violation,
22-23).

[31]	A	partir	de	entonces,	y	quizás	porque	muchos	de	los	españoles	aceptaron	a
esas	mujeres	como	sus	compañeras,	los	tlaxcaltecas	llamaron	a	Cortés	chalchiuh
capitán,	lo	cual	quiere	decir	“capitán	de	gran	estima	y	valor”,	pues	lo



compararon	con	el	chachihuitl,	piedra	muy	valiosa	entre	ellos	porque	tiene	el
mismo	color	que	las	esmeraldas.	A	don	Pedro	de	Alvarado,	el	lugarteniente	de
Cortés,	lo	llamaron	Sol	(Tonatiuh)	porque	decían	que	era	hijo	del	sol	por	su
cabello	rubio	deslumbrante	(Muñoz	Camargo,	192;	Códice	Aubin	en	Baudot,
210,	n.	12).	Alba	Ixtlilxóchitl	menciona	que	su	lejano	pariente	Ixtlilxóchitl	dio	a
los	cristianos	dos	de	sus	hijas:	una,	llamada	Tecuiloatzin	y	la	otra
Tolquequetzaltzin	y	en	ese	mismo	pasaje	da	los	nombres	de	otros	señores
tlaxcaltecas,	los	cuales,	siguiendo	la	sugerencia	del	anciano	Xicoténcatl,
obsequiaron	sus	hijas	a	los	españoles	para	que	“las	recibiesen	por	mujeres	y
esposas”	(Ixtlilxóchitl,	II,	214).

[32]	Bernal	Díaz	del	Castillo	básicamente	cuenta	los	mismos	hechos	que	Muñoz
Camargo,	pero	aunque	menciona	que	las	mujeres	eran	obsequiadas	por	los
caciques	como	muestra	de	amistad	y	alianza	de	los	tlaxcaltecas	a	los	españoles,
nunca	suministra	el	dato	de	que	el	número	fuera	de	300	mujeres	(Díaz	del
Castillo,	122-124).

[33]	Quauhtémoc,	o	Cuahutémoc,	sobrino	de	Moctezuma,	fue	señor	de
Tlatelolco,	“sacerdote	mayor	de	sus	ritos	y	idolatrías	y	hombre	de	mucho	valor	y
terrible”	(Códice	Ramírez	en	Baudot,	236).	Reinó	del	25-29	de	enero	hasta	el	13
de	agosto	de	1521,	fecha	de	su	rendición	en	Tlatelolco	y	de	la	caída	de	México
en	poder	de	Cortés	y	sus	huestes.	Sucedió	a	Cuitláhuac,	quien	reinó	solo	durante
ochenta	días,	del	7	de	septiembre	al	25	de	noviembre	de	1520,	fecha	en	la	que
murió	de	las	viruelas.	Cuahutémoc	fue	ahorcado	por	órdenes	de	Cortés	el	26	de
febrero	de	1525	(Códice	florentino	en	Baudot,	151	y	237).	Durante	la	demanda
de	Cortés	de	que	le	entregaran	todo	el	oro	que	se	quedó	en	los	canales	a	la	huida
de	la	“Noche	Triste”,	fue	cuando	le	quemaron	los	pies	a	Cuauhtémoc	(Anales
históricos	de	Tlatelolco	en	Baudot,	204).	Este	relato	se	halla	en	la	quinta	sección
de	los	Anales	históricos	de	la	nación	mexicana,	que	lleva	el	título	de	Historia	de
Tlatelolco	desde	los	tiempos	más	remotos	y	fue	“redactada	[en	náhuatl]	en	1528
por	un	indígena	anónimo	de	Tlatelolco;	abarca	los	manuscritos	22	y	22v	de	la
colección	Goupil-Aubin	de	la	Biblioteca	Nacional	de	París	(Baudot,	185).	En	su
crónica,	Díaz	del	Castillo	llama	a	Cuauhtémoc,	Guatemuz.

[34]	En	su	crónica,	Fernández	de	Oviedo	llama	a	Atahualpa	“Atabaliba”.	Fray
Martín	de	Murúa,	de	la	orden	de	la	Merced	Redentora	de	Cautivos,	declara	“auer
seguido	[...]	con	el	maior	cuidado	que	a	sido	posible,	la	verdad	y	la	relaçión	más
sierta	que	[...]	los	yndios	viejos,	con	sus	quipus	y	memorias”	le	dieron	(Murúa,
II,	3).	Los	quipus	eran	las	cintas	de	diversos	colores	y	nudos	con	las	que	los



incas	guardaban	el	recuento	de	todo	lo	que	ocurría	en	el	imperio	incaico.

[35]	Murúa	explica	que	entre	las	que	se	salvaron	estaban	“doña	Elvira	Chuna,
hija	de	Canac	Capac,	y	doña	Beatriz	Caruamay	Huay,	hija	del	s[eñ]or	de
Chinchay	Cocha,	y	doña	Juana	Tocto	y	doña	Cathalina	Vsica,	madre	de	don
Carlos	Ynga”,	las	cuales	se	convirtieron	al	cristianismo	y	fueron	bautizadas	(I,
169).	Al	final	del	volumen	I	de	su	historia,	además	de	detalles	de	otros
descendientes,	Murúa	afirma	que	de	ese	linaje	quedó	doña	Beatriz	Clara	Coya	de
Mendoça,	hija	legítima	de	Saire	Topa	y	nieta	del	Inca	Manco,	a	la	cual	el	virrey
casó	con	el	capitán	Martín	García	de	Loyola	(I,	272-274).

[36]	Los	chorotegas	eran	descendientes	de	los	habitantes	de	Chiapas,	México,
los	cuales	se	establecieron	en	esa	reducida	región	de	la	Gran	Nicoya,	hacia	el
siglo	xiv	D.C.	(Fernández	Guardia,	5).	Clavijero	cuenta	que	“al	llegar	a
Xoconusco,[los	chiapanecas]	se	dividieron,	yendo	unos	a	poblar	Nicaragua	y
quedaron	los	restantes	en	Chiapas	(Clavijero,	62).	Prescott	explica	que	los
ejércitos	de	Moctezuma	plantaron	el	pabellón	azteca	“en	las	remotas	regiones	de
Nicaragua	y	Honduras”	(Prescott,	143	y	195).	La	Gran	Nicoya	constituía	un
puente	entre	el	norte	y	el	sur	y,	por	tanto,	el	entrecruce	de	varias	culturas,	como
las	de	Colombia	en	el	año	1000	D.C.,	otra	de	México,	cincuenta	años	después	de
la	chorotega	y	la	de	los	caribes	de	Venezuela,	en	1400	D.C.	(Fernández	Guardia,
5).	La	influencia	de	todas	ellas	sobre	los	chorotegas	se	puede	apreciar	en	algunas
de	las	costumbres,	en	especial	las	de	los	aztecas,	pues	practicaban,	como	ellos,	la
antropofagia	ritual.

[37]	Cuando	llegaron	los	conquistadores	y	durante	varios	siglos	después,	la
Península	de	Nicoya	formaba	parte	del	territorio	de	Nicaragua.	A	partir	de	1602
la	península	tuvo	algunas	etapas	de	completa	autonomía,	pero	en	1824	los
habitantes	de	los	pueblos	de	Santa	Cruz	y	Nicoya	efectuaron	un	plebiscito	por
medio	del	cual	decidieron	la	anexión	del	Partido	de	Nicoya	a	Costa	Rica	(Rivas
Ríos,	en	Historia	general,	II,	76-78).	Esto	explica	que	Fernández	de	Oviedo
mencione	siempre	a	Nicaragua	al	referirse	a	la	Gran	Nicoya.	El	término
Nicaragua	procede	de	“Nic-Anahuac”	que	sugiere	el	sentido	de	“el	Anahuac	de
aquí”	(Ferrero,	111).	Al	discutir	en	su	“Sétima	disertación”	los	“Confines	y
población	de	los	reinos	de	Anahuac”,	Clavijero	expresa	dudas	de	que	los
dominios	mexicanos	se	extendieran	abarcando	Guatemala,	Honduras	y
Nicaragua;	aclara	que	Tliltototl,	general	de	los	ejércitos	del	rey	Ahuitzotl	“llevó
sus	armas	victoriosas	hasta	Guauhtemallan;	pero	[...]	no	se	sabe	que	quedase
entonces	aquel	país	sometido	a	la	corona	de	México”	(Clavijero,	159).



Torquemada	menciona	la	conquista	de	Nicaragua	por	el	general	mexicano,	arriba
mencionado;	y	también	habla	de	un	“ejército	mexicano	en	tiempos	de
Moctezuma	II”	(Lib.	2,	Cap.	81;	Lib.	3,	Cap.	10;	Clavijero,	159	y	559);	después
habla	más	bien	de	“una	colonia	salida	muchos	años	antes,	por	orden	de	los
dioses,	de	las	inmediaciones	de	Xoconochco”	(Clavijero,	159).	Muñoz	Camargo
es	el	uunico	cronista	que	habla	maas	en	detalle	al	respecto	y	confirma	que	en
realidad	el	Imperio	Azteca	llegaba	hasta	Nicaragua	y	cuenta	que	esta,	a
diferencia	de	otras	regiones,	puso	mucha	resistencia	a	los	ejércitos	mexicanos,
tanto	que	les	ocasionaron	grandes	pérdidas;	entonces	los	mexicanos	fingieron
amistosamente	que	“querían	pasar	adelante	y	no	parar	allí,	pues	no	los	querían
tener	por	amigos	ni	por	vecinos	e	que	ellos	habían	perdido	mucha	gente	[…	y]
que	les	diesen	cinco	o	seis	mil	tamemes	[indios	cargadores]	para	que	les	pasasen
sus	equipajes	y	hato	a	los	pueblos	de	adelante”.	Los	habitantes	de	Nicaragua
condescendieron	a	esta	demanda,	por	lo	que	“sin	resistencia	alguna	se	entraron
en	esta	provincia	y	alzaron	con	ella,	bien	descuidados	los	Nicaraguas	de	tan
inaudita	traición”	(Muñoz	Camargo,	119-120);	recordar	que	dicha	provincia
estaba	habitada	por	los	Nicaraos	y	los	chorotegas.	Al	someterse	las	gentes	de
Nicaragua	y	Verapaz	a	los	mexicanos,	tuvieron	que	pagar	tributo	en	oro	y
plumería	verde,	pedreriia,	esmeraldas,	turquesas	y	cacao.	El	cronista	concluye
que	“fue	por	esta	orden	y	maña	y	astucias	[…que]	Moctheuzoma	[fue]	muy	gran
Señor	de	la	mayor	parte	de	este	Nuevo	Mundo”	(Muñoz	Camargo,	121).

[38]	Gonzalo	Fernández	de	Oviedo	y	Valdés	(1478-1557)	“participó	en	la	toma
de	Granada,	guerreó	en	Italia	a	las	órdenes	del	Gran	Capitán,	y	en	Indias,	desde
1513	luchó	como	soldado	y	fue	alcalde	de	la	fortaleza	de	Santo	Domingo,	en	la
Isla	Española”	(González	Peña,	27).	De	avanzada	edad	recibió	el	título	de
cronista	de	Indias	y	escribió	su	Historia	general	y	natural	de	las	Indias.	La
primera	parte	fue	publicada	en	1535;	en	cambio,	las	dos	restantes	las	publicó
Amador	de	los	Ríos	entre	1851	y	1855.	Pese	al	inmenso	acopio	de	datos	útiles,
la	crítica	histórica	“le	niega	valor”,	según	González	Peña	(27).	El	puesto	de
cronista	mayor	de	Indias	era	muy	importante	pues	su	responsabilidad	consistía
en	instrumentar	y	ordenar	la	información	que	llegaba	del	Nuevo	Mundo	para	que
el	Consejo	de	Indias	emitiera	las	leyes	pertinentes	a	esa	geografía.	Sus	titulares
fueron	historiadores,	geógrafos	y	cosmógrafos,	quienes	al	cumplir	con	la	labor
encomendada,	publicaron	sendas	crónicas	en	las	que	recogieron	la	información
obtenida.	Lo	interesante	es	que	muchos	de	estos	cronistas	nunca	pisaron	el
nuevo	continente.	Además,	antes	de	que	se	estableciera	ese	puesto	oficial,
aparecieron	publicadas	varias	crónicas,	entre	ellas,	la	que	escribió	por	propia
iniciativa,	Pedro	Mártir	de	Anglería	(López	de	Mariscal,	“Introducción”,	13-14).



[39]	Fernández	de	Oviedo	explica,	además,	que	con	el	consentimiento	de	sus
padres	las	hijas	solteras	“dánse	a	quien	se	les	antoja	por	precio	o	sin	él:	e	aquella
que	es	más	deshonesta	e	impúdica,	[…]	más.	gayones	o	enamorados	tiene	e
mejor	los	sabe	pelar,	ésa	es	la	más	hábil	y	querida	de	sus	padres.	Y	en	aquel
oficio	sucio	gana	el	dote	e	con	que	se	case	e	aún	sostiene	la	casa	del	padre”
(Fernández	de	Oviedo,	IV,	421).

Estos	tianguez	“los	instalaban	debajo	de	ceibas”	(Ceiba	pentandra)	(Ferrero,
120).	Una	variedad	de	la	Ceiba	en	México	se	llama	pochote	(Bombax
ellipticum),	del	náhuatl	“pochotl”,	que	significa	viruela	o	grano	(Gagini,	180).

[40]	Se	horroriza	Fernández	de	Oviedo	contando	que	una	vez	al	año	“en	cierta
fiesta	muy	señalada	y	de	mucha	gente	que	a	ella	se	junta,	es	costumbre	que	las
mujeres	tienen	libertad,	en	tanto	que	tura	la	fiesta	(que	es	de	noche),	de	se	juntar
con	quien	se	lo	paga	o	a	ellas	les	placen,	por	principales	que	sean	ellas	e	sus
maridos.	[Esto	lo	hacen]	con	voluntad	e	licencia	de	los	maridos;	ni	se	sigue
castigo	ni	celos	ni	otra	pena	por	ello”.	El	cronista	termina	comparando	a	estas
mujeres	con	las	bacanales	romanas	(Fernández	de	Oviedo,	IV,	421-422).	Sin
embargo	reconoce	el	cronista	algo	digno	de	alabar	en	esta	sociedad,	y	es	que
“después	que	sembraban	el	maíz,	hasta	lo	coger,	vivían	castamente,	e	no
llegaban	a	sus	mujeres	e	dormían	apartados	dellas	en	tanto	que	turaba	la
sementera”;	además,	guardaban	ayuno	y	se	abstenían	de	bebidas	embriagantes
(Fernández	de	Oviedo,	IV,	420).

[41]	Fernández	de	Oviedo	notifica	que	los	chorotegas	hablaban	“una	lengua
diferente	a	la	de	[sus	vecinos]	los	nicaraos	y	a	la	de	México	[…]	y	son	más
varones	y	hombres	de	guerra	que	los	nicaraos”	(Fernández	de	Oviedo,	IV,	347).

Existe	una	hipótesis	que	fue	adoptada	por	la	escuela	histórico-cultural,	según	la
cual,	las	sociedades	secretas	de	hombres	surgieron	como	consecuencia	del	ciclo
matriarcal:	el	objetivo	de	dichas	sociedades	consistía	en	disfrazarse	de	demonios
para	aterrorizar	a	las	mujeres	y	así	eliminar	el	poderío	de	ellas,	producto	del
matriarcado.	Eliade	dice	que	no	hay	prueba	de	eso	y	que	más	bien	“las
sociedades	secretas	de	hombres	se	derivan	de	los	misterios	de	iniciación	tribal”;
las	de	las	mujeres,	en	cambio,	tienen	su	origen	en	algunos	ritos	de	iniciación
durante	la	pubertad,	conectados	con	la	primera	menstruación	(Eliade,	Myths,
Dreams,	201-202).

[42]	Huipil,	hueipil	(huipilli):	“colgajo	grande”.	Especie	de	camisa	larga	o



camisola	usada	por	las	mujeres	del	centro	de	México	(Tezozomoc,	“Glosario”,
515).

[43]	Francisco	López	de	Gómara,	nació	en	1511	en	Gómara,	pueblo	de	la
provincia	de	Soria,	y	allí	falleció	en	1566.	Profesó	la	cátedra	de	retórica	en	la
Universidad	de	Alcalá	de	Henares;	se	ordenó	de	sacerdote	y	después	de	su	visita
a	Roma,	entró	al	servicio	de	Hernán	Cortés	como	capellán	de	su	familia,	cuando
el	conquistador	estaba	de	regreso	en	España,	por	el	año	de	1540.	Probablemente
para	lisonjearlo,	Gómara	comenzó	a	escribir	su	Historia	General	de	las	Indias.
Acompañó	a	Cortés	en	la	expedición	de	Argel	y	después	de	muerto	el
conquistador,	siguió	al	servicio	de	su	hijo,	Martín.	Nunca	estuvo	en	América,	por
lo	que	para	escribir	su	libro	se	valió	de	las	relaciones	de	Cortés,	los	textos	de
otros	conquistadores	y	datos	de	navegantes	y	personas	conocedoras	de	los
hechos.	Bernal	Díaz	del	Castillo	le	señala	a	esta	historia	el	defecto	de	tener
inexactitudes	y	de	exaltar	desmedidamente	a	Cortés	sin	considerar	que	los	que
lucharon	al	lado	de	él,	también	merecían	su	reconocimiento.	La	primera	edición
de	su	libro	apareció	en	1552	(González	Peña,	25).

[44]	Pedro	Mártir	de	Anglería	(Milán,	1457	-	Granada,	1526).	Recibió	la
protección	de	los	Reyes	Católicos	y	de	Carlos	V,	quienes	lo	nombraron	cronista
de	Indias	en	1510.	Su	obra	se	titula	De	Orbe	Novo	y	en	español,	Décadas	del
Nuevo	Mundo,	la	cual	comprende	ocho	décadas	o	libros;	se	publicaron
completas	por	primera	vez	en	1530,	cuatro	años	después	de	su	muerte.	Aunque
él	nunca	llegó	al	Nuevo	Mundo,	su	trato	personal	con	navegantes	y
conquistadores	le	permitió	escribir	un	documento	muy	importante	para	la
historia	del	Nuevo	mundo.	Fray	Bartolomé	reconoce	el	valor	de	esa	obra,	aunque
contiene,	según	él,	“algunas	falsedades”,	y	contradicciones,	debido	posiblemente
a	la	distancia	y	a	que	“nunca	quería	limar	ni	corregir	[sus	Décadas,]	porque	no
las	destinaba	a	la	luz	pública”	(González	Peña,	24-25).

[45]	Según	Durán,	al	morir	Nezahualpilli,	diez	años	antes	del	arribo	de	los
españoles,	tenía	cinco	hijos	en	edad	para	suceder	a	su	padre;	así,	primero	reinó	el
príncipe	Quetzalalacxoyatl	por	muy	poco	tiempo	y	murió	“sin	hacer	hazaña	ni
cosa	notable”.	Le	sucedió	su	hermano	Tlauitoltzin	pero	también,	como	el
primero,	gozó	del	poder	muy	pocos	años.	Entonces	se	eligió	“otro	hermano
suyo,	llamado	Coanacochtzin,	en	cuyo	reinado	vinieron	los	españoles	a	esta
tierra”.	Los	otros	hijos	fueron	Ixtlilxóchitl	y	Tocpaxochiuh	(Durán,	II,	198,	475-
477).



[46]	Fernández	de	Oviedo	describe	la	región	como	sigue:	“la	comarca	es	muy
gentil	e	de	mucha	fertilidad	de	maizales	e	frésoles,	e	melones	cetoris,	e
algodonales;	e	hay	mucha	caza	[...],	e	muchas	fructas”.	Continúa	el	cronista
oficial	explicando	que	desde	Cihuatán	a	Temistitlán	hay	trescientas	leguas	a	las
que	Nuño	de	Guzmán	les	puso	el	nombre	de	la	Nueva	Galicia	(Oviedo,	Historia
IV,	284).

[47]	Fernández	de	Oviedo	asegura	que	él	habló	en	España	con	Nuño	de	Guzmán,
quien	afirmó	que	no	era	cierto,	pues	cuando	él	volvió	al	sitio,	halló	a	algunas
casadas	“e	que	lo	tienen	por	vanidad”	(Oviedo,	Historia	I,	193).	Sin	embargo,
López	de	Mariscal	afirma	que	esta	noticia	“no	está	en	absoluto	reñida	con	la
forma	en	que	se	describe	la	organización	social	de	las	mujeres	de	Cihuatlán	(un
pueblo	que	aún	hoy	lleva	este	nombre,	situado	en	el	estado	de	Jalisco,	muy
cercano	a	la	frontera	con	Colima).	Ellas	reciben	a	los	mancebos	de	la	comarca	a
su	entera	conveniencia	(López	de	Mariscal,	42).	Por	su	parte,	Cristóbal	Colón
dice	lo	mismo	respecto	a	las	mujeres	que	habitaban	la	isla	Matinino	del	Caribe:
“si	parían	niño	enviábanlo	a	la	isla	de	los	hombres,	y	si	niña,	dejábanla	consigo”
(Colón,	Diario,	168).

[48]	En	las	crónicas	abundan	los	pasajes	en	los	que	se	mencionan	regiones
gobernadas	por	cacicas;	una	de	ellas	fue	la	del	pueblo	llamado	Jalameco;	esta
cacica	recibió	al	gobernador	Hernando	de	Soto	con	fastuosidad.	Fernández	de
Oviedo	cuenta	que	la	“trujeron	principales	con	mucha	auctoridad	en	unas	andas
cubiertas	de	blanco	(de	lienzo	delgado)	y	en	hombros,	e	pasó	en	las	canoas,	e
habló	al	gobernador	con	mucha	gracia	y	desenvoltura.	Era	moza	y	de	buen	gesto,
e	quitóse	una	sarta	de	perlas	que	traía	al	cuello	e	echósela	al	gobernador	por
collar	e	manera	de	se	congraciar	e	ganarle	la	voluntad”	(Oviedo,	Historia,	II,
167).

Mártir	de	Anglería	menciona	que	le	contaron	que	en	la	región	Coluacana	había
unas	“vírgenes	cenobitas	a	las	que	agrada[ba]	vivir	retiradas	[...].	En
determinadas	épocas	del	año	se	traslada[ba]n	los	hombres	a	su	isla,	no	con
objeto	de	cohabitar,	sino	movidos	de	piedad,	para	arreglarles	sus	campos	y
huertos,	con	el	cultivo	de	los	cuales	[...	pudieran]	vivir”	(Anglería,	I,	408).
También	Mártir	de	Anglería	dejó	consignado	que,	aunque	él	tenía	sus	dudas,
Alfonso	Argüello,	secretario	del	emperador	para	los	asuntos	de	Castilla,	afirmó,
“después	de	haber	recorrido	aquellas	tierras,	que	[...]	es	histórico	y	no	favuloso”,
el	hecho	de	que	la	isla	Matinino,	en	el	Caribe,	estuviese	habitada	por	Amazonas
(Anglería,	II,	631;	Colón,	168).	Además,	los	indígenas	de	la	Amazonía



colombiana	notificaron	al	gobernador	Jorge	Espira	que	había	“una	nasción	de
amazonas	o	mujeres	que	no	t[enían]	marido	y	que	en	cierto	tiempo	del	año
[...iba]	a	ellas	otra	nasción	de	hombres,	e	t[enían]	con	ellas	comunicación”	para
luego	tornarse	a	su	tierra	(Mártir	de	Anglería,	42-43;	Cristóbal	Colón,	Diario,
144).	López	de	Mariscal	cita	lo	que	Colón	escribió	en	su	famosa	carta	a	Luis	de
Sant’Angel,	en	la	cual	describe	a	las	amazonas	del	Nuevo	Mundo	así:	“ellas	no
usan	exercicio	femenil,	salvo	arcos	y	flechas,	como	los	susodichos	de	cañas,	y	se
arman	y	cobijan	con	láminas	de	alambre	de	que	tienen	mucho”	(López	de
Mariscal,	38).	Otros	españoles	también	obtuvieron	información	de	que	en	el
Nuevo	Reino	de	Granada	había	una	pequeña	provincia	que	caía	“sobre	el	río
Grande	de	Sancta	Marta,	de	mujeres	amazonas”,	que	se	gobernaban	por	una
señora	de	aquella	tierra,	la	cual	se	llamaba	Jarativa;	los	hombres	que	ellas	tenían,
eran	“sus	esclavos,	que	ellas	compr[ab]an	para	su	comunicación	y	conversación
carnal”	y	ellas	peleaban.	Empero,	el	licenciado	Gonzalo	Jiménez	afirmó	que	eso
no	lo	creía,	pues	los	indígenas	lo	contaban	de	diversas	contradictorias	maneras
(Oviedo,	III,	123-124).	Es	difícil	aceptar	esa	forma	de	desacreditar	fabulaciones
por	cuanto	remiten	a	versiones	contradictorias.

[49]	Es	obvio	que	los	conquistadores	llegaron	a	América	saturados	de	las
fantasías	de	los	libros	de	caballería,	por	lo	que	la	exuberancia	que	hallaron	en
América,	el	clima	y	las	rarezas	de	esas	comunidades	los	llevaron	a	concebir
como	reales	los	mitos	antiguos,	como	el	de	las	Amazonas	y	las	Sirenas.
Cristóbal	Colón	dijo,	por	ejemplo,	que	había	visto	tres	sirenas,	“pero	no	eran	tan
hermosas	como	las	pintan,	las	cuales	en	alguna	manera	tenían	forma	de	hombre
en	la	cara”	(Las	Casas,	I,	210).

[50]	Tupa	Inca	Yupanqui	decidió	continuar	expandiendo	el	imperio	que	heredó
de	su	padre,	por	lo	que	él	mismo	fue	en	persona	a	luchar	contra	los	diversos
pueblos	rebeldes	que	se	resistían	a	someterse	a	su	poderío	imperial;	a	la	cabeza
de	sus	ejércitos	luchó	y	venció	a	los	salvajes	indios	chunchos,	y	a	los	mojos,
además	de	muchos	otros	pueblos	rebeldes	como	los	de	las	provincias	de
Carangas,	Paria,	Cochabamba,	Amparaes	y	los	fronterizos	a	Charcas	(Cobo,
History,	II,	Cap.	14,	142-145;	Murúa,	I,	57-62).

[51]	Los	panches	eran	muy	salvajes	y	feroces,	tanto,	que	a	sus	enemigos	muertos
en	las	batallas,	“se	los	com[ían]	luego	en	el	campo	por	venganza,	e	lo	que	les
sobra[ba]	de	la	carne,	llevá	[ba]nla	a	sus	casas,	para	la	comer	en	compañía	de	sus
mujeres	e	hijos”.	Además,	llevaban	al	campo	muchos	hombres	muertos,	pues
“así	como	los	muertos	no	han	de	huir,	[...]	así	a	[...los	guerreros]	les	sería	gran



vergüenza	hacerlo	o	desamparar	aquellos	memorables	huesos”.	El	cronista
oficial	dice	que	no	se	sabe	cómo	conservaban	enteros	a	los	muertos	(Oviedo,
Historia	general	III,	127).

[52]	Tlatelolco,	significa	“el	lugar	de	los	montículos”	y	era	la	ciudad	gemela	y
rival	de	Tenochtitlán	(“Glosario”	en	Tezozomoc,	552).

[53]	Como	los	tlatelolcas	se	habían	refugiado	en	acequias	y	carrizales	para	salvar
sus	vidas,	Axayácatl	ordenó	que	ahí	mismo	cantasen	“como	tordos	y	graznasen
como	urracas,	y	que	arremedasen	a	los	patos	y	ánsares”.	Tan	pronto	como	fue
recibida	tal	orden,	los	vencidos	se	pusieron	a	imitar	a	esas	aves,	“de	lo	cual	los
mexicanos	levantaron	risa	grande	y	burla”	y	a	partir	de	entonces	los	apodaron
“graznadores”	(Durán,	II,	264).	Puesto	que	a	los	ochenta	días	debían	pagar	el
tributo	acordado	en	esclavos,	y	se	excusaron	de	hacerlo,	en	castigo	les	mandaron
que	todos	los	principales	“se	quitasen	las	mantas	ricas	y	usasen	mantas	viles	de
nequén,	como	gente	vil	y	apocada”,	y	que	no	usasen	calzado,	ni	orejeras,	ni
plumas	y	“como	mujeres	estuviesen	recogidos	en	sus	casas	y	les	durase	esta
penitencia	y	castigo	hasta	los	ochenta	días	del	segundo	tributo”	(Durán,	II,	265).

[54]	Powers	comenta	que	la	escoba	para	los	nahuas	es	a	la	vez	un	arma
defensiva	y	ofensiva,	la	cual	se	equiparaba	a	la	espada	del	hombre	(Powers,
Women,	26).	Esto	explica	la	acción	de	esas	mujeres,	así	como	la	de	las	que
lanzaron	las	escobas	en	el	mercado	o	tianguiz.

[55]	Las	concubinas	nativas	eran	predominantemente	hijas	de	nobles.

[56]	Más	adelante,	el	cronista	se	detiene	a	mencionar	esas	indígenas	como	sigue:
a	la	sobrina	del	cacique,	que	“era	muy	fea”,	se	le	bautizó	con	el	nombre	de	doña
Catalina,	y	a	la	que	le	dieron	a	Alonso	Hernández	Puerto	Carrero,	hija	del
cacique	Cuesco,	que	“era	muy	hermosa”,	la	llamaron	Francisca;	las	otras,	cuyo
nombre	cristiano	no	recuerda	Díaz	del	Castillo,	“Cortés	las	repartió	entre	los
soldados”	(83).

[57]	Los	caciques	tlaxcaltecas	obsequiaron	a	los	españoles,	hijas	y	sobrinas,	“las
más	hermosas	que	tenían,	que	fuesen	doncellas	por	casar”.	Entonces	Xicoténcatl
el	Viejo	dijo:	“Malinche:	porque	más	claramente	conozcáis	el	bien	que	os
queremos	y	deseamos	en	todo	contentaros,	nosotros	queremos	dar	nuestras	hijas
para	que	sean	vuestras	mujeres	y	hagáis	generación,	porque	queremos	teneros
por	hermanos,	pues	sois	tan	buenos	y	esforzados”	(Díaz	del	Castillo,	122).



[58]	Los	nativos	dudaban	de	que	aquellos	extranjeros	fueran	teules	(dioses),	pero
si	fueran	estos	últimos,	Xicoténcatl	el	viejo,	declaró:	“démosles	mujeres	para
que	de	su	generación	tengamos	parientes”	(174).

[59]	Betanzos	aclara	que	en	realidad	el	vocablo	“inca”	significa	“rey”	“y	ansi
llaman	a	todos	los	orejones	del	Cuzco”.	Para	distinguir	entre	los	orejones	y	el
rey	Inca,	(y	cuando	hablan	con	este	último),	lo	llaman	Çapa	Inca,	que	significa
“único	rey”.	Pero	si	se	desea	darle	todavía	mayor	categoría	al	rey,	lo	llaman
“Capac”,	lo	cual	sugiere	un	rango	superior;	Betanzos	explica	que	los	que
traducen	“Capac”	por	“mancebo	rico”,	tendrían	razón	si	se	escribiera	solo
“capaa”,	sin	la	ce	final.	Y	por	último,	cuando	querían	llamarlo	emperador	o
monarca,	le	decían	“capaccuna”	(Betanzos,	Suma,	132).

[60]	Acosta	llama	a	este	rey	Vitzlovitli.	El	cronista	Tezozomoc	llama	al	segundo
rey	mexicano	Huitzilihuitl	(“Glosario”,	516).

[61]	Acosta	menciona	que	de	este	matrimonio	nació	Chimalpopoca	(Rodela	que
echa	humo),	el	tercer	rey	de	los	mexicanos.	“Ayauchigual”	es	como	escribe	este
autor	el	nombre	de	la	princesa	(Acosta,	219),	mientras	los	otros	autores	la	llaman
Ayauhcihuatl,	nombre	que	según	el	cronista	Tezozomoc,	significa	“mujer	de
niebla”	o	“mujer	neblinosa”	(“Glosario”,	495).	Por	su	parte,	Clavijero	explica
que	Chimalpopoca	era	el	hermano	del	rey	y	dice	que	con	Ayauhcihuatl	el	rey
huitzilihuitl	tuvo	el	primer	año	un	hijo	llamado	Acolnahuacatl,	“pero	deseando
ennoblecer	más	su	nación	con	nuevas	afinidades,	pidió	y	obtuvo	del	señor	de
Cuauhnahuac	una	de	sus	hijas	nombradas	Miahuaxóchitl	(“espiga	florida”),	en	la
cual	tuvo	a	Moctezuma	Ilhuicamina,	el	rey	más	célebre	que	tuvieron	los
mexicanos”	(77).	La	nota	28	al	texto	de	Clavijero,	Mariano	Cuevas	suministra	el
dato	de	que	Miahuaxóchitl	“sobrevivió	a	la	Conquista	y	se	bautizó	con	el
nombre	de	doña	María	Miahuaxóchitl.	Además,	aclara	Clavijero	que	al	morir
dicho	rey	“fue	electo	en	su	lugar	su	hermano	Chimalpopoca,	y	desde	entonces
quedó	establecido	por	ley	entre	los	mexicanos	que	la	elección	se	hiciese	de	uno
de	los	hermanos	del	difunto	rey,	y	a	falta	de	hermano,	de	uno	de	sus	sobrinos”
(Clavijero,	79,	81).	En	su	“Segunda	disertación	Clavijero	explica	en	detalle	los
errores	cometidos	al	respecto	por	Acosta	y	otros	cronistas	en	relación	con	esto
(Clavijero,	450).

[62]	Clavijero	cuenta	que	cuando	Ayauhcihuatl	llevó	a	presentar	a	su	hijo	al
abuelo	Tezozomoc,	le	rogó	que	bajara	los	tributos	a	los	tenochcas;	entonces	el
rey	llevó	el	asunto	al	concejo,	pero	solo	obtuvo	que	fuera	eliminada	una	parte	de



los	tributos,	la	más	pesada,	de	modo	que	quedaron	reducidos	a	pagar	anualmente
dos	ánades	y	algunos	peces	(Clavijero,	79).	Después	de	varios	años	de	gozar	ese
privilegio,	Ayauhcihuatl,	protectora	de	los	tenochcas,	murió.	Durán	encontró
entre	las	pinturas	de	los	libros,	que	Huitzilihuitl,	el	rey	viudo,	murió	un	año
después	de	su	esposa,	lo	que	niega	lo	que	otros	afirman	de	que	Huitzilihuitl	se
volvió	a	casar	y	tampoco	hay	evidencia	de	que	tuviera	otros	hijos	de	ese	segundo
matrimonio.	El	monarca	reinó	solo	trece	años,	pues	murió	a	la	edad	de	treinta
años	y	pico.	Además,	el	fraile	dejó	constancia	de	que	este	soberano	reinó	en	paz
y	con	sabiduría,	por	lo	que	fue	muy	amado	por	su	pueblo	(Durán,	History,	1994,
63-64).

[63]	López	de	Mariscal	manifiesta	que	los	hombres	también	eran	donados	como
ofrenda;	no	obstante,	ellos	no	desempeñaron	un	papel	tan	trascendental	como	el
de	las	mujeres,	pues	los	daban	para	servir	como	tamemes	o	cargadores,
mensajeros,	guías	o	“indios	de	guerra”	(56-58).	La	autora	sigue	explicando	que
como	ya	explicamos,	los	mayas	no	reputaron	dioses	a	los	españoles,	cuando
capturaron	a	Jerónimo	Aguilar	y	a	Guerrero	los	prendieron	para	servir	como
esclavos	(59).

[64]	John	Hemming	informa	que	mientras	los	indígenas	veían	a	esos	extranjeros
como	dioses,	en	Brasil	y	también	en	Florida,	representaba	un	honor	que	sus
huéspedes	durmieran	con	sus	mujeres;	sin	embargo,	al	comprobar	que	los
españoles	no	se	comportaban	como	dioses,	cesaron	esas	prácticas,	como	se	vio
en	Nuevo	México	(Wood,	“Sexual	Violation”,	20-21	y	31,	nota	54).

[65]	Kellogg	saca	ese	informe	de	expedientes	del	Archivo	General	de	la	Nación
–	Ramo	de	Tierras,	95-98,	1613,	fol.1,	4r.

[66]	Según	Gómara,	quienes	salieron	en	busca	de	bastimentos	fueron	Pedro	de
Alvarado,	Alonso	de	Ávila	y	Gonzalo	de	Sandoval	(Gómara,	308).

[67]	La	autora	dice,	y	repito,	que	en	1613,	la	capullana	doña	Francisca
Canapaynina	presentó	una	petición	en	las	cortes	españolas	para	que	se	le	diera	el
liderazgo	de	su	ejido,	“insistiendo	en	que	las	mujeres	eran	capaces	de	gobernar
antes	de	la	invasión	española”.	Fue	evidente	que	ella	perdió	el	caso,	ya	que	su
esposo,	don	Juan	Temoche,	aparece	en	otros	documentos	firmando	como	curaca
y	gobernador	del	ayllu,	del	cual	su	esposa	tenía	el	título.	Otros	ejemplos	como
ese	los	suministra	Powers	(Powers,	Women,	46).



[68]	Una	nota	de	Chavero	al	texto	de	Muñoz	Camargo	aclara	que	doña	Marina
se	llamaba	Malinalli	Tepenal,	era	huérfana	del	cacique	Oluta	y	hablaba	el	maya
y	el	náhuatl	(Muñoz	Camargo,	179).	Los	padres	de	doña	Marina	eran	caciques
del	pueblo	de	Painala	y	de	otros	pueblos	sujetos	a	ellos.	Muerto	el	padre,	la
madre	se	casó	de	nuevo	y	tuvo	un	hijo	con	su	segundo	marido.	Ambos
decidieron	darle	el	cacicazgo	a	este	hijo	y	para	que	no	hubiera	estorbos,
vendieron	a	Malintzin	a	unos	mercaderes	de	Xicolango	(provincia	entre	Tabasco
y	Campeche);	entonces	a	la	comunidad	le	anunciaron	que	la	niña	había	muerto.
Fue	ahí,	en	Xicolango,	que	ella	aprendió	la	lengua	maya;	como	sabía	el	náhuatl,
le	traducía	a	Aguilar	en	lengua	maya,	quien	a	su	vez	lo	traducía	al	español,
durante	el	tiempo	en	el	que	ella	no	había	aprendido	la	de	los	conquistadores.	Los
mercaderes	que	la	habían	comprado,	la	dieron	a	los	de	Tabasco	y	a	su	vez,	ellos
a	Cortés.	En	una	ocasión	en	la	que	Cortés	reunió	a	los	caciques	de	Guazacualco,
entre	ellos	llegaron	la	madre	y	el	medio	hermano	de	doña	Marina.	Al	ser
reconocidos	por	ella,	ambos	lloraban,	pues	temían	por	sus	vidas.	Ella	los
consoló,	tranquilizó,	perdonó	y	“les	dio	muchas	joyas	de	oro	y	ropa	y	que	se
volviesen	a	su	pueblo”.	Les	explicó	que	todo	fue	para	su	propio	bien,	pues
gracias	a	ellos	dejó	de	adorar	ídolos	y	se	convirtió	al	cristianismo.	Díaz	del
Castillo	compara	esta	historia	con	la	del	bíblico	José	y	los	hermanos	que	lo
vendieron.	A	lo	largo	de	las	páginas	de	su	Historia,	Díaz	del	Castillo	se	refiere	a
ella	con	respeto	y	admiración,	reconociendo	que	“desde	su	niñez	fue	gran	señora
y	cacica	de	pueblos	y	vasallos”.	Más	adelante	da	crédito	al	hecho	de	que	ella
facilitó	en	mucho	la	conquista	de	ese	imperio	(Díaz	del	Castillo,	56-57).

[69]	Es	curioso	observar	que	en	esos	tiempos	todo	acto	de	esfuerzo	y	proeza	se
medía	según	el	modelo	masculino,	de	tal	suerte	que	la	famosa	Monja	Alférez
doña	Catalina	de	Erauso	aparece	mencionada	entre	y	como	uno	de	los	Varones
ilustres,	manuscrito	anónimo	del	siglo	xvii,	que	se	halla	en	la	Biblioteca
Nacional	de	México.

[70]	No	solo	Díaz	del	Castillo,	Fray	Bartolomé	de	las	Casas	y	otros	españoles
reconocieron	las	cualidades	y	sobre	todo	el	don	de	mando	de	Malintzin,	sino
también	los	cronistas	indígenas	y	mestizos;	estos	últimos	insinúan	en	sus	escritos
una	cierta	admiración	hacia	ella.

[71]	Cuando	los	cempoaltecas	se	negaron	a	destruir	los	ídolos,	por	su	propia
cuenta	y	con	gran	eficacia,	doña	Marina	agregó	a	las	órdenes	y	amenazas	de
Cortés,	que	si	ellos	no	destruían	esas	imágenes,	los	españoles	se	aliarían	a
Moctezuma	y	a	los	mexicanos,	sus	enemigos	mortales,	en	contra	de	ellos.	No



acababa	de	decirlo,	cuando	con	reluctancia	y	protestas,	les	dieron	permiso	para
demolerlos	(Clavijero,	310;	Díaz	del	Castillo,	81).

[72]	Doña	Marina	les	explicó	que	entre	los	indígenas	era	costumbre	“proveer
espontáneamente	y	sin	interés	alguno,	de	hombres	de	carga	a	todas	las	personas
distinguidas	que	transitaban	de	paz	por	sus	ciudades”	(Clavijero,	307).

[73]	Malintzin	avisó	a	los	españoles	del	ataque	que	preparaban	los	enemigos,
cuando	la	anciana	azteca	que	la	pretendía	para	esposa	de	su	hijo,	le	comunicó	los
preparativos	para	ejecutar	dicha	agresión	por	orden	de	Moctezuma,	aquella
histórica	y	fatal	“Noche	Triste”	(Díaz	del	Castillo,	136).

[74]	En	realidad	son	muchos	los	pasajes	en	los	que	resalta	la	voz	y	la	presencia
de	Malintzin	en	el	Códice	florentino,	en	los	Anales	históricos	de	Tlatelolco,	en	el
Códice	Ramírez	y	en	otros	(Baudot,	Relatos,	126,	181,	196,	201,	227,	237,	243,
248,	251,	252,	etc.).

[75]	La	mayoría	de	los	diccionarios	relaciona	“chingar”	con	“estropear	una
cosa”.	J.	Corominas	dedica	un	largo	espacio	en	este	vocablo,	diciendo	que	es	de
origen	jergal	y	que	en	su	uso	primitivo	parece	haber	sido	“pelear,	reprender”.	En
resumen,	chingar	equivale	a	“fastidiar	a	(una	persona),	estropear	(una	cosa)”.
Concluye	el	autor	diciendo:	“claro	está	que	todas	estas	acepciones	están	íntima	e
inseparablemente	enlazadas,	y	que	desde	‘fastidiar,	estropear’	es	fácil	llegar
hasta	‘emborrachar’”.	El	autor	remata	ese	artículo	señalando	el	sentido
peyorativo	de	esas	voces,	por	lo	que	“fácilmente	reconoceremos	que	el	origen	de
todas	estas	varias	acepciones	puede	hallarse	en	la	de	‘fornicar’,	que	tiene	chingar
en	el	caló	español	[...];	y	que	es	usual	y	callejera	en	el	habla	de	México”.
Además,	observa	el	autor	que	se	puede	sospechar	que	se	origine	en	el	quechua
boliviano	chinga	con	la	idea	de	“haberse	perdido	o	desaparecido
algo”(Corominas,	II,	56-57).

[76]	El	rechazo	a	doña	Marina	por	los	nativos	se	puede	observar	ya	en	tiempos
de	Cortés,	pues	entonces	corrieron	rumores	de	que	un	señor,	cuyo	nombre	se
calla	Díaz	del	Castillo,	afirmaba,	delante	de	testigos,	que	vivía	espantado	porque
“andaban	en	los	patios	de	Tezcoco	unas	cosas	malas,	y	que	decían	los	indios	que
era	el	ánima	de	doña	Marina	y	la	de	Cortés”	(Díaz	del	Castillo,	455).	Por	su
parte,	Prescott	dice	que	el	nombre	de	doña	Marina	será	siempre	recordado	con
gratitud	por	los	españoles	por	los	importantes	servicios	que	les	prestó	durante	la
conquista	de	México;	agrega	el	historiador	que	también	los	mexicanos	la



recordarían	“por	su	benevolencia,	y	la	simpatía	que	les	mostró,	mitigándoles	sus
infortunios”.	El	autor	menciona,	además,	que	hay	varios	romances	de	los	nativos
que	mencionan	sus	virtudes.	También	dice	que	se	les	aparece	su	ánima	vagando
en	las	noches	por	los	bosques	y	grutas	de	Chapultepec	(Prescott,	554).

[77]	Martín	Cortés,	a	quien	reconoció	Hernando	Cortés	como	hijo	legítimo,
heredó	el	título	de	marqués,	como	su	padre,	y	fue	comendador	de	Santiago	(Díaz
del	Castillo,	514).	Se	sabe	que	estuvo	casado	con	doña	Bernardina	de	Porras.
Además,	se	le	formó	un	proceso	por	conspiración,	por	el	que	se	le	torturó	y
condenó	a	pagar	una	multa	y	exiliarse	en	España,	pero	parece	que	esta	sentencia
no	se	cumplió	y	él	permaneció	en	Nueva	España	hasta	su	muerte	(Prescott,	557).

[78]	En	“Una	nota	al	capítulo	III”,	Prescott	menciona	en	su	Historia	de	la
conquista	de	México	que	después	de	revisar	los	libros	del	cabildo	del
Ayuntamiento	de	México	y	otros	documentos	antiguos,	se	enteró	que	Juan
Jaramillo	no	solo	había	comandado	uno	de	los	bergantines	en	el	sitio	de	México,
sino	después	también	desempeñó	varios	puestos	en	el	Ayuntamiento	y	fue
“apoderado	de	este	para	representar	a	la	ciudad	de	México	en	las	juntas	a	que
concurrían	los	procuradores	de	las	demás	ciudades	de	Nueva	España,	y	su
primer	alférez	real”	(556).

[79]	El	dato	de	que	doña	Marina	murió	en	1550	anula	las	noticias	de	quienes
afirmaron	que	Doña	Marina	había	muerto	en	1527	en	la	ciudad	de	México,	a	los
veinticinco	años	(Díaz	del	Castillo,	520).	En	febrero	de	1539	todavía	Díaz	del
Castillo	llamó	viudo	a	Juan	Jaramillo,	quien	fungía	entonces	como	alcalde
ordinario	en	Guatemala;	es	extraño	que	no	se	haya	informado	al	respecto,	ya	que
en	esa	ocasión	el	conquistador	y	cronista	presentó	ante	Jaramillo	su	probanza	de
méritos	y	servicios	para	que	se	le	hiciera	justicia,	pues	las	encomiendas	que	se	le
habían	concedido,	se	las	habían	quitado	(Díaz	del	Castillo,	574).

[80]	Hemos	tratado	de	localizar	a	Matlalcihuatzin	en	el	Códice	Chimalpahin,
pero	no	lo	logramos.	En	cambio	Clavijero	informa	que	ella	era	una	princesa	hija
de	Acamapichtli,	y	madre	de	Nezahualpilli	(Clavijero,	83).	Más	adelante	el
cronista	cuenta	que	el	monarca	Nezahualcoyotl,	quien	tenía	muchas	mujeres,	“y
en	ellas	muchos	hijos,	a	ninguna	hasta	entonces	había	concedido	el	honor	de
reina,	por	ser	todas	ellas	o	hijas	de	vasallos	o	cautivas”;	decidió	entonces	casarse
con	la	princesa	Matlalcihuatzin;	esta	era	“joven,	bella	y	modesta,	hija	del	rey	de
Tlacopan”.	Las	bodas	se	celebraron	por	espacio	de	ochenta	días	en	Tezcoco	y	al
año	le	nació	a	la	pareja	un	hijo,	Nezahualpilli,	quien	sucedió	a	su	padre



(Clavijero,	107).	Más	adelante	el	cronista	explica	que	aunque	Nezahualpilli	“era
el	menor	[de	sus	hijos]	fue	preferido,	tanto	por	ser	nacido	de	la	princesa	de
Tlacopan,	Matlalcihuatzin,	como	por	su	notoria	rectitud	y	singular	talento
(Clavijero,	115).

[81]	Tampoco	pudimos	localizar	a	Xihualtzin	en	el	Códice	Chimalpahin.	El
único	nombre	que	se	le	aproxima	en	dicho	texto	es	el	de	Xiuhtoztzin,	madre	del
noble	chichimeca	Miccacalcatl	Tlaltetecuintzin,	quien	gobernó	en	Chalco
(Códice,	I.	153,	157).

[82]	Ver	la	ilustración	11	del	texto	de	fray	Diego	Durán,	sobre	la	“guerra	entre
los	tepanecas	de	Coyoacan	y	los	aztecas	de	Tenochtitlán,	en	la	cual	los	aztecas
salieron	victoriosos”	(Durán,	71).	López	de	Mariscal	afirma	que	la	valiente
guerrera	que	contribuyó	a	ganar	la	batalla	en	Tetela	y	de	la	que	habla	Durán,	era
una	indígena	al	servicio	de	los	españoles;	hay	que	aclarar,	con	Durán,	que	se
trataba	de	una	española	(Durán,	71;	López	de	Mariscal,	84).	Más	adelante	nos
referiremos	a	las	españolas	que	participaron	en	las	guerras	de	la	Conquista	y
daremos	los	pocos	datos	que	localizamos	de	ellas.

[83]	La	necesidad	de	poblar	llegó	a	ser	tal,	que	en	los	anales	de	la	historia	ha
quedado	consignado	en	1550	el	caso	de	cuatro	hidalgos	españoles	que
organizaron	un	motín;	al	descubrirlos,	la	sentencia	que	les	correspondía,	podía
haber	sido	la	pena	de	muerte;	sin	embargo,	por	intercesión	del	padre	Francisco
de	Andrade,	se	les	conmutó	la	sentencia	con	tal	de	que	se	casaran	con	cuatro
mestizas;	así,	Gonzalo	de	Mendoza,	originario	de	Baeza,	los	andaluces	Riquelme
de	Guzmán	y	Francisco	Ortiz	de	Vergara,	y	el	vasco	Pedro	de	Segura	Zavala,	se
casaron	respectivamente	con	Isabel,	Úrsula,	Ginebra	y	Marina,	hijas	de
Domingo	de	Irala	(Gálvez,	97).	No	confundir	a	este	cacique	con	el	capitán
vizcaíno	don	Domingo	de	Irala,	quien	participó	en	las	expediciones	del	Río	la
Plata	(Ver	Oviedo,	Historia,	II,	369,	372,	374-381,	383-386).

[84]	Las	primeras	españolas	vinieron	al	Nuevo	Mundo	en	el	tercer	viaje	de
Colón	(1498),	un	año	después	de	que	los	Reyes	Católicos	expidieron
autorización	para	que	viajaran	las	mujeres	a	la	isla	Española,	o	sea,	seis	años
después	del	descubrimiento;	ellas	eran	solo	treinta	entre	trescientos	treinta
ocupantes	de	la	carabela.	Transcurrieron	diez	años,	comprendidos	entre	el
Descubrimiento	y	la	llegada	del	gobernador	Ovando	a	la	isla	con	dos	mil
quinientas	personas,	pertenecientes	a	“73	familias.	De	esta	cantidad,	en	pocas
semanas	murieron	más	de	mil,	y	500	quedaron	enfermos,	con	hambre	y



necesidades”	(Báez	Díaz,	43).	En	1537	la	ciudad	de	los	Reyes	de	Lima	comenzó
su	población	con	trescientos	ochenta	hombres	y	catorce	españolas;	gracias	a	los
incentivos	de	diversos	tipos	que	ofrecía	la	corona	española,	continuaron
viniendo	las	mujeres	en	lenta,	reducida	emigración:	de	1509	a	1538	(29	años)
llegaron	1091	mujeres	y	12	198	hombres.	Las	primeras	fundaciones	de	Tucumán
y	Cuyo,	al	sur	del	continente,	no	contaban	con	españolas	ni	criollas,	de	modo
que	esos	hogares,	algunos	muy	estables,	fueron	mestizos;	varias	de	esas
indígenas	eran	autóctonas	de	la	región	y	otras	venían	acompañando	a	su	pareja
(Lucía	Gálvez:	20-21).	Sobre	este	tema	recomendamos	revisar	el	capítulo	3,
“Españolas,	indias,	criollas	y	otras	más”	contenido	en	Las	mujeres	de	la	Nueva
España	de	Pilar	Gonzalbo	Aizpuru,	pp.	41-61.

[85]	Entre	esas	concubinas	se	menciona,	en	especial,	una	de	la	región	del
Guayro,	a	la	que	Cobo	llama	Señora	Guayro,	“de	extremada	hermosura,	a	la	cual
[...Topa-Inca	Yupanqui]	amaba	y	favorecía	más	que	a	su	legítima	mujer,	y	tenía
en	ella	un	hijo	igualmente	amado	que	su	madre;	y	no	había	fiestas	y	regocijos
que	no	llevase	consigo	a	madre	y	hijo”	(Fernández	de	Oviedo,	Historia	II,	86).

Fernández	de	Oviedo	llama	a	este	Inca	“Guainacaba”	y	dice	que	“tuvo
trescientos	hijos	e	hijas	en	diversas	mujeres”	(V,	102)

[86]	El	anciano	Xicoténcatl	“fue	el	primer	cristiano	[tlaxcalteca]	que	recibió	el
bautismo	en	Tlaxcala	y	se	llamó	don	Lorenzo	Xicoténcatl”	(Muñoz	Camargo,
84).

[87]	Clavijero	y	Herrera,	que	mencionan	esto,	no	aclaran	si	se	trata	del
Xicoténcatl	padre	o	hijo.	(Clavijero,	396;	Herrera,	II,	297).	Muñoz	Camargo	dice
que	el	hijo	de	Xicoténcatl,	Ayacatzin,	le	sucedió	en	el	poder.	Aquí	se	hace
preciso	aclarar	que	su	hijo,	el	que	se	vio	obligado	a	servir	como	general	en	las
filas	tlaxcaltecas	junto	a	los	españoles,	llevaba	el	mismo	nombre	de	su	padre	y
no	le	sucedió	en	el	poder;	además,	joven	aún,	murió	ahorcado	en	Tezcoco,
porque	desertó	a	raíz	de	una	riña	entre	su	primo	Pilteucli	y	un	soldado	español;
sin	embargo,	su	deserción	no	tiene	nada	que	ver	con	amores	romanticoides,
como	lo	expone	Muñoz	Camargo,	quien	dice	que	en	tres	ocasiones	abandonó	el
ejército	porque	estaba	enamorado	de	una	cacica	y	no	podía	“sufrir	tan	grande
ausencia”	(Muñoz	Camargo,	84-85).	La	verdad	es	que	el	general	Xicoténcatl
odiaba	a	los	españoles,	contra	quienes	combatió	en	enfrentamientos	bélicos	y
hasta	sufrió	la	humillación	del	senado	tlaxcalteca	por	haber	estado	a	favor	de
formar	una	liga	de	comunidades	nahuas	contra	los	cristianos;	cuando	su	padre,	el



anciano	y	ciego	Xicoténcatl,	y	los	otros	líderes	decidieron	aliarse	a	los	cristianos,
el	joven	general	no	tuvo	otra	alternativa	que	servir	a	esos	ejércitos	contra	su
propia	voluntad;	entonces,	al	mando	del	ejército	que	le	asignaron,	él	participó	en
el	sometimiento	de	diversos	pueblos	nahuas	(Clavijero,	396).	Clavijero	dice	que
cuando	el	joven	general	tlaxcalteca	murió	por	mandato	de	Cortés,	su	hacienda,
además	de	oro,	plumas	y	ropas	finas	de	algodón,	abarcaba	solo	treinta	mujeres
(Clavijero,	396;	Herrera,	II,	297);	este	dato	nos	permite	deducir	que	quien	tuvo
quinientas	concubinas	fue	el	padre.

[88]	De	la	tradición	azteca,	Gómara	y	otros	cronistas	mencionan	a	otra
Iláncueitl,	quien	tuvo	con	su	marido	seis	hijos,	“todos	de	diversa	lengua,	[...]	los
cuales	fueron	progenitores	de	otras	tantas	naciones	que	poblaron	el	país	de
Anáhuac”	(Clavijero,	431).	Esta	alegoría,	según	Clavijero,	tiene	que	ver	con	el
origen	de	un	tronco	común	de	las	diversas	lenguas	de	la	región,	todas	muy
diferentes	entre	sí,	a	saber,	la	mexicana,	la	otomí,	la	tarasca,	la	maya	y	la	mixteca
(Clavijero,	431).

[89]	En	compensación	por	las	desdichas	y	trabajos	padecidos	por	Garay,	entre
otros	favores,	Cortés	le	ofreció	la	mano	de	su	hija	“que	se	decía	doña	Catalina
Cortés	o	Pizarro”,	para	un	hijo	de	Garay	(Díaz	del	Castillo,	372).

[90]	Tecuichpo	era	hija	de	Moctezuma	II.	Cuando	subió	al	trono	su	primo
Cuahutémoc,	la	hizo	su	esposa	legítima,	aun	que	todavía	ella	era	una	adolescente
(Clavijero,	514).	Prescott	explica	que	era	la	viuda	del	monarca	mexicano
Cuitlahuatzin,	y	“apenas	había	llegado	a	la	edad	de	poderse	llamar	mujer”
(Prescott,	515;	Clavijero,	378).

[91]	A	lo	largo	de	la	crónica	de	Díaz	del	Castillo	aparece	mencionado	Alonso	de
Grado,	a	menudo	en	situaciones	incómodas	relacionadas	con	Cortés.	Sin
embargo,	ambicioso	y	zalamero,	siempre	se	las	arreglaba	para	estar	cerca	de
Cortés	y	hasta	logró	de	él	que	lo	enviara	a	Villa	Rica	a	cuidarse	de	la	fortaleza,
pero	una	vez	allí,	se	dedicó	a	la	buena	vida	de	gran	señor,	sin	cuidarse	para	nada
de	la	fortaleza;	además,	en	unos	treinta	pueblos	que	mandaba,	abusaba	de	los
pobladores	exigiéndoles	“joyas	de	oro	e	indias	hermosas”(172-173,	262,	363,
382,	395,	396	y	423).

[92]	Según	Charles	E.	Dibble,	el	franciscano	fray	Bernardino	de	Sahagún
comenzó	a	realizar	su	Historia	a	partir	de	1530,	un	año	después	de	su	llegada	a
Nueva	España.	A	partir	de	entonces	se	dedicó	a	la	selección	y	entrenamiento	de



los	jóvenes	nativos	que	llegarían	a	ser	sus	colaboradores.	Participó	en	la
fundación	y	dirección	de	las	primeras	escuelas	elementales	y	en	la	enseñanza	de
la	juventud;	en	ellas	se	impartía,	además	de	la	doctrina	cristiana,	lectura,
escritura,	predicación,	canto,	latín	y	náhuatl.	De	los	quinientos	o	seiscientos
estudiantes,	se	escogieron	los	setenta	chicos	más	capaces	y	que	dominaban	el
latín	y	la	escritura	del	náhuatl	para	traducir	sermones	y	textos	a	su	lengua	nativa.
En	1547	comienzan	a	verse	los	inicios	de	ese	extraordinario	proyecto,	cuando
recogió	el	material	que	más	adelante	formó	parte	del	“Libro	VI”;	al	final	de	este
libro	se	lee:	“Esto	fue	traducido	al	español	por	el	susodicho	padre	fray
Bernardino	de	Sahagún,	en	el	año	de	1577,	treinta	años	después	de	haber	sido
escrito	en	el	lenguaje	mexicano.	Para	quien	le	interesen	más	datos	al	respecto,	el
texto	de	Dibble	suministra	valiosos	detalles	relacionados	con	Sahagún	y	su	obra
(Florentine	Codex,	I,	9-23).	Anderson	cuenta	que	Sahagún	envió	al	rey	Felipe	II
el	manuscrito	de	su	Historia,	pero	no	volvió	a	saber	nada	de	él,	ni	lo	vio
publicado.	Anderson	reconoce	que	“Sahagún	produjo	un	increíble	y	precoz
trabajo	etnográfico	al	aplicar	métodos	antropológicos,	cuando	los	estudios	de
humanidades	en	universidades	como	la	de	Salamanca	estaban	confinados	a	la
filosofía,	gramática	(latín),	historia	y	retórica”	y	el	resto	de	Europa	no	tenía
interés	en	el	Nuevo	Mundo.	El	autor	de	este	artículo	dice	que	“Sahagún	“es
único	como	etnógrafo”	(Anderson,	Florentine	Codex,	I,	29-41).

Aquí	vale	aclarar	que	el	verdadero	apellido	de	este	religioso	era	Ribeira,	pero
como	religioso	usó	el	nombre	de	su	villa	natal	en	León,	Sahaguun.	Muy	joven
tomó	los	hábitos	en	el	convento	de	San	Francisco,	en	Salamanca.	Llegó	con
otros	diecinueve	frailes	a	Nueva	España	en	1529	y	murió	el	5	de	febrero	de
1590.	Una	vez	en	tierra	azteca	se	consagró	al	estudio	del	nahuatl,	lengua	que
aprendió	a	la	perfección.	En	el	colegio	de	Santa	Cruz	de	Tlatelolco,	en	1536,
ocupó	la	cátedra	de	latín	que	impartió	a	los	jóvenes	indígenas	de	familias
privilegiadas.	Años	más	tarde	se	ocupó	de	la	enseñanza	y	administración	de	ese
establecimiento.	Su	abundante	obra	permaneció	ignorada	durante	un	par	de
siglos;	en	1779	el	historiógrafo	de	Indias,	D.	Juan	Bautista	Muñoz	localizó	la
versión	castellana	de	doce	libros	atribuidos	a	Sahagún.	La	primera	edición	de
Historia	general	de	las	cosas	de	Nueva	España	la	efectuó	D.	Carlos	María	de
Bustamante	(González	Peña,	34-37).	Esta	la	consultamos,	además	de	otras
contemporáneas,	en	la	realización	de	este	texto.

[93]	Según	Betanzos,	durante	su	ausencia	del	Cuzco,	mientras	hacía	inspección
del	reino,	Yamque	Yupanqui,	junto	con	su	primo,	el	Inca	Guayna	Capac,	recibió
la	grata	noticia	de	que	su	esposa	había	parido	una	hija,	Tan	pronto	el	Inca	oyó



esto,	dijo	que	quería	la	niña	para	su	hijo	Atahualpa.	De	regreso	a	la	corte,	y	al
cabo	de	los	cuatro	días	durante	los	cuales	la	madre	y	la	criatura	debían
permanecer	aisladas,	el	Inca	le	hizo	una	fiesta	a	la	niña	y	al	año	cumplido	del
nacimiento	della,	Guayna	Capac	y	los	demás	señores	y	señoras	le	hicieron	la
fiesta,	la	trasquilaron	y	le	ofrecieron	sus	dones	y	“Guayna	Capac	dijo	que
[...ella]	había	de	ser	Piviguarmi	de	Atagualpa,	su	hijo”,	o	sea,	su	mujer	legítima
y	principal.	Ambos	eran	primos	hermanos	de	parte	de	las	madres	que	eran
hermanas	(197-198).	He	aquí	un	ejemplo	de	cómo	en	ciertas	ocasiones,	eran
casados	o	prometidos	en	matrimonio	desde	muy	temprana	edad	y	cómo,	en
algunas	regiones,	era	permitido	el	matrimonio	entre	primos	hermanos.	Betanzos
cuenta	que	después	de	vencer	los	ejércitos	del	Inca	Huáscar,	hermano	y
adversario	de	Atahualpa,	este	hizo	el	ayuno	requerido,	“tomó	la	borla”	que	le
ofrecieron	sus	súbditos,	se	la	puso	en	la	cabeza	y	ocupó	el	trono	del	Inca.	Hecho
esto,	“trujeron	allí	a	Cuxirimay	[...]	Ocllo	vestida	y	aderezada	en	la	manera	que
allí	se	requería	[;...	ella	y	sus]	deudos	y	parientes	que	allí	eran,	rogaron	al	Ynga
Atagualpa,	según	que	era	su	uso	y	costumbre,	que	la	quisiese	rescibir	por	su
piviguarne	mamanguarme	que	dice	mujer	principal”;	él	contestó	que	sí	la
recibía,	y	para	celebrarlo,	hicieron	sacrificios	y	festejos;	estos	duraron	dos	meses
(220).

[94]	Es	obvio	que	Tomás	Moro	escribió	su	Utopía	basado	en	una	serie	de
costumbres	y	leyes	de	los	indígenas,	sobre	todo	de	los	aztecas,	pues	el	autor	hace
mención	en	su	libro	de	“las	crónicas	del	Nuevo	Mundo”	y	a	lo	largo	de	las
páginas,	a	menudo	hay	referencias	a	ese	Nuevo	Mundo	(Moro,	48);	en	especial
se	observa	tal	influencia	en	el	“Libro	segundo”	relacionado	con	“lo	mejor	de	las
repúblicas	utópicas”:	en	ellas,	según	el	narrador	ficticio,	no	existe	“la	propiedad
privada,	donde	mídese	todo	por	el	dinero”,	lo	cual	impide	la	justicia	y	la
prosperidad	de	las	naciones	(Moro,	46-48).	El	narrador	alaba	a	los	utópicos
también	por	su	apego	a	la	tierra	y	su	dedicación	a	la	agricultura	como	los
aborígenes	(Moro,	54-55).	Menciona	cómo	esas	gentes	siguen	en	general	los
oficios	de	sus	padres	(Moro,	60-61).	Los	habitantes	de	Utopía	“acostumbran
asistir	a	unos	cursos	públicos”	(Moro,	62);	en	relación	con	la	enseñanza
obligatoria	para	todos	por	igual,	es	obvio	que	Moro	se	inspiró	en	los	aztecas,	ya
que	entre	los	incas	se	les	negaban	los	estudios	a	los	plebeyos.	Sigue	el	narrador
tratando	de	los	trajes	(Moro,	65),	de	cómo	las	mujeres	casadas	pasan	a	la
heredad	del	marido	(Moro,	66).	Y	entre	otros	aspectos	que	remiten	al	Nuevo
Mundo,	describe	también	los	mercados	(Moro,	68).	Todo	lo	anterior	parece	una
idealización	neoplatónica	de	lo	que	se	lee	en	las	crónicas,	como	podremos
apreciar	a	través	de	lo	que	iremos	exponiendo	en	este	texto	sobre	las	nativas	de



este	continente.

[95]	Arellano,	editor	y	recopilador	de	los	textos	contenidos	en	su	libro	Voces
indígenas	y	letras	coloniales	de	Nicaragua	y	Centroamérica,	aclara	que	lo
transcrito	arriba	no	fue	concebido	como	texto	poemático,	pero	él	lo	considera
como	tal	“por	su	expresión	directa	acumulativa”	(Arellano,	47).	Conviene
observar	aquí	en	apoyo	de	la	observación	de	Arellano,	que	algunos	relatos
nahuas,	contenidos	en	los	códices,	los	cuales	fueron	transcritos	al	castellano,	en
esta	lengua	mantienen	constantemente	ese	ritmo	poético,	de	modo	que	por	esa
construccion	acumulativa	y	la	repetición	sinonímica,	el	náhuatl	se	escucha	como
una	lengua	muy	rítmica.

[96]	Según	Fernández	de	Oviedo,	en	1503	la	provincia	de	Xaraguá	“estaba	en
secreto	alzada	por	consejo	de	[la	cacica]	Anacaona,	la	cual,	para	ello,	estaba
confederada	con	otros	muchos	caciques.	E	certificado	desto	el	gobernador
[Ovando]	mandó	que	un	domingo	los	cristianos	jugasen	a	las	cañas,	e	que	los
caballeros	viniesen	apercibidos	no	solamente	para	el	juego,	mas	para	las	veras	e
pelear	si	así	conviniese.	[…]	E	súpose	la	verdad	de	la	traición	e	fueron
sentenciados	a	muerte:	e	los	quemaron	a	todos	dentro	en	un	buhío	o	casa,	salvo	a
la	dicha	Anacaona,	que	desde	a	tres	meses	la	mandaron	ahorcar	por	justicia”
(Oviedo,	I,	83).

[97]	Fernández	de	Oviedo	da	testimonio	de	que	en	el	Golfo	de	Urabá,	ubicado
en	la	región	de	Castilla	del	Oro,	las	mujeres	principales	de	los	espaves	–las
cuales	se	destacaban	por	la	belleza	de	sus	pechos–	igual	que	las	de	Quisquilla,
para	que	no	se	les	cayera	el	busto,	“se	ponían	una	barra	de	oro	atravesada	en	los
pechos,	debajo	de	las	tetas,	que	se	las	levanta[ba...],	todo	de	oro	fino;	que	por	lo
menos	pesaba	ciento	e	cincuenta	e	aun	doscientos	pesos	una	barra	déstas”
(Oviedo:	Historia,	III,	313).

[98]	A	menudo	se	acusó	a	los	religiosos	de	“explotar	en	demasía	a	los	indios”.
En	los	archvos	inquisitoriales	de	Guatemala	existe	constancia	de	que	“el	capitán
don	Juan	de	Mesa	Altamirano,	alcalde	mayor	de	Chiapas	(…acusaba)	a	los
religiosos	dominicos,	por	la	demasías	de	éstos	con	los	indios	porque	los
maltrataban	y	abusaban	de	su	estado”,	por	ejemplo,	“se	acusó	al	fraile	Bartolomé
Bonilla,	porque	no	confesaba	a	los	indios	hasta	que	no	le	entregaban	cierta
cantidad	de	cacao	y	huevos	y	les	cobraba	multa	si	se	confesaban	con	otros
clérigos”	(Chinchilla	Aguilar,	La	Inquisición,	207-208).



[99]	En	Guatemala	un	fraile	fu	denunciado	“por	haber	hecho	azotar	a	Diego
González	y	a	su	mujer	Dominica	de	la	Cruz,	ambos	indígenas,	porque
denunciaron	algo	contra	los	religiosos	de	Guatemala”	(Chinchilla	Aguilar,	La
Inquisición,	208).

[100]	Otros	expedientes	hablan	de	los	abusos	cometidos	contra	Ana	Aycarantar	y
otras	nativas	(Pardo,	180)	y	recogen	declaraciones	de	que	a	los	hombres	los
hacían	trabajar	tanto	labrando	maíz	y	caña	dulce,	como	moliendo	en	el	trapiche
“todos	los	días	de	la	semana	desde	la	madrugada	hasta	después	de	ponerse	el
sol”.	Además,	ellos	fabricaban	hormas	de	barro	para	el	melado,	hacían	casabe,
sembraban	yuca,	cacao	y	caña	dulce,	sin	más	pago	que	la	camisa	que	llevaban
puesta;	y	como	si	eso	fuera	poco,	los	indígenas	debían	comprarse	las
herramientas	de	trabajo	con	su	poco	dinero.	A	las	mujeres	que	trabajaban	“en
cojer	y	desgranar	maíz,	rallar	yuca	y	hacer	casabe”,	el	encomendero	no	les
pagaba.	Además,	una	ley	ordenaba	que	no	se	diera	a	las	indias	“más	de	cinco
libras	de	algodón	a	cada	una”	para	tejer	y	otro	tanto	para	ellas;	no	obstante,	el
encomendero	las	hacía	hilar	veinticinco	libras	y	no	les	daba	nada	a	ellas	(Pardo,
181).

En	una	ocasión,	durante	la	conquista	de	los	mariches	de	Venezuela,	al	enterarse
de	la	llegada	de	los	españoles,	los	indígenas	abandonaron	sus	pueblos	y	se
ocultaron	entre	los	breñales;	en	la	huida,	una	criatura	de	unos	ocho	o	diez	meses
de	edad	quedó	abandonada;	un	soldado	de	apellido	Tapia	lo	encontró	y
“bárbaramente	cruel,	olvidado	de	las	piedades	de	humano	y	de	las	obligaciones
de	católico,	cojiéndola	por	un	pie,	y	diciendo:	yo	te	bautizo	en	el	nombre	del
Padre	y	del	Hijo,	y	del	Espíritu	Santo,	la	arrojó	en	medio	del	río”,	donde	murió
el	bebé	(Oviedo	y	Baños,	22).

[101]	Fernández	de	Oviedo	da	mayores	detalles	sobre	estos	episodios	de
antropofagia	practicada	por	los	onquistado-res.	Además,	en	este	último	pasaje
dice	que	eran	siete	indios	y	no	cuatro,	como	exponen	los	otros	cronistas,	y	que
solo	uno	fue	devorado	y	los	otros	seis	lograron	escapar	con	vida.

[102]	Tlaltecaltzin	de	Cuauhchinango	es	uno	de	los	poetas	o	“forjadores	de
cantos”	nahuas	de	los	que	León-Portilla	ha	recogido	poemas	en	náhuatl	y
castellano.	En	ellos	el	poeta	canta	al	“placer,	la	mujer	y	la	muerte”	(27).	En	otros
versos	la	voz	lírica	dice:	“Dulce,	sabrosa	mujer,	/Preciosa	flor	de	maíz	tostado,	/
solo	te	prestas,	/	serás	abandonada,	/	tendrás	que	irte,	/	quedarás	descarnada	[…]
/.	Yo	solo	me	aflijo,	/	digo:	/	que	no	vaya	yo	/	al	lugar	de	los	descarnados,	/	mi



vida	es	cosa	preciosa	/	yo	solo	soy,	/	yo	soy	un	cantor	(León-Portilla,	Trece
poetas,	33	y	35).

[103]	En	un	pasaje	anterior	y	refiriéndose	a	la	cacica	Anacaona,	Fernández	de
Oviedo	explica	que	las	mujeres	“desta	isla	[la	Española]	aunque	con	los	indios
eran	buenas	o	no	tan	claramente	lujuriosas,	fácilmente	a	los	cristianos	se
concedían	y	no	les	negaban	sus	personas”	(Oviedo,	I,	119).	¿Se	habrán
preguntado	los	lectores	si	esta	era	una	entrega	por	amor,	por	propia	voluntad,	o
por	miedo	al	vencedor?	Con	la	misma	actitud	de	rechazo	de	Poma	de	Ayala,	el
cronista	español	agrega	más	adelante	que	aunque	había	algunas	buenas,	las
mujeres	de	esta	Isla	eran	“las	mayores	bellacas	e	más	deshonestas	y	libidinosas
que	se	han	visto	en	estas	Indias”	(Oviedo,	I,	119).

[104]	No	olvidar	que	la	presencia	de	los	españoles	en	el	Nuevo	Mundo	puso	fin
al	paralelismo	interdependiente	de	las	sociedades	indígenas	e	impuso	en	algunas
regiones	inmediatamente	y	en	otras,	paulatinamente,	el	sistema	patriarcal	en	el
que	imperaba	la	superioridad	de	los	hombres	hasta	en	las	relaciones	sexuales.
Los	puritanos	también	impusieron	dichos	principios	en	el	mundo	anglosajón,
tanto	que	Benjamín	Franklin,	uno	de	los	llamados	padres	de	los	Estados	Unidos
de	América	y	de	su	independencia,	proclamó	que	“a	las	mujeres	se	les	asignó	la
misión	de	satisfacer	las	pasiones	de	los	hombres”	(Block,	19).	En	general
predominó	en	esa	geografía	y	en	el	resto	del	mundo,	la	idea	de	que	por
disposición	de	Dios,	de	la	naturaleza	o	por	designio	biológico,	la	mujer	fue
creada	para	responder	y	servir	al	hombre	(Block,	19).

[105]	El	estudio	de	Stavig	se	concentra	especialmente	en	las	comunidades	de
Quispicanchis,	Canas	y	Canchis.

[106]	La	violación	de	la	mujer	casada	a	veces	la	denominan	“adulterio	forzado”,
con	lo	que	quizás	se	denotaba	que	la	víctima	era	casada	(Stavig,	The	World,	34).

[107]	Cristóbal	Colón	relata	al	respecto	que	“dende	a	cierto	tiempo	bino	este
Cahonaboa,	y	de	noche	puso	fuego	en	la	villa,	la	cual	quemó	toda,	que	no	quedó
nada,	[sin	ninguna]	piedad	porque	otra	población	tan	grande	ni	de	tan	hermosas
casas	[h]e	visto	en	todas	las	Yndias;	a	lo	qual	tiempo	huió	Ocanaguari	con	toda
su	gente,	hombres,	mujeres	y	niños	y	requirió	a	los	christianos	que	fuesen	con
él”,	pero	no	quisieron	y	se	ahogaron	en	el	canal;	tres	de	ellos	“murieron
durmiendo,	según	después	pareçió	por	las	feridas”	(Libro	Copiador,	133).	Antes
de	la	matanza	y	destrucción	del	fuerte	La	Navidad,	algunos	de	esos	hombres,	se



fueron	a	buscar	oro	y	“cada	uno	tomó	quatro	mugeres,	allende	de	las	quales
tomavan	en	la	villa	las	moças	que	querían”	(Libro	Copiador,	132).

Según	lo	expuesto	por	Colón	en	esa	carta	a	los	reyes	Católicos,	es	verdad	el
aserto	de	Guillermo	Coma,	quien	comenta	que	esos	españoles	tenían	hasta	cinco
mujeres	para	saciar	su	concupiscencia;	según	él,	esto	fue	lo	que	despertó	la
cólera	de	hermanos	y	esposos	ofendidos,	quienes	se	unieron	para	vengar	tal
insulto	y	ultraje	(Corma,	citado	por	Wood,	“Sexual	Violation”,	12).	A	lo	largo	de
la	carta	de	Colón	se	repite	lo	del	abuso	cometido	con	las	indígenas	como	causa
del	exterminio	de	la	fortaleza	La	Navidad.	Lo	que	no	es	cierto	es	que	el
Almirante	no	hubiese	revelado	nada	al	respecto.

En	otra	misiva	que	abarca	del	3	de	febrero	al	24	de	abril	de	1494,	dirigida	a	los
reyes	Católicos,	Colón	se	detiene	a	contar	los	planes	para	capturar	al	régulo
Cahonabe	que	consistían	en	lo	siguiente:	“enviar	una	persona	con	dies	[h]ombres
que	sean	muy	discretos,	que	vayan	con	un	presente	[…]	,	halagándole	y
mostrándole	que	tengo	mucha	gana	de	su	amistad	[…],	hasta	que	el	dicho
Cahonaboa	esté	asegurado	[…	y	sin	temor	de	que	se	le	haga	daño];	y	después
tener	la	forma	para	prendelle”	(Libro	Copiador:	184).	Alonso	de	Hojeda,	fue
quien	lo	prendió,	pero	el	caudillo	tahino	se	ahogó	después	“en	los	navíos	que	se
perdieron	en	el	puerto	de	la	Isabela,	estando	para	partirse	a	España”	(Las	Casas,
II,	31,	151).	Aunque	Colón	escribe	el	nombre	de	este	cacique	Cahonaboa,	otros
cronistas	lo	escriben	como	sigue:	Cahonabo,	Caonabo	y	los	historiadores	de
nuestros	tiempos	lo	escriben	Cahonabe.

[108]	Es	interesante	observar	que	fray	Bartolomé	dedica	el	resto	del	capítulo	CC
de	su	Historia	a	revisar	los	diversos	pueblos	antiguos	que	practicaron	esas
conductas	“indignísimas	de	hombres”;	entre	ellos	menciona	griegos,	romanos,
egipcios,	persas,	medos	y	otros	(IV,	222-226).	Sin	embargo,	no	menciona	para
nada	personajes	bíblicos;	por	ejemplo,	respecto	al	concubinato,	se	sabe	que	el
rey	David	al	principio	solo	tenía	tres	mujeres,	Micol,	Ajinoam	y	Abigail	(II
Samuel,	2:	2	y	3:	13);	empero,	cuando	fue	ungido	soberano	de	toda	Israel,	tomó
más	concubinas	con	las	que	tuvo	muchos	hijos	e	hijas	(II	Samuel,	5:	13-16).

[109]	Topiltzin	significa	“Nuestro	príncipe,	nuestro	hijo”.	Se	le	daba	ese	trato	“a
los	reyes,	a	los	sacerdotes	sumos	y	al	dios	Quetzalcoatl,	como	por	antonomasia”
(Durán,	“Vocabulario”,	589).	Alfredo	Chavero,	aclara	en	varias	notas	que	en	la
relación	anterior	el	autor	llama	Tecpancalzin,	a	Iztaccaltzin,	y	Xóchitl,	a
Quetzalxótlitl.	Dicho	editor	sigue	explicando	que	“es	irreconciliable	[el	año	882]



con	la	cronología	anterior	que	fija	el	año	987”	(71,	n.	2,	3	y	4).

[110]	Betanzos,	en	su	crónica	Suma	y	narración	de	los	incas,	explica	que	en
quechua	“Ocllo”	significa	“doña”	o	“señora”	(Suma,	198).

[111]	El	doctor	Alonso	de	Zorita	permaneció	veinte	años	en	el	Nuevo	Mundo,
tiempo	durante	el	cual,	en	su	capacidad	de	oidor,	recorrió	Santo	Domingo,	las
provincias	de	Cartagena	y	Santa	Marta,	el	Nuevo	Reino	de	Granada,	y	el	distrito
de	la	Audiencia	de	los	Confines,	que	abarcaba	Mesoamérica.	Ramírez	Cabañas,
editor	de	su	crónica	de	Zorita	explica	que	aunque	él	utilizó	a	veces	otras	fuentes
como	Olmos,	Motolinía,	López	de	Gómara	y	Fernández	de	Oviedo,	es	obvio	que
en	su	texto	hay	noticias	de	primera	mano	y	observaciones	originales.	Dicho
editor	explica	que	su	opinión	contrasta	con	la	de	Cervantes	de	Salazar	y	es
porque	“este	escribía	sin	libertad,	como	Cronista	del	Ayuntamiento	de	México,	a
salario	de	conquistadores	y	de	hijos	de	conquistadores”	(Ramírez	Cabañas	en
Zorita,	viii-xi).

[112]	Zorita	sigue	mencionando	casos	de	pruebas	de	humildad,	paciencia	y
largos	ayunos	de	los	naturales	escogidos	para	gobernar;	entre	ellos	menciona	el
ayuno	que	debía	cumplir	el	que	ocuparía	el	señorío	en	la	costa	de	Cabo	la	Vela;
este	ayuno	lo	llamaban	coyma,	“y	lo	guardaban	inviolablemente”.	Un	sacerdote
de	Guatemala	le	cuenta	al	cronista	que	aquellos	que	él	indoctrinaba	hacían
continuas	oraciones	y	ayunos	y	“se	levantaban	de	noche	muchas	veces	a	rezar,	y
que	para	no	descuidarse	con	el	sueño,	los	que	eran	más	devotos	y	los	viejos
dormían	los	pies	cruzados	para	en	cansándose	despertar	y	levantarse	a	rezar”
(Zorita,	20-21).

[113]	Quetzalcoatl	era	un	hombre	“justo,	santo	y	bueno”	que	trató	de	enseñar	a
esos	hombres	“el	camino	de	la	virtud”	(Alva	Ixtlilxóchtl,	Obras,	I,	20),	lo	que
denota	en	él	una	formación	espiritual	obtenida	a	base	de	prácticas	místicas.
Quetzalcoatl	significa	serpiente	de	plumas	preciosas	y	en	“sentido	alegórico,
varón	sapientísimo”	(Alva	Ixtlilxóchtl,	Obras,	I,	21).

[114]	La	presencia	de	la	cruz	en	tierras	del	Nuevo	Mundo	llevó	a	algunos
cronistas	a	conjeturar	que	los	indígenas	ya	habían	sido	indoctrinados	antes	de	la
llegada	de	los	conquistadores.	Sin	embargo,	hay	que	tomar	en	cuenta	que	desde
la	más	remota	antigüedad	aparecen	cruces	desde	África	a	América;	hindúes,
taoístas,	budistas	y	otros	grupos	espirituales	le	dieron	variados	significados.	“En
Centroamérica	las	cruces	precolombinas	se	asociaron	a	las	imágenes	del	Árbol



de	la	Vida	y	a	la	unión	de	los	grandes	cuaternarios	(como	los	cuatro	vientos)”.
Este	símbolo	universal	connota	“el	centro,	que	se	abre	gráficamente	hacia	cada
una	de	las	cuatro	direcciones	posibles”;	se	trata	de	un	símbolo	totalizador	y	“una
manifestación	de	cómo	de	ese	centro	nace	el	mundo	a	partir	de	la	acción	de
fuerzas	metafísicas”	(Serrano	y	Pascual,	71-72).

[115]	En	cambio,	Fernández	de	Oviedo	explica	que	unos	días	antes	de	ir	a	la
guerra	entre	los	nativos	de	Venezuela,	era	costumbre	ayunar	“así	como	le	hace	el
indio,	le	hacen	juntamente	sus	mujeres	e	hijos	e	todos	los	de	su	casa”	con	edad
adecuada	para	casarse	(Fernández	de	Oviedo,	Historia,	III,	58).

[116]	Los	aztecas	creían	que	el	sol	(Teotl)	y	la	luna	(Metztli)	aparecieron	cuando
los	dioses	Tecuciztecatl	y	Nanahuatzin	se	inmolaron	en	un	gran	fuego	en
Teotihuacán.	Los	mayas	y	otros	grupos	étnicos	mesoamericanos	creían	que	el
fuego	era	una	vía	para	comunicarse	con	los	dioses.	Los	aztecas,	por	su	parte,
utilizaban	la	metáfora	“agua-fuego”	para	connotar	“guerra”	(Miller	y	Taube,	The
Gods,	88).	Eliade	se	concentra	en	los	chamanes	de	arcaicas	sociedades	como	los
araucanos,	los	cuales	dominaban	el	fuego;	tragar	carbones	ardientes,	tocar	el
hierro	al	rojo	vivo	y	caminar	sobre	brazas,	explica	que	para	el	imaginario
popular	esos	chamanes	son	espíritus	que	se	distinguen	de	los	hombres	por	ser
incombustibles,	o	sea,	invulnerables	al	fuego;	de	aquí	se	deriva	la	condición
purificadora	del	fuego	(Eliade,	Myths,	Dreams,	70-71).

[117]	Cobo	aclara	en	su	Historia	del	Nuevo	Mundo	que	algunas	chichas
embriagan	más	que	el	vino.	Además,	explica	que	los	cronistas	en	general
abarcan	todas	las	bebidas	de	los	indígenas	“con	nombre	de	chicha,	las	cuales
hacen	comúnmente	de	maíz	y	de	otras	semillas	y	frutas,	como	el	pulque,	en	la
Nueva	España,	de	maguey;	en	Tucumán	hacen	chicha	de	algarrobas;	en	Chile,	de
fresas;	en	Tierra	Firme,	de	piñas	de	la	tierra”;	en	el	reino	del	Perú,	además	de	la
de	maíz,	“la	hacen	también	de	quinua,	de	ocas,	de	las	uvillas	del	molle,	y	de
otras	cosas.	(las	cursivas	son	del	autor);	en	otras	regiones	“usan	por	vino	cierto
licuor	que	mana	del	cogollo	de	las	palmas,	después	de	cortadas;	en	otras,	del
guarapo	hecho	del	zumo	de	cañas	dulces”.	No	celebran	suceso	alguno	alegre	o
triste	que	no	sea	con	bailes	y	borracheras”,	sea	el	entierro	de	alguien	de	la
familia,	o	el	nacimiento	o	bodas	de	sus	hijos	(Cobo,	I,	21).	Al	referirse	a	la
región	circuncaribeña,	Mártir	de	Anglería	menciona	las	bebidas	con	el	término
de	“vinos”	que	en	esa	geografía,	como	en	el	sur,	se	hacen	de	maíz	y	otras	frutas;
entre	ellas	menciona	en	particular	la	que	obtenían	“de	ciertas	almendras	que	a
ellos	les	servían	de	moneda”;	o	sea,	se	trata	del	cacao	del	que	se	saca	el



chocolate;	más	adelante	llama	al	cacao	“almendras	monetarias”	y	la	bebida,	para
él,	es	“digna	de	un	rey”	(Cobo,	II,	457,	470	y	477).

[118]	Además	de	hacer	oraciones	y	ayunos	para	que	sus	dioses	se	apiadaran	de
ellos	en	las	calamidades	y	guerras	o	los	colmaran	de	bendiciones,	los	sacerdotes
indígenas	enseñaban	las	doctrinas	de	su	religión	y	ejecutaban	sacrificios.	Antes
de	consumar	los	sacrificios,	decían	a	los	ídolos	y	piedras	que	estaban	en	el
templo,	lo	siguiente:	“Tomad,	rescebid	esto	que	os	dan	los	caciques”	(Oviedo,
IV,	380-381),	lo	cual	hace	pensar	en	el	rito	de	la	comunión	católica.

[119]	Durán	explica	que	la	mayor	reverencia	mostrada	a	la	tierra,	consistía	en
“poner	en	la	tierra	el	dedo	y	llevarlo	a	la	boca	y	chupar	aquella	tierra”	(Durán,	I,
169).	Entre	los	incas,	“cuando	quieren	que	los	crean,	juran	por	el	sol	e	por	la
tierra:	este	es	el	mayor	juramento	que	tienen,	besan	la	tierra	e	alzan	las	manos	al
sol”	(Fernández	de	Oviedo,	V,	101).

[120]	El	tzoalli,	según	Durán,	era	un	pan	preparado	con	“semilla	de	bledos	y
maíz,	amasado	con	miel	negra”;	era	comido	por	los	aborígenes	después	del	baño
que	lavaba	sus	culpas	y	representaba	la	carne	del	dios	Huitzilopochtli,	a	la
manera	de	la	comunión	cristiana	(I,	156).	Clavijero	cuenta	que	durante	los
festejos	en	honor	de	Huitzilopochtli,	que	comenzaban	el	15	de	diciembre,	los
sacerdotes	hacían	con	una	masa	una	estatua	de	ese	dios;	a	la	víctima	le	sacaban
el	corazón	y	se	lo	presentaban	al	soberano	para	que	lo	comiera;	“en	seguida,	el
resto	del	cuerpo	lo	dividían	en	cuatro	partes”	para	los	cuatro	cuarteles	de	la
ciudad,	y	cada	parte	se	dividía	en	menudas	partículas	que	se	distribuían	entre
todos	los	individuos	del	sexo	masculino.	Esta	ceremonia	la	expresaban	con	la
palabra	Teocualo,	comer	a	Dios.	“Las	mujeres	no	probaban	de	esta	sagrada	masa
por	[...]	no	pertenecer	a	su	sexo	el	empleo	de	la	guerra”	(Historia	antigua,	190-
191).	Según	Miller	y	Taube	los	mesoamericanos	reconocían	el	corazón	como	el
elemento	vital	del	cuerpo	y	como	tal,	era	manjar	de	los	dioses.	El	corazón,	que
seguía	latiendo	después	de	haber	sido	arrancado	del	cuerpo,	era	la	ofrenda
suprema,	sobre	todo	para	el	Sol	y	las	deidades	solares;	no	hay	evidencia	de	que
así	lo	fuera	para	los	olmecas.	En	las	pinturas	aparece	como	un	órgano
trilobulado,	que	en	general	está	goteando.	Los	aztecas	se	referían
metafóricamente	al	corazón	del	sacrificio	como	“precioso	fruto	del	cactus-
águila”	y	a	los	frutos	del	cactus	como	una	metáfora	cuando	connotaban	el
corazón	humano	(Miller	y	Taube,	The	Gods,	91-92).	Cirlot	explica	que	el
corazón	era	el	único	órgano	que	los	egipcios	dejaban	en	el	interior	de	la	momia,
como	centro	necesario	del	cuerpo	para	la	eternidad;	además,	el	corazón	está



relacionado	con	el	centro;	en	el	sistema	analógico	antiguo,	pues	“al	cerebro
corresponde	la	luna	y	al	corazón	el	sol”;	según	Aristóteles,	“todo	centro	es
símbolo	de	la	eternidad”	(Cirlot,	Diccionario,	145).

[121]	Más	adelante,	Durán	repite	que	este	pan	“lo	recibían	en	nombre	de	la	carne
del	dios	y	comulgaban	con	ello,	todas	las	veces	que	se	lavaban	primero	por
mandato	de	los	sacerdotes”.	Además,	explica	que	en	sus	tiempos	ese	pan	había
perdido	su	sentido	ritualístico	y	se	comía	como	golosina	(Durán,	Historia,	I,
156).

[122]	Llamaban	xipe	al	que	llevaba	la	piel	del	desollado	como	vestido	(Durán,
Historia,	I,	315).	Según	Clavijero,	Xipe	era	el	dios	de	los	placeres,	muy	temido
porque	creían	que	castigaba	con	enfermedades	como	sarna,	mal	de	ojo	y	de
cabeza,	a	los	que	eran	negligentes	con	su	culto;	por	eso	“se	excedían	en	la
crueldad	de	los	sacrificios	que	hacían	a	su	honor”	(Clavijero,	157).

[123]	Esos	muchachos	recogidos	por	los	franciscanos	aprendieron	a	leer,
escribir,	latín	y	los	dogmas	católicos	(Landa,	32).

[124]	Muñoz	Camargo	incluyó	este	suceso	en	su	Historia	de	Tlaxcala,	pero	con
algunas	variantes:	en	su	texto,	el	apellido	del	padre	es	Acxotécatl.	Este,	después
de	haber	abrazado	el	cristianismo,	“tornó	a	idolatrar,	y	por	no	ser	sentido	puso	a
su	hijo	con	los	frailes	en	el	monasterio	de	Tlaxcalla,	para	que	fuera	doctrinado	e
instruido	en	las	cosas	de	Nuestra	Fe,	y	fue	Nuestro	Señor	servido	de	que	en	muy
breve	tiempo	fuese	tan	buen	cristiano	que	no	había	más	que	desear.
[...Cristobalito]	viendo	que	su	padre	todavía	servía	al	demonio	y	a	dioses	de
piedra	y	de	palo”	rogó	a	su	madre	que	lo	ayudase	a	que	su	padre	abandonara	esas
creencias;	ella,	al	tratar	de	cumplir	con	la	petición	de	su	hijo,	recibió	de
respuesta	la	muerte.	Como	el	niño	siguió	amonestando	e	insistiendo	para	que	su
padre	abandonara	la	idolatría,	el	señor	Axotecatl	“recibió	grande	enojo	y	terrible
coraje	contra	Cristobalito,	su	hijo”,	le	reclamó	que	lo	que	él	pedía	iba	contra	su
voluntad	y	creencias	y	le	dio	de	porrazos,	con	una	porra	que	traía	de	palo,	con
que	le	hizo	pedazos	la	cabeza,	y	le	mató.	Después	de	muerto,	le	mandó	echar	en
una	foguera	y	finalmente	lo	enterró	en	su	propia	recámara	con	su	madre”.
Cuando	se	descubrió	el	crimen,	Axotecatl	fue	ahorcado	por	orden	de	Cortés.	Los
religiosos	mandaron	desenterrar	los	restos	de	Cristobalito	y	de	su	madre,	los
cuales	fueron	llevados	al	monasterio	de	Tlaxcala	como	unos	de	los	primeros
mártires	cristianos	del	Nuevo	Mundo	(Muñoz	Camargo,	245-247).



[125]	Reproduce	Stavig	lo	que	se	dijo	en	el	Sínodo	Arzobispal	de	Lima	en	1613
contra	esa	costumbre	andina	y	con	la	intención	de	terminar	con	ella	de	una	vez
por	todas,	pues	representaba	“una	ofensa	contra	Nuestro	Señor”	y	“un	pecado
abusivo	y	grave”	que	ameritaba	ser	castigado	severamente.	Sin	embargo,	en	el
Cuzco	rural,	los	sacerdotes	que	comprendían	las	necesidades	de	sus
parroquianos	de	una	manera	más	personal,	fueron	tolerantes	y	comprensivos.
Además,	cuando	los	curas	imponían	a	la	fuerza	el	matrimonio	para	terminar	con
el	amancebamiento,	se	producía	una	gran	tensión	entre	los	naturales	y	el	clérigo.
La	forma	de	forzar	el	matrimonio	consistía	en	encerrar	a	los	nativos	en	la	iglesia
bajo	siete	llaves	hasta	que	consintieran	casarse,	lo	cual	iba	contra	los	preceptos
de	la	Iglesia	de	que	el	matrimonio	debía	hacerse	por	mutuo	consentimiento	(The
World,	44-45).	Sin	embargo,	recoge	Stavig	lo	que	un	observador	moderno	relata
sobre	cómo	se	lleva	a	cabo	el	cortejo	en	esas	comunidades	y	afirma	que	cuando
se	vuelve	un	asunto	serio,	comienzan	los	enamorados	a	experimentar
practicando	el	sexo,	y	“si	los	padres	de	ambos	aprueban	la	relación,	no
interfieren.	Por	otro	lado,	si	no	la	aprueban,	tratan	de	finalizar	el	cortejo.	Si	la
joven	queda	embarazada,	apresuran	el	final	de	ese	cortejo”	(Stavig,	The	World,
43-44	y	46).

[126]	Eran	tan	meticulosos	los	manuales	de	la	confesión,	según	Stavig,	que	uno
de	1631,	el	cual	regulaba	el	comportamiento	sexual,	tenía	236	preguntas	y
agregaba	que	muchas	otras	se	podían	preguntar	(Stavig,	The	World,	29).

[127]	Debe	recordarse	que	los	israelitas	también	mantenían	esa	costumbre	y
concretamente	aquí	podemos	mencionar	el	caso	de	la	Virgen	María.	Otro
ejemplo	en	la	Península	Ibérica	es	el	de	los	esponsales	de	las	hijas	del	Cid	con
los	infantes	de	Carrión.

[128]	Durante	la	Conquista,	explicamos	antes,	los	matrimonios	se	realizaban	en
edad	muy	temprana,	o	sea,	entre	los	13	y	14	años,	“costumbre	que	prevalece
hasta	nuestros	días	en	los	sectores	rurales”	de	México.	Dicho	cambio	ocurrió	por
varias	causas:	la	gran	mortandad	que	asoló	a	los	indígenas,	debido	a
enfermedades,	a	matanzas	y	a	trabajos	forzados	que	les	impusieron	los
conquistadores	(Garza	Tarazona,	93).

[129]	A	la	celebración	religiosa	dedicada	a	la	diosa	Toci,	por	ejemplo,	se	le
llamó	“fiesta	barrendera”,	pues	“este	día	barrían	todas	sus	casas	y	pertenencias,	y
calles	y	los	baños	y	todos	los	rincones	de	las	casas,	sin	quedar	cosa	por	barrer”;
esto	se	hacía,	porque	aquel	día	se	llamaba	ochpaniztli,	que	quiere	decir	“día	de



barrer”	(Durán,	Historia,	I,	149	y	275).	Para	los	sacerdotes	aztecas,	barrer	los
templos	era	un	servicio	esencial,	pues	representaba	un	rito	de	purificación
(Burkhart,	“Mexica	Women”,	33).	Recordar	que	Moctezuma	II	estaba	barriendo
las	gradas	del	templo	cuando	le	llevaron	la	noticia	de	que	había	sido	elegido	rey
de	los	mexicanos.

[130]	Los	tributos	que	pagaban	los	tlaxcaltecas	a	los	reyes	mexicanos,	por
ejemplo,	eran	productos	de	la	tierra,	oro,	plata,	cobre,	algodón,	sal,	plumas,
resinas,	maíz,	cera,	miel,	pepitas	de	calabaza	y	una	o	dos	veces	al	año,	pescados,
conchas	marinas,	fieras,	monos,	papagayos	y	toda	clase	de	aves.	Los	pobres	que
no	tenían	nada	para	tributar,	pagaban	con	piojos;	esta	costumbre	se	realizó	más
en	la	provincia	de	Michoacán,	en	el	reino	de	Cazonci.	El	mandato	era	que
“ninguno	quedase	sin	pagalle	tributo,	aunque	no	tuviese	sino	piojos;	y	no	fue
fábula	ni	lo	es,	porque	en	efecto	pasaba	así”	(Muñoz	Camargo,	Historia,	139).
Una	nota	al	pie	de	Alfredo	Chavero	explica	que	esta	historia	“procede	de	la
relación	de	Alonso	de	Ojeda,	que	habiéndose	introducido	furtivamente	en	el
tesoro	de	Motecuhzoma	[...]	dice	halló	en	uno	de	sus	aposentos	muchos
costalejos	de	á	codo	llenos	y	bien	atados;	y	que	abriendo	uno	halló	que	estaba
lleno	de	piojos:	que	preguntados	Marina	y	Aguilar	lo	que	quería	decir	cosa	tan
nueva,	respondieron,	que	era	tan	grande	la	sumisión	que	al	Rey	hacían	todos,
que	el	que	de	muy	pobre	o	enfermo	no	podía	tributar,	estaba	obligado	a
espulgarse	cada	día	y	guardar	los	piojos	para	en	señal	de	vasallaje’”.	Chavero
aclara	que	otros	cronistas	como	Díaz	del	Castillo,	Gómara	y	Zurita,	no
mencionan	esta	forma	de	tributar.	Entonces	agrega	que	si	hay	algo	de	verdad	en
esta	anécdota,	habría	que	recurrir	a	lo	que	apunta	Herrera,	de	que	se	trataba	de
“gusanillos	o	menuda	langosta	que	crían	algunos	cereales	y	que	también	se
llaman	vulgarmente	piojos.	Quizá	se	obligaba	a	los	vagos	a	recoger	la	que	se
producía	en	los	campos	que	se	cultivaban,	para	proveer	con	su	producto	a	los
gastos	del	gobierno	y	del	culto	(Muñoz	Camargo,	Historia,	139-140).

[131]	Según	Clavijero,	Ixtlilxóchitl	I,	rey	de	los	chichimecas,	reinó	en	1406;
entre	este	monarca	y	el	reinado	de	su	hijo	Nezahualcóyotl,	pasaron	veinte	años,
durante	los	cuales	ocuparon	el	trono	de	Acolhuacán	los	tiranos	Tezozomoc	y
Maxtlaton	(Clavijero,	60).

[132]	Fueron	los	conquistadores	quienes	les	dieron	el	nombre	de	tarascas	a	los
michhuacas;	ese	término,	según	Le	Clézio,	procede	del	vocablo	“taraskue”,	que
significa	suegro,	“debido	a	las	mujeres	que	los	españoles	les	habían	arrebatado”
(Anónimo,	Relation,	12).	Clavijero	explica	que	los	tarascas	ocuparon	el	“rico	y



florido	reino	de	Michoacán”.	Sus	reyes	fueron	émulos	de	los	mexicanos,	con	los
que	tuvieron	algunas	guerras.	Se	distinguieron	como	excelentes	artífices.	Don
Vasco	de	Quiroga,	conocido	entre	los	nativos	como	Tata	Vasco,	fue	el	primer
obispo	español,	de	incomparable	y	muy	grata	memoria.	Este	reino	se	agregó	a	la
corona	de	España	por	libre	y	espontánea	cesión	de	su	soberano	(Clavijero,	61).
Chavero	dice	que	el	reino	tarasco	era	poderoso	y	muy	poblado;	“era	una	gran
faja	de	terreno	que	separaba	las	dos	civilizaciones	del	Norte	y	del	Sur”	(Chavero,
25).	El	narrador	anónimo	de	la	Relación	comenta	que	no	ha	encontrado	en	esas
gentes	ninguna	virtud	más	que	la	generosidad,	“pues	en	su	tiempo	los	señores
consideraban	una	deshonra	ser	avaros	(Relación,	50).	Contrariamente	a	lo	que
Clavijero	afirma,	Chavero	dice	que	“eran	bravos	y	sanguinarios	y	su	culto	era
una	sucesión	de	sacrificios	humanos:	y	naturalmente	debieron	los	mexica,	como
los	más	débiles,	recibir	la	influencia	tarasca”	(Chavero,	20	y	25).

[133]	En	su	crónica,	Durán	se	refiere	a	Moctezuma	siguiendo	la	etimología	de	su
nombre.	Durante	el	reinado	de	su	padre,	Moctezuma	había	sido	tlacochcálcatl
(Aquel-de-la-Casa-de-las-Flechas),	o	sea,	alto	magistrado;	se	trataba,	según
Baudot,	de	“un	militar	de	muy	alto	rango,	responsable	de	los	arsenales,	a
menudo	escogido	entre	los	parientes	del	soberano	y	que	podría	a	su	vez	reinar”
(Baudot,	Relatos,	66,	n.	18).	El	Códice	Ramírez	cuenta	que	por	lengua	de
Malintzin	y	Aguilar,	después	de	escuchar	Moctezuma	los	principios	cristianos,
según	opinión	de	algunos,	“luego	se	bautizó	y	se	llamó	don	Juan;	otros	dicen	que
no,	sino	que	murió	sin	bautismo”	(en	Baudot,	Relatos,	229).	Respecto	a	la
muerte	de	Moctezuma	hay	también	opiniones	encontradas;	en	los	anales
históricos	ha	predominado	la	versión	siguiente:	debido	al	ataque	de	los	españoles
al	mando	de	Alvarado,	estos	fueron	presos	por	los	mexicanos;	a	su	regreso
después	de	haber	terminado	el	asunto	con	Narváez,	Cortés	rogó	y	amonestó	a	los
caciques	mexicanos	para	que	aplacasen	su	ira	contra	sus	soldados,	y	los	dejasen
libres,	pues	habían	cometido	el	gran	error	de	rebelarse	contra	los	mexicanos;	les
explicó	que	por	eso	él	venía	a	castigarlos;	sin	embargo,	sus	ruegos	no	dieron
ningún	resultado;	entonces	“el	propio	Moctheuzoma	un	día	se	subió	en	persona	a
un	terrado,	desde	donde	les	mandó	que	aplacasen	su	ira”;	la	reacción	de	sus
súbditos	fue	amotinarse	contra	su	rey	“llamándole	bujarrón	y	de	poco	ánimo,
cobarde,	con	otras	palabras	deshonestas,	vituperándole	con	deshonestidad;	y
teniéndole	en	poco	le	comenzaron	a	tirar	con	tiros	de	varas	tostadas	y	flechas	y
hondas,	[...]	de	suerte	que	le	tiraron	una	pedrada	con	una	honda	y	le	dieron	en	la
cabeza,	de	que	vino	a	morir	el	desdichado	Rey”	(Muñoz	Camargo,	Historia	de
Tlaxcala,	en	Baudot,	Relatos,	283-284).	La	versión	que	da	el	Códice	Ramírez	es
que	un	día	Moctezuma	amaneció	muerto,	según	decían,	de	la	pedrada	que	le



habían	dado;	“mas	aunque	se	la	dieron	no	le	podían	hacer	ningún	mal	porque
había	más	de	cinco	horas	que	estaba	muerto”	(en	Baudot,	Relatos,	234).	En	nota
77	a	este	asunto,	Baudot	dice	que	el	Códice	Florentino	no	menciona
absolutamente	nada	acerca	de	la	muerte	de	Moctezuma.	Concluye	el	editor
diciendo	que	los	relatos	indígenas	de	la	conquista	“acusan	a	los	españoles	de
haber	asesinado	al	emperador	azteca,	ya	sea	apuñalándolo	o	dándole	un
espadazo	en	el	bajo	vientre,	por	orden	de	Cortés.	Con	la	misma	unanimidad
todos	los	relatos	españoles	de	la	conquista	declaran	que	fueron	los	mexicanos
mismos,	encolerizados,	quienes	lapidaron	a	su	soberano”	(Códice	Florentino	en
Baudot,	Relatos,	120-121).	Muerto	Moctezuma,	su	cadáver	fue	llevado	por
Apanécatl,	pero	allá	donde	lo	llevaba,	solo	iban	a	verlo	y	en	Necatitlan	“le
dispararon	flechas”,	por	lo	que	Apanécatl	se	dirigió	a	Acatliyacapan,	donde
comentó:	“¡Qué	pobre	desgraciado	es	Motecuhzoma!	¿Que	me	voy	a	pasar	la
vida	cargándolo	en	las	espaldas?”	Entonces	ahí	sí	fue	recibido	el	cadáver,	e
incinerado	(Códice	Aubin,	en	Baudot,	Relatos,	212-213).

[134]	El	sufijo	“Tzin”	que	a	veces	aparece	en	los	nombres	de	los	nobles	aztecas
equivale	al	“don”	y	“doña”	que	en	otros	tiempos	se	les	daba	como	tratamiento
especial	a	los	aristócratas	del	mundo	hispánico.

[135]	El	editor	Chavero	revisa	el	origen	de	Xólotl	y	observa	que,	en	la	leyenda
de	la	creación	del	Sol	y	la	Luna	de	Teotihuacán,	“Xólotl	es	uno	de	los	antiguos
dioses,	que	por	huir	de	la	muerte	se	transforma	en	Mexolotl	o	maguey	doble,	y
después	en	el	pez	Axolotl”.	En	el	diccionario	Remi	Simeón,	“Xolotl	significa
también	la	caña	o	tallo	del	maíz”;	Chavero	dice	que	tiene	sentido	que	se	le	haya
dado	“el	nombre	de	Xólotl	al	primer	Tecuhtli,	porque	fue	el	tallo	de	la	mazorca
chichimeca”	(Alva	Ixtlilxochitl,	Obras,	I,	275,	n.	1).	En	el	volumen	I	de	Obras
históricas,	Alva	Ixtlilxochitl	llama	a	la	esposa	de	Xólotl,	Tomyauh,	y	dice	que
era	“Señora	de	las	provincias	de	Panuco,	Tampico	y	Tomiyauh”	(I,	277).

[136]	Fernando	de	Alva	Ixtlilxóchitl	da	mayores	detalles	al	respecto:	en	primer
lugar,	escribe	el	nombre	de	la	infanta	como	“Azcatl	Xuchitl,	hija	legítima	del
príncipe	Pochotl	y	nieta	de	Topiltzin”.	A	esta	doncella	la	trajeron	de	Toluca;	la
boda	se	celebró	con	grandes	festejos.	Una	vez	casados,	comenzaron	a	tener
hijos,	uno	de	los	cuales	fue	Tloltzin	Pochotl,	tercer	rey	chichimeca	(Ixtlilxóchitl,
Obras	I,	96).	Otro	dato	que	suministra	el	cronista	es	que	“chichimeca”	quiere
decir	“los	águilas	[...],	los	hijos	de	los	chichimecas	habidos	en	las	mujeres
tultecas”	(Ixtlilxochitl,	Obras,	II,	15).	En	las	traducciones	al	castellano	del
vocablo	“xóchitl”	y	otros	vocablos	que	han	pasado	al	castellano	con	“o”	se



observa	que	según	determinadas	regiones,	igual	los	escriben	con	“o”	como	con
“u”,	lo	cual	ya	lo	expusimos	antes.

[137]	Los	toltecas	se	destacaron	por	su	cultura	y	por	ser	sinónimos	de	artistas;	en
el	siglo	xiii	dos	de	sus	ciudades-estados	del	valle	de	México,	Culhuacan	y
Azcapolzalco	alcanzaron	gran	esplendor;	la	primera	debió	en	gran	parte	su
grandeza	al	hecho	de	que	la	mayoría	de	sus	habitantes	eran	toltecas;	los	otros
fueron	guerreros	y	administradores	y	llegaron	a	ser	más	poderosos	que	los	de
Culhuacan	(León-Portilla	The	Broken	Spears,	“Introduction”,	xii).

[138]	En	el	volumen	I	de	Obras	históricas	de	Alva	Ixtlilxochitl,	el	nombre	de	la
infanta	mayor	aparece	como	Cuetaxuchil;	ahí	se	consigna	que	con	esa	ciudad	de
Azcaputzalco,	le	dio	a	Aculhua,	“el	más	principal”	de	los	pretendientes,	“otros
muchos	pueblos	y	lugares	donde	poblasen	los	que	él	traía	consigo,	que	eran	los
Tepanecas”.	Y	le	dio	su	hija	menor	a	Chiconcuauh,	“señor	de	los	Otomites	[...]
con	la	ciudad	de	Xaltocan	y	otras	muchas	tierras	pobladas	y	por	poblar”.	Al	más
joven	de	los	tres,	“Señor	de	los	Aculhuas,	le	dio	Cohuatlichan	con	muchos	otros
pueblos	y	lugares	donde	los	suyos	poblasen	como	los	demás	sus	compañeros”	y
lo	casó	con	una	señora	descendiente	de	los	toltecas	llamada	Quatetzin	(Alva
Ixtlilxochitl,	Obras,	I,	269-271).

[139]	Abundan	las	contradicciones	y	confusiones	en	el	texto	de	Alva
Ixtlilxóchtl;	en	este	caso	comprobamos	que	unas	páginas	más	adelante	afirma
que	los	toltecas	fueron	los	terceros	pobladores	de	esa	geografía,	pues	los
segundos	fueron	los	olmecas	y	xicalancas	(Alva	Ixtlilxóchtl,	Obras,	28).

[140]	Chavero	–igual	que	especialistas	en	antropología,	etnología	y	arqueología–
al	mencionar	a	los	aztecas	y	otros	grupos	étnicos	nahuas	elimina	el	plural
español	para	regirse	por	el	plural	del	náhuatl;	así,	en	lugar	de	“los	aztecas”,	da
“los	azteca”,	y	a	los	mexicanos	los	llama	“los	mexica”,	etcétera.	En	su	libro,	Los
mexica,	fundación	de	México,	explica	que	se	llamaban	aztecas	porque	eran
originarios	de	Aztlan	y	para	formar	los	nombres	de	los	habitantes	de	un	pueblo,
suprimían	la	última	sílaba	del	nombre	de	este,	y	agregaban	“tecatl”,	que	quiere
decir	persona;	de	Tlascállan	se	forma	tlaxcatécatl	y	en	plural,	tlaxcalteca,	de
Aztlan,	aztécatl,	y	en	plural,	azteca.	El	autor	en	seguida	procede	a	revisar	el
significado	de	Aztlan:	según	algunos,	ese	vocablo	quiere	decir	“lugar	de
blancura”	y	según	otros,	“lugar	de	garzas”;	Chavero	considera	más	apropiado
este	último	(8).



[141]	León-Portilla	expone	que	esta	riqueza	y	poderío	militar	de	los	aztecas	se
debió	a	Itzcoatl,	que	reinó	de	1428	a	1440,	pero	quien	introdujo	importantes
reformas	socio-político-religiosas	y	económicas	en	la	estructura	del	gobierno	fue
su	sobrino	y	consejero,	Tlacaélel;	este	se	valió	de	todos	los	recursos	culturales
heredados	de	los	toltecas,	para	lograr	su	propósito:	reformó	el	sistema	judicial,	el
ejército,	el	protocolo	de	la	corte,	organizó	los	pochtecas,	o	mercaderes	viajeros	y
hasta	creó	un	jardín	botánico	en	Oaxtepec	(Morelos);	pese	a	que	los	nobles	le
ofrecieron	hacerlo	rey,	él	prefirió	continuar	siendo	el	poder	detrás	del	trono.
Siguiendo	los	consejos	de	su	sobrino,	Itzcoatl	consideraba	que	su	misión	era
unificar	todas	las	naciones	bajo	el	servicio	y	protección	de	Huitzilopochtli
(León-Portilla,	The	Broken,	Spears,	“Introduction”,	xix-xxii).	Torquemada	trata
el	tema	en	el	libro	II,	capítulos	IX,	X	y	XI	de	su	Monarquía	indiana	(55-64).

[142]	En	su	Historia	de	Tlaxcala	Muñoz	Camargo	cuenta	que	el	reino	de
Tlaxcala	fue	“uno	de	los	mayores	que	ovo	en	estas	partes	del	Nuevo	Mundo”	y
tenía	buenas	relaciones	comerciales	y	políticas	con	las	comarcas	vecinas
procedentes	de	los	Olmecas	(106).

[143]	Según	Durán,	las	chinampas	o	jardines	flotantes	consistían	en	“un
armadijo	de	madera,	sobre	el	cual	se	ha	colocado	tierra	y	limo	para	sembrar	y
plantar.	[...]	Flota	sobre	el	agua	y	puede	ser	removido”(Durán,	Historia,	II,	585).
Soustelle	dice	que	estas	chinampas	provienen	de	los	tiempos	en	los	que	los
mexicanos	sin	tierras	se	vieron	obligados	a	crear	sus	propios	terrenos	al	apilar	el
barro	del	fondo	del	lago	en	balsas	de	mimbre	(Soustelle,	“Introduction”	a	Daily
Life,	xvii).

[144]	Aquí	conviene	aclarar	que	cuando	las	crónicas	mencionan	el	garrote,	hay
que	tomar	en	cuenta	que	no	se	refieren	al	palo	con	una	ligadura	que	retorcían	los
españoles	con	el	fin	de	ejecutar	a	los	condenados	a	la	pena	capital.	En	relación
con	los	tiempos	prehispánicos,	los	cronistas	se	refieren	más	bien	a	un	palo	o	leño
rollizo	y	pesado	que	los	indígenas	utilizaban	como	arma	para	golpear	a	a	los
delincuentes	hasta	dejarlos	exánimes.

[145]	Durán	precisa	que	para	que	se	conociese	que	“eran	esclavos,	tenían	al
cuello	unas	colleras	de	palo	o	de	metal,	con	unas	argollas	pequeñas,	por	las
cuales	tenían	metidas	unas	varas	atravesadas	atrás”.	con	el	fin	de	hacer	una
buena	y	rápida	venta,	los	mercaderes	los	hacían	bailar	y	cantar,	de	modo	que	los
que	tenían	aptitudes	artísticas,	pronto	encontraban	amo.	También	se	requería	que
fuesen	muy	sanos	y	sin	ninguna	deformidad	y	esto	lo	comprobaban



desnudándolos	para	revisarlos	pues	estos	eran	los	que	sacrificaban	en
representación	de	sus	dioses	(Durán,	Historia,	I,	181-182).

[146]	Clavijero	aclara	que	hasta	1352	el	gobierno	de	los	mexicanos	lo
representaba	un	cuerpo	formado	de	veinte	nobles,	los	más	distinguidos	de	esa
geografía;	fue	así	como	decidieron	convertir	su	gobierno	en	monarquía.
Entonces	“fue	electo	de	común	acuerdo	Acamapichtli	[...]	uno	de	los	más	nobles
y	prudentes”	para	regir	como	primer	rey	de	México	(Clavijero,	74).	Según
O’Gorman,	Acamapichtli	gobernó	de	¿1350?,	a	¿1403?	(Motolinía,	4,	n.	10).

[147]	El	Códice	Chimalpahin	explica	que	es	un	error	decir	que	Itzcoatl	fue	hijo
de	Acamapichtli,	el	primer	soberano	azteca,	y	de	una	esclava	y	que	eso	no
impidió	que	fuera	nombrado	rey	de	esa	nación.	El	Códice	Chimalpahin	informa
que	Ylancueytl,	la	esposa	legítima	de	Acamapichtli	era	estéril,	por	lo	que	el
monarca	“no	tuuo	hijos	ningunos	en	ella,	[...]	salvo	de	vna	muger	que	vino	de
Azcaputzalco	a	bender	berduras	que	[h]vuo	vn	hijo	que	fue	llamado	Ytzcohuatl
y	de	aquí	en	él	vienen	los	Reyes`y	Emperadores	y	Príncipes	de	la	casa	de
Mexico	Tenuchtitlan,	y	del	por	línea	masculina	de	padre	a	hijo	desciende	Don
Pedro	Tesifon	de	la	Cueba	de	Mutecçuma,	cauallero	del	[h]auito	de	S[an]tiago”
(Códice	Chimalpahin,	I:	36).	Más	adelante	se	insiste	en	la	idea	de	que	esos
monarcas	mexicanos	no	descienden	“de	muger	esclava,	ni	[son]	hijos	bastardos.
[...]	El	dicho	Acamapichtli	el	monço	entró	en	[...	México	Tenochtitlán]	con	su
muger	Ylancueytl,	Reyna	en	el	año	de	nuestra	redempcion	de	1367”	(Códice
Chimalpahin,	I,	36).

[148]	Prescott	realza	la	exactitud	de	esas	pinturas	diciendo	que	“todos	los	pleitos
de	propiedades,	eran	recibidos	como	buenas	pruebas	en	los	tribunales	españoles,
mucho	después	de	la	conquista;	y	aun	se	estableció	en	México	en	1553	una
cátedra	para	su	estudio	e	interpretación”	(Prescott,	22).

[149]	Tezozomoc	explica	que	los	tiacanes	eran	“balerosos	soldados,	capitanes
con	sobrenombre”	(98):	parece	que	era	costumbre,	después	de	una	victoria,	no
solo	repartirles	la	tierra	de	los	vencidos	a	esos	valientes,	sino	también	darles	a
cada	uno	un	sobrenombre;	por	ejemplo,	en	la	posesión	y	repartición	de
Cuyuacan,	apodaron	a	Tlacaeleltzin,	Tlacochcalcatl	(“señor	de	la	casa	de
dardos”),	por	ocupar	un	altísimo	rango	militar;	a	Moctezuma	II	se	le	llamó
Tlacateccatl	(“el	que	cercena	hombres”,	“El	del	lugar	del	gobierno”,	o	“El	del
Tlacatecco”,	alto	mando	militar;	y	así	Tezozomoc	da	una	extensa	lista	de
capitanes	con	sus	respectivos	sobrenombres	(98,	548,	549).	El	vocablo	procede



de	“tiacauh”,	que	significa	“el	que	va	adelante”,	“guía”;	nombre	genérico	que	se
daba	a	los	jefes	de	los	ejércitos	y	a	los	responsables	de	los	distritos	o	divisiones
territoriales	de	Tenochtitlán	(Tezozomoc,	“glosario”,	543).

[150]	Lévi-Strauss	explica	que	la	prohibición	del	incesto	representa	“el
advenimiento	de	un	orden	nuevo”	pues	con	dicha	prohibición	se	efectúa	el
pasaje	de	la	naturaleza	(espontaneidad	y	universalidad)	a	la	cultura	(la	ley,	la
regla);	es	“la	cultura	que	emerge	de	la	naturaleza”	(citado	por	Fages,	44-45).
Dicha	interdicción	se	rige,	según	Lévi-Strauss,	por	el	principio	del	intercambio
de	mujeres	que	implica	la	norma	universal	de	reciprocidad.	(Fages,	parafraseado,
45).

[151]	Esto	podría	explicar	por	qué	la	reina	Cuauhtzihuatzin,	esposa	de	Quinatzin
(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras,	I,	312,	402;	II,	27,	n.	1,	32)	al	cual	dieron	el	título	de
“Tlatecatzin”	por	ser	uno	de	los	Príncipes	más	valerosos	y	grandes	guerreros	que
ha	tenido	esta	tierra,	abandonó	a	su	marido	con	sus	cuatro	hijos:	Quinatzin	había
escogido	por	sucesor	a	su	hermano	menor	Techotlalatzin.	Los	cinco	se	fueron	a
Tlaxcala	con	Xiuhquetzaltzin,	tío	de	los	jóvenes	y	señor	de	esa	región.	“De	ellos
descendieron	los	que	después	fueron	Señores	de	Tlaxcala”	(Alva	Ixtlilxóchitl,
Obras,	I,	290).	Hay	que	tomar	en	cuenta	aquí	que	Clavijero	explica	que	recibió
“la	corona	Techotlalla,	su	hijo”	(Clavijero,	60).	Repito	que	es	difícil	seguir	la
crónica	de	Alva	Ixtlilxóchtl,	pues	tiene	muchas	contradicciones.

[152]	Cacamatzin	murió	estando	preso	de	los	españoles.	Coanacotzin	fue
también	rey	de	los	Acolhúas	y	murió	ajusticiado	por	Cortés.	Lo	irónico	es	que
Ixtlilxóchitl	“se	alió	con	los	españoles	contra	los	mexicanos	y	fue	bautizado	con
el	nombre	y	apellido	del	marqués	de	Oaxaca”	(Clavijero,	120).

[153]	Podríamos	concluir	que	las	normas	aztecas	estaban	mucho	más
adelantadas	que	los	códigos	civiles	españoles	e	hispanoamericanos,	de	origen
napoleónico,	en	los	que	se	estipulaba	que	el	adulterio	solamente	lo	cometían	las
mujeres	casadas,	y	a	los	hombres	únicamente	se	les	aplicaba	el	concepto	de
infidelidad.	Por	ejemplo,	en	el	Código	penal	español,	de	1848,	“comete
adulterio,	la	mujer	casada	que	yace	con	varón	que	no	sea	su	marido”.	También
debe	consultarse	el	excelente	y	documentado	libro	de	María	Gabriela	Leret	de
Matheus,	La	mujer,	una	incapaz	como	el	demente	y	el	niño	(según	las	leyes
latinoamericanas),	151-157).

[154]	Estos	teuchichimecas	eran	nómadas	que	vivían	muchos	años,	pues	eran



muy	“sanos	y	recios”;	su	rudeza	y	crueldad	se	puede	observar	en	el	hecho	de	que
si	alguno	enfermaba	y	no	sanaba	en	el	término	de	tres	o	cuatro	días,	lo	mataban
dándole	un	flechazo	por	la	garganta;	“y	los	que	eran	muy	viejos	y	viejas	los
mataban	así	mismo	con	flechas,	diciendo	que	con	aquello	les	despenaban,
porque	no	penasen	más	en	el	mundo,	y	los	enterraban	con	muy	gran	regocijo”	y
festejos	que	duraban	varios	días	(Sahagún,	Historia	III,	1829,	119).	Muñoz
Camargo	califica	a	los	chichimecas	de	“sediciosos	y	crueles”	(24)	y	“grandes
hechiceros	y	nigrománticos”	(31).

[155]	Los	Incas	tomaban	“muger	legítima	para	que	la	sucessión	de	su	estado	se
fuese	continuando	en	sus	hijos	legítimos,	porque	aunque	los	yngas	tenían	[...]
ynfinitas	mugeres,	solos	los	que	eran	de	la	coya	y	Reyna	eran	los	que	tenían	al
reyno	y	a	la	sucesión	y	[a]	los	que	más	respetauan	y	temían,	que	los	demás	eran
tenidos	por	bastardos”	(Murúa,	Historia	general,	I,	121).

[156]	Motolinía	explica	cómo	hicieron	los	religiosos	para	no	dar	a	nadie	una
concubina	en	lugar	de	su	mujer	legítima;	el	franciscano	explica	que	“había	en
cada	parroquia	quien	conocía	a	todos	los	vecinos,	y	los	que	se	querían	desposar
venían	con	todos	sus	parientes,	y	venían	todas	sus	mujeres,	para	que	todas
hablasen	y	alegasen	en	su	favor,	y	el	varón	tomase	la	legítima	mujer	y
satisficiese	a	las	otras,	y	les	diese	con	qué	se	alimentasen	y	mantuviesen	los	hijos
que	les	quedaban.	[...]	Muchos	de	ellos	traían	un	hato	de	mujeres	y	hijos	como
de	ovejas”.	A	los	nativos	que	conocían	bien	todo	lo	concerniente	al	“matrimonio
y	la	práctica	del	árbol	de	la	consanguinidad”,	lo	españoles	los	llamaban
licenciados.	El	fraile	reconoce	que	también	hubo	indígenas	“determinados	de	no
conocer	otra	mujer	sino	la	con	quien	legítimamente	se	han	casado	después	que
se	convirtieron”	(99).

[157]	Dicho	decreto	ordenaba	que	“el	mancebo	o	doncella,	si	antes	de	tiempo
[de	30	años	o	40]	conocía	varón	o	el	varón	a	la	hembra”,	fueran	apedreados.	Si
era	señor	y	heredero	del	reino,	podía	tener	relaciones	íntimas	después	de	haber
“vencido	a	cuatro	capitanes,	en	guerras”.	Y	el	mismo	castigo	recibía	el	hombre
que	no	era	viudo	aunque	fuera	valeroso,	si	conocía	a	“mujer	viuda”,	y	a	esta
también	le	daban	la	misma	sanción	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras,	I,	325).

[158]	Llama	la	atención	que	los	treinta	años	fueran	en	esas	sociedades	una	edad
clave	para	reconocer	la	capacidad	y	madurez	de	las	personas,	como	se	ha	visto
arriba:	antes	de	hacerse	cargo	de	un	importante	puesto	de	gobierno,	sobre	todo	el
de	mandatario	del	imperio,	el	candidato	debía	haber	servido	durante	treinta	años



como	general	de	los	ejércitos	mexicanos;	asimismo,	los	tlaxcaltecas	habían	de
tener	esa	edad	para	que	se	les	permitiera	beber	con	moderación	en	bodas	y
fiestas;	vemos,	pues,	que	los	desposados	solo	podían	consumar	su	matrimonio	a
partir	de	los	treinta	años.	Aquí	solo	podríamos	especular	un	poco	pensando	en	el
valor	simbólico	y	ritual	del	número	tres,	relacionado	con	los	niños,	(que	en	este
caso,	por	supuesto,	había	de	ser	multiplicado	por	diez),	pues	este	número	alude	a
la	perfección	y	al	orden	de	lo	acabado;	en	algunas	ocasiones	el	tres	“rompe	el
equilibrio	inmóvil	que	puede	representar	la	pareja,	[…	pues]	“el	sentido	del	tres
deriva	del	conjunto	vital	básico	(padre,	madre	e	hijo)”	Serrano	y	Pascual,	297-
298).

[159]	Cuando	las	crónicas	mencionan	el	garrote,	hay	que	tomar	en	cuenta	que	no
se	refieren	al	palo	que	retorcían	los	españoles	con	una	ligadura	con	el	fin	de
ejecutar	a	los	condenados	a	la	pena	capital;	los	cronistas	se	refieren	más	bien	a
un	palo	o	leño	rollizo	y	pesado	que	entre	los	indígenas	se	utilizaba	como	arma
para	golpear	a	los	delincuentes	hasta	dejarlos	exánimes.

Este	caso	nos	permite	recodar	que	los	poderes	que	integraban	la	triple	alianza
nahua,	a	saber,	México-Tenochtitlán,	Tezcoco	y	Tlacopan,	daban	su	veredicto	y
lo	aplicaban	según	sus	leyes	en	los	casos	de	los	pilpitzin.

[160]	En	esta	segunda	versión,	además	de	que	Chalchiuhnenetzin	tenía	mal
aliento,	“era	flacucha,	sin	carnes,	y	por	esto	su	esposo	nunca	quiso	verla.	Todos
los	regalos	que	le	enviaba	a	ella	su	hermano	Axayácatl,	se	los	daba	a	sus
concubinas.	La	princesa	Chalchiuhnenetzin	sufría	mucho,	pues	se	la	hacia
dormir	en	un	rincón	contra	la	pared,	cerca	del	metlatl,	y	solo	se	cubría	con	un
burdo	manto	raído”	(Tezozómoc,	citado	por	Soustelle,	The	Daily	Life,	185-187).

[161]	En	la	crónica	de	Durán	se	menciona	a	la	hermana	de	Axayácatl,	pero	no	se
da	su	nombre,	y	se	repite	que	estaba	casada	con	Moquiuixtli,	rey	de	Tlatelolco.
En	este	texto	ella	es	la	mujer	con	sentido	común	que	intenta	disuadir	a	su	marido
de	llevar	a	cabo	la	innecesaria	guerra	contra	los	mexicanos.	¿Es	esta	la
cenicienta	abandonada	por	su	esposo,	el	rey	Moquiuixtli	de	la	Crónica
Mexicayotl?	¿O	acaso	la	lujuriosa	casquivana	de	la	primera	crónica?	Este	caso
es	un	ejemplo,	entre	muchos	otros,	de	las	contradicciones	halladas	en	las
crónicas	de	Ixtlilxóchitl	y	en	otros	autores.

[162]	Frazer	explica	que	toda	suspensión	en	el	espacio	participa	de	un
aislamiento	místico	relacionado	con	la	idea	de	levitación	o	de	vuelo	onírico.



“Por	otra	parte,	la	posición	invertida	simboliza	de	por	sí	la	purificación”,	pues	se
subvierte	el	orden	terreno	o	natural	(50,	citado	por	Cirlot,	59).

[163]	Es	interesante	observar	las	varias	instancias	que	se	recogen	a	lo	largo	de
las	crónicas	de	paralelismos	entre	el	dogma	cristiano	y	las	creencias	indígenas.
Durante	los	veinte	días,	en	los	que	Cortés	estuvo	en	Tlaxcala,	por	ejemplo,	según
Alva	Ixtlilxóchitl,	los	españoles	levantaron	una	cruz	y	una	imagen	de	la	virgen
santísima	en	el	lugar	donde	cada	día	celebraban	misa;	al	ver	la	cruz,	quedaron
muy	“admirados	los	tlaxcaltecas,	viendo	que	los	cristianos	adoraban	al	dios	que
ellos	llamaron	Tonacaquahuitl,	que	significa	árbol	del	sustento”	(Sahagún,	II,
214).

[164]	Por	esa	atrevida	forma	de	presentar	el	amor,	no	sorprende	leer	la	nota	que
a	finales	del	siglo	xix	puso	a	este	relato	el	editor	Bustamante,	en	la	que	explica
que	este	capítulo	tuvo	que	recortarlo	porque	el	padre	Sahagún	utilizó	“la	más
sucia	e	impúdica”	fraseología	que	podría	ofender	al	lector;	así,	los	pasajes	u
oraciones	que	cortó	los	reemplazó	por	puntos	suspensivos	(Bustamante,	en
Sahagún,	Historia	I,	1829,	250),	con	lo	cual	no	le	hizo	ningún	favor	al	libro;	por
eso	echamos	mano	de	Suma	indiana	para	restaurar	esos	pasajes.

[165]	Este	relato	parece	formar	parte	del	bagaje	de	leyendas	y	mitos	indígenas;
empero,	Tezozomoc	explica	que	en	realidad	Huemac	(en	la	mano	grande)	fue
“uno	de	los	dos	gobernantes	de	la	legendaria	Tollan”	o	Tula	(“Glosario”,	515).
El	relato	continúa	diciendo	que	los	toltecas	criticaron	muy	duramente	la	boda
con	el	Tobeyo,	por	lo	que	el	señor	Huemac	decidió	enviar	a	su	yerno	con	los
toltecas	a	luchar	contra	el	enemigo,	con	la	idea	de	deshacerse	de	él;	junto	con
pajes,	enanos	y	cojos,	ocultaron	al	Tobeyo.	En	dicha	batalla	los	toltecas	fueron
vencidos,	por	lo	que	regresaron	al	señor	Huemac	para	informarle	que	el	Tobeyo
había	sido	matado	por	el	enemigo;	esto	no	ocurrió,	pues	él	más	bien	venció	a	los
que	lo	atacaron.	Por	tal	hazaña,	el	señor	Huemac	y	los	toltecas	lo	recibieron
“bailando	y	tañendo	las	flautas,	y	cantando	con	los	dichos	pages	con	mucha
victoria	y	alegría”.	Fue	así	como	el	señor	Huemac	y	los	toltecas	quedaron
satisfechos	y	aceptaron	al	Tobeyo	(Sahagún,	Historia	I,	1829,	250).

[166]	Prescott	aclara	que	“el	título	de	Rey	con	el	que	los	escritores	españoles
distinguen	a	los	primeros	príncipes	aztecas,	se	sustituyó	con	el	de	Emperador	en
los	últimos	reinados,	queriendo	dar	a	entender,	tal	vez,	su	superioridad	sobre	las
monarquías	confederadas	de	Tlacopan	y	Tetzcoco”	(Prescott,	19).



[167]	En	las	ceremonias	que	en	1486	se	dedicaron	al	templo	de	Huitzilopochtli,
los	prisioneros	que	se	habían	reservado	por	años	con	ese	objeto,	colocados	en
fila,	formaron	“una	procesión	de	cerca	de	dos	millas	de	largo”,	por	lo	que	se
emplearon	varios	días	en	esos	rituales	(40).	En	cuanto	a	los	fieros	tlaxcaltecas,
Muñoz	Camargo	dice	que	Moctezuma	fácilmente	pudo	haberlos	destruido,	pero
no	lo	hacía	“porque	no	se	perdiera	el	ejercicio	de	la	guerra,	y	porque	tuvieran	en
qué	emplearse	los	hijos	de	los	Señores,	y	también	para	tener	de	industria	gentes
con	que	sacrificar	y	servir	a	sus	ídolos	y	falsos	dioses”.	Era	tal	el	odio	entre
tlaxcaltecas	y	mexicanos,	que	“jamás	trabaron	parentesco	ninguno	[...]	ni	por
casamientos,	ni	por	otra	vía	alguna	la	quisieron”,	de	modo	que	en	esa	“perpetua
guerra”,	lo	honorable	era	morir	peleando	para	gozar	de	la	gloria	de	sus	dioses;
así,	cuando	tenían	algún	prisionero	que	se	había	destacado	por	su	valentía,	sigue
relatando	Muñoz	Camargo,	lo	ataban	en	medio	de	una	plaza	para	que	con	las
armas	que	le	suministraban	luchara	contra	cuatro	hombres,	hasta	morir	peleando
“mientras	se	cantaban	cantares	tristes	y	dolorosos”.	Uno	de	esos	guerreros,	fue
Tlahuicole,	quien	por	su	esfuerzo	y	valentía,	cuando	cayó	prisionero	y	llevado	a
presencia	de	Moctezuma	a	México,	“le	fue	hecha	mucha	honra	y	se	le	dio
libertad,	[...]	cosa	jamás	usada	con	ninguno”,	para	volverse	a	su	tierra	o	quedar
de	capitán	de	los	ejércitos	de	Moctezuma;	como	esto	habría	sido	una	traición	a
su	patria	y	lo	otro	una	afrenta	para	él,	escogió	morir;	vivió	tres	años	en	México,
al	cabo	de	los	cuales	su	muerte	fue	solemnizada	durante	ocho	días	con	grandes
festejos	y	en	uno	de	los	banquetes	“le	dieron	a	comer	¡cosa	vergonzosa	[...]!,	la
natura	de	su	mujer	guisada	en	un	potaje”	(Muñoz	Camargo,	123-126).

[168]	“Maxtle	o	máxtlatl	(“mandil”):	prenda	de	vestir	varonil.	Era	una	banda	de
tela	que	pasaba	sobre	la	cintura	y	entre	las	piernas	para	cubrir	los	órganos
genitales	y	el	ano”	(“Glosario”	en	Sahagún	III,	2000,	1290).

[169]	Otras	formas	de	llamar	a	ese	dios,	entre	muchas	más,	se	pueden	apreciar
en	los	discursos	y	amonestaciones	de	los	padres	a	los	hijos,	transcritos	por
Sahagún,	tales	como:	“señor	nuestro,	humanísimo,	bondadosísimo,	y
preciosísimo”;	“humanísimo	y	nuestro	emperador	invictísimo”;	“sois	el	que	nos
dais	vida	y	sois	invisible,	y	no	palpable”;	“señor	valerosísimo,	amparador	de
todos,	señor	de	la	tierra,	gobernador	del	mundo	y	señor	de	todos”	(Sahagún,
Historia	II,	1829,	35-38;	Suma	Indiana,	93,	98,	104).

[170]	“Mictlan”	quiere	decir	“lugar	de	muerte	sin	fin”	y	equivale	al	infierno,
opuesto	al	Ilhuicatl.	Alva	Ixtlilxóchitl,	menciona	que	a	la	hora	de	su	muerte	el
rey	Nezahualcoyotl,	después	de	recomendar	a	sus	hijos	y	deudos	que	trataran	de



mantener	la	paz	entre	ellos	y	que	tuvieran	“caridad	con	los	pobres”,	rechazó	la
idea	de	tributar	culto	al	sol	y	a	la	luna,	pues	estas	“eran	cosas	creadas	que	se
movían	por	la	voluntad	de	Dios”;	este,	según	él,	es	el	“Creador	del	cielo	y	de	la
tierra,	por	quien	viven	las	criaturas,	y	un	solo	Dios	que	creó	las	cosas	visibles	e
invisibles”	(Alva	Ixtlilxóchitl,	Obras	I,	323-324).

[171]	Entre	muchos	otros	ejemplos,	los	súbditos	rogaban	a	dios	por	el	señor
recién	elegido,	diciendo:	“V[uestra]	M[ajestad]	sabe	lo	que	le	ha	de	acontecer	de
día	y	de	noche	en	su	oficio	[...].	Sabemos	que	nuestros	caminos	y	obras	no	están
en	nuestra	mano	como	en	la	mano	del	que	nos	mueve.	Si	alguna	cosa	aviesa	o
mal	hecha	hiciere	en	la	dignidad	que	le	habéis	dado,	y	en	la	silla	en	que	lo	habéis
puesto	que	es	vuestra	[...];	lo	que	este	electo	hiciere	mal	hecho	con	que	provoque
vuestra	ira	e	indignación,	[...]	no	será	de	su	alvedrío	o	de	su	querer,	sino	de
vuestra	permisión	[...]	por	lo	cual	os	suplico	[...	que	guíes]	a	este	pobre	electo;
no	tanto	por	lo	que	es	él,	sino	principalmente	por	aquellos	a	quien	ha	de	regir	y
llevar	acuestas.	Suplico	que	ahora	desde	el	principio	le	inspiréis	lo	que	ha	de
hacer	en	su	corazón,	y	el	camino	que	ha	de	llevar”	(Sahagún,	Historia	II,	1829,
48;	Suma,	108-109).

[172]	Quezada	dedica	el	resto	de	su	ensayo	a	revisar	la	cosmovisión	católica	de
un	dios	único	masculino	que	los	españoles	intentaron	implantar	entre	los	nativos,
fueran	indios,	negros,	mestizos	o	mulatos;	esa	creencia	impuso	una	dicotomía
entre	las	relaciones	conyugales	bendecidas	por	la	Iglesia	y	aseguradas	por	la
virginidad	de	la	mujer,	frente	a	las	relaciones	extraconyugales	que	vivían	los
varones,	como	el	amancebamiento	o	concubinato.	Dicha	cosmovisión	judeo-
cristiana	estableció	relaciones	asimétricas	en	los	grupos	sociales	y	en	los	sexos.

[173]	León-Portilla	explica	que	los	tlamatinime	o	sabios	aztecas	buscaban	“la
única	verdad”	y	en	esa	búsqueda	llegaron	a	la	cumbre	del	pensamiento	abstracto.
Ometéotl	Moyocoyotzin,	el	dios	dual	que	habita	en	Omeyocan,	el	lugar
metafísico	de	la	dualidad,	se	autoinventó	y	como	dios	supremo	reinó	más	allá	de
los	cielos	y	del	tiempo.	Por	medio	de	sus	poderes	generativos	y	conceptivos,
como	ser	dual,	engendró	hijos	y	a	partir	de	entonces	fue	“madre	y	padre	de	los
dioses”.	Para	los	hombres	corrientes	los	hijos	de	Ometéotl,	llamados
Tezcatlipocas	(espejos	humeantes)	continuaban	multiplicándose	y	creciendo	en
número.	Sin	embargo,	los	sabios	creían	que	todas	las	parejas	de	dioses	(hombre
y	mujer)	eran	manifestaciones	del	dios	dual;	durante	el	día	su	fuerza	se	acumula
y	brilla	en	el	poder	solar	de	dar	vida.	Además	de	ser	Tona-tíuh,	cuyo	paso	a
través	del	cielo	hacía	el	día,	también	era	Ipalnemohuani,	el	Dador	de	Vida	y



muchos	otros	dioses	más;	en	su	relación	con	la	luna	era	Tezcatlipoca.	Por	último,
como	símbolo	de	su	intangibilidad	y	encarnación	del	saber	y	de	la	única	verdad
en	la	tierra,	a	Ometéotl	se	le	personificó	en	la	legendaria	figura	de	Quetzalcóatl
(León-Portilla,	97-98).

[174]	A	lo	largo	de	su	crónica,	Sahagún	denomina	“sátrapas”	a	los	chamanes	o
sacerdotes.	Sin	embargo,	el	diccionario	de	María	Moliner	arroja	el	significado	de
“gobernador	de	una	provincia	de	la	antigua	Persia	[...]	Se	aplica	a	veces	a
alguien	que	gobierna	o	manda	despóticamente.	[...]	Persona	que	se	maneja	con
astucia”	(11-13).	Es	probable	que	Sahagún	haya	querido	expresar	con	este
término	el	poder	tiránico	que	ejercían	esos	chamanes	en	el	gobierno	teocrático
azteca.

[175]	Clavijero	aclara	que	la	diosa	Chalchiuhcueye	o	Chalchihuitlicue	es	sin
duda	la	diosa	del	agua	y	compañera	de	Tláloc,	pero	Torquemada	la	llama
“Xochiquetzal,	y	Boturini,	Acuiloxóchiquetzalli”	(Clavijero,	154).

[176]	Durán	explica	que	los	sacerdotes	acostumbraban	aconsejar	el	baño	para
“purificarse	de	sus	culpas”,	como	parte	del	tratamiento	de	enfermedades	de	los
feligreses;	el	resto	consistía	en	recomendarles	que	moliesen	la	semilla	de	bledos
y	la	amasasen	con	maíz	molido	y	miel	y	que	lo	comiese	(Durán,	Historia,	I,
156).

[177]	Algunos,	como	Eduard	Seler,	investigador	alemán	del	siglo	xix,	dicen	que
eran	ciclos	de	horas	(Nicholson,	46).

[178]	El	mito	cuenta	que	al	final	de	la	creación	Quetzalcoatl	viajó	a	Mictlan	para
sacar	los	huesos	de	seres	humanos	de	eras	pasadas,	con	el	fin	de	generar	una
nueva	raza	humana.	Aunque	al	principio	Mictlantecuhtl	accedió	a	entregarlos,
después	se	negó;	entonces	persiguió	a	Quetzalcoatl,	quien	escapó	con	los	huesos,
pero	en	la	fuga	se	le	cayeron	unos	y	otros	se	le	rompieron,	lo	que	originó	una
raza	humana	de	variados	tamaños	(Miller	y	Taube,	The	Gods,	113;	Taube,	Aztec
and	Maya	Myths,	38-39).

[179]	Herbert	Kühn,	L’Ascension	de	l’Humanité	(citado	por	Cirlot,	112).
Cuando	mataban	al	enemigo,	según	Mártir	de	Anglería,	después	de	despedazado
el	cadáver,	la	cabeza,	“limpia	de	carne	y	engastada	de	oro,	se	la	reserva	de	trofeo
su	matador,	mandándose	hacer	tantas	cabecitas	de	oro	con	la	boca	abierta,
cuantos	son	los	enemigos	que	ha	matado	e	inmolado;	ese	adorno	se	lo	ponen	al



cuello,	y	en	cuanto	a	los	miembros	es	fama	que	se	los	comen	(II,	545).	En
Nicaragua	(Nicoragua	la	llama	Mártir	de	Anglería)	reparten	en	pedazos	el	cuerpo
del	sacrificado	como	sigue:	al	cacique	se	le	dan	las	manos	y	los	pies;	a	los
sacerdotes	y	a	las	mujeres	e	hijos,	[...]	el	corazón;	a	los	nobles	las	piernas,	y	el
resto	se	le	reparte	al	pueblo	en	pedacitos;	las	cabezas,	empero,	se	cuelgan	a
manera	de	trofeo,	de	las	ramas	de	ciertos	arbolillos.	[...]	Cada	reyezuelo	cultiva
en	un	campo	próximo	sus	correspondientes	árboles,	que	llevan	los	nombres	de
cada	región	enemiga,	en	los	cuales	suspenden	las	inmoladas	cabezas	de	los
prisioneros.	[...]	Tiénese	por	de	mal	agüero	el	año	que	transcurriese	sin	participar
de	un	pedacillo	de	víctima	enemiga”	(Anglería,	572).

[180]	Las	pencas	del	maguey	las	llamaban	teumetl.	Con	el	aguamiel	de	esas
pencas	hacían	el	pulque,	el	cual,	mezclado	con	vinagre,	según	sus	creencias,
confortó	a	Quetzalcoatl	en	una	de	sus	enfermedades.	Además,	del	maguey
sacaban	el	papel	como	el	de	estraza,	utilizado	para	sus	códices;	asimismo,	de	las
hojas	del	maguey	la	gente	muy	pobre	preparaba	techos	impenetrables	que
cubrían	sus	escuálidas	viviendas;	sus	fibras	les	proporcionaban	el	fuerte	mecate
y	una	especie	de	hilo	con	el	que	se	tejían	unas	telas;	de	las	púas,	hacían	agujas	y
alfileres;	y	hasta	aprovechaban	la	raíz	sazonada	para	hacer	deliciosas	y	nutritivas
comidas;	con	los	tallos	del	maguey	asados	fabricaban	un	bálsamo	para	las
heridas	(Herrera,	II,	299-300).

[181]	“Colhúas	o	Culhúas:	habitantes	de	Colhuacan,	nombre	que	designaba
varias	ciudades	famosas	en	los	anales	de	los	antiguos	mexicanos.	Una	de	ellas,
cerca	de	Chalco	y	de	Tezcoco,	había	sido	la	sede	de	un	pequeño	y	renombrado
reino”.	No	deben	confundirse	con	acolhúas,	los	cuales	eran	pueblos	“llegados	a
lo	alto	de	la	altiplanicie	central	a	finales	del	siglo	xii	y	que	fundaron	el	reino	de
Colhuacan,	cuya	capital	era	Tezcoco”	(Baudot,	Relatos	aztecas,	226).

[182]	Mártir	de	Anglería	se	refiere	siempre	a	Tenochtitlán	como	“Tenustitán”	y	a
sus	habitantes	los	llama	“Tenusitanos”;	además,	explica	que	Tenochtitlán	está
formado	de	tres	vocablos:	“ten”	que	significa	“divino”,	“nucil”,	“al	fruto”	y
“titán”	“a	lo	que	está	en	el	agua”,	o	sea,	“fruto	divino	puesto	en	el	agua”	(II,
338).	El	Códice	florentino	y	otras	crónicas,	llaman	a	los	habitantes	de
Tenochtitlán	“tenochcas”.	Muñoz	Camargo	aclara	que	“Tenochtitlán”	se	deriva
del	nombre	“nochtli”,	que	es	el	fruto	de	la	que	por	influencia	de	Cuba	y	Santo
Domingo,	los	españoles	llamaron	“tuna”.	Explica,	además,	que	por	nacer	la
planta	de	la	tuna	“sobre	un	peñasco	seco,	y	sin	humedad	y	sin	tierra,	los
naturales	[...]	lo	tuvieron	por	caso	de	admiración”;	por	esta	causa,	desde	que



vieron	nacer	esa	planta	en	un	peñasco	seco,	“de	allí	en	adelante	llamaron	a	la
ciudad	[...]México-Tenuchtitlan;	y	ansí	tuvieron	este	caso	por	pronóstico	de	que
la	población	de	México	había	de	ser	eterna	y	permanente”	(Muñoz	Camargo,
Historia	de	Tlaxcala	en	Baudot,	Relatos,	296).	Por	su	parte,	Gómara	dice	que	los
tenochcas	tomaron	su	nombre	de	Tenuch	o	Tenoch,	quien	pobló	la	región;
además,	era	el	segundo	de	seis	hijos	de	Iztacmixcoatlli,	nacido	de	Iláncueitl,	una
de	sus	dos	mujeres	(Gómara,	432;	Chimalpaín,	125).	Baudot	aclara	que	el
vocablo	“México”	proviene	de	“Méxitl”,	otro	nombre	que	se	le	daba	al	dios
azteca	Huitzilopochtli,	cuyo	símbolo	era	un	águila;	“la	etimología	de	México
puede	provenir	también	de	meztli	(‘la	luna’)	y	de	xictli	(‘el	centro’)	y	por	lo
tanto	significaría:	‘La	ciudad	al	centro	(de	la	laguna)	de	la	luna’”	(Muñoz
Camargo,	Historia	de	Tlaxcala,	n.	28	en	Baudot,	Relatos,	297).	Tezozomoc	dice
que	Tenochtitlán	es	la	“tierra	de	la	tuna	dura”	(“Glosario”,	537)	y	aclara	que
México-Tenochtitlán	comprendiia	el	territorio	habitado	por	los	mexica	o
mexicanos	y	abarcaba	dos	ciudades:	Tenochtitlán	y	Tlatelolco	(Tezozomoc,
“Glosario”,	521).

[183]	Clavijero	aclara	que	a	esta	diosa	también	se	le	llamaba	Tozitzin	(nuestra
abuela),	la	cual	fue	confundida	por	los	españoles	con	la	diosa	Tonantzin	(nuestra
madre);	esta	fue	venerada	por	los	aztecas	en	el	monte	Tepeyac,	donde	se	asienta
el	santuario	dedicado	a	la	Virgen	de	Guadalupe	(Clavijero,	157-158),	la	cual	se
le	apareció	al	indio	Juan	Diego	(beatificado	en	el	año	2004)	en	ese	preciso	lugar.
Ver	más	sobre	los	festejos	a	esta	diosa	en	este	texto,	en	la	sección	4.9.	Literatura,
arte,	artesanías,	festejos,	pasatiempos	y	otros.

[184]	Los	Calpulli	“eran	como	iglesias	de	los	barrios	donde	se	juntaban	todos	los
del	mismo,	así	a	ofrecer,	como	a	otras	ceremonias”.	Las	mujeres	y	doncellas
casaderas	ofrecían	comida,	mantas,	aves,	mazorcas	de	maíz,	chian,	frijoles	y
flores”	(Sahagún,	Historia,	I,	1829,	211).	Calpulli	(grupo	de	casas)	o	Chinancalli
(casas	cercadas)	eran	la	base	de	la	sociedad	azteca.	Este	sistema	consistía	en	ser
la	propiedad	común	de	cierto	número	de	familias	que	la	compartían	para
explotarla	de	acuerdo	con	ciertas	leyes.	Bajo	el	mando	del	calpullec,	un	jefe
elegido,	tenía	una	administración	autónoma	y	su	propio	templo.	Se	sabe	que	el
deber	principal	del	Calpullec	era	el	de	mantener	y	si	era	necesario,	revisar	los
manuscritos	pictográficos	que	mostraban	su	distrito	y	la	subdivisión	entre	las
familias	(Soustelle,	The	Daily	Life,	6	y	13).

[185]	Se	creía	que	el	volcán	Iztaccíhuatl	era	la	mujer	de	su	vecino	volcán-dios
Popocatépetl.	A	este	–llamado	por	los	españoles	“el	gran	volcán”–	la	tradición	lo



consideraba	“la	mansión	de	las	almas	de	los	malos	gobernantes,	cuyas	terribles
agonías	[...]	ocasionaban	los	espantosos	bramidos	y	convulsiones	[...]	en	tiempo
de	erupción”.	Estas	supersticiones	habían	investido	al	volcán	“de	un	horror
misterioso	que	hacía	que	los	nativos	huyeran	de	toda	tentativa	de	ascender,	lo
cual,	por	causas	naturales,	era	una	empresa	de	gran	dificultad”	(Prescott,	243).
Sin	embargo,	Gómara	cuenta	que	dos	españoles	se	atrevieron	a	llegar	a	la
cumbre,	y	como	regresaron	“vivos	y	sanos,	vinieron	muchos	indios	a	besarles	las
ropas	y	a	verlos,	como	por	milagro	o	como	a	dioses”	(Gómara,	II,	338).

[186]	Sahagún	explica	que	este	rito	dedicado	a	Xilonen	se	celebraba	dando	de
comer	a	“hombres	y	mugeres,	chicos	y	grandes	ocho	días	continuos	antes	de	la
fiesta.	[...]	Esto	lo	hacían	los	señores	por	consolar	a	los	pobres”.	Durante	ese
tiempo	las	mujeres,	con	el	cabello	suelto,	bailaban	y	cantaban	(I,	1829,	59-61).

[187]	Es	interesante	observar	que	hoy	en	día,	en	algunas	regiones	mineras	de
México	las	noticias	de	los	medios	de	comunicación	hablan	de	la	fe	que	los
mineros	tienen	en	la	muerte,	a	la	que	invocan	con	el	sincrético	nombre	de	Santa
Muerte,	para	que	los	proteja.	En	mayo	del	2010	comencé	a	escuchar	que	los
narcotraficantes	también	invocan	a	la	Santa	Muerte.

[188]	Aquí	vale	observar	cómo	en	otros	sitios	del	continente	los	ritos	fúnebres
variaban	de	una	región	a	otra;	por	ejemplo,	Fernández	de	Oviedo	cuenta	que	en
Venezuela,	cuando	muere	algún	señor	o	cacique	de	los	nativos	llamados
caquitios,	después	de	llorar	al	difunto,	al	día	siguiente	queman	el	cuerpo	y	antes
de	que	se	consuman	los	huesos,	los	apartan	de	las	cenizas	para	molerlos	y	hacer
“un	brebaje	que	ellos	llaman	mazato,	que	es	muy	espeso,	como	mazamorra	o
puches	[...]	y	este	mazato	es	algo	acedo,	y	tiénenlo	por	muy	excelente	brebaje;	y
echan	en	[...	él]	los	huesos	del	difunto	molidos,	y	revuélvenlo	mucho	y	bébenlo
todo.	Esta	es	la	mayor	honra	y	solemnidad	de	obsequias	que	entre	ellos	se	puede
hacer	(Historia,	III,	31).	Los	indígenas	de	Venezuela	llaman	diao	al	señor	que
tiene	muchos	caciques	como	súbditos;	cuando	muere	el	diao	le	practican	otras
obsequias	que	consisten	en	colgarlo	en	el	aire	a	unos	seis	o	siete	palmos	del
suelo,	sobre	una	hamaca	de	“su	casa	principal”	y	le	ponen	debajo	muchas	brasas;
estas	las	mantienen	vivas	por	varios	días	hasta	que	el	cadáver	quede	enjuto,	“de
manera	que	no	le	queda	sino	el	cuero	y	los	huesos”;	a	partir	de	ese	momento
ponen	su	cuerpo	en	una	hamaca	nueva,	donde	parece	un	hombre	que	duerme;
cuando	la	hamaca	envejece,	lo	pasan	a	otra	nueva	y	proceden	así,	sucesivamente,
hasta	que	el	cuerpo	comienza	a	descoyuntarse.	“Entonces	hacen	llamamiento
general	por	toda	su	tierra	e	señorío	[...]	haciendo	saber	a	sus	vasallos	y	vecinos	y



amigos	y	aliados,	cómo	quieren	beber	los	huesos	del	diao”;	y	todos,	engalanados
y	embijados,	beben	durante	dos	o	tres	días	el	mazato	con	los	huesos	molidos	del
diao,	el	cual	se	describió	antes	(Fernández	de	Oviedo,	Historia,	III,	33-34).

[189]	Cervantes	de	Salazar	continúa	contando	cómo	enterraban	a	los	capitanes
con	la	misma	solemnidad	y	cantos	que	exaltaban	sus	hazañas,	y	los	convertía	en
modelos	a	seguir	(145).	Explica	también	el	entierro	de	los	mercaderes,	a	los
cuales	les	echaban	piedras	preciosas,	vasos	de	oro	y	plumajes	envueltos	en
muchas	pieles	finas,	pues	ellos	trataban	en	especial	con	pieles	de	tigre	y	de
venado	(145).	A	los	mancebos	los	aderezaban	con	lo	mejor	que	tenían	y	como
creían	que	iban	a	tener	necesidad	de	comida,	“echábanles	en	la	sepoltura	muchos
tamales,	frisoles,	xícaras	de	cacao	[chocolate]	y	otras	comidas”	(Cervantes,	145).

Resulta	interesante	traer	aquí	a	colación	la	forma	como	reaccionaban	los
indígenas	de	La	Florida	durante	el	entierro	de	sus	muertos:	cuenta	Cabeza	de
Vaca	que	ante	la	muerte	inexplicable	de	ocho	de	esos	nativos,	“ningún
sentimiento	hicieron,	ni	los	vimos	llorar,	ni	hablar	unos	con	otros,	ni	hacer	otra
ninguna	muestra,	ni	osaban	llegar	a	ellos	[...];	porque	una	[mujer]	lloró,	la
llevaron	muy	lejos	de	allí,	y	con	unos	dientes	de	ratón	agudos	la	sajaron	desde
los	hombros	hasta	casi	todas	las	piernas”.	Al	preguntarles	por	qué	lo	hacían,
“respondieron	que	para	castigarla	porque	había	llorado”	delante	de	Cabeza	de
Vaca	(741).

En	la	isla	Española	ha	quedado	constancia	de	que	como	era	costumbre	en	la	isla,
cuando	murió	su	hermano,	Anacaona	mandó	que	Guanahattabenechena,	una	de
las	esposas	de	su	hermano,	la	cual	“no	tenía	par	en	belleza	en	toda	la	isla”,	fuese
sepultada	viva	con	él;	durante	esas	exequias	Anacaona	pretendía	que	fueran
muchas	más	mujeres	las	que	corriesen	la	misma	suerte,	pero	con	ruegos,	un	par
de	frailes	franciscanos	la	disuadieron	de	hacerlo.	En	relación	con	las	ceremonias
fúnebres,	Mártir	de	Anglería	cuenta	que	en	esa	isla	a	cada	uno	de	los	enterrados
vivos	“le	pon[ía]n	en	su	sepulcro	una	cántara	de	agua	y	un	trozo	de	pan	de
cazabi”	(Fernández	de	Oviedo,	I,	371-372).

[190]	Dicha	costumbre	de	ofrendar	alimentos	a	los	difuntos	sigue	siendo	una
tradición	en	México,	la	cual	se	practica	el	2	de	noviembre,	día	de	los	muertos.
Remitimos	al	lector	al	capítulo	del	Laberinto	de	la	soledad,	titulado	“Todos	los
santos	-	Día	de	los	muertos”,	en	el	cual	Octavio	Paz	efectúa	un	análisis	muy
interesante	sobre	la	manera	apasionada	de	vivir	y	celebrar	su	muerte	los
mexicanos	de	hoy.	Conviene	aquí	señalar	cómo,	según	Paz,	el	advenimiento	del



catolicismo	modifica	radicalmente	el	concepto	de	la	muerte	de	los	antiguos
aztecas,	pues	“el	sacrificio	y	la	idea	de	salvación,	que	antes	eran	colectivos,	se
vuelven	personales.	[...]	Para	los	antiguos	aztecas	lo	esencial	era	asegurar	la
continuación	de	la	creación;	el	sacrificio	no	entrañaba	la	salvación	ultraterrena,
sino	la	salud	cósmica;	el	mundo,	y	no	el	individuo,	vivía	gracias	a	la	sangre	y	la
muerte	de	los	hombres.	Para	los	cristianos	el	individuo	es	lo	que	cuenta.	[...]	La
muerte	de	Cristo	salva	a	cada	hombre	en	particular”	(Paz,	49-69).

[191]	Durán	dejó	constancia	de	que	los	mexicanos,	con	el	fin	de	capturar
prisioneros	para	sacrificarlos	en	el	festejo	preparado	en	honor	del	séptimo	rey
llamado	Tizocicatzin,	emprendieron	el	ataque	contra	Metztitlan.	Salieron
vencedores	en	esa	batalla,	de	modo	que	después	de	todo	el	habitual	ceremonial	y
de	rendirle	pleitesía	al	rey,	los	ancianos,	cada	uno	por	separado,	daban	“el
pésame	a	las	viudas,	cuyos	maridos	habían	quedado	en	la	guerra	muertos	y
presos,	haciéndoles	pláticas	consolatorias	prolijas	y	largas”;	en	agradecimiento,
las	viudas	les	daban	de	comer	y	vestir,	según	la	costumbre	(Historia,	II,	305-
306).

[192]	La	Relación	de	Michoacán	es	rica	en	detalles	acerca	de	cómo	amortajaban
a	los	cazonci	para	ir	al	otro	mundo	(246-250).

[193]	Muñoz	Camargo	detalla	cómo	entre	los	tlaxcaltecas	se	incineraban	los
cadáveres	de	los	caciques,	o	señores,	o	reyes,	como	sigue:	después	de	amortajar
al	muerto	con	todo	género	de	rica	ornamentación,	los	principales	de	la
comunidad	lo	llevaban	en	“andas	de	mucha	riqueza	y	plumería,	[...]	y	lo	llevaban
hasta	una	gran	foguera	que	estaba	hecha,	acompañado	de	sus	hijos	y	mujer,
lamentando	su	fin	y	acabamiento,	e	iban	otros	pregoneros	de	la	República
pregonando	sus	grandes	hechos	y	hazañas,	trayendo	a	la	memoria	sus	grandes
trofeos,	y	allí	públicamente	le	echaban	en	la	foguera,	y	con	él	se	arrojaban	sus
criados	y	criadas	y	los	que	le	querían	seguir	y	acompañar	hasta	la	muerte”;	le
llevaban	comidas	y	bebidas	para	el	pasaje	por	la	otra	vida;	“después	de	quemado
recogían	sus	cenizas	y	las	guardaban	amazadas	con	sangre	humana”	(Muñoz
Camargo,	147).	A	otros	señores	no	los	quemaban,	sino	que	les	daban	sepultura.
Una	vez	incinerado	o	sepultado,	parientes	y	amigos	iban	a	casa	del	difunto
donde	festejaban	con	grandes	comilonas,	“bailes	y	cantares,	y	gastaban	veinte	o
treinta	días	en	comidas	y	bebidas	sus	haciendas	después	de	muertos”	(Muñoz
Camargo,	147-148).

[194]	Garza	Tarazona	afirma	que	en	general	los	nahuas	eran	endógamos,	o	sea



que	escogían	a	su	esposa	entre	las	mujeres	de	su	comunidad	(94);	esto	nos	hace
ver	que,	tal	como	lo	explicamos	arriba,	en	el	párrafo	anterior,	hubo	regiones	en
las	que	predominaba	la	exogamia,	sobre	todo	entre	los	mexicanos	y	sus	vecinos.

[195]	Durán	dice	que	los	mozos	se	tenían	que	casar	entre	los	veinte	y	veintiún
años,	si	no	querían	dedicarse	al	sacerdocio;	tampoco	se	obligaba	al	que
“prometiese	castidad”	(I,	191).

[196]	Ver	Relaciones	geográficas:	del	siglo	xvi,	1985,	VI,	264.

[197]	En	cambio	Zorita	explica	que	si	pasaban	esa	edad	sin	querer	casarse,	“le
despedían	de	la	compañía,	en	especial	en	Tlaxcala”,	por	lo	que	muy	pocos
dejaban	de	casarse	(Los	señores,	68).

[198]	Ixtlilxochitl	revela	el	significado	del	vocablo	“chichimeca”,	que	quiere
decir	“la	gente	o	nación	áspera	y	amarga,	porque	es	una	nación	de	las	más
crueles	y	valerosas	que	tiene	el	mundo”;	asimismo	explicó	que	eran	procedentes
de	una	ciudad	llamada	Chichén	y	que	descendían	de	un	señor	llamado	Zichen
(Obras	históricas	I,	12,	n.	2	y	3);	sin	embargo,	más	adelante	pone	que
“descienden	por	línea	recta	de	su	primer	rey	y	poblador	Chichimecatl”	(Obras
históricas	I,	16-17);	Alfredo	Chavero,	editor	de	este	texto,	explica	que
Ixtlilxochitl	no	tiene	“la	menor	noción	de	la	etnografía	de	los	pueblos”,	pues
confundió	las	razas	e	inventó	un	rey	que	no	existió,	el	cual	no	incluyó	él	mismo
en	su	lista	de	los	monarcas	toltecas	(Obras	históricas	I,	17,	n.	1).	Se	trata	del	rey
Tecpantcaltzin,	error	que	mencionamos	más	adelante	en	la	nota	270.

[199]	Durán	habla	más	bien	de	“viejos	casamenteros	que	no	tenían	más	oficio
sino	casar	y	pedir	las	mozas	a	sus	padres	para	los	mozos	que	se	querían	casar”;	a
estos	casamenteros	los	llamaban	tecihuatlanque,	que	quiere	decir	“pedidores	de
mujeres”	(Historia,	I,	191).	Sahagún	y	la	mayoría	de	los	cronistas	hacen	mención
de	mujeres	ancianas	que	cumplían	esa	función.

[200]	Para	un	conocimiento	más	detallado	de	cómo	los	sacerdotes	interpretaban
y	aplicaban	los	signos	en	relación	con	el	destino	de	cada	individuo	y	el	control
personal	que	se	podía	ejercer	con	el	fin	de	sobreponerse	cada	uno	a	lo	señalado
por	dichos	signos,	véase	Aztec	Thought	and	Culture	de	León-Portilla	(116-125).

[201]	Serrano	y	Pascual	señalan	que	el	sol,	la	luz	y	el	oro	influyen	sobre	el
simbolismo	de	este	color	que	ha	sido	asociado	a	emperadores,	grandes	reyes,
héroes	y	hasta	santos.	Los	autores	continúan	observando	que	“es	también



símbolo	de	la	tierra	madura	y	la	cosecha,	ya	que	sus	tonos	son	los	que
predominan	durante	el	verano	y	el	otoño”	(16).	Entonces	bien	podemos	concluir
que	este	matiz	en	el	cuerpo	de	la	doncella	que	se	va	a	casar,	sugiere	que	ella	ha
alcanzado	la	madurez	que	completa	el	rito	de	iniciación	requerido	para	celebrar
su	boda.

Cirlot	explica	que,	por	regla	general,	“el	color	amarillo	–el	color	del	sol	que	de
tan	lejos	llega,	surge	de	las	tinieblas	como	mensajero	de	la	luz	y	vuelve	a
desaparecer	en	la	tenebrosidad–	es	el	color	de	la	intuición,	es	decir,	de	aquella
función	que,	por	decirlo	así,	ilumina	instantáneamente	los	orígenes	y	tendencias
de	los	acontecimientos”	(136).	Ver	también	la	nota	140	de	este	texto,	donde	se
explica	más	concretamente	el	significado	del	amarillo	entre	los	pueblos
mesoamericanos.

[202]	Cervantes	cuenta	este	suceso	así:	“Hecho	esto,	el	padre	del	novio,	o	si	no
el	pariente	más	cercano,	daba	de	comer	con	sus	propias	manos	a	la	novia,	sin
que	ella	tocase	con	las	suyas	a	la	comida,	la	cual	había	de	ser	guisada	en	casa	del
mismo	padre	del	novio;	luego,	por	consiguiente,	la	madre	de	la	novia,	o	la
parienta	más	cercana	daba	de	comer	al	novio”	(I,	138).	Por	su	parte,	Clavijero
dice	que	una	vez	entregadas	recíprocamente	las	donas,	seguía	el	banquete,
durante	el	cual	“los	novios	comían	en	la	estera	dándose	uno	a	otro	los	bocados”
(196).

[203]	Se	sabe	que	en	otros	grupos	indígenas	la	penitencia	prenupcial	duraba
veinte	días	y	durante	esos	días	se	auto-sacrificaban	con	púas	de	maguey	y	no	se
bañaban,	explica	Garza	Tarazona.	Una	vez	consumado	el	matrimonio	después	de
transcurrido	ese	tiempo,	los	novios	llevaban	las	ropas,	esteras	y	ofrendas	de
comida	al	templo.	Allí,	si	encontraban	carbón	o	cenizas,	significaba	que	su	vida
sería	corta,	pero	si	hallaban	una	semilla,	vivirían	mucho	tiempo	(103).

[204]	Las	petacas	eran	“una	manera	de	cesta	muy	bien	fecha,	e	algunas	forradas
en	cuero	de	venado,	e	con	sus	atapadores,	que	cabe	tanto	como	media	arca	o	caja
de	ropa;	e	hácenlas	del	tamaño	que	quieren”	(Fernández	de	Oviedo,	IV,	272).	En
algunas	regiones	de	México	todavía	se	utiliza	diche	vocablo	para	referirse	a
cierta	clase	de	maletas.

[205]	El	autor	anónimo	de	la	Relación	aclara	que	era	costumbre	entre	esas
gentes,	que	por	el	crimen	de	uno	solo	se	debía	castigar	también	a	los	padres	y	a
toda	la	familia	(Relación,	241).



[206]	Se	trata	de	un	largo	discurso	en	el	que	el	padre	le	dice	a	la	hija	entre
muchas	otras	cosas:	“Me	has	ofendido	mucho.	[...]	No	me	atreveré	a	mostrarme
más	entre	la	gente	ni	a	mirarlos	a	los	ojos,	pues	todos	me	embarrarán	la	cara	y
me	ofenderán	por	lo	que	tú	has	hecho	(Relación	de	Michoacán,	243).

[207]	Serrano	y	Pascual	explican	que	por	tener	dicha	connotación,	el	tono	blanco
“aparece	en	los	vestidos	de	las	vestales	romanas,	de	los	ángeles	y	papas	de	la
Iglesia,	de	Cristo,	de	los	druidas	celtas	y	de	los	individuos	que	van	a	ser
sacrificados”	(35).

[208]	Ferdinand	Anton	explica	esto	así:	en	seguida	la	agente	tomaba	un	trozo	de
pastel	de	maíz	y	les	daba	a	comer	a	cada	uno	cuatro	bocados,	con	lo	que	la	boda
quedaba	hecha.	A	continuación,	conducía	a	la	pareja	a	una	recámara	donde	los
dejaba	solos	mientras	ella,	afuera,	montaba	guardia	durante	toda	la	noche	(24).
Carlos	María	de	Bustamante,	comentarista	del	texto	de	Sahagún,	puso	al	pie	la
siguiente	nota:	“el	pudor	de	las	jóvenes	mexicanas	era	tal	que	jamás	decían	sí
cuando	se	les	preguntaba	si	querían	casarse,	ellas	mostraban	su	voluntad	y
deferencia	con	otros	actos;	(dice	Veytia)	pero	jamás	decían	sí	paladinamente”	(II,
1829,	158).

[209]	En	relación	con	los	tlaxcaltecas,	Muñoz	Camargo	cuenta	que	estas	fiestas
duraban	muchos	días	“en	juegos,	bailes	y	pasatiempos,	según	la	calidad	de	las
personas	que	se	casaban”;	las	parentelas	se	gastan	en	esas	bodas	“cuanto	tienen”;
y	además	tenían	suntuosos	banquete	con	diversidad	de	comidas	(148).

[210]	Eliade	comenta	que	las	ceremonias	de	iniciación	en	las	culturas	arcaicas
tienen	lugar	en	un	río.	Además,	resulta	interesante	consignar	aquí	la
interpretación	que	dio	San	Juan	Crisóstomo	al	explicar	el	bautismo,	la	cual	se
equipara	a	la	de	Eliade:	el	agua	“representa	la	muerte	y	la	sepultura,	la	vida	y	la
resurrección”.	Cuando	sale	del	agua	–elemento	femenino	como	la	tierra–	el
hombre	nuevo	aparece	súbitamente:	la	muerte	afecta	solo	al	hombre	natural,
mientras	que	el	nuevo	nacimiento	es	del	hombre	espiritual	(Cirlot,	55).

[211]	Por	su	parte,	Durán	hace	mención	de	lo	mucho	que	valoraban	la	virginidad
los	aztecas	y	a	continuación	explica	la	ceremonia	de	los	cestos	con	la	que	se
recibía	a	la	recién	casada	que	había	ido	al	matrimonio	desvirgada,	así:	“si	parecía
no	estar	virgen,	para	que	se	conociese	su	mal	recato,	así	de	ella	como	de	sus
padres,	horadaban	todos	los	cestillos	por	abajo,	con	los	que	daban	de	la	comida
del	banquete,	y	horadaban	los	platos	y	las	escudillas,	y	así	conocían	todos	los



invitados	haber	ido	novia	al	tálamo.	Lo	cual	sentían	mucho	los	padres	y	lloraban.
Empero,	si	estaba	como	había	de	estar,	había	ofrendas	a	los	dioses	y	gran
banquete:	uno	en	casa	de	ella	y	otro	en	casa	de	él”	(Historia,	I,	57;	Garza
Tarazona,	107).	De	estas	dos	versiones	parece	más	factible	la	de	Cervantes	de
Salazar	que	recogimos	arriba.

[212]	Cervantes	de	Salazar	recogió	estos	datos	en	su	libro,	Crónica	de	la	Nueva
España,	según	se	lo	contó	fray	Alonso	de	Veracruz,	su	maestro.	Se	sabe	que	las
donas	son	regalos	de”	boda	hechos	por	el	novio	a	la	novia”	(Moliner,	1035),	pero
este	cronista	aplica	el	término	también	a	los	que	le	obsequia	la	novia	al	novio.

[213]	Hay	que	aclarar	que	esta	princesa	Atotoztli	no	tiene	nada	que	ver	con	la
reina	que	compartió	amigablemente	el	trono	con	Iláncueitl	como	segunda	esposa
del	primer	soberano	de	México-Tenochtitlán,	Acamapichtli.	Gillespie	anota	que
en	las	historias	de	los	franciscanos	no	aparece	el	nombre	de	la	única	hija	de
Moctezuma	I,	pero	sin	embargo	le	dan	mucha	importancia;	en	esos	textos	se
declara	que	no	solo	la	línea	de	liderazgo	pasaba	a	ella,	sino	también	que	ella
heredó	el	trono	y	gobernó	como	reina,	pues	cuando	Moctezuma	I	fue	nombrado
tlatoani	(gobernante	supremo	o	rey),	no	tenía	hermanos	legítimos	para	sucederle;
así,	su	único	descendiente	legítimo,	“su	hija	(innombrada),	heredó	su	trono	y
reinó	como	una	mujer	tlatoani,	o	reinó	conjuntamente	con	Tezozomoc,	su
esposo”	(Gillespie,	102).	Agrega	la	autora	que	esto	la	hace	ser	la	quinta	Tlatoani
y	novena	monarca	de	Tenochtitlán;	el	o	los	autores	franciscanos	explican	la
ausencia	de	ella	en	los	libros	diciendo	que	se	trataba	de	prejuicios	de	los	escribas
contra	las	mujeres	que	reinaban	(102).	Los	documentos	franciscanos	consultados
por	Gillespie	son	Origen	de	los	mexicanos	y	Relación	de	la	genealogía.

El	Códice	Chimalpahin	habla	de	otra	Atotoztli	como	“hija	del	rey	de	Culhuacán”
y	que	“quando	allí,	dentro	del	pueblo	de	Culhuacán	estuuieron	por	veinte	y	cinco
años	los	dichos	Mexicanos,	entonces	se	casó	con	[Opuchtli	Yztahuatzin,]	vno	de
los	dichos	Mexicanos	capitanes	famosos	chichimecos	que	venían	a	fundar	de	la
gran	ciudad	de	México”.	Agrega	el	autor	que	de	esa	pareja	nació	Acamapichtli	el
mozo,	“segundo	de	este	nombre	de	los	rreyes	de	Culhuacán”,	porque	los
ancianos	mexicanos	sabían	que	descendía	“de	alto	linaje	de	parte	de	la	madre
[...]	señora	de	Culhuacán	y	aunque	por	vía	del	Padre,	no”	(Códice	Chimalpahin,
I,	34).

[214]	Para	más	detalles	en	relación	con	este	tema,	remitimos	al	lector	al	libro	de
Susan	S.	Gillespie,	The	Aztec	Kings	-	The	Construction	of	Rulership	in	Mexica



History.

[215]	Acamapichtli,	según	O’Gorman,	en	la	nota	10	de	la	crónica	de	Motolinía,
significa	“manojo	de	cañas	agarrado	por	una	mano	(Acatl,	caña,	Maitl,	mano	y
pachoa,	agarrar	o	asir),	por	lo	que	el	sello	distintivo	de	ese	primer	soberano
azteca,	consistió	en	la	representación	de	esos	elementos.	El	mismo	editor
concreta	que	este	monarca	gobernó	de	¿1350?	Al	¿1403?	(Motolinía,	4,	n.	10;
Prescott,	724).

[216]	Otro	dilema	consiste	en	que	basándose	en	la	autoridad	de	Sigüenza	y
Góngora,	Clavijero	dejó	consignada	la	versión	de	que	Acamapichtli	“era	hijo	de
Opochtli,	nobilísimo	mexicano,	y	de	Atozoztli	(Sic),	joven	princesa	de	la	casa	de
Colhuacan”.	Parece	que	en	esta	instancia	Sigüenza	y	Góngora	habla	del	segundo
hijo	de	la	pareja,	quien	llevaba	el	mismo	nombre	del	padre,	Acamapichtli
(Clavijero,	74-75).

[217]	Al	respecto	Guillespie	expone	que	además	de	ser	Iláncueil	la	fundadora	de
la	dinastía	azteca	“en	un	acto	de	‘incesto	real’	con	su	marido-hijo,	ella	demostró
que	el	poder	de	los	reyes	supera	el	de	sus	súbditos	(capítulo	7).	Y	como	la	última
generatriz,	ella	era	la	manifestación	de	la	madre	tierra”	(26).	Esta	interpretación
nos	lleva	a	preguntarnos	si	la	autora	no	tomó	en	cuenta	que	Iláncueil	solo	hizo	el
papel	de	esposa	y	como	tal	prohijó	al	hijo	de	Acamapichtli	y	Atotoztli,	la	otra
reina.

[218]	Conviene	aclarar	que	durante	el	reinado	de	Nopaltzin,	segundo	rey
chichimeca,	Clavijero	menciona	a	una	hermosa	princesa	llamada	Atotoztli,	por
la	que,	como	en	Troya,	Yacazozolotl,	señor	de	Tepetlaoxtoc	inició	una	guerra
contra	Huitzin,	señor	de	Coatlichan	y	Yacazozolotl	(Clavijero,	58).	Es	obvio	que
esta	señora	no	tiene	nada	que	ver	con	la	Atotoztli	de	los	comienzos	de	la	dinastía
azteca.	Más	adelante	el	autor	se	refiere	a	ella	en	relación	con	Acamapichtli,	pero
utiliza	la	ortografía	de	Atozoztli;	empero,	ya	planteamos	la	conjetura	de	que	se
tratara	del	segundo	hijo	suyo	(Clavijero,	74-75).	Porque	en	las	crónicas
predomina	“Atotoztli”,	seguimos	utilizando	este.

Aquí	se	hace	preciso	explicar	la	función	del	tlatoani:	este	era	un	gobernante
orientado	por	un	concejo	de	cuatro	hombres,	incluido	el	cihuacoatl.	Literalmente
el	vocablo	significa	“aquel	que	habla”;	se	trata	del	supremo	poder	azteca	en
asuntos	políticos	y	en	algunas	ocasiones,	religiosos.	En	la	práctica,	los	nuevos
gobernantes	eran	siempre	escogidos	entre	hermanos,	hijos	o	nietos	de	un	previo



tlatoani	(Miller	y	Taube,	168).

[219]	Muñoz	Camargo	explica	que	a	la	muerte	en	España	de	don	Lorenzo
Maxixcatzin,	sucesor	de	Maxixcalcin	Tianquiztlatoatzin,	quien	fue	a	dar
obediencia	al	emperador	don	Carlos,	le	sucedió	en	el	reinado	su	hermano,	don
Francisco	Maxixcatzin	Acuacuatzin;	a	este	le	sucedió	un	sobrino,	don	Juan
Maxixcatzin,	hijo	de	su	hermana,	quien	dejó	a	su	muerte	esas	dos	hijas	(78).

[220]	Ya	antes	vimos	a	Tezolteotl	como	diosa	de	la	lujuria.	También	con	los
nombres	de	Tlaelquani,	comedora	de	excrementos,	y	como	tal,	la	identificamos
con	la	confesión	y	purificación;	la	mancha	oscura	alrededor	de	los	labios
probablemente	alude	a	ese	desagradable	pero	necesario	deber	(Taube,	33).	El
vocablo	nahua	tlazolli	se	refiere	a	ambos	vicios;	en	su	papel	de	purificadora,
curaba	en	particular	enfermedades	causadas	por	excesos	sexuales;	como	tal,	se	la
captaba	con	una	escoba	(Miller	y	Taube,	168).

[221]	El	editor	Bustamante	cortó	la	lista	de	las	calamidades	que	podría	sufrir	el
feto,	apelando	“a	la	decencia”;	en	varias	partes	del	texto	hace	lo	mismo,
explicando	que	esos	pasajes	“contienen	varias	expresiones,	que	solo	pueden
tolerarse	en	la	candorosa	pluma	del	P.	Sahagún”	(Historia	II,	1829,	168	n.	a).

[222]	Según	el	Códice	Florentino,	explica	Kellogg	que	durante	los	primeros
meses,	el	coito	repetido	era	preciso	para	que	el	semen	formase	al	bebé,	pero	una
vez	formado,	al	tercer	mes,	el	coito	debía	cesar,	pues	si	no,	el	bebito	nacería
cubierto	de	una	membrana	blanca	que	sería	indicio	de	que	sus	padres	se	habían
excedido	en	actividades	carnales	(Kellogg,	164-165).

[223]	Durán	explica	que	durante	el	éxodo	de	los	mexicanos	en	busca	de	la	tierra
prometida	por	Huitzilopochtl,	en	un	lugar	llamado	Temazcaltitlán,	edificaron	un
baño	para	la	parida,	pues	era	costumbre	“al	quinto	o	sexto	día,	bañar	a	las
paridas	en	un	baño	caliente”	(Historia,	II,	44).	Del	discurso	de	la	familia	del
marido	que	Sahagún	transcribió,	se	deduce	que	este	baño,	bajo	la	protección	de
Yoalticitl,	diosa	de	los	baños,	también	se	les	daba	a	las	mujeres	preñadas	de	tres
a	cuatro	meses	para	ayudarlas	a	tener	un	buen	embarazo	(Historia	II,	174-175).
El	baño	caliente,	conocido	como	temascal,	era	propio	de	algunas	regiones	de
Mesoamérica,	adonde	la	gente	acudía	a	curarse,	descansar	y	mantener	el	cuidado
de	su	salud.	La	ciudad	maya	de	Piedras	Negras	tenía	por	lo	menos	ocho	de	esos
baños	al	servicio	de	esa	localidad,	algunos	adyacentes	a	los	palacios	reales.	Esos
baños	eran	muy	importantes	en	el	cuidado	de	las	embarazadas	y	parturientas,	las



cuales,	una	vez	inmersas	en	el	baño,	les	daban	azotes	con	hierbas	y	palos;	sin
embargo,	a	las	embarazadas	a	veces	no	les	aplicaban	ese	tratamiento.	Después
del	parto	regresaban	para	que	la	partera	les	hiciese	masajes	de	recuperación,	lo
cual	interpretan	los	autores	que	eran	“para	reducir	el	útero”	(Miller	y	Taube,
158-160).

[224]	Yoaltícitl	o	Yohualticitl	(médico	nocturno)	diosa	de	las	cunas	y	madre	de
los	niños;	a	ella	“encomendaban	[…]	a	los	niños	para	que	velase	en	su
conservación,	especialmente	en	las	horas	de	la	noche”	(Clavijero,	155).	Todos
los	recién	nacidos	fueron	encomendados	a	su	cuidado	por	los	supremos	dioses.
Parte	de	la	oración	que	le	dirigían	decía:	“recibe	este	que	te	ofrezco	para	que	en
tu	seno	lo	calientes	y	lo	guardes”;	y	al	mismo	tiempo	pedía	a	Yohualteuctli,	dios
de	la	noche,	que	le	diese	sueño	(Clavijero,	194).	El	dios	Yohualteuctli,	dios	de	la
noche,	fue	considerado	por	Clavijero	como	“el	mismo	Meztli	o	Luna”;	otros
especulan	al	respecto.	A	los	niños	los	encomendaban	a	este	dios	para	que	les
diese	sueño	(Clavijero,	155).

[225]	lchiuhtlicue	es	la	consorte	de	Tlaloc,	dios	de	la	lluvia	y	como	tal	es	la
diosa	de	los	ríos	y	los	lagos,	pues	rige	lo	acuático,	en	los	orígenes	del	mundo	ella
ocasionó	el	diluvio	que	cubrió	toda	la	tierra	(Nicholson,	31,	46,	112).	Tiene
varios	nombres	que	captan	los	diferentes	movimientos	y	ondulaciones	del	agua,
“los	diversos	efectos	que	producen	las	aguas,	y	[...]	los	diferentes	visos	y	colores
que	hacen	en	su	movimiento	(Clavijero,	154).

[226]	Clavijero	aclara	que	si	“era	labrador	o	artífice	preparaba	algunos
instrumentos	propios	de	su	arte	proporcionados	al	cuerpo	del	infante”	(194).
Antón	sitúa	este	ceremonial	inmediatamente	después	de	haber	nacido	la	criatura,
diciendo	así:	si	el	primogénito	era	un	varón,	lo	acogían	con	mayor	alegría	y
festejos.	Entonces	el	ritual	exigía	que	la	partera	le	cantara	alabanzas
arrullándolo:	“Eres	un	colibrí	[...]	y	estás	destinado	a	refrescar	el	sol	con	la
sangre	de	tus	enemigos	y	alimentar	la	tierra	Tlatecuhtli	con	sus	cadáveres”
(Anton,	18).	Esta	era	no	solo	una	metáfora	que	ornamentara	el	discurso	de	la
partera,	pues	en	la	cultura	azteca	el	colibrí	connotaba	la	sangre	y	la	guerra:	los
cruentos	sacrificios	“eran	comúnmente	comparados	con	el	colibrí	que	extrae
néctar	de	la	flor”.	Como	este	pájaro	es	muy	agresivo,	y	se	sabe	que	ataca
criaturas	de	mayor	tamaño	que	él,	“quizás	por	eso	se	le	identificó	con	el	más
feroz	y	belicoso	dios,	Huitzilopochtli,	patrón	de	los	aztecas.	En	náhuatl
Huitzilopochtli	significa	‘colibrí	a	la	izquierda’	o	‘colibrí	del	sur’;	en	las	pinturas
aztecas	que	captan	la	imagen	de	Huitzilopochtli,	se	acostumbra	mostrarlo	con	el



tocado	de	un	picudo	colibrí”	(Miller	&	Taube,	An	Illustrated	Dictionary,	98).
Muñoz	Camargo	explica	que	si	el	recién	nacido	era	un	varoncito,	“entraba	el
saludador	y	decíale	que	fuese	bien	nacido	y	venido	al	mundo	a	padecer	trabajos
y	adversidades,	y	ahí	le	traía	a	la	memoria	los	hechos	de	sus	antepasados”;
terminado	el	discurso,	le	entregaba	los	regalos	que	le	traía	(149).

[227]	Sahagún	cuenta	que	si	el	recién	nacido	era	un	varoncito,	después	de	pedir
la	partera	un	lebrillo	con	agua,	de	cara	al	occidente,	tomaba	al	niño	con	ambas
manos	y	le	decía:	“¡oh	águila!,	¡oh	tigre!,	¡oh	valiente	hombre	nieto	mío!	[...],
júntate	con	tu	madre	la	diosa	del	agua	que	se	llama	Chalchivitlycue”	y	agregaba
que	esa	agua	había	de	limpiar	su	corazón	(Sahagún	II,	1829,	218-219).	Una	vez
practicada	una	serie	de	ritos	y	discursos,	la	partera	le	presentaba	“una	rodelita	y
un	arquito,	y	sus	saetas	pequeñitas	en	número	de	cuatro,	una	de	las	cuales	miraba
al	oriente,	otra	al	occidente,	otra	al	mediodía,	y	la	otra	al	norte	o	septentrión”
(Codex	Tro-Cortesianus	citado	por	Anton,	18;	Sahagún,	Historia	II,	1829,	217;
Zorita,	97-98;	Garza	Tarazana,	60).

[228]	Según	Gómara,	en	otros	pueblos	del	Anahuac	los	bañaban	“a	los	siete	días
y	en	otros	a	los	diez	que	nacieron”	y	les	ponían	a	él	una	rodela	en	la	mano
izquierda	y	una	flecha	en	la	derecha.	“A	la	mujer	ponían	una	escoba,	para
entender	que	el	uno	ha[bía]	de	mandar	y	el	otro	obedescer”	(438),	según	la
interpretación	machista	de	Gómara	que	no	conocía	otro	sistema	de	vida.	.

[229]	Durán	acota	que	se	le	daba	nombre	inmediatamente	que	le	practicaban	al
varoncito	la	circuncisión	(Historia,	I,	252).	Entre	los	mayas	se	les	daba	el
nombre	después	de	lograda	la	deformación	craneana;	esta	era	más	frecuente
entre	las	mujeres	y	se	efectuaba	cuando	los	niños	tenían	las	suturas	del	cráneo
sin	cerrar	(Garza	Tarazona,	63).

[230]	En	su	ensayo	titulado	“Nahua	Naming	Patterns”	Rebecca	Horn	anota	que
al	abrazar	los	nahuas	el	cristianismo	adoptaron	algunos	nombres	españoles	y
otros	sacados	del	santoral.	A	principios	del	siglo	xvii,	predominó	entre	ellos,
tanto	hombres	como	mujeres,	un	pequeño	número	de	santos	asociados	al	santo
patrono	del	lugar,	al	día	en	el	que	nacía	el	niño	o	la	niña,	o	en	menor	escala,	el
nombre	del	padre	o	de	la	madre,	según	el	sexo	de	la	criatura	(Horn,	121).	La
diferenciación	en	el	rango	social	era	evidente	en	el	contraste	entre	el	doble
nombre	típico	de	los	macehuales	y	los	diversos	apellidos	propios	de	los	nobles,
incluyéndolos	en	náhuatl	y	que	pasaban	a	la	familia,	mientras	que	los	apellidos
nahuas	de	los	macehuales	usualmente	no	pasaban	a	futuras	generaciones.	A	lo



largo	del	tiempo	se	observa	cómo	la	discriminación	genérica	se	pronunciaba,
pues	los	hombres	llevaban	más	variados	apellidos	que	las	mujeres;	el	estado
social	de	ellas	se	derivaba	de	su	asociación	con	los	hombres,	fueran	esposos	o
padres	(Horn,	122).	Un	ejemplo	de	lo	anterior	está	en	el	nombre	del	cronista
indígena	Domingo	de	San	Antón	Muñón	Chimalpahin	Quauhtlehuanitzin.

[231]	Quechquemitl:	tela	en	forma	triangular	que	usan	las	mujeres	en	la	parte
superior	del	cuerpo	(Garza	Tarazana	“Glosario”,	139).

232	Durán	aclara	que	una	vez	en	el	templo,	el	sacerdote	tomaba	al	niño	y	con
una	navaja	de	piedra	que	le	entregaba	la	madre,	le	cortaba	“la	puntica	del
capullito	de	su	miembrecito”;	esto	motivó	que	se	interpretara	este	acto	como	la
práctica	de	la	circuncisión.	De	la	manera	como	explica	Durán	la	presentación	del
niño	en	el	templo,	parece	sugerir	que	los	aztecas	seguían	el	patrón	hebreo
(Historia,	I,	151-152).	Cogolludo	explica	que	“los	de	Yucatán,	los	Totonacas	de
Nueva	España,	los	de	la	isla	de	Acuzamil	se	circuncidaban	(I,	248).

[233]	En	los	textos	de	Sahagún	es	consistente	y	abundante	la	representación	de
“piedra	preciosa	y	pluma	rica”	relacionada	con	el	feto	y	el	recién	nacido.	Ver
Historia	II,	165-166,	168,	173,	202-203,	206,	210	y	otras.

[234]	Anton	presenta	un	enorme	contraste	entre	el	trato	afectuoso	que	daban	a
los	varoncitos,	y	el	indiferente	que	daban	a	las	chiquilinas	(18).	En	cambio
Sahagún	muestra	una	muy	tierna	relación	entre	las	madres	y	sus	hijas;	en	el
pasaje	de	los	consejos	a	la	doncella	en	edad	de	merecer,	la	primera	llama	a	la
segunda,	por	ejemplo,	“hija	mía	muy	amada,	muy	querida	palomita”;	más
adelante,	en	medio	de	un	largo	discurso,	le	dice:	“hija	muy	tiernamente	amada	y
palomita	mía...”	(II,	1829,	126	y	130,	respectivamente).

[235]	Se	sabe	que	Sahagún	llegó	a	México	con	diecinueve	franciscanos,	en
1529,	y	murió	en	esa	ciudad	en	1590	(Mauricio	Magdaleno,	“Introducción	-	Un
franciscano	del	siglo	dieciséis”.	Fray	Bernardino	de	Sahagún.	Suma	Indiana,	vii-
ix).	Garza	Tarazona	explica	que	“este	rito	aún	hoy	se	acostumbra	en	algunas
partes	de	México”.	En	Yucatán	se	le	llama	hetsmet,	término	que	significa	cargar
al	niño	a	horcajadas	sobre	la	cintura.	Esta	ceremonia	en	lengua	maya,	la	preside
un	sacerdote	llamado	Men,	y	son	los	padrinos	del	bebé	los	que	le	entregan	las
insignias	(62).

[236]	Ver	la	nota	141	en	este	volumen.



[237]	Telpochcalli	o	Casa	de	jóvenes	es	la	escuela	donde	los	muchachos
plebeyos	recibiian	instrucción	militar,	según	Tezozomoc	(“Glosario”,	536;
Garibay,	Panorama,	143).	“Tlamacasque	es	el	sacerdote	que	hace	ofrendas	a	los
dioses.	Sus	funciones	se	corresponden	con	las	del	diácono	cristiano	(Tezozomoc,
“Glosario”,	552).	La	fecha	de	cuando	se	introdujo	dicho	progreso	en	esta	cultura,
no	se	sabe	de	buena	fuente.	Sin	embargo,	al	comparar	la	avanzada	educación
azteca	con	la	de	los	europeos	de	la	Edad	Media,	cuya	educación	se	limitaba	a	los
nobles	y	ricos.	Anton	reconoce	que	esto	representaba	uno	de	los	más	grandes
logros	de	ese	imperio	(21).	Por	su	parte,	fray	Bartolomé	procedió	a	comparar
“estas	indianas	naciones”	con	otras	antiguas	que	se	destacaron	por	la	buena
formación	y	entrenamiento	que	dieron	a	sus	jóvenes:	lacedemonios,	espartanos,
cretenses	y	persas	y	reconoció	que	los	aztecas	“a	munchas	de	las	[naciones]	del
mundo,	como	en	otras	cosas	en	que	las	hemos	comparado,	hicieron	muncha
ventaja”;	al	final,	repite	que	no	“fueron	postreras	[...]	pero	se	igualaron	[a	esas
naciones]	y	a	algunas	sobrepujaron	en	cosas	sustanciales,	aunque	fueron	tenidas
por	bien	políticas”	(IV,	297-300).

[238]	Torquemada	y	fray	Bartolomé	afirmaron	que	entraban	a	esas	escuelas
“desde	la	edad	de	seis	años	hasta	la	de	nueve”	(Torquemada,	113;	Las	Casas,	IV,
286-289).

[239]	Al	principio,	al	mancebo	“dábanle	cargo	de	barrer,	limpiar	la	casa,	poner
lumbre	y	hacer	los	servicios	de	penitencia	a	que	se	obligaba”.	Más	adelante,	los
mayores	lo	llevaban	al	monte	a	acarrear	leña;	una	vez	bien	entrenado	en	esa
tarea,	le	entregaban	las	rodelas	para	que	las	llevara	a	cuestas;	ya	más	crecido,	lo
elegían	para	regir	y	castigar	a	los	otros	mancebos.	Aunque	iban	a	comer	a	su
casa,	los	castigaban	cuando	no	llegaban	a	la	escuela	a	dormir.	Ahí	llevaban	una
vida	áspera	(Sahagún,	I,	1829,	269).

[240]	Contrasta	mucho	con	la	versión	de	Durán	lo	que	Sahagún	dice	de	la	Casa
del	Canto	o	Cuicacalli,	adonde,	al	final	de	cada	día	y	como	premio	especial	por
sus	estudios	y	trabajos,	los	varones	iban;	esa	casa	era	residencia	de	las	auianime;
ahí	bailaban	hasta	pasada	la	medianoche	(Durán,	Historia,	I,	275).	Tezozomoc
llama	a	ese	sitio	“cuicoyan	o	cuicayan,	lugar	de	los	cantares.	alegriia	grande	de
las	mujeres.	Lugar	de	reunión	para	alumnos	del	telpochcalli	y	soldados	de	rango
cuachic	(“Glosario”,	505).

Una	nota	en	relación	con	las	mujeres	que	después	de	la	matanza	de	la	Noche
Triste,	ya	muertas,	fueron	sacadas	de	los	canales	y	echadas	a	tierra	desnudas	y



“embarradas	de	amarillo”,	Baudot	explica	lo	siguiente:	“la	moda	femenina	en
México,	y	muy	particularmente	la	moda	entre	las	auianime	(plural	de	auiani,
“aquella	que	hace	gozar,	que	proporciona	alegría”)	era	pintarse	de	amarillo
(Códice	Florentino,	126-127).	La	auiani	servía	de	compañera	a	los	guerreros
solteros	y	tenía	como	diosa	protectora	a	Xochiquétzal.	Baudot	aclara	que
traducir	ese	término	por	“mujer	pública”,	como	lo	interpretó	Durán,	y	también
Sahagún,	implicaría	una	connotación	peyorativa	que	no	tiene	(Baudot,	Códice
Aubin	en	Relatos	aztecas,	209).	En	realidad	eran	cortesanas	que	velaban	por	la
recreación	de	los	jóvenes	guerreros	y	se	pintaban	la	tez	de	color	amarillo	claro
como	artificio	de	belleza.	Para	ello	las	mujeres	utilizaban	una	tierra	amarilla,	el
tecozáuitl,	o	hasta	un	ungüento	amarillo,	el	axin.	El	uso	de	esos	maquillajes
parecía	estar	reservado	a	las	mujeres	ligeras,	y	[...]	las	mujeres	de	la	nobleza	lo
desaprobaban.	Los	informadores	indios	de	Sahagún	incluso	parece	asociar	esas
recetas	de	belleza	al	ejercicio	de	la	prostitución.	Hablando	de	la	auiani,	de	la
cortesana,	su	texto	precisa:	‘se	maquilla	con	un	ungüento	amarillo	llamado	axin,
que	le	da	una	tez	resplandeciente,	y	a	veces	se	pinta	también	el	rostro,	porque	es
una	mujer	ligera	y	perdida’”	(Baudot,	Códice	florentino,	126-127).	En	los
Anales	históricos	de	Tlatelolco	se	les	llama	a	esas	mujeres	“alegradoras”	y	se
hace	mención	de	que	a	la	llegada	de	los	cristianos,	“murieron	las	alegradoras	que
iban	a	ser	las	jovencitas	de	Motecuhzoma”	(Baudot,	209).	También	el	Códice
florentino	explica	que	en	las	últimas	embestidas	bélicas,	“los	españoles	se
llevaban,	escogían	a	las	mujeres	bonitas,	a	aquéllas	cuyo	cuerpo	era	amarillo.	Y
algunas	mujeres	[...]	se	cubrían	con	lodo	el	rostro	y	se	ponían	[...]	harapos
mugrientos”	(Baudot,	Códice	florentino,	179).

[241]	Quetzalcoatl	y	Tezcatlipoca,	hijos	de	Ometéotl,	representaron	un	papel
especial	en	la	mitología	azteca	de	la	creación.	Algunas	veces	fueron	aliados	y
otras	adversarios.	El	primero	fue	identificado	con	la	fertilidad	y	por	extensión,
con	la	vida.	Además,	lo	representaban	como	benevolente	héroe	cultural	y	se	le
identificaba	con	balance,	armonía	y	vida.	En	cambio	Tezcatlipoca	representaba
conflicto	y	cambio.	El	“espejo	humeante”	alude	al	cristal	negro	de	obsidiana	y	a
la	vez	evoca	su	naturaleza	misteriosa	que	cambiaba	constantemente	(Taube,	31-
32).	Este	dios	se	enamoró	de	Xochiquetzal,	diosa	de	las	flores	y	del	amor,	la	cual
vivía	rodeada	de	duendes,	músicos	y	doncellas	bailarinas;	quizás	por	eso	a
Tezcatlipuca	se	le	asociaba	con	las	deidades	más	alegres;	cantos	y	flores
representaban	la	palabra	del	dios,	la	que	se	evidenciaba	solo	por	revelación
(Nicholson,	107-108).

[242]	Esta	cita,	palabra	por	palabra,	se	lee	en	los	dos	textos	sin	aclarar	quién



copió	a	quién,	si	fue	Torquemada	a	Motolinía,	o	viceversa.	A	primera	vista	se
podría	afirmar	que	el	texto	original	es	el	de	Torquemada,	pues	este	da	detalles
muy	específicos	en	los	datos	que	siguen	a	continuación;	se	sabe	que	ambos
estudiaron	varias	lenguas	indígenas	y	compilaron	manuscritos	y	códices.	Hay
que	considerar	aquí	que	Los	veintiún	libros	rituales	y	monarquía	indiana,	se
publicaron	en	1615,	mientras	Historia	de	los	indios	de	la	Nueva	España	apareció
en	1565,	cerca	de	medio	siglo	antes.	Empero,	hay	que	tomar	en	cuenta	las
conclusiones	que	sacó	Edmundo	O’Gorman	en	relación	con	la	obra	de
Motolinía:	“Historia	[...]	no	fue	escrita	por	Motolinía”,	sino	que	fue	compuesta
en	España	por	una	persona	“que,	en	todo	caso,	se	revela	ajena	a	los
acontecimientos	narrados	y	desconocedora	del	idioma	náhuatl”;	sin	embargo,
dicho	texto	“se	deriva	en	su	totalidad	de	la	obra	histórica	de	Motolinía,	hoy
desaparecida”,	la	cual	se	conoce	como	Memoriales.	Por	eso	O’Gorman
manifiesta	que	ese	texto	no	debe	desecharse	para	comprender	el	pasado
indígena,	ya	que	es	una	fuente	primaria	y	muy	valiosa	(O’Gorman,	xix).	Lo
anterior	nos	lleva	a	deducir	la	probabilidad	de	que	Torquemada	se	basara	en	Los
memoriales	de	Motolinía,	al	consignar	los	minuciosos	datos	contenidos	en	su
libro.

[243]	Nos	preguntamos	si	esta	ceremonia	de	cierta	manera	representa	un	rito
relacionado	con	los	orígenes	de	la	humanidad,	ya	que	evoca	el	mito	de	la
creación	de	los	nuevos	pobladores	de	la	Tierra;	recordemos	que	en	ese	mito
Quetzalcoatl	(y	no	Huitzilopochtl)	bajó	a	los	infiernos	en	busca	de	los	huesos	de
pasadas	generaciones,	como	lo	relatamos	arriba.	El	mito	continúa	contando	que
una	vez	Quetzalcoatl	se	apoderó	de	los	huesos,	los	llevó	al	“milagroso	lugar	de
los	orígenes”;	ahí,	la	diosa	Cihuacoatl	molió	los	huesos	hasta	hacer	con	ellos	una
masa	en	la	cual	los	otros	dioses	derramaron	gotas	de	su	sangre,	de	donde	“nació
la	actual	raza	humana”	(Taube,	Aztec	and	Maya	Myths,	37-39).

[244]	Eliade	explica	que	la	experiencia	del	“vuelo”	“constituye	una	profunda
dimensión	de	espiritualidad,	lo	cual	se	observa	en	la	siguiente	historia	del
simbolismo	de	la	ascensión.	“Recordemos	la	importancia	asumida	por	los
símbolos	del	alma	como	un	ave,	de	‘las	alas	del	alma’,	etc.,	y	las	imágenes	que
apuntan	a	la	vida	espiritual	como	una	‘elevación’,	la	experiencia	mística	como
una	ascensión,	etc.	[...].	Es	probable	que	el	tema	‘ave-alma-vuelo	extático’
existía	ya	en	el	paleolítico.	[...]	El	‘vuelo’	significa	inteligencia,	comprehensión
de	lo	secreto	y	las	verdades	metafísicas”	(Eliade,	Myths,	Dreams,	105).

[245]	En	la	filosofía	antigua	y	medieval,	la	quintaesencia	equivalía	a	la	última



substancia	de	la	que	se	creía	que	los	cuerpos	celestiales	estaban	compuestos,
diferenciados	de	los	cuatro	elementos	(aire,	fuego,	agua	y	tierra)	(Webster’s	New
World	Dictionary	of	American	English,	3rd	Ed.	Victoria	Newfelt,	Ed.	Cleveland
y	Nueva	York:	Simon	&	Schuster,	Inc.,	1984,	1104).

[246]	Según	Zorita,	los	pipiltzin	constituyen	el	cuarto	grupo	de	señores,	“no
porque	tengan	señorío	ni	mando,	sino	por	linaje”.	El	vocablo	Pipiltzin,	significa
“principales	o	caballeros”	hijos	de	los	señores	supremos	a	quienes	llaman
tlacopipiltzin;	y	los	nietos	y	bisnietos	eran	los	pipiltzintl	(Zorita,	Señores,	36).

[247]	Fray	Diego	de	Landa,	cronista	de	los	mayas,	afirma	que	las	mujeres	tenían
obligación	de	pagar	el	tributo”	(1956,	57).

[248]	Basándose	en	diversas	fuentes,	Susan	Kellogg	menciona	que	para	cumplir
con	las	múltiples	tareas	a	su	cargo,	además	de	la	de	tener	hijos,	las	tenochcas
compraban	comidas	preparadas	o	semi-preparadas	con	carnes	y	diversidad	de
condimentos,	las	cuales	se	vendían	en	los	mercados	y	se	designaban	como
tianquiztlaqualli	(Susan	Kellogg,	97).

[249]	En	este	pasaje	del	padre	Landa,	“vividoras”	no	se	les	aplica	a	las	mayas	en
términos	negativos	de	“personas	sin	escrúpulos”,	sino	más	bien	en	la	acepción
de	“persona	que	sabe	manejarse	en	la	vida	y	aprovecharse	de	las	circunstancias”
(Moliner,	1543).

[250]	Durán	lo	escribe	“cuechtli”,	el	cual	“era	un	paño	labrado	que	se	usó	como
moneda”	(“Vocabularios”,	585).

[251]	Estas	labores	las	detallamos	en	la	sección	4.10.	Literatura,	arte,	artesanías,
festejos,	pasatiempos	y	otros.	Además	de	los	oficios	domésticos,	debían	labrar	y
sembrar	el	campo	junto	con	su	marido	para	poder	pagar	el	exorbitante	tributo
demandado	por	los	pipiltzin	(Durán,	History,	1994,	178;	Garza	Tarazona,	32).
Entre	los	chontales	de	la	costa	oriental	y	gobernación	de	Nicaragua	(Fernández
de	Oviedo,	I,	299)	toda	la	familia	se	ocupaba	del	cuidado	y	cosecha	del	cacao,	y
en	las	regiones	lacustres,	“las	mujeres	auxiliaban	a	los	hombres	remando
mientras	ellos	pescaban,	según	Garza	Tarazona	(32-33).

[252]	Garza	Tarazona	dice	que	en	el	México	de	hoy	las	comerciantes
oaxaqueñas	son	una	reminiscencia	de	ese	pasado	prehispánico	(30).

[253]	Relación	de	la	entrada	de	Nuño	de	Guzmán,	que	dio	García	del	Pilar,	su



intérprete,	en	Joaquín	García	Icazbal-ceta,	Colección	de	documentos	para	la
historia	de	México,	II.	México:	Antigua	Librería,	Portal	de	Agustinos,	1866.

[254]	Relación	de	la	conquista	de	los	teules	chichimecas,	que	dio	Juan	de
Sámano	en	Joaquín	García	Icazbalceta.	Colección	de	documentos	para	la	historia
de	México,	II.	México:	Antigua	Librería,	Portal	de	Agustinos,	1866.

[255]	Aquí	vale	recordar	lo	que	consignamos	antes,	que	las	mujeres	no	llegaban
a	ocupar	puestos	en	la	alta	jerarquía	militar,	ni	alcanzar	el	alto	nivel	que	se	les
designó	a	los	magistrados	con	el	nombre	de	Cihuacóatl,	que	significa	mujer
serpiente	(Kellogg,	99-100).

[256]	En	el	“Vocabulario”	de	Durán,	se	aclara	que	el	término	tiene	grafías
variadas	de	ciuacoatl,	cihuacoatl	y	cihuacohuatl;	“es	el	funcionario	segundo	en
categoría;	sigue	al	tlacatecuhtli	y	es	el	representante	del	‘principio	femenino’.	De
ahí	su	nombre	que	puede	traducirse	‘mujer	serpiente’	o	mejor	‘comparte
femenino’.	Es	el	que	sustituye	al	rey,	como	la	mujer	al	marido	en	casa”	(Durán,
584;	Tezozomoc,	“Glosario”,	497).	En	el	“Glosario”	de	Crónica	mexicana	de
Tezozomoc	aparece	el	término	Cihuacoatl	con	el	significado	de	“Serpiente
hembra”,	“Mujer	serpiente”	o	“Gemelo	femenino”;	“Título	de	Tenochtitlan	que
seguía	en	jerarquía	al	máximo	gobernante”	(497).

[257]	López	Austin	declara	que	esta	obra	“se	caracteriza	por	ser	la	visión	de	un
hombre	de	ciencia	europeo	que,	ante	la	riqueza	natural	de	un	mundo	no	antes
conocido,	cataloga	e	investiga	con	categorías	inflexiblemente	occidentales”	(41).
El	autor	notifica	que	en	el	siglo	xvi	hubo	otros	textos	de	medicina	náhuatl,	como
el	de	Fray	Bernardino	de	Sahagún	incluido	en	el	Códice	Florentino,	cuya	parte
escrita	en	castellano	se	conoce	como	Historia	general	de	las	cosas	de	Nueva
España.	Asimismo	está	el	del	médico	indígena	Martín	de	la	Cruz,	titulado
Libellus	de	medicinalibus	indorum	herbis,	el	cual	“es	uno	de	los	documentos
más	útiles	para	el	estudio	del	pensamiento	médico	prehispánico	(López	Austin,
38-41).	Hay	que	recordar	que	los	médicos	de	Tlaxcala	curaron	a	Hernán	Cortés
de	una	grave	herida	en	la	cabeza	que	recibió	en	la	batalla	de	Otumba	(López
Austin,	184,	n.	8).

[258]	Hernando	Ruiz	de	Alarcón,	cura	párroco	de	Atenango	reunió	en	1620	los
Conjuros	médicos	de	los	nahuas;	lo	hizo	a	petición	del	arzobispo	de	México,
Francisco	Manso	de	Zúñiga,	con	el	fin	de	instruir	a	los	religiosos	de	las
“prácticas	diabólicas”	que	realizaban	los	nativos.	El	autor	tradujo	del	náhuatl	al



castellano	los	que	le	trasmitieron	algunos	indígenas	que	los	habían	memorizado.
Entre	esos	conjuros	los	hay	“Para	destruir	la	ira	de	la	persona	enemiga”,	“Para
provocar	amor”,	“Para	las	enfermedades	provenientes	de	los	deseos	ilícitos	y	de
las	transgresiones	sexuales	ajenas”,	“Para	descubrir	el	causante	del	mal”,	“Para
el	parto”	,	y	muchos	más	(Ruiz	de	Alarcón	en	López	Austin,	42,	141-175).

[259]	Quilaztli	significa	“la	que	llega	a	hierba	comestible”	y	es	uno	de	los
nombres	de	la	diosa	madre	Cihuacóatl	(“Glosario”	en	Sahagún,	III,	2000,	1309).
En	esa	leyenda,	la	bruja	revela	que	ella	tiene	otros	cuatro	nombres.

[260]	Como	sustento	del	liderazgo	de	las	mujeres	desde	los	comienzos	de	la
mitología,	Garza	Tarazona	trae	a	colación	la	historia	del	nacimiento	de
Huitzilopochtli:	su	hermana,	Coyolxauhqui	encabezó	a	los	Centzonhuitznahua
(cuatrocientos	surianos)	para	matar	a	su	madre	Coatlicue	porque	estaba	preñada
sin	saber	quién	era	el	padre;	esto	ocurrió,	pues	mientras	hacía	penitencia
barriendo,	la	madre	encontró	una	pelotita	de	plumas	y	al	guardársela	en	el	seno,
quedó	embarazada	(41).

[261]	Recordar	que	Anacaona	con	su	hermano	Behechío,	rey	de	Xaraguá,	en	La
Española,	era	una	reconocida	y	temida	cacica,	no	solo	en	su	comunidad,	sino
también	en	los	pueblos	circunvecinos	(Fernández	de	Oviedo,	I,	371-372).	Esta
cacica	dominaba	el	arte	de	componer	areitos	o	ritmos	bailables,	para	los	que	ella
misma	creaba	la	respectiva	coreografía;	se	sabe	que	para	celebrar	la	visita	de
fray	Nicolás	de	Ovando,	gobernador	de	la	isla	o	“guamiquina”	(el	señor	grande
de	los	cristianos),	Anacaona	presentó	un	inolvidable	areito	“de	más	de
trescientas	doncellas,	todas	criadas	suyas,	mujeres	por	casar;	porque	no	quiso
que	hombre	ni	mujer	casada	o	que	hobiese	conoscido	varón,	entrasen	en	la	danza
o	areito”	(Oviedo,	Historia	I,	114).

En	cuanto	al	final	de	Anacaona,	arriba	mencionamos	cómo	todos	los	caciques	de
la	región	murieron	dentro	de	un	bohío	quemados	por	los	españoles,	y	se	perpetró
una	cruel	y	criminal	matanza	de	los	nativos,	sin	distinción	de	mujeres,	hombres,
ancianos	y	niños;	a	ella,	“por	hacelle	honra,	la	ahorcaron”	(Las	Casas,	Historia
II,	27-30;	Oviedo,	I,	83).	A	la	hermosa	hija	de	Anacaona,	Higueimota,	don
Hernando	de	Estepa	la	tomó	como	manceba	suya	y	la	hizo	bautizar;	Francisco
Roldán	“hobo	mucho	enojo”	pues	él	ya	la	tenía	por	amiga,	por	lo	que	se	armó
entre	ellos	un	sonado	escándalo	(Las	Casas,	Historia	I,	448-450).

[262]	Ana	de	Sosa	fue	la	cacica	de	Tututepec,	en	la	costa	pacífica	de	Oaxaca,	la



cual	fue	considerada,	tanto	por	los	españoles	como	por	los	nativos,	como	una	de
las	regiones	más	ricas	y	productivas	de	Mesoamérica;	además,	fue	escenario	de
una	de	las	más	feroces	batallas	entre	los	mixtecas	y	las	tropas	de	Pedro	de
Alvarado	en	1522.	(Spores,	188).	“En	1601	Isabel	de	Alvarado,	una	nieta	de	Ana
Sosa,	fue	confirmada	cacica	de	Tututepec	y	Juquila	por	el	virrey	y	la	audiencia
de	Nueva	España”	(Spores,	189).

[263]	Arriba	explicamos	que	doña	María	de	Saavedra	no	tuvo	hijos,	por	lo	que	a
mediados	de	1590	acabó	el	linaje	de	Tlaxiaco.	Fue	así	que	el	gobierno	de	sus
propiedades	pasó	a	la	comunidad.	En	1717,	doña	Manuela	Pimentel	y	Guzmán
recibió	de	su	padre,	don	Francisco	Pimentel	Guzmán,	el	cacicazgo	de	Achiutla,
Tlaxiaco	y	otros	señoriios	(Spores,	192-193).	Por	la	afición	indígena	de	adoptar
apellidos	de	prominentes	españoles	(Spores,	118),	nos	atrevemos	a	pensar	que
probablemente	esta	cacica	esté	relacionada	con	Nuño	de	Guzmán,	destacado
presidente	de	la	Segunda	Audiencia.

[264]	A	finales	del	siglo	xviii,	una	descendiente	de	Juana	y	Jerónimo	Rojas	fue
la	rica	y	“muy	ladina”	doña	Pascuala	Feliciana	de	Rojas,	cacica	de	Santo	Tomás
de	Ocotepec,	Santa	Cruz	Nundaco	y	otras	comunidades	en	la	Baja	y	Alta
Mixteca.	Para	defender	sus	posesiones	tuvo	que	confrontar	múltiples	retos	de	su
propia	comunidad	y	de	la	vecina	cacica	de	Cuquila.	Pese	a	las	invasiones	a	su
propiedad	y	juicios	legales,	ella	continuó	en	posesión	de	vastos	terrenos;	estos
eran	alquilados	a	españoles,	indígenas	y	a	otras	comunidades	con	fines	agrícolas,
de	modo	que,	según	Spores,	“sus	herederos	continuaron	en	posesión	de	sus
tierras	hasta	muy	avanzado	el	período	post-revolucionario”	(193-194).

[265]	Al	tratar	del	servicio	de	mesa,	el	autor	y	quizás	el	copista	del	texto	aclara
que	ellos	no	comían	sentados	a	la	mesa	(Relation,	214).

[266]	Eliade	dice	que	en	algunas	regiones	se	presta	especial	importancia	a	ciertas
labores	femeninas	que	son	enseñadas	a	las	neófitas	durante	el	período	de
encierro	propio	del	rito	de	iniciación	en	los	comienzos	de	la	pubertad.	Hilar	o
tejer	se	destacan	porque	forman	parte	de	numerosas	cosmogonías:	la	Luna	hila	el
Tiempo	y	es	la	que	“teje”	las	vidas	pues	las	diosas	del	destino	son	tejedoras.
Durante	esa	etapa	iniciadora,	además	del	arte	de	hilar,	las	ancianas	enseñan	los
cantos	y	danzas	rituales	femeninas.	Hay	una	relación	secreta	entre	las
iniciaciones	femeninas,	el	hilado	y	la	sexualidad	(Eliade,	Myths,	Dreams,	211-
212).	Cuando	Silverblatt	trata	la	compleja	interacción	entre	la	jerarquía	política	y
el	género	tal	como	los	incas	primero,	y	después	los	españoles,	consolidaron	su



mandato,	comenta	que	“Luna,	Sol	y	brujas	son	ideologías	de	género,	las	cuales
han	sido	conformadas	y	conforman	a	la	mujer	y	al	hombre	andinos,	cuyo
universo	social	fue	escindido	por	la	clase	social	”	(Silverblatt,	“Introduction”,
xix),	Según	Garcilaso,	los	incas	se	consideraban	descendientes	directos,	los
hombres	del	Sol	y	las	mujeres	de	la	Luna	(Garcilaso,	II,	46-48).

[267]	Más	adelante	se	verá	la	diosa	Xilonen	en	sus	dos	momentos.

[268]	Clavijero	menciona	a	Huixtocihuatl,	como	el	“dios	de	la	sal”	(156),	pero
más	adelante	la	reconoce	como	hembra	(187).

[269]	La	monarquía	tolteca	duró	cuatro	siglos	y	acabó	en	1052	D.C.	(Clavijero,
Historia	antigua,	51).	La	caída	de	los	toltecas	fue	pronosticada	por	Quezalcoatl	o
Hueman;	este	predijo	que	habría	varias	señales	y	una	de	ellas	ocurrió	durante	el
reinado	de	Topiltzin	junto	con	Cuauhtli	y	Maxtlatzin.	La	señal	consistió	en	que
Topiltzin	“cometió	pecados	muy	graves,	y	con	su	mal	ejemplo	toda	la	ciudad	de
Tula	[...]	y	tierras	de	Tultecas”	también	los	cometieron:	“las	señoras	iban	a	los
templos	y	[...	a	los]	santuarios	[...]	a	romerías,	y	se	revolvían	con	los	sacerdotes,
y	hacían	otros	pecados	graves	y	abominables”,	ya	que	estos	sacerdotes	debían
guardar	castidad.	Una	señora	tuvo	un	hijo	con	uno	de	ellos	y	a	partir	de	entonces
ella	permaneció	como	matrona	en	el	templo	hasta	que	fue	destruido	(Alva
Ixtlilxóchtl,	Obras,	I,	47).

[270]	Es	interesante	observar	que	así	como	en	el	primer	tomo	de	esta	edición
Sahagún	atribuye	el	descubrimiento	del	pulque	a	Xóchitl,	en	el	tercero,	se	lo
atribuye	a	Maiaoel;	además,	explica	que	el	que	“halló	primero	las	raíces	que
echan	en	la	miel	se	llamaba	Pantecatl”.	Una	nota	del	editor	Bustamante	dice	que
Veytia	atribuye	el	descubrimiento	a	Xóchitl,	“hija	de	Papantzin”	(Sahagún,
Historia	III,	1829,	142).

[271]	Clavijero	dice	de	ella	que	“armada	de	lanza	y	rodela,	corría	por	entre	los
enemigos	hiriendo	y	matando	con	una	intrepidez	muy	ajena	a	su	sexo”	(368).	Es
de	observar	cómo	Prescott	también	hace	énfasis	en	que	el	heroísmo	de	esa	mujer
la	llevó	a	olvidar	“que	era	muger”	(381).	El	nombramiento	de	capitán	del	viudo
Sánchez	Farfán	era	para	que	impidiese	que	los	mexicanos	se	acercasen	a	don
Hernando,	hijo	de	Nezahualpilli,	cuando	se	le	subió	al	trono	de	Tezcoco	(Díaz
del	Castillo,	266).

[272]	El	nombramiento	de	capitán	del	viudo	Sánchez	Farfán	era	para	que



impidiese	que	los	mexicanos	se	acercasen	a	don	Hernando	Ixtlilxóchitl,	hijo	de
Nezahualpilli,	cuando	se	le	subió	al	trono	de	Tezcoco	(Díaz	del	Castillo,	266).

[273]	Observar	que	el	pueblo	de	Tetela	también	se	le	concedió	a	doña	María	de
Estrada,	según	dice	Prescott	(381,	nota	11	de	Joaquín	Ramírez	Cabañas).	Por	eso
estuvimos	tentados	a	pensar	que	la	innominada	heroína	mencionada	por	Durán
era	doña	María	de	Estrada;	sin	embargo,	hay	varios	datos	que	no	apoyan	esto,
pues	la	primera	luchó	durante	la	“Noche	Triste”	y	estuvo	casada	con	Pedro
Sánchez	Farfán,	mientras	que	la	innominada	luchó	en	Tetela	y	su	marido	fue
Martín	Partidor.	Así,	habría	que	desechar	el	dato	del	texto	de	Prescott.	Arriba
aclaramos	que	equivocadamente	López	de	Mariscal	afirma	que	la	valiente
guerrera	que	contribuyó	a	ganar	la	batalla	en	Tetela	y	de	la	que	habla	Durán,	era
una	indígena	al	servicio	de	los	españoles;	hay	que	aclarar,	con	Durán,	que	se
trataba	de	una	española	(Durán,	The	History,	71;	López	de	Mariscal,	84).

[274]	Este	tipo	de	estructura	de	parentesco	se	caracteriza	por	la	subdivisión	en
clanes	y	linajes	(Lévi-Strauss,	Antropología,	72-73).

[275]	Durán	escribe	este	término	así:	nen	on	temi	y	lo	traduce	como	“días
demasiados”	y	“sin	necesidad”,	o	sea,	“días	sin	necesidad	ni	provecho”
(Historia,	I,	293).	En	nuestro	calendario,	esos	cinco	días	abarcaban	“los	cuatro
últimos	de	enero	y	el	primero	de	febrero”	(Sahagún,	I,	1829,	76).

[276]	En	Clavijero	se	lee:	“si	era	hombre	le	llamaban	Nemoquichtli,	si	mujer,
Nemocihuatl;	hombre	o	mujer	inútil”	(Clavijero,	192).

[277]	Tezozomoc	llama	a	estas	deidades	“Malteteo	(dioses	de	las	guerras),
“Dioses	de	los	cautivos”	(“Glosario”,	519).

[278]	En	el	Códice	Florentino	se	capta	este	fenómeno	“como	una	llama,	como
una	hoja	de	fuego,	como	una	aurora.	Parecía	llover	a	gotitas,	como	si	perforara
el	cielo;	en	su	base	se	agrandaba,	en	la	cima	se	afilaba.	Hasta	el	medio	del	cielo,
hasta	el	corazón	del	cielo	llegaba,	hasta	lo	más	profundo	del	corazón	del	cielo
alcanzaba.	De	esta	manera	se	veía,	allá,	en	el	oriente”	(Baudot,	59-60).
Cervantes	de	Salazar	explica	ampliamente	los	pronósticos	que	desde	muy
lejanos	tiempos	anunciaban	la	llegada	de	“hombres	barbudos	y	muy	valientes,
los	cuales,	por	fuerza	de	armas,	aunque	no	sean	tantos	como	vosotros,	os
vencerán	y	subjetarán,	puniéndoos	debaxo	del	imperio	y	señorío	de	otro	mejor	y
más	provechoso	señor	que	yo”,	les	decía	a	sus	súbditos	un	caudillo	“de	la



antigua	México”	(Cervantes	de	Salazar,	I,	146).	Más	adelante,	dice	el	cronista
que	un	sacerdote	del	dios	Ocilophelitli,	poco	antes	de	morir	anunció	que
vendrían	de	occidente	“por	la	mar,	en	unos	acales	[canoas]	muy	grandes,	y,
después	que	estén	en	tierra,	pelearán	en	unos	grandes	animales,	muy	mayores
que	los	venados,	y	serán	sus	armas	más	fuertes	que	las	nuestras”	(Cervantes	de
Salazar,	I,	47).	Es	interesante	observar	que	Cervantes	de	Salazar	introduce	en
esta	crónica	un	sinónimo	náhuatl	españolizado,	de	“canoa”,	“acal”	(acalit>atl,
agua+	Cali,	casa).

[279]	En	la	Relación	de	Michoacán	quedaron	consignados	también	ciertos
pronósticos	que	ocurrieron	en	esa	región	antes	de	la	llegada	de	los	españoles.
Uno	de	ellos	fue	que	los	templos	se	partían	de	arriba	a	abajo	en	dos;	los	intentos
por	reconstruirlos	fueron	en	vano.	Asimismo,	se	vieron	dos	cometas	y	la	gente
comenzó	a	tener	sueños	que	anunciaban	la	inminente	llegada	de	unos	extranjeros
con	animales	ajenos	a	su	fauna	doméstica,	como	eran	los	caballos	(257-258).

[280]	Clavijero	da	al	respecto	los	siguientes	detalles	de	la	visión	de	Papantzin:
cuando	ella	cayó	en	el	letargo	que	aparentemente	la	privaba	de	la	vida,	se	vio
repentinamente	en	una	llanura	y	ante	un	caudaloso	río	que	ella	quiso	atravesar,
pero	entonces	se	le	apareció	“un	hermoso	joven	de	buena	estatura,	vestido	de	un
hábito	largo,	blanco	como	la	nieve	y	resplandeciente	como	el	sol	con	esta	señal
en	la	frente	(y	poniendo	el	dedo	pulgar	sobre	el	índice,	formó	la	señal	de	la	cruz)
y	con	alas	formadas	de	vistosas	plumas”.	El	joven	la	tomó	de	la	mano	y	le	dijo
que	aún	no	había	llegado	el	tiempo	de	atravesar	ese	río	[¿la	muerte?],	y	agregó
que	Dios	la	quería	mucho,	aunque	ella	no	lo	conocía.	Vio	entonces	en	el	río
muchos	cráneos	y	huesos	y	escuchó	grandes	“gemidos	tan	lastimeros	que
movían	a	compasión”.	En	seguida	ella	vio	el	río	y	lo	que	arriba	contó	a
Moctezuma	(Clavijero,	139).	Esos	cráneos,	huesos	y	gemidos	provenientes	del
río,	¿acaso	anticipaban	las	masacres	durante	el	asedio	y	rendición	de	México?

[281]	En	una	nota	al	texto	de	Prescott,	José	Fernando	Ramírez	expone	lo
siguiente:	de	sus	muchas	mujeres,	Moctezuma	tuvo	una	abundante	descendencia;
empero,	la	mayor	parte	de	ellos,	durante	la	Colonia	cayeron	en	el	olvido.	Solo
dos	de	sus	descendientes,	un	hijo	y	una	hija	que	abrazaron	el	cristianismo,
fueron	los	fundadores	de	nobles	casas	de	España.	El	hijo,	de	nombre	cristiano
Pedro,	fue	engendrado	en	una	de	sus	concubinas.	Se	sabe	que	Moctezuma	tuvo
dos	esposas	legítimas;	de	la	primera	de	ellas,	llamada	Tezalco,	tuvo	una	hija	que
pereció	durante	la	huida	de	México,	y	otra	hija,	llamada	Tecuichpo,	de	la	cual
hemos	hablado	ampliamente;	esta,	–ya	sabemos–	como	cristiana	se	llamó	Isabel



y	muy	joven	se	casó	con	su	primo	Cuahutémoc.	Doña	Isabel	sobrevivió	a	su
marido	mucho	tiempo,	durante	el	cual	celebró	tres	matrimonios	con	nobles
españoles.	“De	dos	de	éstos,	D.	Pedro	Gallego	y	D.	Juan	Cano	descienden	las
ilustres	familias	de	Andrade	y	Cano	Moctezuma”	(376).	La	princesa	Acatlan,	la
segunda	esposa	–sigue	explicando	Ramírez–	le	dio	a	Moctezuma	dos	hijas	que
se	llamaron	María	y	Leonor.	La	primera	murió	sin	sucesión.	Leonor	se	casó	con
un	noble	español,	don	Cristóbal	de	Valderrama;	de	esta	pareja	procede	la	familia
Sotelos	de	Moctezuma	(Prescott,	n.	36,	376).	El	comentarista	sigue	explicando
que	entre	los	manuscritos	de	Juan	Bautista	Muñoz	existe	un	memorial	sin	fecha,
en	el	que	unos	descendientes	de	Moctezuma	reclaman	propiedades	como
herencia	de	parte	de	sus	respectivas	madres	(n.	36,	376).	En	su	Essai	Politique
Humboldt	informa	que	un	vástago	de	esa	progenie	azteca,	don	José	Sarmiento
Valladares,	conde	de	Moctezuma,	gobernó	como	virrey	de	Nueva	España	desde
1697	a	1701	(citado	por	Ramírez,	en	Prescott,	n.	37,	376).

[282]	Cuando	se	convirtió	al	cristianismo,	el	príncipe	Ixtlilxóchitl	explicó	a
Yacotzin,	su	madre	“que	iba	por	ella	para	bautizarla”;	ante	su	rechazo,	el
príncipe	acolhúa	le	dijo	que	si	“no	fuera	su	madre,	la	respuesta	fuera	quitarle	la
cabeza	de	los	hombros	[...	pues]	que	importaba	la	vida	del	alma”.	Ella	decidió
pensarlo,	de	modo	que	al	día	siguiente	aceptó;	su	padrino	de	bautizo	fue	Hernán
Cortés.	“La	llamaron	doña	María	por	ser	la	primera	cristiana.	Y	lo	propio
hicieron	a	las	infantas	sus	hijas	que	eran	cuatro	y	muchas	otras	señoras”	(Códice
Ramírez	en	Baudot,	224-225).

[283]	En	otro	pasaje	de	su	libro,	más	adelante,	Sahagún	agrega	que	“iban	asidas
de	las	manos	una	mujer	entre	dos	hombres,	y	un	hombre	entre	dos	mugeres”	(I,
1829,	140).

[284]	Miller	y	Taube	comentan	que	ese	festejo	consistía	en	un	intercambio	de
ropas	y	flores	(179).

[285]	“Xócotl”	significa	“fruto”.	En	esos	festejos	se	refiere	al	tronco	de	árbol
muy	derecho,	por	donde	trepaban	para	alcanzar	el	premio	atado	en	la	punta
(Sahagún,	III,	2000,	1346).	Podemos	decir	que	equivale	a	la	cucaña.	En	algunos
países	de	influencia	nahua,	este	vocablo	castellanizado	dio	“jocote”.

[286]	Cempoalxóchitl	o	Cempoalxúchitl	significa	“veinte	flores”.	Es	una	flor
amarilla	llamada	también	flor	de	muerto.	El	nombre	científico	es	tagetes	erecta
(Sahagún,	III,	2000,	1255).



[287]	El	editor	y	comentarista	de	la	Relación	aclara	que	el	cacao	solo	lo
utilizaban	los	tarascas	en	las	fiestas	religiosas.	La	clase	dirigente	estimaba	en
mucho	la	miel,	tanto	que	había	un	funcionario	encargado	de	controlar	el	tributo
de	la	miel	y	su	almacenamiento	(Relación,	30,	n.	6).

[288]	Germán	Vázquez	Chamorro,	el	editor	del	texto	que	consultamos,	comenta
que	en	náhuatl	se	designa	genéricamente	el	cabello	por	“tzontli”,	pero	existen
diversas	voces	para	designar	los	diferentes	peinados;	papatli,	por	ejemplo,	se
traduce	como	cabellos	enmarañados	y	largos	de	los	sacerdotes	nahuas.	Los
conquistadores	fueron	los	que	les	impusieron	el	nombre	de	papas,	ya	que	al
preguntarles	por	qué	llevaban	los	cabellos	enmarañados,	muy	largos,	sucios	y
llenos	de	sangre,	los	ministros	respondieron	“papa”.	Era	por	las	“crines	[que]	los
llamaban	papas	y	no	por	sacerdotes	supremos,	que	al	sacerdote	o	sacerdotes
mayores	los	llamaban	Texpanachcauhtzin	Teopixque	que	quiere	decir	‘los
mayores	del	templo’	o	los	‘guardas	de	los	dioses’	o	‘guardas	de	los	templos’	”.
Este	vocablo	fue	frecuente	en	las	crónicas	de	la	Conquista,	pero	posteriormente
no	fue	aceptable	para	los	católicos,	por	lo	que	se	eliminó	(Muñoz	Camargo,
2002,	161,	n.	225;	1892,	144-145,	n.	2).

[289]	Se	sabe	que	para	su	pasatiempo	el	Cazonci	en	Michoacán	tenía	personas
que	le	recitaban	poesía	y	le	contaban	cuentos,	pero	el	autor	anónimo	de	la
Relación	no	especifica	si	entre	ellos	figuraban	mujeres	(216).

[290]	Fernández	de	Oviedo	da	detalles	de	cómo	se	practicaba	el	juego	de	la
pelota	y	dice	que	“algo	parece	este	juego,	en	la	opinión	o	contraste	al	de	la
chueca;	salvo	que	en	lugar	de	la	chueca	es	la	pelota,	y	en	lugar	del	cayado,	es	el
hombro	o	cadera	del	jugador	con	que	la	hiere	o	rechaza.	Y	aún	hay	otra
diferencia	[...]	y	es	que,	siendo	el	juego	en	el	campo	y	no	en	la	calle,	señalada
está	la	anchura	del	juego;	y	el	que	la	pelota	echa	fuera	de	aquella	latitud,	pierde
él	e	los	de	su	partida,	e	tórnase	a	servir	la	pelota,	[...]	desde	donde	se	había
servido	antes	que	la	echasen	fuera	del	juego”	(Oviedo,	I,	145).

[291]	El	manuscrito	de	Cantares	mexicanos,	explica	León	Portilla,	es	una
compilación	de	diferentes	composiciones,	hechas	por	uno	o	varios	indígenas	que
trabajaron	para	un	religioso	durante	la	última	parte	del	siglo	xvii.	A	veces	la
misma	canción	o	parte	de	ella	aparece	en	más	de	una	interpretación	escrita	–a
veces	con	algunas	variantes–	lo	cual	es	prueba	de	que	son	textos	básicamente
fiables	que	pasan	por	esa	clase	de	revisión	crítica	(Fifteen	Poets,	13).



[292]	En	edición	posterior	de	su	libro	en	inglés	con	el	título	de	Fifteen	Poets	of
the	Aztec	World,	León-Portilla	explica	que	Fray	Andrés	de	Olmos,	Fray
Bernardino	de	Sahagún,	Chimalpahin,	Alvarado	Tezozomoc	y	otros	insisten
haber	obtenido	estas	transcripciones	de	la	tradición	oral,	la	cual	estaba
íntimamente	ligada	a	los	pictoglifos	de	los	libros;	entre	esas	pinturas	o	libros	con
pictoglifos	estaban	los	llamados	cuicamatl	(“papeles	de	cantos”).	El	autor	agrega
en	seguida	que	en	su	Crónica	mexicana	Alvarado	Tezozomoc	dice	que	los	textos
que	él	transcribe,	incluyendo	algunas	canciones,	pudieron	ser	recordados	gracias
a	los	ancianos,	hombres	y	mujeres,	que	los	contaron,	los	repitieron	y	los
pintaron.	Explica	que	las	canciones	fueron	aprendidas	en	el	Calmecac;	un	cantor
o	cantora	lo	expresó	así:	“Yo	canto	las	pinturas	de	los	libros,	/	y	los	siento	muy
conocidos,	/	yo	soy	un	precioso	pájaro	/	pues	hago	hablar	a	los	libros,	/	allá,	en	la
casa	de	los	libros	pintados”	(Fifteen	Poets,	4-5).

[293]	Ahuizotl	reinó	en	México	de	1482	a	1502,	según	Clavijero	(450).	Bajo	su
mandato	el	Imperio	Azteca	alcanzó	la	máxima	extensión,	al	llegar	hasta
Nicaragua.	Fue	en	sus	tiempos	cuando	se	dedicó	el	gran	templo	de
Huitzilopochtl	con	grandes	festejos	en	los	que	se	sacrificaron	setenta	mil
prisioneros;	empero,	el	Codex	Tel	Remensis,	escrito	cincuenta	años	después	de
la	Conquista,	reduce	el	número	a	veinte	mil	(Prescott,	16-42).	Mientras	Prescott
acusó	a	Ahuizotl	de	“intrépido	y	sanguinario”	(16),	hubo	quien	lo	consideró	“un
hombre	de	templada	y	benigna	condición”	(Prescott,	42,	n.	29).

[294]	Entre	las	leyes	que	Clavijero	recogió	de	los	tiempos	de	Nezahualpilli	en	su
Historia	antigua	está	la	que	prohibía	en	el	reino,	so	pena	de	muerte,	desmandarse
en	el	palacio	en	palabras	soeces.	Dicha	ley	la	violó	su	primogénito,	mancebo	de
“singulares	prendas”,	e	hijo	predilecto,	pues	fue	concebido	en	Cocotzin,	la
amada	concubina	del	rey.	Clavijero	no	menciona	a	la	Señora	de	Tula	y	solo	se
refiere	a	ella	como	la	concubina	que	le	confirmó	al	monarca	la	falta	de
Huexotzincatzin;	entonces	el	rey	preguntó	si	hubo	testigos	de	la	situación;	el
hecho	fue	confirmado,	lo	cual	hizo	que	Nezahualpilli	diera	orden	“de	que
prendiesen	al	príncipe,	y	en	el	mismo	día	pronunció	contra	él	sentencia	de
muerte”	(Clavijero,	143).	La	corte	entera	se	consternó	por	lo	extremo	de	la
sentencia,	la	madre	del	mancebo	suplicó	que	le	perdonara	la	vida,	pero	no
valieron	los	ruegos	de	nadie	ni	del	mismo	Moctezuma	II,	tío	del	condenado.	Su
respuesta	fue	la	siguiente:	“mi	hijo	ha	quebrantado	la	ley;	si	le	perdono	se	dirá
que	las	leyes	no	se	han	hecho	para	los	domésticos,	sino	solo	para	los	extraños.
Entiendan	todos	mis	vasallos	que	a	ninguno	se	perdonaría	la	trasgresión,	puesto
que	no	la	perdono	al	hijo	que	más	amo”.	Después	de	que	por	cuarenta	días



desahogó	su	dolor,	el	rey	mandó	tapiar	las	puertas	de	la	vivienda	de	su	hijo
(Clavijero,	143).

[295]	Ver	en	Trece	poetas	la	nota	85	de	León-Portilla,	en	la	que	explica	en
detalle	por	qué	él	considera	que	ese	poema	fue	concebido	por	la	joven	princesa
Macuilxochitzin	(160).	El	autor	informa	que	ese	poema	se	halla	incluido	en	la
Colección	de	la	Biblioteca	Nacional	de	México,	en	fol.	53v	(160).

El	poema	trata	de	la	guerra	de	los	mexica	contra	los	tlatelolcas,	cuando	estos
perdieron	su	poderío	y	el	monarca	pasó	a	ser	un	simple	gobernador.	Respecto	a
la	herida	que	recibió	Axayácatl,	Clavijero	afirma	que	luego	que	sanó	el	rey	de	la
herida,	[…]	quedoo	cojo	lo	restante	de	su	vida	(119).

[296]	Tlacotépec	significa	“en	la	mitad	del	monte”.	Topon,	localidad	del	señorío
de	Colocan.

[297]	Motolinía	plantea	la	dificultad	que	tuvieron	los	religiosos	para	eliminar	la
poligamia	así:	a	los	nativos	“se	les	hacía	muy	dura	cosa	dejar	la	costumbre
carnal.	[Además,]	tenían	con	ellas	[las	mujeres]	mucha	granjería	y	quien	tejía	y
hacía	mucha	ropa	y	eran	muy	servidos,	porque	las	mujeres	principales	llevaban
consigo	otras	criadas”	(131).

[298]	Entre	las	Voces	Nahuas	de	“Vocabularios”	en	la	Historia	de	fray	Diego
Durán,	Ángel	Mª	Garibay	presenta	la	siguiente	interpretación:	“ciuacoatl,
cihuacuatl,	cihuacohuatl.	Grafías	variadas.	[...]	Es	el	funcionario	segundo	en
categoría;	sigue	al	tlacatecuhtli,	y	es	el	representante	del	‘principio	femenino’.
De	ahí	su	nombre,	que	puede	traducirse	‘Mujer	serpiente’	o	mejor	‘Comparte
femenino.	Es	el	que	sustituye	al	rey,	como	la	mujer	al	marido	en	casa”	(Durán,
II,	584).

[299]	Respecto	a	la	autoridad	del	marido,	la	ley	XII,	título	XXIII,	parte	I	de	Las
Siete	Partidas	dice	que	“el	marido	es	como	señor	e	cabeza	de	la	mujer”	(citado
por	Leret	de	Matheus,	55).	Es	obvio	que	esto	es	una	interpretación	de	la	Epístola
a	los	Efesios	de	San	Pablo	que	dice:	“las	casadas	estén	sujetas	a	su	marido	como
al	Señor;	porque	el	marido	es	cabeza	de	la	mujer,	como	Cristo	es	cabeza	de	la
Iglesia	[…;]	y	como	la	Iglesia	está	sujeta	a	Cristo,	así	las	mujeres	a	sus	maridos
en	todo”	(Efesios,	22-24).

[300]	El	manuscrito	original	en	español	y	náhuatl	(MS374,	vol.	3)	del	material
que	los	editores	y	traductores	trasladaron	al	inglés	bajo	el	titulo	de	Codex



Chimalpahin	se	conserva	en	la	Biblioteca	Newberry	de	Chicago
(“Acknowledgments”	en	Codex,	Schroeder,	vii).



Las	mujeres	aztecas	en	los	códices	indígenas	y	las	crónicas	de	la	Colonia

©	Rima	de	Vallbona

©	Editorial	Costa	Rica

Correo	electrónico:	produccion@editorialcostarica.com

www.editorialcostarica.com

Edición	aprobada	en	la	sesión	N.°	2778	del	Consejo	Directivo	de	la	Editorial
Costa	Rica.	Derechos	reservados	conforme	a	la	ley	de	Derechos	de	Autor	y
Derechos	Conexos.	D.R.	Prohibida	la	reproducción	total	o	parcial.	Todos	los

derechos	reservados.	Hecho	el	depósito	de	ley.

Dirección	editorial	y	producción:	Marianela	Camacho	Alfaro

Diseño	libro	electrónico:	Felipe	Fernández

Imagen	de	portada:	“Mujer	azteca	soplando	maíz	antes	de	ponerlo	en	la	olla”.
Códice	Florentino	(ca.	1575-1577)

CR861.44

R845m

ISBN	978-9930-580-43-1

http://www.editorialcostarica.com




Valore	esta	obra

https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=2104




Comente	esta	obra

https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=2104


Libros	recomendados





150	años	de	historia	de	la	Masonería	en	Costa	Rica

Tomás	Federico	Arias	Castro

https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=1943




Arte	costarricense	del	siglo	XX:	Historia	crítica

Carlos	Francisco	Echeverría

https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=1950




Breve	historia	de	la	literatura	costarricense

Álvaro	Quesada	Soto

https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=1405




El	ascenso	de	la	vida

Alexander	F.	Skutch

https://www.editorialcostarica.com/catalogo.cfm?detalle=1885

	Cover Page
	Cubierta
	Inicio
	Dedicatoria
	Introducción
	Capítulo 1. Generalidades
	Capítulo 2. Asedio e instrumentalización de la mujer indígena - su sometimiento por el cuerpo
	Capítulo 3. El sistema imperial absoluto e inflexible de los aztecas
	Capítulo 4. Obligaciones matrimoniales y demandas sociales
	Conclusiones
	Bibliografía
	Notas
	Créditos
	Libros recomendados

