LATINO/A AMERICA
Pedro Lasch
2003

El mapa dc la portada en las tapas dc todos nuestros cuadernillos, como obra,
consiste en la presentacion, recreacion y distribucién de un nuevo mapa del
continente americano. Las palabras “latino/a” y “américa” adquieren una nueva
ubicacion sobre lo que de otra forma es un mapa convencional. Este simple ac-
1o visual y semidtico nos reliere al concepto de la geogralia culwral, politica y
cconomica como una practica de produccién de significados en cambio cons-
tantc cn relacion a la dinamica poblacional.

El mapa mismo, creado por el artista en el 2003, es s6lo el elemento visual ba-
sico de un proyecto estético-social cuyas dimensiones y bifurcaciones se extien-
den conforme la imagen aparece repetida en forma practicamente idéntica en
contextos dilerentes. Asi como aparecera en diferentes colorcs e instantes en la
portada de una publicacién, el mapa también podra ser visto sobre las camise-
1as de los asistentes de una protesta, pintado como mural {rente o dentro de un
restaurante, proyectado sobre un edificio, o impreso con lipiz labial sobre algu-
na vitrina. Las posibilidacdes de su aparicion son incalculables e impredecibles
para el artista mismo, ya que en cierto momento, el mapa podra convertirse en
un recurso publico cuya utilizacion estara en las manos de sus nucvos produc-
ores. El unico lazo comun entre estas apariciones es la relacion al surgimiento
de una nucva latinidad multilingie que se extiende mundialmente y redefine la
hegemonia angloparlante, ast como el sentido mismo de lo que es “América” y
lo que es “ser americano’.

Interculturalidad, descolonizacién del Estado
y del conocimiento

Catherine Walsh, Walter Mignolo, Alvaro Garcia Linera.
Introduccion de Walter Mignolo

De 1A CoLECCION EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CR{TICO Y GIRO
DES-COLONIAL CON INTRODUCCION GENERAL DE WALTER D. MigNoOLO

Ediciones del %@

Lo =

and Globalization and the
Humanities Project (Duke
University)



Walsh. Catherine :
Interculturalidad. descolonizacion del estado y del conocimiento /
Catherine Walsh : Garcia Linera : Walter Mignolo - " ed. -
Buenos Aires @ Del Signo. 2006.
128 p. o 15822 em.

ISBN 987-1074-39-3

1. Estudios Culturales. 2. Epistemologia. 1. Garcia Linera 1.
Walter Mignolo I Titlo
CDD 306

Diseno de 1apa ¢ interior: Gabriela Cosin
Imagen de tapa: LATINO. 4 AMERIC., Pedro Lasch

¢ Cdiciones del Signo. 2006
Julian Alvarez, 2844 - 1°A
Bucnos Aires - Argentina

Tel.: 4804-4147
edicionesdelsignof@arnet.com.ar

ISBN-10; 987-1074-39-5
ISBN-13: 978- 987-1074-39-6

Lsta obra se termino de imprimir en el mes de noviembre de 2006.

Reservados los derechos para todos los paises. Ninguna parte de la publicacion in-
cluido el diseho de cubierta puede ser reproducido. almacenado o transmitido de nin-
auna forma. ni por ningtin medio. sea éste clectronico. quimico, mecanico, electroop-
tico. grabacion. fotocopia o cualquicr otro, sin la previa autorizacion escrita por par-
lc de la editorial.

Queda hecho el deposito que marca laley 11.723.

Impreso en la Argentina - Printed in Argentina,

INDICE

El desprendimiento: pensamiento critico y giro descolonial
Walter Mignolo — 9

Interculturalidad y colonialidad del poder. Un pensamiento
y posicionamniento otro desde la diferencia colonial '
Catherine Walsh . 21

Democracia liberal vs. democracia comunitaria
Alvaro Garcia Linera _ 71

El pensamiento des-colonial, desprendimiento y apertura:
un maniliesto
Walter Mignolo . 83



http:I~ignoll/inrnet.com

EL DESPRENDIMIENTO:
PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL

Walter D. Mignolo

Con esta serie de cuadernillos iniciamos un proyecto inte-
lectual, politico y editorial destinado a introducir ideas y
debates ausentes en las casas editoriales mas interesadas en
el mercado que en la democracia, mas interesados en ven-
der unidades que en promover debate de ideas en la socie-
dad politica si, en verdad, las casas editoriales publican pa-
ra la sociedad civil, la parte civilizada de la sociedad politi-
ca que se adapla y celebras las modas tanto de la derecha
como de la izquierda.

El mapa de la portada forma ya parte del desprendimiento,
del giro descolonial, del pensamiento descolonial que in-
tentamos adelantar aqui. Un pensamiento que desnaturali-
za la matriz colonial del poder que abarca e incluye la re-
gionalidad de la metafisica occidental, de la cual se ocupé
ya ¢l pensamiento deconstructivo. La des-construccion li-
mité su tarea a una totalidad imaginaria, cuya “imagina-
cion” fue efecto de la constitucion imperial de los paises
capitalistas y cristianos occidentales. La expansion planeta-



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL

ria de la modernidad Europea (Inglaterra, Alemania y
Francia) que continta hoy con Estados Unidos en compli-
cidad ‘de familia’ con la Unién Europea (a pesar de las pe-
leas de los domingos cuando la familia se sienta a la mesa
y habla de politica) produjo el efecto de creer en el ultimo
Estado de una historia, pensada en forma lineal (para He-
gel era Alemania, para los postestructuralistas Paris). La
idea de América y de América “Latina” fue consecuencia de
este efecto. América “Latina” mds que un sub-continente
fue el proyecto de la élite criolla y mestiza que gano la in-
dependencia de Esparia y Portugal, en complicidad con el
mercado britanico, el republicanismo francés y la [ilosolia

alemana.

El pensamiento descolonial, como el mapa que describi-
mos en la tapa, se constituye pensandose en variadas for-
mas semioticas, paralelas y complementarias a movimien-
tos sociales que se mueven en los bordes y en los margenes
de las estructuras politicas (estado, partidos) y econémicas
(explotacion, acumulacion, opresion) pensandose en des-
prendimiento de la imagen de una totalidad que, como el
mundo de The Truman Show, nos hace creer que no hay, li-
teralmente, salida. El desprendimiento que promueve el
pensainiento descolonial conlleva la confianza en que otros
mundos son posibles (no uno nuevo y unico que creemos
que puede ser el mejor, sino otros, diversos) y que estdn en

proceso de construcciéon planetariamente.

Estamos pues, (tu y yo, estimado lector) en una encerrona.
Somos incapaces de imaginar y pensar mas alla de las cate-
gorias del griego o del latin adaptadas por las seis lenguas
imperiales de la Modernidad/Colonialidad: italiano, caste-
llano y portugués, durante el renacimiento; inglés, francés
y aleman, desde la ilustracién, incluido el periodo de auge

10

WALTER MIGNOLO

de Estados Unidos en las ciencias sociales y la ciencia en
general, sobre todo después de la Segunda Guerra Mun-
dial. Cualquier intento de pensar con categorias que pro-
vengan del bengali, del aymara, del arabe, del ruso, del
bambara. etc. queda condenado a} fracaso. Las lenguas,
desde el griego y el latin y sus seis continuaciones imperia-
les/coloniales a partir del Renacimiento contienen catego-
rias de pensamiento que ya no son sostenibles. De igual
manera el creole, tanto inglés como [rancés, en el caribe.
Pensar en serio, cientificamente, académicamente, pensar
con rigor, significa auto-esclavizarse, atarse a las cadenas
de categorias de pensamiento y normas disciplinarias que
controlan el saber mediante artificios magicos como la ex-
celencia y el conocimiento experto. Vandana Shiva dio el
cjemplo del experto preparado en las universidades de Es-
tados Unidos, Alemania, Francia o Inglaterra (o en cual-
quiera de sus sucursales en otras partes).

Sin embargo (estimado lector) deberiamos tener en cuenta
que tal incapacidad no es un problema de deficiencias per-
sonales sino mas bien del éxito imperial en el manejo de la

~colonialidad del saber. Esto es, el de llevarnos a aceptar que

no existen otras [ormas de pensamiento, de teoria politica
o de politica economica, de ontologia que-la del ser ni de
ciencia que la de la Historia que conduce desde Copérnico
a la guerra de las galaxias y desde Hipdcrates a la genomi-
ca. Y ademads esta el hecho de que la ciencia y la tecnologia
llevan implicita su propia €ética y su propia politica, ambas
ligadas en este momento, al mercado: mayores descubri-
mientos cientificos y mayor tecnologia, se dice, contribu-
yen al bienestar de la humanidad. Mientras esto se dice, la
colonialidad del poder econémico y politico destruye un
pais como Iraq (empezando con la Guerra del Gollo), ma-
12 alrededor de cien mil civiles, alimenta acciones de gue-

11



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL

12

rra en Europa y en Estados Unidos que producen mas
muertes de personas no involucradas en la guerra, genera
la muerte de cerca de dos mil jévenes marginales nortea-
mericanos (esto es, no jévenes que asistian a Harvard, Ya-
le, Princeton, Stanford, Duke u otras universidades seme-

jantes cuando comenzo la invasién a Iraq).

Sino hay otras formas de pensar politica y econémicamen-
te, sino no hay manera de “desprenderse” de la coloniali-
dad del saber y del ser, entonces, la continuidad de la colo-
nialidad del saber y del ser se polarizara cada vez en dos
bandos: los que quicren controlar (asegurados o bien por
su confianza cn la verdad o bien por la certeza en sus inte-
reses personales) la politica, la economia, el saber y el ser
bajo un modclo de sociedad, de epistemologia, de subjeti-
vidad y aquellos que simplemente dicen: -“no gracias, pe-
ro no. no me interesa ser incluido en su modelo de socie-
dad, de economia, de epistemologia y de subjetividad”-.
Aunque, sin duda, las cosas no son tan en blanco y en ne-
gro. Por un lado, quienes trabajan por el control de las es-
feras globales politicas, econémicas, epistémicas y subjeti-
vas no son un grupo homogénco. Estados Unidos y la
Union Europea sin duda tienen mucho en comun, mis alla
de las rencillas de [amilia. China, en cambio, no parece lis-
ta a sujetarse a los intereses de Estados Unidos y de la
Union Europea. Los paises drabe-islamicos del oeste me-
dio, juegan sus intereses econdémicos y familiares con Eu-
ropa v Estados Unidos, pero, en el fondo, parecen tener sus
propios proyectos. Las cosas no son menos complicadas en
la esfera de la sociedad civil y de la sociedad politica, esto
es, la esfera del voto y de los movimientos sociales. No obs-
tante, hoy, la imperialidad del saber (es decir, el saber do-
minante) v la colonialidad del saber (es decir, el saber que
se impone [uera del imperio, en las colonias y que reempla-

WALTER MIGNOLO

za, desplaza y suplanta), atraviesan las esleras de los esta-

dos, de la sociedad civil y de la sociedad politica.

Antes de seguir adelante, algunas aclaraciones terminologi-
cas. Las formas de colonialismo, desde la Segunda Guerra

Mundial. para dar una fecha, son distintas, el colonialismo

peninsular en América y el colonialismo ingles en la India.
El colonialismo no se defline por esos dos casos particula-
res, sino mds bien, por la logica de la colonialidad que lo
hizo posible y le dio y le da su forma de existencia, todavia
hoy. La logica de la colonialidad opera en tres diferentes ni-
vcles: ‘

* colonialidad del poder (politico y econémico)

» colonialidad del saber (epistémico, [iloséfico, cienti-
fico y en la relacion de las lenguas con el conoci-
micnto, segun lo dicho mas arriba)

* colonialidad del ser (subjetividad, control de la se-
xualidad y de los roles atribuidos a los géneros, etc)

El giro descolonial consiste en desprenderse del chaleco de
fuerza de las categorias de pensamiento que naturalizan la
colonialidad del saber y del ser y la justifican en la retérica
de la Modernidad, el progreso y la gestién “democratica”
imperial. El control actual del conocimiento opera {unda-
mentalmente en la economia y en la teoria politica. La [ilo-
sofia nco-liberal da prioridad al mercado y a los conceptos
de democracia y de libertad, ligados ambos al mercado. Di-
fercntes argumentos marxistas, critican a ambas, pero se
manticnen en el nivel de la economia y la politica. Las es-
feras del conocimiento y de la subjetividad, en cambio, son
¢l terreno en el cual operan los proyectos de desprendi-
miento en lorno a las identidades (sexuales, genéricas, ét-
nicas, religiosas no-cristianas).

13



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL

14

La esfera de la sociedad politica se configura en dos gran-
des dominios: el de los movimientos sociales y el del traba-
jo intelectual dentro y {uera de la academia. Los movimien-
tos sociales se organizan en Lorno a identidades descalifica-
das por el racismo y el patriarcalismo del saber imperial
que se constituye en el mismo movimiento de la coloniali-
dad del saber. En la medida en que los imperios occidenta-
les, capitalistas y cristianos (protestantes y catdlicos) for-
mados en los dltimos cinco siglos de historia del Atlantico
proyectada sobre el resto del globo, son co-extensivos con
la idea de Modernidad, la Colonialidad aparece como el la-
do mads oscuro e invisible de ella. La Colonialidad, en otras
palabras, es constitutiva de la Modernidad. Y en la medida
en que la colonialidad del poder, del saber y del ser se
asienta sobre el racismo y el patriarcalismo, los movimien-
tos sociales identitarios son hoy las respuestas contunden-
tes a la colonialidad del saber y del ser y, en consecuencia,
a la colonialidad del poder. El pensamiento descolonial es
el trabajo intelectual paralelo y complementario que no re-
presenta a los movimientos sociales.

La sociedad politica se configura también en el ambito del
saber, en las universidades principalmente y en los medios
independientes, en el uso de las paginas web. El Zapatismo
dio variadas muestras no solo de cémo operan los movi-
mientos sociales identitarios (esto es, movimientos sociales
no enrolados en partidos politicos ni tampoco en la sola
cuestion de clase, como en la formacion de los sindicatos)
sino también de un trabajo constante por la descoloniza-
cion del ser y del saber. En las universidades, en Estados
Unidos y en Europa, en América Latina y en Asia, se crean
espacios de transformacion del saber, saber con el que la
colonialidad se apodera de las subjetividades sin poder. Los
conocimientos y formas de comprension construidos por

WALTER MIGNOLO

el feminismo y las y los homosexuales, por las minorias ét-
nicas y religiosas, por los indigenas de Ecuador y los Afro-
caribenios y andinos no son saberes al servicio de las cor-
poraciones, o de la verdad empleada por el Estado, sino co-
nocimientos orientados hacia la descolonizacion del saber
v del ser.

Esta es la direccion hacia la cual apunta esta publicacion. Y
esta es la direccion del giro des-colonial.

El giro des-colonial es complementario pero distinto a la
teoria critica, por ejemplo, en la concepcion de Max Hork-
heimer. En pocas palabras, Frantz Fanon es al giro des-co-
lonial lo que Horkheimer es a la teoria critica. La descolo-
nialidad del ser y del saber requiere pensar, como lo hizo
Fanon, en las fronteras del liberalismo-economicista impe-
rial, del cristianisimo salvacionista y del marxismo revolu-
cionario. Estas tres grandes lineas constituyen el pensa-
miento unico, la diversidad del pensamiento unico occi-
dental. El giro descolonial surge de la diferencia colonial y,
quizas, de la diferencia imperial. Esto es, de todo aquello

- que el pensamiento unico, al constituirse como unico, re-

dujo a silencio, al pasédo, a la tradicion, al demonio, a lo
superado, a lo no sostenible, a lo no existente. El giro des-
colonial surge no de la “recuperacion” del pasado puesto
que el pasado es irrecuperable después de quinientos afios
de expansion occidental; y cuando se trata de recuperar se
corre el riesgo de caer en el fundamentalismo. Pero el pasa-
do se pucde “reactivar” no en su pureza, sino como pensa-
micnto fronterizo critico. Ya no es posible ignorar las contri-
buciones de occidente a la historia dé la humanidad como
tampoco se puede ignorar que tales contribuciones no son
soluciones para toda la humanidad. Hoy, la sociedad poli-
tica estd de pie y cn proceso de descolonizacién del ser y

15



16

EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL

del saber, en la conviccion de que otros mundos son posi-
bles, otros mundos en los que quepan muchos mundos, ya

no controlados por la iglesia, el soviet o el consenso de
Washington.

El giro des-colonial tiene su genealogia que comienza en el
momento mismo de la gestacion de la matriz colonial de
poder y la colonialidad del ser y del saber. No empieza ni
con Aristoteles ni con Platén. Ni tiene sus momentos no-
dales cn Locke, Marx o Freud. Tres momentos basicos de
esa genealogia son los movimientos anti-coloniales en Ta-
wantinsuyu y Anahuac. Waman Puma de Ayala en su “nue-
va cronica y buen gobierno” lo puso muy claro. Se necesi-
taba una nueva cronica, no desde el punto de vista de los
castellanos, sino de los habitantes del Tawantinsuyu. Sin
duda, su obra no representa a todos los habitantes origina-
rios de Tawantinsuyu, y Waman Puma asumié el mito Eu-
ropeo de la inferioridad de los Africanos. No obstante, su
pensamiento es un pensamiento-otro. Un pensamiento
que. a diferencia de la critica de Las Casas, no opera en el
interior de Occidente sino en la frontera, desde la perspec-
tiva de lo que Las Casas no pucde entender. Sin duda que
esto no signilica anular la critica de Las Casas, sino solo
marcar su parcialidad y el hecho de que no estaba en con-
diciones de ofrecer soluciones para los habitantes origina-
rios de Tawantinsuyu y Anahuac. Lo que el podia hacer era
contra los Castellanos no en lugar de los habitantes del Inca-
nato, que estuvieran en favor o en contra del gobierno Inca,
como fue el caso de Waman Puma. '

Un segundo ejemplo son las rebeliones en la India britdni-
ca contra el imperialismo Inglés. En ese contexto, la obra
de Mahatma Gandhi es equivalente a la de Waman Puma
en el Virreinato del Peru. Sin duda, las diferencias son

WALTER MIGNOLO

grandes. Waman Puma no tenfa experiencias previas, ni
tampoco los Europeos la tenian. Tampoco Waman Puma
visité nunca Europa. Gandhi, en cambio, estuvo en lngla—
terra y en Sudafrica antes de volver a su lucha en ?nc.ha y
para cl tiempo en que estuvo en Inglaterra, el imperialismo
cristiano v el capitalismo ya no eran und noved.ad o) ur;a
sorpresa, como lo fue para Waman. El tercer veJemplo lo
constituyen las rebeliones en el Caribe, espe(:]almen[e. a
revolucién haitiana y las luchas descoloniales an Argelia,
que inspiraron la critica y el giro des-colonial derlﬂ.ramz Fa
non. Finalmente, los reclamos economicos, politicos y éti-
cos de chicanos/as en Estados Unidos, tienen en la obra de
Gloria Anzaldua el equivalente de los tres primeros para
los imperialismos castellano, inglés y francés.

No es esta introduccion el lugar para entrar en mas deta-
lles. Espero que la idea del giro des-colonial haya qu.e,dado
cshozada. Los cuadernillos que seguirdn, a continuacion d,e
este y en los proximos meses, seran los encargado‘s no s0-
lo de aclarar la idea sino también de ponerla en .pr%xct'\ca en
el mismo acto de penpar el desprendimiento eplst.e’mlco, el
pcnsamiento critico fronterizo y la descolonizacion de la
matriz colonial de poder, de la colonialidad del sery del sa-
ber. El giro des-colo nial es un giro hac1.a\ un para.dl.g’ma-otro
(como lo ya fue explicado en el prefacio a la edl_clor} c?ste—
llana de Historias Locales/Diseios Globales: Cololmahdad,
conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo,!). El pa-
radigma-otro es diverso, pluri-versal. No es un pu.evo unll
versal abstracto que desplaza a los existentes (cnsuanog i-
berales, marxistas) sino que consiste en afirmar lé pluriver-
salidad como proyecto universal. La pluri-versahdad surge

J. W. Mignolo, Madrid: Akal, 2003.

17



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL

18

del hecho de que la historia local de la Europa occidental y
de Estados Unidos (esto es, el Eurocentrismo que siempre
fue global en sus disefos, desde el siglo XVI, se injerts en
todas las otras historias locales, en lenguas y en memorias
N0 europeas, en economias y organizacion politica con
otras memorias.: La pluriversalidad del paradigma otro se
gesta a partir del momento en que las diversas historias [o-
cales. interrumpidas por la historia local de Europa, co-
mienzan enfrentar sus propios destinos: o ser servidores o
pensar en las [ronteras, desde la colonialidad: esto es, des-
de las categorias de pensamiento y memorias marginadas y
soterradas. De lo contrario, la expansion del Euro-Ameri-
canismo continuard su marcha triunfante, hoy por hoy, en
los disenos o bien neo-liberales de George W. Bush y Tony
Blair o bien liberales, de liberales honestos como Jelfrey
Sachs con su mision global de terminar con la pobreza. Sin
duda que lo segundo es preferible a lo primero. Las alter-
nativas de la izquicrda marxista tienen el problema de pen-
sar a partir de-las mismas categorias del liberalismo y el
neo liberalismo, aunque claro est4, invirtiendo el conteni-
do, no cambiando su légica. El desprendimiento, el giro
descolonial propone precisamente eso: cambiar los térmi-
nos y no solo el contenido de la conversacién. Pensar des-
de categorias de pensamiento negadas: desde la corporali-
dad del cuerpo negro, la homesexualidad, las lenguas exo-
ticas o desde lo que el punto de vista Eurocentrico llama
pasado, como el aymara o el 4rabe, el urdu y el ruso, el uz-
bekistano y el zulu, etc. No en su pureza, una vez mds, si-
no en su infeccién con las lenguas y categorias de occiden-
te. El paradigma otro consiste, precisamente, en pensar en
la materialidad de otros lugares, de otras memorias, de
Otros cuerpos. Pensar, en suma, desde lo negado por la re-
torica de la modernidad bajo la efectiva marcha de la logi-

WALTER MIGNOLO

ca de la descolonialidad. El giro des-colonial es el proceso
global hacia la constitucion del paradigma otro., pensa-
mientos de co-existencia, dobles criticas, pensamiento ci-
marrén (como entre los afro-ecuatorianos), pensamiento
fronterizo (como en los chicanos/as), pensamiento negati-
vo (como en los filosofos africanos, como por ejemplo,
Chukwudi Eze).

El objetivo de estas publicaciones es hacer accesibles los
debates que circulan desde los Andes y el Brasil hasta el
Caribe {rancés e inglés, el de los/las latinos/as y chicanos/as
en Estados Unidos. Pero por ouro lado intentamos conti-
nuar un debate que se planteé hace ya quizds una década,
que se acalla y re-aparece, sobres los “estudios postcolonia-
les” y los “estudios culturales” como una imposicion esFa—
dounidense a América Latina. Quienes asi argumentan tie-
nen razoén en varios sentidos, tanto la postcolonialidad, co-
mo cl postestructuralismo, el lacanismo o el derridaismo
(habermassianismo. negrismo, bourdeismo, etc). Aqui se
trata de otra cosa, del pensamiento des-colonial: de un
pensamicnto que desde Waman Puma en el Virreinato del

_Pertt hasta Mahatma Gandhi en India, Amilcar Cabral en

Africa del Norte, Gloria Anzaldta en Estados Unidos se
construyd como pensamiento descolonial, irreductible a la
lista de ismos e ideades y de pos mencionadas mads arriba.
Mientras las editoriales de Paris, New York o Buenos Aires
contribuyen a alimentar un mercado de ideas que se con-
vierten mas en mercancias que en incentivos para una so-
ciedad-otra, donde las relaciones comunitarias, la justicia,
la igualdad, el buen vivir sean las guias de nuestros dessos
(en lugar del éxito, de la competencia, de la acumulacion
de biencs materiales, de la adquisicién del ultimo modelo),
nuestra intencion es contribuir al giro des-colonial, hacia
el deseo del buen vivir en vez de bien acumular y de ser el

19



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL

mejor o la mejor. En este conlexto, el pensamiento desco-
lonial se desprende de mezquinos debates de los “posts”
haciendo otras preguntas: ;qué tipo de conocimientos-’
/compre{lsi()n necesitamos? ;Quién lo hace/produce? ;Pa-
ra qué? Estas preguntas, en el pensamiento des-colonial es-
tan atravesadas por dos tipos de desprendimientos:

. . e .
Las relaciones entre la geo-historia y la epistemolo-

gia.

* Las relaciones entre las identidades (por ej., las for-

jadas sobre los cuerpos racializados y sexualizados)
vy la epistemologia.

l:l_ pensamiento des-colonial anuncia el cierre del pensa-
miento hegemonico de la Modernidad eurocentrada. Pens-
migmo gestado en funcion de considerar la mente y la in-
teligencia conectada con un ser —Dios- (y despegada de las
necesidades sexuales de un cuerpo que a su vez es pensa-
do exclusivamente como blanco y masculino), en un Euro-
pa que colonizaba el mundo y que se presentaba como el
punto de llegada y el modelo global para la humanidad.

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.
UN PENSAMIENTO Y POSICIONAMIENTO OTRO
DESDE LA DIFERENCIA COLONIAL"

Catherine Walsh

Se requicren nuevas formas de pensamiento que, tras-
cendiendo la diferencia colonial, pucdan constiuirse
sobre las fronteras de cosmologias cn competencia, cu-
ya articulacion actual se debe ¢n no poca medida a la
colonialidad del poder inserta en la construccion del
mundo moderno / colonial.

W. Mignolo 2003:398

Interculturalidad tiene una significacion en América Lati-
na y particularmente en Ecuador, ligada a las geopoliticas
de lugar y de espacio, a Jas luchas histéricas y actuales de
los pueblos indigenas y negros,y a sus construcciones de
un proyecto social, cultural, politico, ético 'y epistémico
oricntado a la descolonizacion y a la transformacion. Mds

-que un simple conceplo de interrelacion, la intercultura-

lidad senala y signilica procesos de construccion de cono-
cimicntos “otros”, de una practica politica “otra”. de un
poder social “otro”, y de una sociedad “otra”; formas dis-
tintas de pensar y actuar con relacion a y en contra de la
modernidad/colonialidad, un paradigma que es pensado a
iravés de la praxis politica. Este uso de “otro” no implica
un conocimiento, practica, poder o} paradigma mads, sino
un pensamiento, practica, poder y paradigma de y desde
la diferencia, desvidndose de las normas dominantes y, a

| Nucstro agradecimiento a Zulma Palermo por iniciar la traduccion de este arti-
culo, originalmente escrito ¢n inglés y modificado en su version presentada aqui.

21



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

22

la vez, radicalmente desafiando a ellas, asi abriendo la po-
sibilidad para la descolonializacion (Khatibi 2001).

En contraste con los constructos teéricos creados dentro
de la academia para ser aplicados a ciertos objetos o “ca-
s0s” para el analisis, la interculturalidad tal como es pre-
sentada y comprendida aqui, es un concepto formulado y
cargado de sentido principalmente por el movimiento in-
digena ecuatoriano, concepto al que este movimiento se
refiere hacia 1990 como “un principio ideolégico”. Como
tal, esta configuracion conceptual es por si misma “otra”,
en primer lugar porque proviene de un movimiento étnj-
co-social y no de una institucién académica, luego por-
que refleja un pensamiento que no se basa en los legados
euroceéntricos ni en las perspectivas de Ia modernidad vy,
finalmente, porque no se origina en los centros geopoliti-

cos de produccién del conocimiento académico, es decir
cel norte global.

Este articulo explora la significacion de la in[ercultura‘li-
dad como una perspectiva, concepto y practica “otra”,
que encuentra su sostén y razén de existencia en el hori-
zonte colonial de la modernidad A especificamente,. en la
colonialidad del poder. Su intencién no es reificar el con-
cepto de interculturalidad o del pensamiento indigena en
relacion con ella. Ni tampoco es fetichizar la nocién- de
“otro”. Al contrario, es llamar la atencién sobre la rela-
cion de la interculturalidad y la colonialidad del poder
como también de la diferencia colonial, tal como ellas son
pensadas y practicadas, particularmente por el pensa-
miento alternativo que proporcionan con relacién a 1a
clasificacion étnico-racial, la dominacion estructural y la
descolonizacién. También por la contestacién a y la dis-
tincion que hacen con discusiones relativistas de diferen-

CATHERINE WALSH

cia cultural y multiculturalidad. En este sentido, “otro”
ayuda a senalar lo alternativo o ‘diferente de este pensa-
miento; es lo que la modernidad no podia (y todavia no
puede) imaginar. Es decir, aquello que ha sido construido
desde las experiencias comunes histéricas y vivénciales
del colonialismo y colonialidad; un pensamiento subver-
sivo e insurgehte con metas estratégicamente politicas.

Poniendo un énfasis particular en la nocion de “intercultu-
ralidad epistémica”, a la vez que como una practica politi-
ca como una contra-respuesta a la hegemonia geopolitica
del conocimiento, el articulo busca ir mas alla de una sim-
ple asociacién de interculturalidad con politicas identita-
rias, moviéndose hacia configuraciones conceptuales que
denotan otras formas de pensar y posicionarse desde la di-
ferencia colonial, formas necesarias para la construccién de
un mundo mds justo. Su interés se orienta simultdineamen-
te.a clarificar como esas configuraciones son constitutivas
del proyecto del movimiento indigena ecuatoriano y a con-
siderar sus implicancias y posibilidades para el proyecto
participativo del pensamiento critico social (lo que Esco-
bar ha denominado el programa de investigacion de la mo-
dernidad/colonialidad), grupo en el que participa un cre-
ciente numero de investigadores en América Lalina y
EEUU. En este sentido, el articulo propone servir como un
ejemplo claro del pensamiento compartido que este pro-
yecto alienta: un pensamiento y didlogo con movimientos
sociales, con sus imeléctuales-activistas, y con otros cer-
canos a conceptos claves que podrian contribuir a una
comprension profunda de las complejidades y posibilida-
des de la descolonializacion!.

1. Con esta veta, mi intencion aqui ¢s ocuparme de los elementos de un didlogo
continuo con Walter Mignolo sobre la interculturalidad en relacion a la diferen-

23


http:abriendo.la

INTERCULTURALIDAD v COLONIALIDAD DEL PODER,

El movimiento indigena y la construccién politica,
ideologica y epistémica de la interculturalidad

En la dltima década, los movimientos indigenas en paises
como Ecuador y Bolivia, no han solo desafiado la nocion
vy la prictica del Estado-Nacién, sino que tambiéii y por
medio de una politica diferente, han invertido la hegemo-
nia blanca-mestiza. Son estas practicas que ya posicionan
a los pueblos indigenas local, regional y transnacional-
fnente como actores sociales y politicos. Las historias
(trans)locales v las acciones de estos movimicentos con-
frontan los legados y las relaciones del colonialismo inter-
no -lo que Rivera Cusicanqui (1993) llama'la larga dura-
cion del colonialismo- tanto como los designios globales
del mundo moderno-colonial. En Si, sus practicas y pen-
samientos ofrecen mucho en términos de geopoliticas del
conocimiento y de la colonialidad del poder.

Esta formulacion ha sido mas significativa en Ecuador
que en todas las otras naciones latinoamericanas, porque
alli la interculturalidad -como principio clave del proyec-
to politico del movimiento indigena- estd directamente |i-
gada a la lucha en contra de los poderes de la coloniali-

cia colonial, movimientos indigenas y la colonialidad del poder. extendiendo y
ampliando ¢l didlogo a nuevas consideraciones, incluso las generadas en discusio-
nes con doctorandos de_ la Universidad Andina Simon Bolivar (UASB) en Quito.
con mis colegas Ldizon Leon y Adolfo Albdn ¥, mas recientemente con Nelson
Maldonado-Torres de la Universidad de California, Berkeley. El didlogo con W,
Mignolo cmpezo en Noviembre del 2000 cn el seminario "Conocimiento y lo co-
nocido” en Duke University, extendiéndose en Junio del 2001 en reuniom similar
¢n Quito vy luego e¢n 2002/3 sumandose doctorandos de Estudios Culturales Lati-
noamericanos de la UASB. Posteriormente se amplio cn reuniones en Duke conio
"Teorfa Critica y descolonizacion", mayo 2004. (Vedse también entrevista en
Walsh, Schiwy y Castro-Gomez (2002).

24

-

CATHERINE WALSH

dad y del imperialismo?. Especificamente, la intercultura-
lidad —como habia sido usada y comprendida por el o
vimiento hasta 1990- pone en cuestion la realidad socio-
politica del neocolonialismo como se reflejabé'en lqs
modelos existentes de estado, democracia y nacion, exi-
giendo un repensamiento de ellos como part.e’de un pro-
ceso de descolonizacion y transformacion (Walsh

2002b)3.

CONAIE —la Conlederacién de Nacionalidades Indigenas
de Ecuador- hace explicito en su proyecto politico 12'1 sig-
nificacion conceptual, politica e ideologica del término:

El principio de la interculturalidad respeta la (Aliversidad de: puc.blo.s’ ¥y
nacionalidades indigenas y demas sectores sociales ecual'orl.anos. péro
a su vez demanda la unidad de estas en el campo econémico, social,
cultural y politico, en aras de transformar las actuales eslructurasd)'
construir el nuevo Estado plurinacional, en un marco d? igualdad de
derechos. respcto mutuo, paz y armonfa entre nacionalidades. (CO-

NAIE 1997.12)

Para CONAIE, interculturalidad es un principio ideologi-
co (uno de los nueve que constituyen y dirigen su proyec-
“to politico), clave en la construcciéon de una nueva

ivi i€ : i inter-
‘imiento indigena boliviano también hacc referencia a la
ki g hl de la educacion bilingue indigena y no
rali 5 LI > en cl contexto de la 7 g en
cuhuralidad. es tipicamente g 1 A i
i 3 noémicas, politicas y s ;
cen s ayor de las esferas eco
generalmente en sentido m s
Zn la forma en que se refiere mas directamente a la estructura de y
transformaciones institucionales. o
ie i i 5 s del m =
3. Esta cstrategia es puesta también en cvidencia en los esfuerzos e
) por construi i6 spuesta a Iz acti-
1o por construir su propio modelo de educacion como una respu s 8 prac
; lés i i iminar
ca generalizada de actitudes neocoloniales que tienden a elnml el conocimien-
é aliza : n ) |
10 Z‘omo un instrumento de desarrollo y de solucion a los 8;2 o
rales y economicos existentes™ (DINIEB citado en Walsh 20044

25



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

democracia” —“anticolonialista, anticapitalista, antiimpe-
rialista y antisegregacionista”— que garantiza “la maxima
Yy permanente participacion de los pueblos y nacionalida-
des (indigenas) en las tomas de decision y en el ejercicio
de poder politico en el Estado Plurinacional” (CONAIE
1997, 11). El Estado Plurinacional, un concepto también
usado por el movimiento boliviano katarista en los 804,
reficre a la organizacion gubernamental que representa la
union del poder politico, economico y social de todos los
pueblos y nacionalidades, unidas bajo el mismo gobierno
y dirigido por una Constitucién. Distinto del presente Es-
tado Uninacional que solo fepresenta los sectores domi-
nantes, el Estado Plurinacional “reconoce, respeta y pro-
mueve la unidad, igualdad y solidaridad entre todos los
pueblos y nacionalidades existentes en Ecuador, al mar-
gen de sus diferencias histéricas, politicas y culturales” a
la vez que representa '

- un proceso de transicion desde el Estado capitalista, burgués y ex-
cluyente, hacia un Estado Plurinacional incluyente que integra en los
aspectos social, economico, politico. juridico y cultural a todos los
sectores de nuestro pais. También es el paso del Estado clasista y eli-
tista del poder dominante, hacia el Estado Plurinacional constituido
por todos los scctores sociales existentes en el ecuador. con una repre-
sentacion y poder. La finalidad méxima del Estado Plurinacional es re-
solver paulatinamente las lacras sociales heredadas, tales como: el

4. En contraste con cl Ceuador, el interés actual de los movimientos indigenas bo-
livianos, particularmente el de los aymaras, no sé interesa en el Estado per se. Mas
bien su atencion se orienta a la recuperacion de la memoria en relacion con la or-
ganizacion regional de los ayllus, como una forma para (re)pensar el proyecto es-
tatal sin Estado. Tal pensamiento, a pesar de la diferencia de enfoque con la cons-
truccion ecuatoriana de un Estado Plurinacional, no es distinto en su intencién
politica. Ambos movimientos nacionales forman parte de proyectos politicos que
cstan pensados desde la experiencia vivida de la diferencia colonial y no desde la
ideologia del Estado.

26

Cmms————

CATHERINE WALSH

analfabetismo. la pobreza, el desempleo. el racismo, la incipiente pro-
duccion, etc., hasta llegar a satisfacer las necesidades basicas materia-
les, espirituales y culturales... garantizando el ejercicio de sus dere-
chos individualcs y colectivos. (CONAIE 2003, 2)

Para la CONAIE, la interculturalidad tiene un rol clave
tanto en la construccion del Estado Plurinacional como
también en la transformacion de la sociedad en su con-
junto; el significado politico e ideolégico de la intercultu-

- ralidad se centra en el hecho de que forma parte de pro-

cesos v practicas que necesariamente son oposicionales,
transformadoras y contra-hegemonicas. En este sentido,
la interculturalidad no esta entendida como un concepto
o término nuevo para referir al contacto y al conflicto en-
tre el Occidente y otras civilizaciones - como algo que
siempre ha existido. Tampoco sugiere una nueva politica
o lo que Dussel llama una “antipolitica” (2001,11) que, se
origina en una practica emancipatoria, que deriva de una
responsabilidad hacia el Otro.

Representa, en cambio, una configuracién conceptual, un
giro epistémico, que tiene como base el pasado y el pre-

- sente de las realidades vividas de la dominacién, explota-

cion y' marginalizacién, las que son simultdneamente
constitutivas y la consecuencia de lo que Mignolo (2000)
ha llamado modernidad/colonialidad. Una configuracion
conceptual que, al mismo tiempo que construye una res-
puesta social, politica, ética'y epistémica a esas realidades
que ocurricron y ocurren, lo hace desde un lugar de enun-
ciacién indigena®. Como Muyolema (2001, 349) argu-

5. Hablar de interculturalidad como una construccion de y desde un lugar mdl-
gena de enunciacion no significa sugerir que otros Geetiores 11? usan el término.
K4Li$ hien cs aceptar que en Ecuador, ha sido el movimiento ?ndlgen‘a(el que _ha de-
finido la interculiuralidad y le ha dado su significacion social. politica y ética.

27



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

menta, este lugar de enunciaciéon es un “lugar politico”
que comprende tanto al sujeto de la enunciacién como un
programa politico y cultural, a la vez que un programa que
—desde mi perspectiva— tiene también cardcter epistémico.

:Qué signilica hablar de un “giro epistémico” en relacion
al concepto de interculturalidad y cudl es su incidencia en
la agencia del movimiento indigena? En mi continuado
dialogo con el movimiento indigena y desde mi compren-
sion de la construccién conceptual, la interculturalidad
representa una logica, no simplemente un discurso, cons-
truida desde la particularidad de la colonialidad y la dife-
rencia que ésta ha marcado. Para Mignolo esa es la dife-
rencia colonial; la consecuencia de la pasada y presente
subaltemizacion de pueblos, lenguajes y conocimientos.
Esta logica, en tanto parte desde la diferencia colonial vy,
mas aun, desde una posicién que ha sido exteriorizada®,
no queda fijada en ella sino que mds bien trabaja para
transgredir las [ronteras de lo que es hegemonico, interior
y subalternizado. Dicho de otro modo, la logica de la in-
terculturalidad compromete un conocimiento y pensa-
miento que no se encuentra aislado de los paradigmas o
estructuras dominantes; por necesidad (y como un resul-
tado del proceso de colonialidad) esta logica “conoce”
esos paradigmas y estructuras. Y es a través de ese cono-

6. Hablar de una posicion que “ha sido exteriorizada” en vez de una “posicion de
exterioridad” cs argumentar, y en debate con Mignolo y Dussel, en contra de la
nocion que la colonialidad/modernidad necesariamente signilica o consiruye una
clara delinealidad de interioridad y exlerioridad. También es cuestionar el hecho
de que la agencia dirigida a interrumpir la hegemonia de la modernidad/colonia-
lidad (es decir, descolonializacion, transmodernidad) necesariamente tliene que
venir de “fuera”. Mas bien, prefiero pensar en el uso estratégico y el significado
mismo de movilidad o movimiento: es decir, en la metdfora de “adentro. aluera y
en contra” usada inicialmente por Quijano (ver Walsh 2002b).

CATHERINE WALSH

cimiento que se genera un pensamiento “otro”. Un pen-
samicnto “otro” que orienta la agencia del movimiento en
las csferas politica, social y cultural, mientras opera alec-
tando (v descolonizando) tanto las estructuras y paradig-
mas dominantes como la estandarizacién cultural que
coustruye el conocimiento “universal” de occidente.

Un claro ejemplo puede encontrarse en la conceptualiza-
cion y organizacion de la Universidad Intercultural Amaw-
tay Wasi —la Universidad Intercultural de las Nacionalida-
des y Pucblos Indigenas o la casa de sabiduria, una
“pluriversidad” que intenta repensar, reconstruir y rearti-
cular el conocimiento y pensamiento andino ancestral.
Fundada en ¢l afo 2000 como un componente educacio-
nal y epistemologico del proyecto politico de la CONAIE
(y aprobada por el estado ecuatoriano en 2003), Amawtay
Wasi estd basada en la necesidad de preparar pensadores
que pudieran ocupar un rol como reales protagonistas en
la construccion de una sociedad mas equitativa y justa.
Con esto en mente, la propuesta de la universidad’ se
orienta a través de una co-construccion intercultural de
teoria. rellexion y practica que facilita una comprension
diferente de las realidades global, nacional y local y, al
mismo tiempo, articula diversas racionalidades y cosmo-
visiones en una “racionalidad de Abya Yala que tiene un
cardcter [undamentalmente vivido e intcrrelacional”
(CONAILE-ICCI 2003,18). En contraste con otras institu-
ciones de ensefanza superior, es un proyecto intelectual,
social y politico de las nacionalidades y pueblos indigenas

7. Por cl hecho de que Amawtay Wasi recién inicio con clases cn octubre 20015‘ no
: ic i i ntari i solo re-
pademos hablar de una practica todavia. Por tanto, los comentarios aqui soio

{lejan la propucsta.

29



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

lanzado a toda la sociedad ecuatoriana y pensado desde la
necesidad de (re)construir conocimientos orientados a
posibilitar un real impacto social y construir una “nueva
condicion social del conocimiento” (Amawtay Wasi
2004). En si, es un referente clave no solo para el Ecua-
dor sino para el sur global en general.8

Como dos de sus lideres anotan, es una {orma de sacudir
el yugo colonial, confrontar el neocolonialismo intelec-
tual, revalorar los conocimientos que durante milenios
han mantenido la coherencia y la personalidad del pueblo
andino, y consolidar un espacio universitario que ayuda a
desmantclar la supuesta universalidad del conocimiento
occidental, confrontando esta produccion de conocimien-
to con la de los pueblos indigenas (Macas y Lozano
2001). Su tarea fundamental es:

Responder desde la epistemologfa, la ética y la politica a la descolonia-
lizacion del conocimiento (...). un espacio de reflexion que proponga
nucvas formas de concebir la construccion de conocimiento (...) po-
tenciar los saberes locales y construir las ciencias del conocimiento,
como requisito indispensable para trabajar no desde las respuestas al
orden colonial epistemologico, filosofico, ético, politico y economico:
sino desde la propuesta construida sobre la base de principios filosofi-
¢os [andinos]. (Amawtay Wasi 2004)

La propuesta de Amawtay Wasi representa “un modelo
otro” de educacion universitaria que toma como punto de
partida una légica y pensamiento enraizados en el enten-
dimiento y uso renovados de la cosmovision y teoria filo-
sofica de existencia de Abya Yala en la cual la “chacana” o

8. No obstante, existen criticas a la propuesta por ser kichwa-céntrica, dejando
afuera del modclo otras cosmologias y perspectivas filosoficas construidas desde
los pucblos indigenas amazonicos y de 1a costa, como también de las comunida-
des afro-descendientes.

30

CATHERINE WALSH

relacionalidad estd en el centro como expresion de la mas
profunda comprension simbélica de la ciencia ancestral
(ver grafico 1).

Grafico 1: Conceptos claves en la filosofia de Abya Yala

Cruz cuadrado del sur

Nocién circular Chacana Tres mundos
de tiempoy === | |palacionalidad Runa
espacio

Sabiduria
Aprendizaje

.

Esta relacionalidad implica asumir una perspectiva edu-
cativa que dé cuenta de la unidad en la diversidad, la
complementariedad., reciprocidad, correspondencia y
proporcionalidad de los conocimientos, saberes, haceres,
rellexiones, vivencias y cosmovisiones. Es a partir de esta
rclacionalidad que Amawtay Wasi propone recuperar y
revalorizar los conocimientos ancestrales sin dejar de la-
do los conocimientos de otras culturas, buscando asi
construir relaciones simétricas con lo que ha sido consi-
derado como “ciencia universal”. -

Con este afdn, la organizacion de Amawtay Wasi no se ba-
sa en facultades o departamentos disciplinarios, sino en
cinco centros de saber (ver grafico 2):

31



—?—_———_——

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

32

Grafico 2: Los cinco centros del saber

Yachay

Desafifo d .
satlo ce Aire

interculturalidad

Desafio de
cosmologia

AT

Munay
Fuego

Desafio del
mundo vivido

Ruray
Tierra

El Centro Yachay Munay tiene como desalio las cosmovi-
sioncs, racionalidades y filosolias, impulsando la articula-
cion de un conjunto de saberes que dan cuenta de la co-
construccion intercultural de diversas cosmovisiones y
epistemologias. de la simbologia, lenguaje y la estética
entre otras.

El Ceniro Munay Ruray tiene como desalio la construc-
cion de un mundo vivo, permitiendo la articulacion del
ser humano a la comunidad, la tierra, el planeta y el cos-
mos y la construccion de un habitat que recupere lo me-

jor de las diversas culturas, asi desarrollando investiga-

ciones y emprendimientos en los campos de salud y
medicina integral, agroecologia, ordenacién territorial,
geogralia. artcs, arquitectura y desarrollo humano susten-
table, entre otros.

El Centro Ruray Ushay plantea el desalio de la recupera-

CATHERINE WALSH

cién y desarrollo de los ingenios humanos orientados a la
vida, articulando un conjunto de tecnociencias (gerencia y
administracion, energias alternativas, cibernética, tecnolo-
gias de comunicacion, informatica, biotecnologia y tecno-
logias ambientalmente sustentables) con conciencia.

El Centro Ushay Yachay tiene el desafio de la construcciéon
de la interculturalidad. En él se articulan un conjunto de
ciencias relacionadas con culturas, economia y politica
entre otros, que buscan en sus interrelaciones dar cuenta
de la pluralidad cultural del planeta, incluyendo sociolo-
gia, estética indoamericana, literatura, historia, antropo-
logia, derecho indigena e internacional, educacién, elc.

Finalmente, el Centro Kawsay es el eje articulador, rela-
cionador, vinculador del conjunto de los centros de saber
—el corazon— que plantea como desafio la construccion de
la sabiduria, asi dinamizando la trascendencia, compleji-
dad y el trabajo intra, inter y transdisciplinario en el con-

junto de la universidad (Amawtay Wasi 2004).

Como lo senalé en otro lugar (Walsh 2002b) la propues-
ta refleja la necesidad de alentar procesos de translacion
mutua de conocimientos, en lo plural (Vera 1997). El ob-
jetivo no es la mezcla o hibridacion de formas de conoci-
miento ni una forma de invencién del mejor de los dos
posibles mundos. Por el contrario, representa la construc-
cion de un nuevo espacio epistemolégico que incorpora y
negocia los conocimientos indigenas y occidentales (y
tanto sus bases teoréticas como experienciales), mante-
niendo consistentemente como fundamental la coloniali-
dad del poder y la diferencia colonial de la que vienen
siendo sujetos. Surge aqui la posibilidad de hablar de una
“inter-epistemologia” como una forma posible de referir a
ese campo relacional.

33



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

34

En esta construccion conceptual tanto con relacién a
Amawtay Wasi como con relacién al proyecto politico ma-
yor del movimiento, la interculturalidad senala una poli-
tica cultural y un pensamiento oposicionales no basados
simplemente en el reconocimiento o la inclusion, sino
mds bien dirigidos a la transformacién estructural y so-
ciohistérica. Una politica y un pensamiento tendidos a la
construccién de una propuesta alternativa de civilizacién
y sociedad; una politica y pensamiento que parta de y
confronte la colonialidad del poder, pero que también
proponga otra légica de incorporacién. Una légica radi-
calmente distinta de la que orientan las politicas de la di-
versidad estatales, que no busque la inclusién en el Esta-
do-Nacién como estd establecido, sino que en cambio
conciba una construccion alternativa de organizacién, so-
ciedad, educacion y gobierno en la que la diferencia no
sea aditiva sino constitutiva. Como tal, la légica de la in-
terculturalidad es importante no sélo para comprender el
proyecto del movimiento indigena ecuatoriano, sino tam-
bién —como Mignolo lo ha subrayado (Walsh 2002%)- pa-
ra imaginar un futuro distinto.

Pero mientras la configuracion conceptual y la practica de
la interculturalidad estan claramente sostenidas en las ex-
periencias histéricas y en la racializacién que formé la co-
lonialidad del poder en las Américas (Quijano 1999), es-
ta configuraciéon y practica continta concibiendo la
nocion de que el conflicto es indigena - blanco-mestizo.
Como tal, las identidades negras y su produccién cultural
y epistémica quedan invisibilizadas en las propuestas in-
digenas, contribuyendo mds aun a la sublaternizacién de
los alroecuatorianos ya no sélo por la sociedad dominan-
te sino también por el movimiento indigena. De este mo-
do, los procesos de racializacién y de racismo subjetivo,

I - e

CATHERINE WALSH

institucional y epistémico no estdn vencidos sino, en cier-
to sentido, reconfigurados; esto trae a mi mente el argu-
mento de Fanon (1967) de un “sentimiento de no-exis-
tencia”. Es por esta razén que los afros son reticentes en
asumir la interculturalidad simplemente como es pro-
puesta por el movimiento indigena. Mds bien y como dis-
cuto a continuacion, los afroecuatorianos estan involu-
crados en sus propios procesos politicos y de
pensamiento “otro” que, aun distintos de los de los indi-
genas, también marcan pasos dirigidos hacia la intercul-
turalidad como lucha decolonial

Por lo tanto, lo que aqui se hace evidente es que la colo-
nialidad del poder no es una entidad homogénea que es
experimentada de la misma manera por todos los grupos
subalternizados, y que la interculturalidad no es un con-
cepto que quede fuera de las complejas imbricaciones de
las historias locales y de la diferencia. Mds bien, y en una
sociedad como la ecuatoriana concebida nacional ¢ inter-
nacionalmente como la nacién andina “indigena”, los pa-
trones de poder a los que Quijano hace referencia conti-
nuan siendo diferencialmente marcadas por raza y
etnicidad, un marcador que si importa.

Luchas afroecuatorianas de existencia y descolonialidad

“Descolonializarse, ésta es la posibilidad del pensamien-
to”. Estas palabras del drabe-islamico Abdelkebir Khatibi
(2001, 75) parten de un lugar de enunciacion epistémico
y geopolitico en el cual la descolonializacién no es sim-
plemente un asunto intelectual y politico sino, y mas i.m-
portante aun, un asunto de existencia. Esta preocupacion
recuerda los sentimientos de Fanon sobre la relaciéon en-
tre colonialismo y la no-humanidad: “Porque es una ne-

35



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

gacion sistematica de la otra persona y una determinacién
furiosa a negar la otra persona todos los atributos de hu-
manidad, el colonialismo obliga a la gente que domina a
preguntarse continuamente: ‘;en realidad quién soy'?
(1967, 50). Este sentimiento también estd expresado por
Lewis Gordon cuando argumenta por “filosofias de exis-
tencia”, por una atencion a cuestiones filoséficas basadas
en “asuntos de libertad, angustia, responsabilidad, agen-
cia encarnada, sociabilidad y liberacién” (Gordon 2000,
10). cuestiones enraizadas en el contexto vivido de preo-
cupacion tanto del pasado como del presente de los des-
cendientes africanos. Son asuntos arraigados en lo que
Nelson Maldonado-Torres (2004%) acertadamente llama
la “colonialidad del ser”.

Cuando tomado conjuntamente la colonialidad del poder
y su uso de raza y la perspectiva eurocéntrica de la colo-
nialidad del saber, la colonialidad del ser sirve como fuer-
za ultima por el hecho de que (por medio de la esclaviza-
cion y mds alld de ella) ha negada los descendientes
africanos el estatus de gente?, una negacion que plantea
problemas reales en torno a libertad y liberacién. Tal rea-
lidad estd expresado por el intelectual-activista afroesme-
raldeno Juan Garcia cuando el dice: “Siempre me han di-
cho que mi conocimiento no es conocimiento, que mi
ticrra es de nadie, lo que me hace pensar que no soy per-
. sona” 10,

9. Dc hecho, en el contexto del trato y las relaciones esclavistas, los africanos y
descendientes africanos esclavizados fueron considerados como “cosas”, como
objetos del mercado de ser poseidos y/o comerciados.

10. Comentarios en el Seminario “Geopoliticas del conocimiento”, Universidad
Andina Simén Bolivar, Quito, junio 2001.

36

.

CATHERINE WALSH

En una nacion y region definidas por su presencia indige-
na y por una conciencia identitaria nacional mestiza, los
pueblos afros son los ultimos otros, histéricamente invi-
sibilizados y tratados por la sociedad dominante como
existencialmente marginales, un tratamiento que en los
tltimos anos también se evidencia por parte del movi-
miento indigenall. Por lo tanto, las luchas afros en con-
tra de la colonialidad (del poder, saber y ser) son dobles.
A la diferencia de los indigenas, son luchas que tienen
mds que ver con asuntos enraizados en la existencia mis-
ma que con la transformacion politica y social (aunque
eso también se mantiene como meta)!2. Mientras que pa-
ra el movimiento indigena la interculturalidad es un prin-
cipio ideoldgico que debe guiar la transformacion de es-
tructuras e instituciones estatales y sociales (una forma
de descolonializacion de lo de afuera), para los pueblos
afros el proceso es mas bien desde adentro: la afirmacion,
el [ortalecimiento y la descolonializacion “casa adentro”
como paso necesario y anterior a lo de afuera. Como afir-

11. Segun datos del ultimo censo, la poblacion afrodescendiente en el Ecuador
consta como 6% de la poblacién. '

12. Mi colega Edizon Leon se ha referido a eso como “doble colonialidad” (con-
versaciones personales, 18 de junio 2004). Es decir, la colonialidad ejercida por
la sociedad dominante blanco-mestiza como también ella ejercida por el movi-
miento indigena; lo que produce en esencia en el contexto andino. la doble con-
ciencia que hablo DuBois, aunque en un contexto muy distinto. El hecho de que
el reconocimiento de los indigenas como seres humanos tanto en el Ecuador co-
mo en la region andina, fue al costo a los descendientes africanos y de que el la
esclavitud negra tenia como motivo principal a salvar los indigenas (como “gen-
te”) de la exterminacion, marca una historia que siempre ha posicionado a los in-
digenas en cima de negros en las escalas de clasificacion social. Una historia que
para los pueblos afros ha significado una lucha continua con el racismo y la ra-
cializacion, como también para la existencia como seres humanos al frente de es-
ta doble colonialidad.

37



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

ma Juan Garcia, es “despertar el sentido de pertenencia de
ser negro (...) y retomar el poder vital necesario para po-
nernos en términos iguales”13. El hecho de que esta afir-
macion y fortalecimiento incluyen la recuperacion y re-
construccion de memoria y conocimiento colectivos (ver
Garcia 2003b y Leén 2003), incluyendo lo que hemos lla-
mado “pensamiento cimarron” (Walsh y Ledn, en pren-
sa)1*, revela la operacién de una interculturalidad episté-
mica que también esta ligada, aunque en forma diferente,
a procesos de transformacién social y politica. Incluido
aqui es la necesidad de reconocer y visibilizar conflictos
racializados entre grupos, incluyendo indigenas y ne-
gros!3, como paso anterior al trabajo “casa afuera”. El si-
tio principal para este trabajo se encuentra en los esfuer-
zos comunitarios de desarrollar una educacion
afro-orientada, lo que se refiere como etnoeducacion.

El proceso y proyecto de interculturalidad, entonces, no
se limitan a inter-relaciones. También se extienden a la
afirmacion y fortalecimiento de lo propio, de lo que ha si-
do subalternizado y/o negado por la colonialidad. Esta
afirmacion y fortalecimiento no pueden ser entendidos

13. Comentarios en el Taller sobre Etnoeducacion, Universidad Andina Simén
Bolivar, Quito, 22 de febrero 2001.

14. Nuestro uso de “cimarrén” aqui no tiene su enfoque en el sentido fugitivo del
término sino én su sentido vivido de existencia, es decir en la recuperacién vy re-
construccién de existencia, libertad y liberacion en el presente pero en conversa-
cion con los ancestros. Significa un pensamiento politica y culturalmente subver-
sivo (un pensamiento que, en conversacién con Nelson Maldonado-Torres, tiene
una actitud de-colonial) que confronta la no-existencia de la doble colonialidad,
asi trabajando hacia la “descolonialidad”.

15. Véase, por ejemplo, Papd Roncén. Historia de vida, Juan Garcia Salazar
(comp.). Quito: Fondo Documental Afro-Andino, Universidad Andina Simén Bo-
livar, 20032

38

CATHERINE WALSH

dentro de los marcos de politicas identitarias o de relati-
vismo cultural cuyos referentes conceptuales son occi-
dentales. Mds bien, su comprensién esta en las politicas
de diferencia geopoliticamente constituidas en esta parte
del mundo y cuyas bases se encuentran en el nudo com-
plejo de la modernidad/colonialidad!6 (incluyendo su re-
lacién a la esclavizacion negra como fue diferencialmente
vivida en la regién andina), y en la relacion entretejida
que este nudo crea con relacién al ser-pensamiento-ac-
cion, lo que Fanon ha llamado la dimensién accional,
subjetiva y situada del ser humano (Gordon 1995). Aqui,
la diferencia tiene un sentido mds profundo a él indicado
por la “diferencia colonial” como ha sido descrito por

‘Mignolo. Hace referencia a lo que existi6 antes de la co-

lonializacion y esclavitud: la libertad de existencia de los
africanos, entrelazada en una .compleja red espiritual
donde la vida fue gobernada, en gran parte, por la rela-
cién intima con los ancestros. Para los descendientes afri-
canos hoy en dia y particularmente en el contexto ecua-
toriano, la diferencia tiene que ver con la reconstruccion
de esta ancestralidad, con una recuperaciéon de y una
atencion a los mandatos de los ancestros transmitidos por
medio de los ancianos. En este sentido, la diferencia no es
tanto una apuesfa de resistencia, sino una apuesta de (re-
)construccion. Aqui hago referencia a la (re)construccion
de la dimension situada del ser humano que el colonialis-
mo, la esclavitud y la continua colonialidad del ser han
intentado destruir: la (re)construccién de un sentido co-
lectivo de pertenencia y de ser que hace alianza con los

16. Como anota Bogues (2003, 2), “Lo que muchas veces es elido es que el mar-
co amplio para la emergencia de la modernidad se encuentra en el ascenso de la
esclavitud racial, el colonialismo y nuevas formas de imperio”.

39



INTERCULTURALIDAD Y COLONIJALIDAD DEL PODER.

que vinieron antes. En este sentido, vale la pena hablar’
adicionalmente sobre la colonialidad de la naturaleza, ésa

entendida como la dicotomia impuesta entre naturaleza y

sociedad y la ruptura que promueve entre los mundos

biofisicos, humanos y supernaturales (espirituales). Es en

el enlace entre la colonialidad del poder, saber, ser y na-

turaleza que las actuales luchas decoloniales de las comu-

nidades afros tanto en Ecuador como en Colombia asume

mayor significadol7.

Los alroecuatorianos estan asi involucrados en la cons-
truccion de un pensamiento y una praxis “otros” que
rearticulan y reconstruyen complejas concepciones meta-
fisicas y culturales e interpretaciones de la realidad, in-
cluyendo nuevos usos de la ancestralidad que dan el co-
nocimiento, el ser, la naturaleza y la accién social una
fuerza histérica. Su interés no es “abrir” el pensamiento
eurocéntrico moderno!® o, como argumento a continua-
cion, contribuir a nociones de una sociedad multicultu-
ral. Mis bien, es solidificar una légica “otra” de pensa-
miento, reflexion y accién desde la diferencia, una légica
que tiene utilidad socio-politica e intelectual, incluyendo

17. Véase Catherine Walsh, Edizon Leon y Eduardo Restrepo, "Procesos organi-
zativos y politicas culturales de los pueblos negros en Colombia y Ecuador,” Ta-
blevo, Bogotd, Convenio Andrés Bello, 2005 y Catherine Walsh, Edizon Leén y
Lduardo Restrepo, “Movimientos sociales afro y politicas de identidad en Colom-
bia y Ecuador™, en Siete cdtedras para la integracion. La universidad y los procesos
de investigacion social, Bogota; Convenio Andrés Bello, 2005.

18. Aunque no esta dentro del enfoque de este articulo, es también importante
considerar como este proyecto politico de unos pensamiento y praxis “otros” de-
safia la modernidad, permitiendo alternativas a la modcrnidad como ha sido con-
cebida en su forma dominante eurocéntrica, Similarmente, también es importan-
te considerar qué ofrece el proyecto de la interculturalidad, en la forma que estd
entendida aqui, al proyecto de la transmodernidad.

40

B o

CATHERINE WALSH

una utilidad en términos de los sentidos de pertenencia y
del ser. Dicho de otra manera, es el uso socio-politico, in-
telectual y existencial de esta praxis y pensamiento otros
que permite los afroecuatorianos a posicionarse estratégi-
camente desde su diferencia (colonial y ancestral) con re-
lacién a la sociedad dominante pero también con relacion
a los indigenas. Tales procesos representan pasos crucia-
les en confrontar los asuntos vividos de existencia y en
construir proyectos de interculturalidad que son intelec-
tuales, politicos y éticos, proyectos que atentan confron-
tar la doble colonialidad meneionada aqui, trabajando ha-
cia una descolonializacion de uno mismo vy, a la vez y mas
especificamente, hacia una decolonialidad del poder, sa-
ber y ser, como también de naturaleza.

Interculturalidad, multiculturalismo y diferencia colonial

Después de haber comprendido las construcciones con-
ceptuales de la interculturalidad, la distincién con el mul-
ticulturalismo es vital. Lo es tanto para el pensamiento
dentro de nuestro proyecto de la modernidad/coloniali-
dad como para pensar y actuar hacia un futuro que ofrez-
ca alternativas al capitalismo, especialmente a su mas re-
cientes formaciones neoliberales. Mignolo sugiere que la
dificultad para comprender la diferencia entre estas dos
palabras “sefiala una de las dificultades del monotopismo
en el pensamiento moderno: la imposibilidad de pensar
fuera de las categorias de la modernidad, y de no ser ca-
paz de comprender la importancia de la geopolitica del
conocimiento y del lugar de enunciacién epistémico, po-
litico y ético” (en Walsh, 20022, 25).

Por lo tanto, la interculturalidad forma parte de ese pen-
samiento “otro” que es construido desde la particularidad

4



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER,.

42

de lugares politicos de enunciacion (por ejemplo, los mo-
vimientos indigenas y afro-descendientes): un pensa-
miento que contrasta con aquel que encierra el concepto
de multiculturalidad, la l6gica y la significacion de aque-
llo que por ser pensados desde “arriba”, tiende a sostener
los intereses hegeménicos y mantener los centros del po-
der. Ademds, esto es asi precisamente porque es la domi-
nancia de este ultimo pensamiento la que lleva a que la
interculturalidad y la multiculturalidad sean empleadas a
menudo por el Estado y por los sectores blanco-mestizos
como términos sinénimos, que derivan mas de las con-
cepciones globales occidentales que de las luchas socio-
histéricas y de las demandas Yy propuestas subalternas. En
si, los términos por si mismos instalan y hacen visible una
geopolitica del conocimiento que tiende a hacer despre-
ciar y a oscurecer las historias locales a la vez-que autori-
za un sentido “universal” de las sociedades multicultura-
les y del mundo multicultural.

En su uso dominante, no sélo en Ecuador sino en la re-
gion andina, ambos términos basicamente refieren a la di-
versidad de la sociedad y a la necesidad de mantener la
unidad -la unidad en la diversidad. En la practica, ha sig-
nificado en los anos recientes, una concesién hacia la di-
versidad en el “uni” o estado-nacién singular -la diversi-
dad en la unidad (Walsh 2002¢). Como Muyolema
puntualiza, esta concesién a la otredad se circunscribe a
la insularidad del orden nacional, dejando incuestionada
las bases ideolégicas de la nacién. El reconocimiento —en
un numero importante de constituciones latinoamerica-
nas en la época de los *90- de la naturaleza multi o pluri-
cultural de las sociedades, es demostrativa de esta orien-
tacién, como asi también la inclusion de Ia
interculturalidad en las reformas educativas de Peru, Bo-

; _

CATHERINE WALSH

livia y Ecuador como un criterio transversal; una inclu-
sion que, en esencia, significé un poco menos que las mi-
nimas (y a menudo estereotipadas) consideraciones hacia
la diversidad étnical®.

La significaciéon practica de este problema, particular-
mente en educacion, puede observarse en una cantidad
de esferas incluidas, por ejemplo, la produccion de textos
escolares, la formacion de maestros y las curriculas usa-
das en las escuelas. Bajo el pretexto de “interculturali-
dad”, los editoriales de libros escolares se meten en una
politica de representacién que, mientras que incorpora
mas imdgenes de indigenas y de los pueblos negros, esta
incorporacion sélo sirve para reforzar estereotipos y .los
procesos coloniales de racializacién?C. En -la formacion
docente, la discusion sobre la interculturalidad se en-
cuentra en general limitada —si existe— al tratamiento an-
tropologico de la tradicién folklorica. En el aula", la
aplicacion es marginal al maximo. Como explicé recien-
temente Barbarita Lara, la rectora afroecuatoriana de un
colegio del Valle del Chota —un colegio con una pobla-
cion estudiantil negra pero una mayoria docente blanco-
mestiza (la unica rectora negra en una region principal-
mente negra)— “interculturalidad” es el termino que los

19. Para una discusion sobre las problemaiticas de la imerculluralidid en las re-
formas educativas, véase Walsh “Politicas y significados conﬂictivos. , Nueva So-
ciedad 165, enero-febrero 2000, 121-133. También vale la pena conmdergr su uso
muchas veces hegemonico dentro de la Catedra de Estudios Afrocolomblgnos, tel—
ma de debate y discusion en el Primer Seminario Internacional Etnoeducacion, Mu -
ticulturalismo e Interculturalidad, que se llevé a cabo en Bogotd 2 a 4 de noviem-
bre 2005.

20. Para una excelente discusion de este problema, cfr. S. Granda, Texfos escolq—
res e interculturalidad. La representacién de la diversidad cultural ecuatoriana,-Qui-
to, Universidad Andina Simon Bolivar, 2004.

43



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

docentes mestizos emplean como una justificacién para
sus practicas de exclusion o de tratamiento superficial de
la historia, el conocimiento y la cultura negros. “Ellos
usan ‘interculturalidad’ como un argumento contra la et-
noeducacion o cursos especificos enfocados en la recupe-
racion de nuestro conocimiento, sosteniendo que mien-
tras el curriculo puede incorporar elementos de la
practica local, esta incorporacién no debe restar valor de
la ciencia y conocimiento “real”2l. Este ejemplo senala
claramente las tensiones y sacudimientos sociales, politi-
cos, epistémicos y raciales que sostienen las configuracio-
nes conceptuales y las practicas asociadas con la intercul-
turalidad, del mismo modo conque las tendencias
hegemonicas trabajan para diluir el caracter y la logica
“otros” convirtiéndola en nada distinta que el multicultu-
ralismo liberal.

Es mds, la falta de una clara distincién entre los términos
se ha vuelto mas complicada en Ecuador con la reforma
constitucional de 1998, en la que el Estado asume la res-
ponsabilidad de “promover la interculturalidad inspirada
en sus politicas e integrada a sus instituciones en concor-
dancia con los principios de equidad e igualdad de las
culturas”. Como senalé en otra oportunidad, este uso in-
tencional de interculturalidad es una parte constitutiva de
las estrategias del Estado (Walsh 2002b y 2002d). Mas
que una simple sinonimia terminolégica, refleja un es-
fuerzo por incorporar las demandas y el discurso subal-
ternos “dentro” del aparato estatal. Una estrategia que,
desde 1990 y en respuesta a la agencia emergente del mo-
vimiento indigena y los logros indigenas y afros en el

CATHERINE WALSH

campo de derechos colectivos (1998), ha tenido como ob-
jetivo una politica de incorporacion y division, disenada
“no simplemente diluir la fuerza de oposicién sino prin-
cipalmente hacerlo con el objeto se asegurar la imple-
mentacion de un modelo neoliberal” (Walsh 2002b, 198).
Por esta razén, y como vengo acordando con Mignolo, el
discurso de la interculturalidad es cada vez mas utilizado
por el Estado y por las agencias multilaterales como un
nuevo “artilugio” del mercado.

Al asumir la interculturalidad dentro de la politica y el
discurso del Estado, y de modo similar dentro del discur-
so y las politicas de las instituciones multilaterales como
el Banco Mundial, su fundamental significacion transfor-
mativa tal como es concebida por los movimientos indi-
genas es debilitada y co-optada. Similar paralelismo es
observable en las reformas educativas en Ecuador y Boli-
via que hacen referencia a los legados coloniales, aparen-
tando que tales legados estdn siendo rectificados en la
nueva diversidad politica del Estado. Pareciera que todo
lo que aca venimos testimoniando no es otra cosa que la
integracion dentro de los paradigmas hegeménicos de
conceptos originalmente concebidos por los grupos su-
balternizados como indicadores de la diferencia colonial,
vaciandolos de su oposicion politica, ética y epistémica.
El reconocimiento de y la tolerancia hacia los otros que el
paradigma multicultural promete, no solo mantiene la
permanencia de la inequidad social, sino que deja intacta
las estructuras sociales e institucionales que construyen,
reproducen y mantienen estas inequidades. El problema,
entonces, no es simplemente con las politicas del multi-

culturalismo como un nuevo paradigma dominante en la
21. Conversacioncs personales con Barbarita Lara, La Concepcién, Valle del Cho region y en el globo, sino con la manera que estas politi-

ta, 11 de octubre 2003. ; .
cas ofuscan tanto la subalternidad colonial como las con-

44 45



DR - e

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

secuencias de la diferencia colonial, incluyendo lo que
Mignolo (2003) ha designado el racismo epistémico de la
modernidad.

Cada una de estas cuestiones es aplicable a las disciplinas
académicas. La reciente “apertura” del campo de la filoso-
fia, por ejemplo, para incluir o incorporar a los “otros”
(otras culturas, otros conocimientos), referida como “fi-
losofia intercultural” por intelectuales latinoamericanos
—como Fornet-Betancourt, Roig, Turbino y otros— parece,
en esencia, no ser nada mds que una manifestacién de un
nuevo multiculturalismo disciplinario, por el simple he-
cho que no promueve ningtin cambio radical en la estruc-
tura y sistema eurocéntricos y blanco/blanco-mestizo de
pensamiento. En vez de impulsar un didlogo de pensa-
miento diferencialmente localizada y el reconocimiento
que la filosofia, como otras disciplinas, ha perpetuado la
diferencia colonial epistémica, esta “filosofia intercultu-
ral” solo hace promover la inclusién vacia de “lugar poli-
tico”. Dicho de otro modo, lleva a cabo una semblanza de
la inclusion mientras, en la practica, realiza una exclusién
—de indigenas y afros (pero también de mujeres, campesi-
nos y otros grupos histéricamente subalternizados)—, co-
mo sujetos con una agencia y critica epistémica, politica
y cultural y con un pensamiento que difiere radicalmente
en su légica y en su fundacion sociohistérica y politica de
la de los filésofos blanco y blanco-mestizos, de base euro-
céntrica, el que propone un “didlogo intercultural” que
permite nada menos que un “descubrimiento de América
en toda su variedad y diversidad” (Fornet-Betancourt
2002, 131)22,

22. Al contraste a esta “filosofia intercultural” promovida por pensadores blancos
y blanco-mestizos, algunos filésofos afro-caribefios han empezado introducir

46

CATHERINE WALSH

En contraste con este uso por las disciplinas y el Estado,
la interculturalidad tal como es concebida por el movi-
miento indigena, introduce el juego de la diferencia colo-
nial, que el concepto de multiculturalidad esconde. Co-
mo Mignolo sefiala claramente:

Por eso, cuando la palabra inteculturalidad la emplea el Estado en el
discurso oficial, el sentido es equivalente a “multiculturalidad”. El Es-
tado quiere ser inclusivo, reformador, para mantener la ideologia neo-
liberal y la primacia del mercado. Pero, en todo caso, es importante re-
conocer las reformas que se pueden realizar a través de las politicas de
Estado. En cambio el proyecto intercultural en el discurso de los mo-
vimientos indigenas esta diciendo otra cosa, estd proponiendo una
transformacion. No estd pidiendo el reconocimiento y la inclusion en
un Estado que reproduce la ideologfa neoliberal y el colonialismo in-
terno, sino que esta reclamando la necesidad de que el Estado reconoz-
ca la diferencia colonial (ética, politica y epistémica). Estd pidiendo
que se reconozca la participacion de los indigenas en el Estado, la in-
tervencion en paridad y reconociendo la diferencia actual de poder
—esto es la diferencia colonial y la colonialidad del poder todavia exis-
tente- de los indfgenas en la transformacion del Estado y, por cierto,
de la educacion, la economia, la ley (en Walsh 20022, 26)

Al comprender la interculturalidad desde la perspectiva de
la diferencia colonial, se introduce de entrada la dimension
del poder que generalmente es olvidada en las discusiones
relativistas de la diferencia cultural (Escobar 2003) y en el
tratamiento de orientacion liberal de la diversidad étnica y

nuevos paradigmas al campo, impulsando un re-pensar de lo que es entendida en
si misma como “filosoffa”, y su relacién al pensamiento y a los asuntos vividos de
existencia (ver Bogues 2003, Henry 2000, Gordon 2000 y Maldonado-Torres
2004%). Esto también fue enfoque central del reciente seminario “Mapping the
Decolonial Turn. Post/Trans-Continental Inventions in Philosophy, Theory, and
Critique,” University of California Berkeley, abril 21-23 de 2005. También ver mi
ponencia “Other” Knowledges, “Other” Critiques. Reflections on the Politics and
Practices of Philosophy and De-coloniality in the *Other” America, presentada en

este evento.

47



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

cultural que el multiculturalismo, particularmente en sus
versiones oficial y académica, sostiene. Por otra parte, y to-
mada en conjunto, la interculturalidad y la diferencia colo-
nial son concebidas desde y comprendidas no por su carac-
ter descriptivo —de identidad politica o particularismos
(minoritarios) (en el sentido de Zizek) sino m4s bien como
indicativa de una realidad estructural historica y sociopoli-
tica necesitada de descolonizacion y transformacién. Por lo
tanto, denota y requiere una accion transformadora, una
accion que no se limite a la esfera de lo politico sino que
infiltre a los sistemas del pensamiento y del ser23.

La dimension “otra” de la interculturalidad: descoloniza-
cién, descolonialidad y transformaciones socio-politicas

Si bien el movimiento no usa los términos diferencia co-
lonial o colonialidad del poder (ni citan Mignolo y Quija-
no), tiene muy en claro que su discurso, pensamiento y
préctica derivan de la experiencia del colonialismo y las
continuas manifestaciones de colonialidad, lo que Luis
Macas?* llama el “problema estructural del taro colo-
nial”23. Esto quiere decir que el proyecto social, politico

23. Tal relacion recuerda la atencién que puso Fanon al cuerpo vivo como pun-
to-de accion o agente. “Cuando Fanon habla de agente o actor o conciencia, ¢l
quiere decir los individuos concretos que encontramos en la experiencia cotidia-
na (Gordon 1995, 49).

24. Lider indigena, actual presidente de la CONAIE, y rector de la Universidad In-
tercultural, ex diputado nacional y ex ministro de agricultura (en el gobierno de

alianza indigena-militar de Lucio Gutiérrez, enero a agosto 2003). Entrevisia
agosto 2001.

25. Para una discusion del uso del movimiento de conceptos y discursos relacio-
nados a la colonialidad, particularmente con relacién a las politicas de descolo-
nializacion, véase Walsh 2005.

48

CATHERINE WALSH

y epistémico del movimiento se origina alli, aportando
evidencia sobre las condiciones coloniales del presente a
través de una politica de descolonializaciéon dentro de la
cual la interculturalidad ocupa un rol céntrico.

En una forma distinta, los afroecuatorianos estan involu-
crados en procesos que derivan de la particularidad de una
dimensién del ser que es accional, subjetiva y situada (Fa-
non citado por Gordon 1995), y que encuentre su base en
las experiencias entretejidas y vividas de la esclavizacién y
colonialismo: es decir, en su diferencia ancestral y colo-
nial. Pero mientras que los procesos afros también son
guiados por el proyecto amplio de la interculturalidad, su
comprension y uso de la interculturalidad son distintos.
Para los afros, el fortalecimiento de lo propio es precursor
necesario a cualquier amplio proyecto social. Y mientras
que, tanto en el caso afro como indigena, la diferencia co-
lonial es el punto de partida para la construccién de la in-
terculturalidad (asi marcando una clara-diferencia con el
discurso de la interculturalidad que proviene del Estado u
otras instituciones hegeménicas), esta diferencia colonial
tiene que ser comprendida por su heterogeneidad de esen-
cia y de construccion. Dicho de otra manera, la diferencia
colonial afro tiene su particularidad con relacién a la dife-
rencia colonial indigena.

No obstante, lo que es importante destacar aqui es no so-
lamente lo que el concepto de diferencia colonial ofrece a
la interculturalidad sino lo que el concepto y la practica
de la interculturalidad aportan a las construcciones de la
diferencia colonial y a la colonialidad del poder. En esen-
cia, la interculturalidad es el proceso y proyecto “otro” de
existencia que cuestiona y desafia la colonialidad del po-
der mientras, al mismo tiempo, hace visible el problema

49



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

50

de la diferencia colonial. Al anadir una dimensién “otra”
epistemoldgica y de existencia a estos conceptos —una di-
mension concebida en relacion con y a través de verdade-
ras experiencias de subalternizacién promulgadas por la
colonialidad- la interculturalidad ofrece un camino para
pensar desde la diferencia hacia la descolonizacién, la des-
colonialidad y la construccisn y constitucién de una so-
ciedad radicalmente distinta. El hecho de que este pensa-
miento no transciende simplemente la diferencia colonial
sino que la visibiliza y rearticula en nuevas politicas de la
subjetividad y una l6gica diferente, es critico por el desa-
fio que presenta a la colonialidad del poder y al sistema
mundo moderno/colonial.

Desde 1990 el movimiento indigena ha hecho evidente en
forma cada vez mis creciente su estrategia de visibiliza-
cion y rearticulacion de la diferencia colonial, aunque es-
tas estrategias se fueron modificando en e] tiempo. Las
grandes movilizaciones desde 1990, por ejemplo, visibili-
Zaron y construyeron una politica étnica de resistencia
con demandas de caricter étnico-identitaria, asi alterando
la percepcion generalizada sobre los pueblos indigenas
considerados campesinos rurales y peones hacia una per-
cepcion diferente por la que se perciben como actores so-
ciales y politicos. Tal cambio proveyé las bases para el
fortalecimiento socio-politico y organizativo del movi-
miento a nivel local y nacional ¥, a la vez, un nuevo reco-
nocimiento publico, un reconocimiento que también es-
timulé temor y desconfianza, especialmente entre los
sectores mas tradicionales de la sociedad, lo que es mds
importante. En 1999, el Ministro de Bienestar Social se
refirié a la CONAIE como parte de un proceso sin com-
paracion en la historia del pais (Walsh 2002b). A media-
dos de 1990 el protagonismo del movimiento llegé a ser

CATHERINE WALSH

una espina clavada en el lado del gobierno, evidenciado
mas aun por el derrocamiento indigena-popular dej ’dos
presidentes en menos de cuatro afnos. Con la formacion a
finales de 1995 del movimiento politico Pachakutik —una
alianza entre el movimiento y otros sectores progresistas—
y la entrada de Pachakutik en las politicas electorales en
1996, la visibilizacién y rearticulacién asumié nuevas for-
mas especialmente al frente de la presencia, por la prime-
ra vez en la historia, de diputados indigenas en el Congre-
so Nacional y la explosion a nivel local de alcaldes,
consejeros y prefecturas indigenas, todos represenFando
la colectividad indigena y su proyecto politico. Resisten-
cia social ya no era suficiente; la estrategia ahora fue la
construccion de transformaciones.

Mientras que la agencia estratégica del movimiento indi-
gena ecuatoriano ha servido como muestra importante
para el resto de la region, su significado naciona'l e e
prende mas aun cuando se ve con relacion a la historia: el
hecho, por ejemplo, de que durante 453 anos los pue‘blos
indigenas tuvieron que vivir bajo un sistema d.e tutoria en
el cual los blancos o mestizos tenian la autoridad de ha-
blar por ellos y solo fue hasta 1978 (487 anos despues de
la invasion espanola), que lograron tener ciudadania a pe-
sar de su habilidad de leer y escribir (Kowii 2003). Al
frente de esta historia, el desafio que el movimiento pre-
senta a la diferencia colonial y la colonialidad del poder

queda claro.

De particular significado aqui es la manera B que’ (.ésta
agencia marca y construye un proyecto. social, pOllFlCOCi
ético y epistémico dentro del cual la interculturalida

juega una posicion central, un proyecto ’Elue no solo tra-
baja en “contra” sino también “adentro” de los centros

51



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

del poder, especificamente adentro de las estructuras e
instituciones del gobierno a niveles local y nacional. Has-
ta reciente, la entrada en la politica electoral, por ejem-
plo, fue pensada en mayor parte como una estrategia di-
rigida a la creacion de “poderes locales alternativos”. Y
ahora (2005) con 26 alcaldias aliadas (la mayoria indige-
nas) trabajando desde 1996 como parte de una red nacio-
nal de poderes alternativos, avances hacia la resignifica-
cién de participacion, democracia y ciudadania ya son
evidentes. Ademas, por medio de la experiencia de parla-
mentos populares, asambleas cantonales, mingas (trabajo
colectivo) y procesos participativos hasta el nivel presu-
puestario, un numero cada vez mds grande de municipios
estd poniendo en practica unas légica y practica “otras”
de gobierno y poder local (como también de moderni-
dad), todas guiadas por el principio de la interculturali-
dad. Como anotaron ciudadanos de uno de estos munici-
pios, “son procesos desde los cuales ya no hay regreso”26.
Tales esfuerzos estan construyendo un nuevo modelo y
estructura del poder social “desde abajo” que efectiva-
mente pone en cuestion el marco moderno neocolonial de
democracia liberal representativa y sus pretensiones de
una ciudadania “universal”, asi ofreciendo posibilidades
de otros modos de pensar no sélo sobre gobierno y orga-
nizacién social sino también sobre modernidad?’. Como
ha argumentado el alcalde kichua de Cotacachi Auki Ti-
tuana, estos esfuerzos también cuestionart:

26. Comentarios de ciudadanos de Cotacachi en un taller sobre interculturalidad
y politicas publicas. julio 2002.

27. No esta deniro del ambito de cste articulo entrar en discusién sobre si estos
procesos representan alternativas a la modernidad o modernidades alternativas.

52

CATHERINE WALSH

La democracia representativa, al igual que las formas de organizacion
del Estado colonialista (...) caracterizadas por ser excesivamente ex-
cluyentes, impositivas y corruptas; (lo que) han constituido instru-
mentos de dominacion de los terratenientes, empresarios y banqueros
que controlan el poder politico, militar y economico en el pafs. Sus ac-
tores principales pertenecen a la etnia blanco-mestiza, la que se ha en-
cargado permanentemente de marcar diferencias raciales, religiosas y
socio-culturales. (Tituafia 2000, 110)

Una filtracién aun mas compleja fue la supuesta alianza
indigena-militar del gobierno nacional de los primeros
ocho meses de 2003 que con la presencia de una mujer
indigena como Ministra de Relaciones Exteriores, un li-
der historico y ex presidente de la CONAIE como Minis-
tro de Agricultura y lideres indigenas en las posiciones de
subsecretario de bienestar social y del banco estatal de de-
sarrollo, radicalmente puso en cuestion las categorias y
pensamiento coloniales todavia presentes. Desde la pers-
pectiva indigena, el proyecto estaba enfocado en la trans-
formacion del cardcter y de la practica del gobierno na-
cional desde adentro, trabajando hacia el desarrollo del
Estado Plurinacional que podria permitir el ejercicio de
los derechos de todos?8. Lo que otra lideresa definié co-
mo la construcciéon de un pluralismo democratico y un
“gobierno intercultural” en el cual los pueblos indigenas
(no como individuos sino como representantes de una
colectividad histérica y sociopolitica) tendran un rol de

No obslante. lo que si vale la pena anotar es el hecho de que estos procesos st de-
finitivamente desafian la operacion tradicional de la modernidad, haciéndolo por
medio de la visibilizacion de su otra cara — la colonialidad. En este sentido, uno
podria especular su relacion con lo que Dussel, Mignolo y otros han llamado pro-
yectos de la “transmodernidad”.

28 Comentarios de Luis Macas. entonces ministro de agricultura, El Comercio, 1
de encro 2003.

53



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

equidad en los procesos de tomar decisiones, en la politi-
ca y de gobernar “desde adentro”29.

Aunque obviamente no libre de contradicciones, contro-
versias y tensiones mayores, esta participacién directa del
movimiento y sus lideres dentro del Estado sirvi6 para
avanzar el pensamiento en torno a la interculturalidad, ha-
ciendo claro los reales desafios y dificultades de su aplica-
cion30. Este avance se evidencia en la publicacién de Poli-
ticas para el plan de gobierno nacional (CONAIE 2003) en
la cual la interculturalidad sirve como eje principal en los
cambios institucionales y estructurales hacia el Estado Plu-
rinacional. Un pensamiento que no parte de la ideologia es-
tatal sino de la diferencia colonial. Esfuerzos iniciados por
la Ministra de Relaciones Exteriores tendientes a repensar
las politicas internacionales a partir de la interculturalidad,
incorporando los ministerios de agricultura, educacién y
turismo. fue un ejemplo claro de esta resignificacion.

29. Comentarios de Lourdes Tiban, abogada y subsecretaria-de-entonces de bie-
nestar social y desarrollo rural humano, en el coloquio “La participacion indfge-

na en el gobierno”, organizado por el Instituto Cientffico de Culturas Indigenas-
ICCI, Quito, 27 de marzo 2003

30. El espacio aqui no permite una discusion sobre las contradicciones, contro-
versias y ‘tensiones tanto dentro del movimiento indigena y Pachakutik como
también dentro del gobierno militar. Con relacion a esta experiencia y en general,
es importante no idealizar el discurso y la practica del movimiento. Tampoco es
sugerir que realmente habfa una alianza. De hecho, el racismo de sectores blan-
CO-mestizos asumio nuevas formas y, a la vez, un etnocentrismo indigena, entre
algunos sectores indigenas, se hizo evidente. Con la decision de Pachakutik en ju-
lio 2003 de romper la “alianza” y salir del gobierno, las posibilidades de una
transformacion nacional desde “adentro” han sido repensadas. En el congreso y
evaluacion de Pachakutik luego de salir del gobierno, la discusion se centré en la
necesidad de refortalecer los esfuerzos a nivel local, pero también en la necesidad
de un nuevo radicalismo indigena para enfrentar las tendencias cada vez mas de-
rechistas del gobierno de Lucio Gutiérrez. Sin embargo, el debilitamiento del mo-
vimiento como resultado de esta experiencia, todavia se evidencia (en 2005).

CATHERINE WALSH

Pensamiento fronterizo y/o posicionamiento critico

“fronterizo

En este proceso, la interculturalidad ha llegado a ser la
herramienta conceptual que organiza la rearticulacion de
la diferencia colonial y las politicas de la subjetividad del
movimiento y su pensamiento y acciones en relacion al
problema de la colonialidad del poder. Del mismo modo,
es la subalternizacién propagada por la diferencia colo-
nial y la colonialidad del poder la que creé (y continua
creando) las condiciones para el proyecto de intercultura-
lidad, tanto para los pueblos indigenas como para los
pueblos afros. En este sentido, los conceptos (de intercul-
turalidad, diferencia colonial y colonialidad del poder) se
encuentran inevitablemente interrelacionados. No obs-
tante, no es sélo la interconexién de los términos lo que
aca nos interesa, sino mas bien cémo estas interconexio-
nes en la préctica facilitan una forma de “posicionamien-
to critico fronterizo” que es epistémico, politico y ético
en cardcter, y que se orienta a la afirmacién de la diferen-
cia y a la transformacién de las matrices coloniales del
poder. Es decir, un posicionamiento en términos tanto de
pensamiento como de praxis que se mueve mds alld de llas
categorias establecidas por el pensamiento eurocéntrl’co
(mientras, al mismo tiempo, incorpora estas categorias
tanto desde espacios interiores como exteriores), que par-
ten desde una otredad —de la diferencia de 16gica, de mo-
dernidad/colonialidad— y que se encuentra sostenida en
las confrontaciones entre distintas concepciones de la so-
ciedad, proponiendo reales alternativas.

La nocién de “posicionamiento critico fronterizo” radica
en la concepcién de pensamiento fronterizo de Mignolo
—una forma “de pensar de otro modo, moverse a través de

55



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

56

‘otra logica’- en suma, de cambiar los términos no sélo el
contenido de la conversacion” (2000, 69-70).

[lnterculturalidad] es un buen ejemplo del potencial epistémico de
una epistemologfa fronteriza. Una epistemologia que trabaja en el li-
mite del conocimiento indigena subordinado por la colonialidad del
poder, marginalizado por la dilerencia colonial y el conocimiento oc-
cidental trasladado a la perspectiva indigena del conocimiento y su
concepcion politica y ética (en Walsh 20027, 27-28).

Para mi, el pensamiento fronterizo en la manera que pro-
pone Mignolo, es la relacion entre conocimientos subalter-
nizados y el conocimiento universalizado por el mundo oc-
cidental. Es decir, el pensamiento fronterizo es una
practica que intenta mediar entre el conocimiento y pensa-
miento construidos dentro de historias modernas colonia-
les —dentro de la modernidad/colonialidad- y conocimien-
tos locales ligados a la diferencia colonial (Mignolo 2000).
El pensamiento fronterizo no deja a un lado, sino, entabla
el pensamiento dominante, poniéndolo en cuestion, conta-
mindndolo con otras historias y otros modos de pensar. Su
proyecto. entonces, es “abrir”, epistémicamente, el pensa-
miento eurocéntrico, un proyecto un tanto diferente que él
propuesto por el pensamiento “otro”; es una practica que
lleva el pensamiento “otro” a una dimension diferente en la
ruta hacia la interculturalizacion del conocimiento, una ru-
ta que ya no es “casa adentro” sino “casa afuera”.

Pero mientras que el pensamiento fronterizo alude a un
encuentro entre modos subalternizados y dominantes de
pensar, las condiciones en las cuales cada uno viene a la
conversacion no son las mismas. Mds bien, existe una
verticalidad de relacion y de una sola via. En esta practi-
ca y conceptualizacién, la agencia indigena o afro, por
ejemplo, trabaja desde las fronteras o intersticios de las
dos logicas de pensamiento (lo propio y lo dominante),

CATHERINE WALSH

asi permitiendo por lo menos en el caso indigena y afro,
romper con la hegemonia del eurocentrismo como tunica
perspectiva epistemolégica. Lo que rara vez podemos ob-
servar, en cambio, es una direccionalidad reversa: blancos
o blanco-mestizos abriendo los modos dominantes del
conocimiento al pensamiento indigena o afro3l. Pero
también existe otro obstdculo que no deberiamos olvidar:
el problema de la frontera misma; generalmente no esta-
mos hablando de bordes multiples aqui (incluyendo la
posibilidad de otros occidentes), sino una sola frontera
occidental predeterminada. Por estas razones, el pensa-
miento fronterizo en si solo no transforma el conocimien-
to o las relaciones sociales. No obstante, por el hecho de
que permite imaginar alternativas al universalismo y la
totalidad como anota Mignolo (2001, 11)

En este sentido, el posicionamiento critico fronterizo lle-
va al pensamiento fronterizo a otro nivel (ver grafico 3),
poniendo en debate cuestiones, por ejemplo, sobre la
construccion de fronteras (incluyendo la multiplicidad de
las fronteras mismas), la direccionalidad y conflictividad
de relaciones y las condiciones en las cuales diferentes ac-
tores y conocimientos llegan a la conversacién. Apunta a
la capacidad de negociar, transgredir y afectar desde lo
propio, es decir desde el “lugar” de los pueblos afros o in-
digenas, por ejemplo, y desde los términos que ellos mis-
mos ponen para la conversacién32. Esfuerzos como

31. No obstante, un contra-ejemplo podrfa ser el mismo proyecto de la moderni-
dad/colonialidad.

32. Por lo tanto, hace recordar o que Gramsci se refirio como la “guerra de posi-
ciones”, una lucha de posicionalidades que, como ha anotado Hall (1996), ha te-
nido en los ultimos anos un rol importante en las politicas negras y, podemos
agregar, también en la politica del movimiento indigena ecuatoriano.

57



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

Amawtay Wasi o la etnoeducacion afro para establecer es-
pacios epistémicos o centros del pensamiento “otro” de-
muestran un posicionamiento critico fronterizo porque
ofrecen la posibilidad de poner conocimientos y cosmolo-
gias “otras” en dialogo critico entre ellos y con los cono-
cimientos y formas de pensar tipicamente asociados con
el mundo occidental33. En estos casos, el punto de refe-
rencia y de partida no es el conocimiento eurocéntrico en
si (o la necesidad de afectar este conocimiento). Mis
bien, es el deseo a construir posibilidades de pensar des-
de posicionalidades situadas y subjetivas, hacia encuen-
tros intersubjetivas de multiple direccién que tratan de
“dialogar con”, asi dando la vuelta a las subalternizacio-
nes histéricas y promoviendo una incorporacién de otro
modo.

Es esta reformulacion de conocimiento — conocimiento
en didlogo con otros conocimientos — que abre perspecti-
vas nuevas para el orden geopolitico de produccién de co-
nocimiento (Mignolo 2000). Pero mas que poner conoci-
mientos en dialogo, lo que sugieren esta reformulacion y
perspectiva es una relacion epistemolégica diferente, una
relacion que intencionalmente permite posicionar estos
conocimientos (y sus logicas, sus modos de pensar y sus
pensantes) desde una postura social, politica y ética y con
la meta o el proyecto de transformacion. Asi, por ejemplo,
en Amawtay Wasi pero también en el proyecto politico
continuo del movimiento indigena con relaciéon a otras
esferas, podemos evidenciar un pensamiento y posiciona-
miento critico {ronterizo que trastornan la universalidad

33. Estos “lugares epistémicos” representan iniciativas locales a teorizar critica-
mente desdc la practica social, procesos distintos a lo que hacen los académicos
cuando intentan aplicar la teorfa critica a la practica.

58

CATHERINE WALSH

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

Relaciones del poder Colonialidad del poder|
dominante saber y ser

Cuestionar

° ldentadades
e Diferencia -
(colonial)

e Pensamiento
Reconocer y fortalecer propio
lo propio e Pensamiento
“otro”

DESCOLONIZACION

Nuevas condiciones sociales d€\ prscol ONIALIDAD
poder, saber, ser y naturaleza

Transformar

instituciones,
conocimientos)

/ critico fronterizo

Pensamiento
" Fronterizo

(Relaciones, estructuras,

u

Construir/Crear
(Modos otros de poder,
saber, ser)

Posicionamiento

v

~|

Relacionar Pensamiento
<: “Lo propio” y lo Otros
diferente

\‘4&

59



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

60

de conceptos como conocimiento, estado y poder, afirma
perspectivas indigenas y trabaja en los limites de perspec-
tivas indigenas y no-indigenas, alentando una “intercul-
turalizacion”. Hablar de un “posicionamiento fronterizo
critico”, entonces, significa reconocer la capacidad de
movimientos sociales-étnicos a entrar en/trabajar dentro
y entre los espacios sociales, politicos, epistemoldgicos
anteriormente negados y reconceptualizar estos espacios
con maneras que ponen en cuestion la persistente re-co-
lonialidad del poder, del saber y del ser con miras hacia la
creacion de una civilizacion alternativa; un tipo de con-
[rontacion estratégica con las condiciones subalternizan-
tes estabecidas por la colonialidad misma.

Aqui la utilizacién de la palabra “critico” es clave porque
hace posicionar todos los conocimientos (no solamente
los conocimientos locales, subalternos o “otros”) como
construcciones sociales. Pero también es clave porque
apunta hacia las luchas en, entre y alrededor de conoci-
mientos, luchas para el control de significado, luchas que
no ocurren solo a nivel de teoria, sino en los contextos vi-
vidos de sujetos cuya agencia es necesariamente enraiza-
da en una red compleja de relaciones del poder (ver
Walsh 2006). Por lo tanto, hablar de transformacién en
las esferas sociales, politicas, epistémicas y del ser, re-
quiere poner atencion no sélo al pensamiento “otro” o
fronterizo, sino y mds importante atn, a nuevas condicio-
nes sociales del poder, conocimiento y ser que tienen sus
bases en una interculturalizacién critica de estructuras,
instituciones, relaciones y de formas del saber, a un nue-
vo poder, proyecto y condicion que no simplemente com-
bina, relaciona o incluye sino que mds bien repiensa y re-
construya estas estructuras, instituciones relaciones y

conocimientos desde la diferencia misma, en todas sus

CATHERINE WALSH

multiples posicionalidades, conflictividades y manifesta-
ciones. En este sentido, lo que propone la interculturali-
dad desde una perspectiva epistémica y critica es un re-
pensamiento y re-construccion de lo que entendemos por
“teoria critica”.

Conclusién

En su presentacion de los elementos claves del programa
de investigacion de modernidad/colonialidad, Arturo Es-
cobar (2003) argumenta acerca la necesidad de tomar en
serio dentro del programa la fuerza epistémica de histo-
rias locales y de pensar la teoria por medio de la praxis
politica de grupos subalternos. Y aunque eso es lo que he
intentado hacer aqui, también mi intencién ha sido ir mas
alla de esta propuesta, poniendo atencién no sélo a la ma-
nera en que grupos subalternos “actiian” sino también a

la manera que construyen teoria — teoria entendida como

situada, con actores, historias, territorio y lugar, todo
marcado por el horizonte colonial de la modernidad y por
la colonialidad del poder, del saber y del ser que este ho-
rizonte ha construido y perpetuado. En este sentido, mi
interés ha sido evidenciar la praxis politica de los movi-
mientos indigenas y afros en Ecuador con relaciéon a la in-
terculturalidad y, a la vez y mds importante aun, la capa-
cidad de los movimientos a teorizar su propia practica.
En este proceso de la construccion de la interculturalidad
como concepto, principio ideolégico, proceso y proyecto
cuyo nucleo o corazon es la transformacion de pensa-
miento (tanto de pensamiento propio como pensamiento
de los otros) y la transformacién de la sociedad, los mo-
vimientos revelan su propia capacidad de “tomar en serio
la fuerza epistémica de historias locales y el pensar teoria

61



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

62

por medio de la praxis politica”, capacidades que, como
ellos hacen claro, no son solo de los académicos.

Por lo tanto, interculturalidad senala y significa una logi-
ca, pensamiento y practica que transciende las limitacio-
nes e imaginarios tanto del pensamiento occidental como
del multiculturalismo (y de politicas identitarias). Como
afirmé al inicio del articulo, la interculturalidad sefiala y
significa la construcciéon de conocimientos “otros”, de
una practica politica, poder social y sociedad “otros”, y
una forma “otra” de pensar sobre y actuar con relacién a
y en contra de la modernidad/colonialidad: en esencia es
un paradigma “otro”. Esta logica, préactica y pensamiento
que pueden ser entendidos como insurgentes y subversi-
VOs tanto por su significado estratégico como por su ma-
nera de marcar y partir de la diferencia, no son limitados
al Ecuador. Mds bien y como indica Mignolo:

Es importante subrayar ‘que la interculturalidad como proyecto episté-
mico, ético y politico desde la perspectiva indigena es una manifesta-
cion singular de lo que esta ocurriendo en otras partes del mundo.(...)
Interculturalidad seria asf un nombre de un fenémeno global cuyas ca-
racteristicas dependen de las historias locales y de la particular articu-
lacion de la colonialidad del poder en Asia, Africa y América Latina.
(en Walsh 20022, 28)

Poner la interculturalidad en didlogo con los conceptos
de la colonialidad del poder y de la diferencia colonial,
como he intentado aqui, es empezar a armar un pensa-
miento y posicionamiento “otro” desde las fronteras
(epistémicas, sociales, politicas y de subjetividades) de la
colonialidad misma. Son un pensamiento y posiciona-
miento que se mueven dentro y fuera de los espacios y lu-
gares de enunciacién, de subjetividades y de agencias, si-
multdneamente rompiendo, rearticulando y abriendo las
logicas, racionalidades, sistemas de clasificacién y estruc-

CATHERINE WALSH

turas del poder que han sido concebidos y usados en con-
tra de los pueblos indigenas y negros. Interculturalidad,
en este sentido, significa un proceso de descolonializa-
cion que imagina un nuevo proyecto de sociedad y una
nueva condicion de saber, poder, naturaleza y ser y que
orienta estrategias y acciones para construirlo. No obs-
tante, al hacer eso, también indica algo mds: la necesidad
a trabajar no solo para la descolonializacion sino en con-
tra de la colonialidad, lo que he llamado aqui “descolo-
nialidad”. Por tanto, la interculturalidad hace referencia a
una lucha, un proceso y un proyecto siempre en curso y
continuo por naturaleza.

Con relacion al proyecto de pensamiento social y critico,
las implicaciones de esta configuracion conceptual son
varias. Primero, interculturalidad como esta entendido
aqui requiere una consideracién acerca del lugar politico
de enunciacion y la relacion entre la subjetividad y agen-
cia de este lugar y la fuerza epistémica de los movimien-
tos indigena y afros. Segundo y en conversacion con Es-
cobar, la construccion conceptual de la interculturalidad
hace claro la necesidad a pensar teoria por medio de la
praxis politica de grupos subalternos; no tratar estas his-
torias, praxis y grupos como objetos de estudio, sino de
pensar con (y no sobre) ellos. Esta implicacion requiere
una consideracion critica de nuestros roles como intelec-
tuales basados en la universidad, del significado concreto
de una actitud de-colonial (Maldonado-Torres 2004b) y
de las relaciones y responsabilidades que tenemos con
aquellos sujetos para quienes un pensamiento “otro” no
es una apuesta tedrica sino un posicionamiento politico
que tiene que ver con asuntos reales de la vida: con asun-
tos de existencia, libertad, liberacion y sobrevivencia.

63



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

64

Finalmente, la conceptualizacién de la interculturalidad
que ha hecho el movimiento indigena y, en forma relacio-
nal, la atencion que los afroecuatorianos han puesto a la
afirmacion de identidad y del pensamiento propio y “otro”,
presentan consideraciones importantes en torno a la utili-
dad de conceptos en el pensamiento social y critico. Al
frente de la busqueda de herramientas conceptuales que
podrian aclarar la problematica de la modernidad/colonia-
lidad particularmente en relacion a Ameérica Latina, el
asunto llega a ser uno no sélo de conceptos per se, sino
mas bien la manera que configuraciones conceptuales pue-
den ayudar a orientar, guiar y dirigir proyectos politicos,
¢ticos y epistémicos cuyo blanco es la transformacion, des-
colonializacion y descolonialidad. Es decir, la manera en
que podrian construir por medio de esta subjetividad,
agencia y accion, la posibilidad de mundos de otro modo.

CATHERINE WALSH

Referencias

Amawtay Wasi. 2004. Documento base. Quito: Amawtay
Wasi.

Bogues, Anthony. 2003. Black Heretics Black Prophets. Ra-
dical Political Intellectuals. NY: Routledge.

CONAIE. 2003. Politicas para el Plan de Gobierno Nacio-
nal. El mandato de la CONAIE. Quito: CONAIE.

CONAIE. 1997. Proyecto Politico, Quito: CONAIE.CO-
NAIE. 1994. Proyecto Politico, Quito: CONAIE.

CONAIE-ICCI. 2003. “Amawtay wasi”. Casa de la sabidu-
ria. Universidad Intercultural de las Nacionalidades y

Pueblos del Ecuador. Propuesta de camino sin camino.
Quito: CONAIE-ICCL

Dussel, Enrique. 2001. Hacia una filosofia politica critica.
Bilbao: Desclée de Brouwer.

El Comercio. 2003. “G. Talahua tomo las riendas de Pa-
chakutik,” October 21.

Escobar, Arturo. 2003. “Worlds and Knowledges Otherwise:
The Latin America Modernity/Coloniality Research
Program,” Paper presented at the Third International
VCongress of Latinoamericanists in Europe, Amster-
dam, July 3-6.

Fanon, Frantz. 1967. Black Skin, White Masks. NY: Grove.

Fornet-Betancourt, Raul. 2002. “Filosofia e intercultura-
lidad en América Latina: Intento de introduccién no
filosofica.” En El discurso intercultural. Prolegomenos a
una filosofia intercultural, Graciano Gonzilez R. Arnaiz
(coord.). Madrid: Biblioteca Nueva, 123-140.

65


http:CONAIE.CO

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER,

66

Garcia Salazar, Juan (cbmp.). 2003?. Papd Roncén. Histo-
" ria de vida. Quito: Fondo Documental Afro-Andino,
Universidad Andina Simén Bolivar.

Garcia Salazar, Juan (comp.). 2003b. Guardianes.de la tra-
dicion. Compositores y decimeros. Quito: Genesis.

Gordon, Lewis, 2000. Existentia Africana. Understanding
Africana Existential Thought. NY: Routledge.

Gordon, Lewis. 1995. Fanon and the Crisis of the European
Man. Essays on Philosophy and the Human Sciences. NY:
Routledge.

Granda, Sebastian. 2002. Textos escolares e interculturali-

dad: La representacion de la diversidad cultural ecuato-
riana, Tesis de Maestria, Quito: Universidad Andina
Simén Bolivar.

Hall, Stuart. 1997. “The Spectacle of the ‘Other”".” En Re-
presentation: Cultural Representation and Signifying
Practices, Stuart Hall (ed.). London: Sage.

Hall, Stuart. 1996. “Gramsci’s Relevance for the Study of
Race and Etnicity.” En Stuart Hall. Critical Dialogues in
Cultural Studies, David Morley and Kuan-Hsing Chen
(eds.). London: Routledge.

Henry, Paget. 2000. Caliban’s Reason. Introducing Afro-Ca-
ribbean Philosophy. NY: Routledge.

ICCI. 2000. “La Universidad Intercultural.” Bqlétln ICCI-
RIMAI 19 (Quito: Instituto

Cientifico de Culturas Indigenas): 4-9. http:/icci.nativeweb.org

Khatibi, Abdelkebir. 2001. “Maghreb plural.” En Capita-
lismo y geopolitica del conocimiento. El eurocentrismo y

R

CATHERINE WALSH

la filosofia de la liberacion en el debate intelectual con-
tempordneo, Walter Mignolo (comp.). Buenos Aires:
Ediciones del signo, 71-92.

Kowii, Ariruma. 2003. “Democracia plural y politicas in-
terculturales,” Exposicién presentada en el curso In-
terculturalidad y politicas culturales, Universidad Andi-
na Simoén Bolivar, Quito, marzo.

Leon, Edizon. 2003. (Re)presentacion de lo negro desde lo
negro: prdcticas de significacion para la construccion de
una memoria visual, Tesis de Maestria, Quito: Univer-
sidad Andina Simén Bolivar.

Macas, Luis y Lozano, Alfredo. 2001. “Reflexiones en tor-
no al proceso colonizador y las caracteristicas de la
educacion universitaria en el Ecuador.” http://uinpi-
.nativeweb.org/docs/macasl/macasl.html

Maldonado-Torres, Nelson. 2004a. “The Topology of
Being and the Geopolitics of Knowledge. Modernity,
empire, coloniality,” City 8:1, Abril, 29-56.

Maldonado-Torres, Nelson. 2004b. Comments at the
workshop Critical Theory and Decolonization, Conver-
sations between Eorocentered Critique of Modernity and
the Modernity/Coloniality Perspective in Latin/o/a Ame-
ricas, Duke University/UNC, May 30.

McCarthy, Cameron and Crichlow, Warren (eds.), Race,
Identity, and Representation in Education, NY: Routled-
ge, 1993.

Mignolo, Walter. 2003. “Prefacio a la edicion castellana e

~ Introduccién.” Historias locales / disefios globales. Co-
lonialidad, conocimientos subalternos y pensamiento
fronterizo. Madrid: Akal, 2003, 19-110.

67


http:http://icci.nativeweb.org

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

68

Mignolo, Walter. 2000. Local Histories/Global Design. Co-
loniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking.
Princeton: Princeton University Press.

Muyolema, Armando. 2001. “De la ‘cuestién indigena’ a
lo ‘indigena’ como cuestionamiento. Hacia una critica
del latinoamericanismo, el indigenismo y el mesti-
z(o)aje.” En Convergencia de tiempos. Estudios subalter-
nos / contextos latinoamericanos estado, cultura, subal-
ternidad, 1. Rodriguez (ed). Amsterdam: Rodopi,
365-380.

Rivera Cusicanqui, Silvia 1993. “La raiz: colonizadores y
colonizados.” En Alb6 y Barrios (coords). Violencias
encubiertas en Bolivia. Cultura y politica. La Paz: CIP-
CA, 26-139.

Sleeter, Christine. 1991. “Race, Gender, and Disability in
Current Textbooks.” En The Politics of the Textbook, M.
Apple and L. Christian-Smith (eds.). NY: Routledge,
78-110.

Tituana, Auki. 2000. “Autonomia y poder local: el caso de
Cotacachi, Ecuador.” En Las sociedades interculturales:
Un desafio para el Siglo XXI, Fernando Garcia (coord.).
Quito: FLACSO/IBIS, 107-118.

Vera Herrera, Ramén. 1997. “La noche estrellada. (La for-
macion de constelaciones de saber).” Chiapas 5: 75-
95.

Walsh, Catherine. 2006 (en prensa). “Shifting the Geopo-
litics of Critical Knowledge:

Decolonial Thought and Cultural Studies “Others”in the
Andes”, en Cultural Studies.

CATHERINE WALSH

Walsh, Catherine 2005. “’Other” Knowledges, ‘Other’
Critiques. Reflections on the Politics and Practices of
Philosophy and De-coloniality in the ‘Other” Ameri-
ca”, Ponencia presentada en el congreso “Mapping the
Decolonial Turn. Post/Trans-Continental Inventions in
Philosophy, Theory, and Critique,” University of Cali-
fornia Berkeley, abril 21-23.

Walsh, Catherine. 2005a (en prensa). “(Post)Coloniality
in Ecuador: The Indigenous Movement’s Practices and
Politics of (Re)signification and Decolonization.” En
Coloniality at Large. Latin America and the Post-Colo-
nial Debate. E. Dussel, M. Morana y C. Jauregui (eds.),
Durham, NC: Duke University Press.

Walsh, Catherine. 2004b. “Geopoliticas del conocimien-
to, interculturalidad y descolonializacion,” Boletin IC-
CI-Rimay, 6, marzo.

Walsh, Catherine. 2002a. “Las geopoliticas de conoci-
miento y colonialidad del poder. Entrevista a Walter
Mignolo.” En Indisciplinar las ciencias sociales. Geopo-
liticas del conocimiento y colonialidad del poder. Perspec-
tivas desde lo andino, C. Walsh, E Schiwy, and S. Cas-
tro-Gomez (eds.). Quito: UASB/Abya Yala, 17-44.

Walsh, Catherine. 2002b. “La (re)articulacién de subjetivi-
dades politicas y diferencia colonial en iicuador: refle-
xiones sobre el capitalismo y las geopoliticas del cono-
cimiento”. En Indisciplinar las ciencias sociales.
Geopoliticas del conocimiento y colonialidad del poder.
Perspectivas desde lo andino, C. Walsh, E 3chiwy, and S.
Castro-Goémez (eds.). Quito: UASB/Abya Yala, 175-214.

Walsh, Catherine. 2002¢. “(De)construir la intercultura-
lidad. Consideraciones criticas desde la 101itica, la co-

69

‘T




INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER.

70

lonialidad y los movimientos indigenas y negros en el
Ecuador.” En Interculturalidad y politica. Desafios y po-
sibilidades, Norma Fuller (ed.). Lima: Red para el de-
sarrollo de las ciencias sociales en el Peru, 115-142.

Walsh, Catherine. 2002d. “Interculturalidad, reformas
constitucionales y pluralismo juridico.” En Justicia in-
digena. Aportes para un debate, Judith Salgado (comp.).

Quito: Universidad Andina Simén Bolivar/Abya Yala,
23-36.

Walsh, Catherine. 2000. “Politicas y significados conflic-
tivos,” Nueva Sociedad 165, 121-133.

Walsh, Catherine y Leén, Edizon. En prensa. “Afro An-
dean Thought and Diasporic Ancestrality.” En Shifting
the Geography of Reason: Gender , Science and Religion,
edited Marina Banchetti and Clevis Headley (editors).
London: Cambridge Scholars Press.

Walsh, Catherine, Edizén Leén y Eduardo Restrepo,
“Procesos organizativos y politicas culturales de los
pueblos negros en Colombia y Ecuador,” Tablero, Bo-
gota, Convenio Andrés Bello, 2005.

Walsh, Catherine, Edizén Leon y Eduardo Restrepo, “Mo-
vimientos sociales afro y politicas de identidad en Co-
lombia y I:}cuador”. En Siete catedras para la integra-
cion. La upiversidad y los procesos de investigacion
social, Bogotd; Convenio Andrés Bello, 2005.

DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA
COMUNITARIA

Alvaro Garcia Linera

Después de la rebelion de octubre, es evidente que el
Estado Boliviano precisa de una nueva configuracién,
pero ya no siguiendo los modos liberales que sustentaron,
desde la fundacion de la republica hasta hoy, un “Estado
monoorganizativo”. Si acaso se quiere realmente superar
la crisis politica boliviana, es preciso dar paso a un Estado
multicultural, que incluya a los sectores marginados hasta
hoy, a los indigenas, fundamentalmente, respetando sus
formas de organizacién comunitaria

La propuesta de autonomias indigenas, como un modo de
superar la exclusion politica de los pueblos indios de
Bolivia, que propusimos hace ya unos meses en El juguete
rabiosol ha generado una creciente polémica escrita.
Algunos han observado que hablo de revolucién social y
de anticapitalismo, como si esto dependiera de los deseos
del investigador y no de las caracteristicas de la realidad
“que se desenvuelve ante nuestros 0jos”. Qtras criticas
han expresado su espanto ante la posibilida; de un “cuo-
teo étnico”? del Estado; sin embargo, mantienen una

1. El juguete rabioso, N°79, del 11 al 24 de mayo de 2003.
2. Ver Rafael Archondo, semanario Pulso, 5 de diciembre de 2003.

71



DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA

72

curiosa complacencia intelectual y practica con la imposi-
cion de facto de una etnicidad desde el Estado contra las
mayoritarias culturas indigenas.

Estos criticos pseudoliberales pretenden soslayar que
todo Estado, por mucho que reivindique derechos uni-
versales, tiene una cualidad étnica que, en el caso de
Bolivia, sin necesidad de tomar “muestras de sangre”,
como algun ingenuo sugiere para “medir” las identidades
culturales, premia un solo idioma para el ascenso social y
asegura puestos e influencias de poder a unos apellidos y
unas redes sociales de linajes endogamicos.

De lo que se trata entonces no es de etnizar el Estado,
pues éste ya esta etnizado y, encima, a favor exclusivo de
una etnia minoritaria del pais. Lo que proponemos es la
desmonopolizacion de la etnicidad del Estado o, si se pre-
fiere, la igualdad de derechos politicos y culturales a
todas las etnias y culturas que hay en el pais. A esto le
hemos llamado un Estado multinacional o multicultural.

Varias Civilizaciones

Sin embargo, éste no es el unico problema de la comple-
jidad estructural de lo que llamamos Bolivia. El otro eje
de desarticuldcion social sustancial es lo que Zavaleta
llamé “lo abigarrado”, que puede ser resumido como la
coexistencia sobrepuesta de varios modos de produccién,
de varios tiempos historicos y sistemas politicos que
pueden ser resumidos como civilizaciones. En términos
estatales, éste no es un tema simplemente cultural, sus-
ceptible de ser resuelto mediante la construcciéon de un
tipo de “democracia multicultural”, como sucede en
muchas sociefdades del mundo; es un tema de logicas y de

técnicas organizativas de la politica que atraviesa por
igual a las identidades culturales (aymaras, mestizos,
quechuas, etc.). Esto significa que no hay necesariamente
una correspondencia entre identidad étnica 'y modo civi-
lizatorio, con lo que la complejidad estructural del pais es
doble: cultural, por un lado, y organizativa, por otro.

En términos mas operacionalizables, se puede decir que
Bolivia es un pais donde coexisten desarticuladamente
varias civilizaciones pero donde la estructura estatal solo
recoge la logica organizativa de una sola de estas civiliza-
ciones: la moderna mercantil capitalista.

En un nivel de generalidad, se puede decir que un régi-
men civilizatorio es un conjunto coherente de estructuras
generativas de orden material, politico y simbélico que
organizan de manera diferenciada las funciones producti-
vas, los procesos técnicos, los sistemas de autoridad, la
organizacion politica, ademds de los esquemas simbolicos
con los que colectividades extensas dan coherencia al
mundo.

En Bolivia, se puede afirmar que existen cuatro grandes
regimenes civilizatorios. Estas cuatro civilizaciones

serian:

La moderna industrial, que abarca a personas que, posee-
doras de una racionalidad préctica eminentemente mer-
cantil y acumulativa, han atravesado procesos de
individuacion, de desarraigo comunitario tradicional,
viven la separacion de lo politico respecto a lo econémi-
co y asientan el fundamento de sus condiciones de exis-
tencia, como actor dominante o subordinado, en
actividades laborales como la mineria y manufactura
‘ndustrial, la banca, el gran comercio, los servicios publi-

ALVARO GARCIA LINERA

73



DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA

74

cos, el transporte con sus respectivos circuitos de acumu-
lacion e intercambio directamente mercantil de produc-
tos, bienes y fuerza de trabajo.

El segundo régimen civilizatorio es la economia y cultura
organizada en torno a la actividad mercantil simple de
tipo doméstico, artesanal o campesino; son portadores de
una racionalidad gremial o corporativa y poseen un régi-
men de instituciones politicas basadas en la coalicion
normada de pequefios propietarios mercantiles. Una
buena parte de la llamada informalidad, de los artesanos
Y pequenos campesinos parcelarios corresponde a este
segmento social.

En tercer lugar, estd la civilizacién comunal, con sus pro-
cedimientos tecnolégicos fundados en la fuerza de masa,
en la gestion de la tierra familiar y comunal, en la fusion
entre actividad econémica y politica, con sus propias
autoridades e instituciones politicas que privilegian la
accion normativa sobre la electiva y en la que la individ-
ualidad es un producto de la colectividad y su historia
pasada.

Por ultimo, estd la civilizacién amazoénica, basada en el
cardcter itinerante de su actividad productiva, la técnica
anclada en el conocimiento y laboriosidad individual y la
ausencia de Estado.

En conjunto, casi las dos terceras partes de los habitantes
del pais se hallan en alguno de las ultimas tres franjas civ-
ilizatorias o societales. Es claro que éste es un modelo
conceptual que no excluye vinculos, cruces e hibrida-
ciones complejas, producto de la colonizacién, entre
estos cuatro bloques civilizatorios. Igualmente es impor-
tante tomar en cuenta que estas civilizaciones, con excep-

Awvaro GARCIA LINERA

cion de la ultima, atraviesan no sélo la ciudad y el campo
sino también a pueblos indigenas y no indigenas.

Estado monoorganizativo

Ahora bien, por lo general, las normas, funciones, insti-
tuciones y representaciones con las que se ha constituido
la vida estatal en Bolivia s6lo han tomado como universo
de representacion, de interpretacion y sintesis general, a
las practicas y disposiciones politicas liberales (régimen
de partidos politicos, voto individual y secreto, division
de poderes, separaciéon de la politica respecto a la
economia, etc.) resultantes de una insercion en la vida
moderna mercantil, con su habitos de filiacién electiva,
de individuos parcialmente desarraigados de anclajes de
parentesco o paisanaje tradicional y, por tanto, potencial-
mente aptos para formas de agregacion partidaria y con-
stitucion del poder publico mediante el mercado politico
moderno.

En cambio, la mayoria de la poblacion sumergida en
estructuras economicas cognitivas y culturales no indus-
triales, y encima detentadoras de otras identidades cul-
turales y linguisticas, es portadora de otros hdbitos y
técnicas politicas resultantes de su propia vida material y
técnica.

La sobreposicion de la identidad colectiva por encima de
la individualidad, la practica deliberativa por encima de
la electiva, la coercion normativa como modo de compor-
tamiento gratificable por encima de la libre adscripcién y
cumplimiento, la despersonalizacion del poder, su revo-
cabilidad consensual y la rotatividad de funciones, etc.,
son formas de comportamiento que hablan de culturas

75




DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA

76

politicas diferenciadas de las liberales y representativas
partidarias, profundamente ancladas en las propias condi-
ciones de la vida objetiva, en los propios sistemas técni-
cos de reproducciéon social de las personas. El
comunitarismo, el asambleismo consensual, la rotacion
de cargos, el habito de tipo normativo tradicional hablan
de tipos de accion y de organizacion politica, de tec-
nologias politicas enraizadas en la propia estructura
econdmica y técnica de sistemas civilizatorios no moder-
no-industriales y, por tanto, vigentes en tanto estos sis-
temas econémicos, culturales y simbélicos de
organizacién de la vida social se mantengan.

Sin embargo, pese a esta cualidad estructural de la
sociedad boliviana, lamentablemente el Estado boliviano
hasta el dia de hoy se presenta como una institucionali-
dad politica no sélo monocultural sino también mono-
civilizadora o uniorganizativa, lo que impide
histéricamente su estabilidad, pues siempre se presenta
como-una mera parcialidad, como una parte de un todo
que no logra sintetizar.

Esto da lugar a un principio de incertidumbre estratégica
de la legitimidad estatal, que es precisamente la situacion
del Estado boliviano a lo largo de sus 178 anos de vida
republicana; lo que lo convierte en un Estado no sélo
aparente sino también gelatinoso y bajo permanente
sospecha, debido a su incapacidad de articular estruc-
turalmente a las fuerzas sociales y modos organizativos
que cohabitan en su espacio de influencia geografica.

La recurrente dualidad institucional del sistema politico,
liberal, partidario y legal por una parte, enfrentado y ase-
diado por el poder politico real de los movimientos
sociales y las organizaciones comunitarias, sindicales y

* Safpan

AwvARO GARCIA LINERA

barriales de la sociedad, por otro, es la manifestacion de
este desencuentro dramatico entre logica organizativa del
Estado y la pluralidad de practicas organizativas politicas
de la sociedad.

Democracia comunitaria y democracia liberal

Ahora bien, ;como modificar este desencuentro entre
vida estatal y composicién socioeconémica del pais? De
cara a la Constituyente, la opcién que aqui proponemos
es que dejemos de simular modernidad politica y homo-
geneidad cultural en una sociedad predominantemente
preindustrial, multicivilizatoria y pluricultural.

No existe una sola forma de ejercer derechos politicos ni
de intervenir en la gestion del bien comun. La democra-
cia liberal, mediante el voto individual, la competencia
electoral, la formacion de colectividades politicas electi-
vas y el mercado politico, es un modo de constitucion
democratica de ciudadania correspondiente a sociedades
que han pasado por sucesos de individuacion modernos,
fruto de la predominancia de la légica industrial, que han
erosionado las fidelidades normativas y los regimenes de
agregacion de tipo tradicional, cosa que en Bolivia ha
sucedido solo parcialmente y seguramente no sucederd en
los siguientes cincuenta anos. De ahi el poder continuo
de otros habitos, practicas y modos comunitaristas de
ejercer derechos politicos y de asumir responsabilidad
ptblica por parte del mundo plebeyo e indigena urbano-
rural.

Ahora, es cierto que estas técnicas de democracia y ciu-
dadania comunitaria regidas por otros parametros
morales y politicos distintos a los liberales y efectivizadas

77



DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA

78

a través de instituciones no partidarias de tipo asociativo
y asambleistico tienen una existencia preponderante-
mente local y regional. Sin embargo, distintos momentos
de la historia muestran que estos sistemas pueden articu-
larse en sistemas macro de democracia, abarcante a miles
de comunidades, a numerosos gremios y barrios, tanto en
el ambilo urbano como rural, asumiendo la forma de ejer-
cicio democratico en gran escala (federaciones sindicales
provinciales, federaciones o confederaciones ayllus, blo-
queos de caminos, sublevaciones, participacion electoral,
etc.).

Con un poco de esfuerzo, como aquel que da el Estado a
los partidos para que no desaparezcan, estas practicas
democraticas no liberales facilmente podrian tener una
existencia regular y a escala macroestatal.

En Bolivia, las identidades colectivas normativas por bar-
rio, ayllu, comunidad, gremio laboral preceden mayori-
tariamente a cualquier manifestacion de individualidad y
son utilizadas cotidianamente para ejercer control social,
para plantear demandas, para elegir representantes, para
introducir querellas igualitarias, para formar una moral
civica de responsabilidad ciudadana. Sin embargo, estas
instituciones de corte democratico que tienen sus propias
técnicas de deliberacion, de rendicion de cuentas, de elec-
cion de autoridades, de introduccion de querellas, de for-
macion de opinion publica, de disensos y consensos, de
igualacion politica entre sus miembros, esto es, de ejercer
derechos democraticos en su definicion sustancial, no
son tomadas en consideracion por el Estado actual que,
por el contrario, hace sistematicos esfuerzos por discipli-
nar de manera autoritaria, siguiendo los moldes demo-
liberales, al conjunto de estas otras expresiones de

ALvaro GARCIA LINERA

democratizacion social. Estas técnicas politicas diferenci-
adas, estos sistemas de autoridad indigeno-campesinos y
urbano-plebeyo forman parte de una compleja trama
multicivilizatoria de la realidad boliviana, visible también
a través de otras practicas sociales como las que se despl-
iegan en el entendimiento y ejercicio de -la justicia del
ayllu, en las técnicas escriturales andinas (textil y trenza-
do), en la predominancia de repertorios textuales (la oral-
idad, la visualizacién, el conocimiento tactil, etc.), en la
gestion de recursos colectivos, en la gestion de derechos
familiares vinculados a las responsabilidades politicas,
ere,

La posibilidad de una real igualacién politica de la
sociedad pasa entonces por una supresion de la estruc-
tura monoorganizativa del actual Estado boliviano que
simplemente no ha reconocido e instituido como unicas
instituciones legitimas de ejercicio politico de derechos
(ciudadania y democracia liberal) a las provenientes de la
civilizacion dominante (mercantil industrial) y minori-
taria. Una igualacion politica sustancial entre culturas e
identidades requiere de una igualacién de modos de pro-
ducir politica en todos los niveles de la gestion guberna-
mental (general “nacional”, regional y local); esto es,
igualacion de practicas politicas, de instituciones politi-
cas, de modos de ejercer la democracia y sistemas de
autoridad politica diferentes, pertenecientes a las distin-
tas comunidades culturales y regimenes civilizatorios que
coexisten en el territorio boliviano.

En 1a medida en que estas distintas formas de produccién
técnica y organizativa de la politica pertenecen a
regimenes civilizatorios distintos, sus ritmos y tiempos
histéricos son heterogéneos, por lo que es necesario pen-

79



Democracia LIBERAL vs. DEMOCRACIA COMUNITARIA

sar en i ici
una sincronicidad puntual, por periodos cortos 3

fin de que .“se incluya en la deliberacion Yy accion global
SU presencia, fuerza, opinién y decision” Ejemplo d
: e

estas sj ic
sincronicidades puntuales de las varias culturas

politicas del pais es, por ejemplo, la que, a escala region-

on de esco
a las pers j -
Personas es tomada bajo formas de deliberacion y

cz'lbildco de sindicatos agrarios o ayllus (r
n‘uarista 0 comunal). En este caso, los si
;lrcl):aclzs tradlic.i’onales se articulan con los “modernos”.
3 mp.osmlon democritica de instituciones y form
po.htlc.as diferenciadas supondria la igualacién, expansi 'as
€ Institucionalizacion a escala general, “naéionil‘r’lSI(c:'ln
e€stas experiencias locales y efimeras de articulacion ;iv:

€gimen comu-
stemas instity-

E.l reconocimiento constitucional de sistemas politicos

sistemas de conformacién de autoridad practicados oy
las com'unidades campesinas, ayllus, barrios y reml? r
(federaaones, confederaciones, asociaciones) co%no s'oS
t‘ema?s legitimos de eleccion y toma de decisiones o
ambitos puntuales de] sistema de gobierno, tanto a e ein
“nacional”, regional como local. ’ o

Los dmbitos legitimos de eleccion de representant

donFI’e debieran actuar estos otros sistemas de deli:
eracpn son: los representantes parlamentarios del nive]
superlc?r del Estado (o comunidad politica general) een
las reglones urbano-rurales en las que estas formas, de
organizacion politica son predominantes o tienen una

ALvARO GARCIA LINERA

presencia parcial. La combinacién porcentual de los rep-

- resentantes elegidos via partido o via estructuras comuni-

tarias deberia ser negociada, dependiendo de la amplitud,
historia y presencia de cada una de estas formas organi-
zativas, en cada regién y circunscripcion departamental.
En términos practicos, esto ya podria funcionar al
momento de la eleccion de los constituyentes.

Obligatoriedad de reconocimiento, en calidad de sancién
o veto, de su deliberacion en torno a temas centrales de la
gestion estatal (propiedad estatal de recursos, inversion
publica global, reformas constitucionales, etc.). En los
hechos, esto funciona asi, sélo que por medio de blo-
queos y rebeliones, cuando pudiera ser parte de las nor-
mas estatales, neutralizando la estructural conflictividad

del Estado.

Reconocimiento constitucional de sistemas de rotacion de
autoridades y de rendicién de cuentas a entes colectivos
(no sélo individuales como en el régimen liberal) de las
autoridades politicas que componen los distintos niveles
de autoridad del Estado (municipios, regiones autonémi-
cas, gobiernos departamentales, Estado general).

Un estado multicivilizatorio significaria precisamente el
reconocimiento de multiples mecanismos, de multiples
técnicas y sentidos de entender, practicar y regular las
pulsiones democraticas de la sociedad en corresponden-
cia a las multiples formas de ejercer ciudadania a partir de
la pluralidad de las matrices civilizatorias de la sociedad.

Si Bolivia es una sobreposicion de varias culturas y varias
civilizaciones, el Estado como sintesis debiera ser una
institucionalidad capaz de articular, de componer una
ingenieria politica formada por una presencia propor-

81



82

DEmocRrAcIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA

cional de las culturas e identidades linguisticas, ademss
de unas instituciones modernas y tradicionales, delibera-
tivas, Tepresentativas, y asambleisticas en la toma de deci-
siones a escala general, “nacional”.

Esto significa que en el 4mbito de los poderes legislativo,
judicial y ejecutivo, aparte de distribuir proporcional-
mente su administracién unitaria general y territorial en
funcion de Ia Procedencia étnica y lingtiistica, las formas
de gestion, Tepresentacion y de intervencign social
deberian incorporar multiples mecanismos politicos
compuestos, como la democracia Tepresentativa, via par-
tidos, la democracia deliberaliva, via asambleas, 1a
democracia comunal via accién normativa de comu-
nidades y ayllus, etc. De |o que se trata entonces seria de
componer a escala macro, general, instituciones moder-
nas con instituciones tradicionales, representacion multi-
cultural con representacion general en correspondencia a
la realidad multicultural y multicivilizatoria de 1a
sociedad boliviana. En otras palabras, se trata de buscar
una modernidad politica a partir de lo que en realidad
SOmos, y no simulando o que nunca seremos ni

podremos ser.

EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL,
DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

Walter Mignolo

El pensamiento des-colonial es ‘criticc? de porsi, pero cri-
tico en un sentido distinto al que le dio Im.m.a’nue} Kant a
la palabra, sentido retomado de esa Erafdlclor‘l‘ por Mla>f
Horkheimer (a través del legado marxista). Des-coc’)
nial” es el concepto que toma el lugar, en otra g?nealoglj
de pensamiento (uno de los objeFivos de este artl;ul(ci).) er?_
concepto “critico” en el pensamiento mf)d‘erno le dis "
so en Europa. Esta distincién —que motivo Prec1s'a’men
el encuentro en Duke al que se alude a continuacién — se
vera mas claramente en ef resto del argumento. El proyec-
to des-colonial difiere también del proyecto Posr;cl;)lo—
nial, aunque, al igual que con el prime'ro, mantiene . lile—
nas relaciones ‘de vecindario’. La teoria post-colonia ’o
los estudios post-coloniales estdn a cabal}o entre la teoria
critica europea (Foucault, Lacan, Derrida) s?bre culyo
pensamiento se construyo la teoria p(')slcolomal'y/c? 0s
estudios postcoloniales y las experiencias fie la e(z}n‘e m(;zl
lectual en las ex-colonias inglesas de Asia y Africa

Norte.

83



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

En mayo del 2003 reunimos con Arturo Escobar al colec-
tivo del proyecto modernidad/colonialidad en Duke/Uni-
versidad de Carolina del Norte en Chapel Hill. El tema de
esta reunion fue “Teoria critica y Des-colonizacién” Los

participantes fueron invitados con antelacion a reflexio-
nar sobre el asunto siguiente:

¢Como aparece ante nosotros hoy el proyecto de la ‘teoria critica’ de
Horkheimer, cuando las revoluciones globales y pluriversales estan
ocurriendo, fuera de la di-versidad y pluri-diversidad de muchas his-
torias locales que en los pasados 500 anos (algunas en los pasados 250
o tal vez s6lo 50 anos) no pudieron evitar el contacto, conflicto y com-
plicidad con occidente (por ejemplo, la Cristiandad Occidental, su
secularizacion y la relacion hacia/con el capitalismo y su opuesto, el
socialismo/marxismo)? ; Que podria la teorfa critica desear ser cuando
los damnificados de la tierra son trafdos a la escena, cerca de los pro-
letarios de Horkheimer o de la actual traduccion del proletariado
como las multitudes? ;Que transformaciones se necesitan en el
proyecto de la ‘teorfa critica’si género, raza y naturaleza van a ser com-
pletamente incorporados en su estructura? Finalmente, ;co6mo puede
la ‘teoria critica’ ser subsumida en el proyecto de la modernidad/colo-
nialidad y la descolonizacion? ¢Serd que es necesario abandonar las
formulaciones del proyecto de una teorfa critica del pasado siglo XX?

¢O. mejor, no sugerira el agotamiento del proyecto de la mod-
ernidad?! *

Los temas y las preguntas propuestas no eran nuevos si-
no que, por el contrario, continuaban reflexiones, con-
versaciones y articulos publicados con anterioridad. Enri-
que Dussel y Santiago Castro-Gomez habian introducido
ya en el proyecto la reflexién sobre la teoria critica y Nel-
son Maldonado-Torres la reflexion sobre la agencia de los

1. Insistamos en la geo-politica del saber o del conocimiento: Horkheimmer y la
escuela de Frankfurt se pueden leer de distintas maneras, no en el sentido de la
pluralidad hermenéutica de cada lectura sino er la distribucién geo-politica de la
labor intelectual a traves de la diferencia colonial (y también de la diferencia im-

84

L gy

WALTER MiGNOLO

damnés de la terre, una categoria que re-coloca y regiona-
liza categorias forjadas en otras experiencias histérica.s
(por ejemplo, por un lado los subalternos y la subalterni-
dad moderna de Antonio Gramsci y los subalternos y la
subalternidad colonial de Ranajit Guha y el proyecto del
Sur Asidtico y, por otro, la categoria de multitud lje-introj
ducida a partir de Spinoza por Paul Virno, Antonio Negri
y Michael Hardt). A partir de esa reunion el proyecto co-
lectivo fue incorporando cada vez mas la categoria de des-
colonialidad como continuidad de la de modernidad/co-
lonialidad. Una secuela tuvo lugar en Berkeley, en abril
del 2005, bajo el titulo de “El mapeo del giro des-colo-
nial” (“Mapping the de-colonial turn”), en un encuentro
organizado por Nelson Maldonado-Torres en ?1 que
miembros del proyecto modernidad/colonialidad dialoga-
ron con miembros del proyecto de la Asociacion Caribe-
fa de Filosofia titulado “Shifting the Geographies of Rea-
son” y con un grupo de filosofos y criticos culturales
Latino/as. A través de estas dos reuniones quedo cla’ro
que mientras modernidad/colonialidad son categorias
analiticas de la matriz colonial de poder, la categoria de
des-colonialidad amplia el marco y los objetivos del pro-
yecto. No obstante, la conceptualizacion misma de la co-

perial, ver infra). Geo-politicamente, un tipo de imerpreta(cjlc'l)n co;::;g;:;ltieéfrs}
lugar que la Escuela de Frankfurt ocupa en la genealogia1 Z‘fpe:nda S e
peo. Otras lecturas estarian orientadas por y a tr‘avés de la l1 ert e
colonial en la genealogia pluri-versal del pensamiento des-colomacuela o i pee
sento aqui mismo). Ciertamente, puede ocurtir tambl’én ql.;e alez gtk e
furt (y equivalentes) sea empleada por la ‘m[ellge‘msm loca enej o b poihlasitn
mo signo de distincion (eurocentrada) ;l)or elrtllc;lr:: i(cilzasse;t:zicandas e venien.
asados con respecto a las u -mer
Ferse Sdl::nl?sn}ze;\giiec:;rde Europa o dep Estados Unidos. En este ultimo rubro hay toda

una compleja gama de posibilidades.

85



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

lonialidad como constitutiva de la modernidad, es ya el
pensamiento des-colonial en marcha.

El argumento basico (casi un silogismo) es el siguiente: si
la colonialidad es constitutiva de la modernidad puesto
que la retorica salvacionista de la modernidad presupone la
légica opresiva y condenatoria de la colonialidad (de ahi
los damnés de Fanon) esa légica opresiva produce una
energia de descontento, de desconfianza, de desprendi-
miento entre quienes reaccionan ante la violencia imperial.
Esa energia se traduce en proyectos de des-colonialidad
que, en ultima instancia, también son constitutivos de la
modernidad. La modernidad es un monstruo de tres cabe-
zas, aunque solo muestra una: la retorica de salvacion y
progreso. La colonialidad, una de cuyas facetas es la pobre-
za y la propagaciéon de una enfermedad como el Sida en
Africa, no aparece en la retorica de la modernidad como su
necesaria contraparte, sino como algo desprendido de ella.
Por ejemplo, el Plan del Milenio de las Naciones Unidas, li-
derado por Kofi Anan, y el Earth Institut en Columbia Uni-
versity liderado por Jeffrey Sachs, trabajan en colaboracién
para terminar con la pobreza (como lo anuncia el titulo del
libro de Sachs)2. Pero, en ningiin momento se cuestiona la
ideologia de la modernidad ni los pozos negros que oculta
su retorica: las consecuencias de la naturaleza misma de la

2. Jeffrey D. Sachs, The End of Poverty. Economic Possibilities for our Time. New
York: The Penguin Press, 2005 and Kofi Anan, Plan of the Milenium, http://www-
globalpolicy.org/msummit/millenni/undocindex.htm. El proyecto imperial/colo-
aial, articulado en la modernidad/colonialidad cubre todos los flancos. El Plan del
vilenio invila a que nos quedemos sentados y veamos como los grandes pensa-
lores de los proyectos imperiales son conscientes de las injusticias imperiales.
Zomo Las Casas ayer, los Waman Puma de hoy son invitados a supeditarse a las
suenas maneras de la razon imperial critica.

WALTER MIGNOLO

economia capitalista —en la que tal ideologia se apoya- en

-sus variadas facetas desde el mercantilismo del XV1, el libre

comercio de los siglos siguientes, la revolucion 'md\fstrial
del siglo XIX, la revolucion tecnolégica del. XX, sélo se
cuestionan sus desafortunadas consecuencias. Por otra
parte, todo el debate de los medios sobre la guerra c.ontra
el terrorismo, por un lado, y todo tipo de. 1ev,antam1emos
de protesta y movimientos sociales, en ningun 'momf:ntlo
insinuan que la logica de la colonialidad, escondida bajo la
retorica de la modernidad, genera necesariament.e '1a ener-
gia irreductible de seres humanos humillad.os, vilipendia-
dos. olvidados, marginados. 1 des-coloniahdad’ es enton-
ces la energia que no se deja manejar por la logica c‘le. la
colonialidad ni se cree los cuentos de hadas d'e ?a retquca
de 1a modernidad. Por tanto, si la des-colonialidad tiene
una variada gama de manifestaciones -algunas no :iesea-
bles. como las que hoy Washington describe como “terro-
ristas”- entonces el pensamiento des-colonial es el. pt?nsa-
miento que se desprende y se abre (de ahi deslprendlmllent.o
y apertura en el titulo) a posibilidad§ encubler‘tas (co oni-
zadas y desprestigiadas como tradicionales, barbaras, pri-
mitivas, misticas, etc.) por la racionalidad moderna r}nom;-
da y encerrada en las categorias del griego y del latin y de
las seis lenguas imperiales Europeas modernas.

El giro epistémicoy la emergencia del pensamiento

des-colonial

La tesis es la siguiente: el pensamiento des-c?lonial emer-
gio desde la fundacion misma de la mode.r’mdad/colonflg—
lidad, como su contrapartida. Y eso ocurrio en las Amen—
cas, en el pensamiento indigena y ’en e’l }.)ensa.mlenlto
alro-caribefio. Continud luego en Asia'y Africa, sin rela-

87


http:http://w\.vw

EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

cién con el pensamiento des-colonial americano, pero si
como contrapartida de la re-organizacion de la moderni-
dad/colonialidad con el imperio britdnico y el colonialis-
mo francés. Un tercer momento de reformulaciones ocu-
rri6 en las intersecciones de los movimientos de
descolonizaciéon en Asia y Africa, concurrentes con la
guerra fria y el liderazgo ascendente de Estados Unidos.
Desde el fin de la guerra fria entre Estados Unidos y la
Union Soviética, el pensamiento des-colonial comienza a
trazar su propia genealogia. El propésito de este texto es
contribuir a ese trazado. En este sentido, el pensamiento
des-colonial se diferencia de la teoria postcolonial o de
los estudios postcoloniales en que la genealogia de estos
se localiza en el post-estructuralismo francés antes que en
la densa historia del pensamiento planetario des-colonial.

El giro epistémico des-colonial es una consecuencia de la
formacion e instauracion de la matriz colonial de poder, que
Anibal Quijano describe en un articulo pionero en el que se
resume la plataforma del proyecto modernidad/colonialidad:

La critica del paradigma europeo de la racionalidad/modernidad es in-
dispensable. Mis aun, urgente. Pero es dudoso que el camino consista
en la negacién simple de todas sus calegorias; en la disolucion de la
realidad en el discurso; en la pura negacion de la idea y de la perspec-
tiva de totalidad en el conocimiento. Lejos de esto, es necesario des-
prenderse de las vinculaciones de la racionalidad-modernidad con la colo-
nialidad, en primer término, y en definitiva con todo poder no constituido
en la decision libre de gentes libres. Es la instrumentalizacion de la ra-
z6n por el poder colonial, en primer lugar, lo que produjo paradigmas
distorsionados de conocimiento y malogré las promesas liberadoras de
la modernidad. Por consecuencia, la alternativa es clara: la destruccién
de la colonialidad del poder mundial.3 (italicas mfas).

“

WALTER MIGNOLO

Aunque la meta-reflexion sobre el giro epistémico des-
colonial es de factura reciente, la practica epistémica des-
colonial surgi6 “naturalmente” como consecuencia de la
formacién e implantacién de estructuras de dominacién,
la matriz colonial de poder o la colonialidad del poder,
aue Anibal Quijano devel6 hacia {inales de los ochentas y
sobre la cual continua trabajando. Por lo tanto, no es na-
da sorprendente que la genealogia del pensamiento des-
colonial (esto es, el pensamiento que surge del giro-des-
colonial) lo encontremos en “la Colonia” o el “periodo
colonial”, en la jerga canénica de la historiografia de las
Américas. Ese periodo de formacion, en el siglo XVI, no
incluye todavia las colonias inglesas ni en el norte ni en
¢l caribe: ni tampoco las francesas. Sin embargo, el giro
des-colonial reaparece en Asia y en Alrica como conse-
cuencia de los cambios, adaptaciones y nuevas modalida-
des de la modernidad/colonialidad generadas por la ex-
pansion imperial britanica y francesa a partir de finales
del XVIII y principios del XIX.

Dc modo que las primeras manifestaciones del giro des-
colonial las encontramos en los virreinatos hispdnicos, en
los Andhuac y Tawantinsuyu, en el siglo XVI y comienzos
del XVIL. Y lo encontramos también entre las colonias in-
glesas y la metropoli, en el siglo XVIIL El primer caso lo
ilustra Waman Puma de Ayala en el virreinato del Pert
quien envié su obra (Nueva Cordnica y Buen Gobierno, a
Felipe 111, 1616); el segundo Otabbah Cugoano, un escla-
vo liberto que pudo publicar en Londres, en 1787 (decir,
diez afios después de la independencia de Estados Unidos
y de la publicacion de The Wealth of Nations, de Adam

Smith) su Thoughts and Sentiments on the Evil of Slavery
(1787). Ambos, son tratados politicos des-coloniales que,
gracias a la colonialidad del saber, no llegaron compartir

3. Anibal Quijano, “Colonialidad y modernidad/racionalidad” (1989), reimpreso
cn Los conquistados. 1492 y la poblacién indigena de las Américas, Heraclio Boni-
lla, comp., Ecuador, Libri Mundi, Tercer Mundo Editores, 1992, 437-448.

88 89




EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

90

la mesa de las discusiones con Maquiavelo, Hobbes o
Locke. Re-inscribirlos hoy en la genealogia del pensa-
miento des-colonial es una tarea urgente. Sin esta genea-
logia el pensamiento des-colonial seria nada més que un
gesto cuya légica dependeria de algunas de las genealo-
gias fundadas en Grecia y Roma, y quedaria re-inscripto
en la modernidad imperial Europea después del renaci-
miento, en algunas de las seis lenguas imperiales ya men-
cionadas: italiano, castellano, portugués, para el renaci-
miento; francés, inglés, aleman para la Ilustracién.
Waman Puma y Cugoano pensaron y abrieron la ranura
de lo impensable en la genealogia imperial de la moderni-
dad, tanto en sus facetas de derecha como en sus facetas
de izquierda. Es decir, la genealogia imperial de la moder-
nidad cristiana, liberal y socialista/marxista.

Waman Puma y Cugoano abrieron las puertas al pensa-
miento otro, el primero al pensamiento fronterizo a partir
de la experiencia y memoria del Tawantinsuyu y el segun-
do a la experiencia y memoria de la brutal esclavitud negra
del Atlantico. Ninguno de quienes defendieron a los indi-
genas en el siglo XVI, ni de los que se manifestaron contra
la esclavitud en el siglo XVIII llegaron a pensar desde el es-
pacio y las experiencias de la herida colonial infringida a
Indios y Negros, tal como la epistemologia imperial clasifi-
c6 la diversidad del Nuevo Mundo. La teoria politica en
Europa (desde Nicolas Maquiavelo a Carl Schmitt, pasan-
do por Hobbes y John Locke), se construyé sobre las expe-
riencias y la memoria de los reinados y principados (Ma-
quiavelo), la formacién de los estados liberales (Hobbes,
Locke) y la crisis del estado liberal (Schmitt).

¢Como interpretar la métafora “abrieron las puertas al
pensamiento otro”? Como desprendimiento y apertu-

WALTER MIGNOLO

ra*. Y quizas con otra metdfora que coopere con respecto
a la inteligibilidad del tipo de puertas del que hablo en es-
e caso. Ya no se trata de las puertas que conducen a la
verdad (aletheia), sino a otros lugares: a los lugares de la
memoria colonial; a las huellas de la herida colonial des-
de donde se teje el pensamiento des-colonial®. Puertas
que conducen a otro tipo de verdades cuyo fundamento
no es el ser sino la colonialidad del ser, la herida colonial.
El pensamiento des-colonial presupone, siempre, la dife-
rencia colonial (y en ciertos casos, que no voy a analizar
aqui, la diferencia imperial). Esto es, la exterioridad en el
preciso sentido del afuera {barbaro, colonial) construido
por el adentro (civilizado, imperial); un adentro asentado
sobre lo que Castro-Goémez revelé como la hybris del

4. Me refiero a la nocion de “desprendimiento epistémico” en la cita de Quijano.
El desprendimiento epistémico difiere, en el sentido de la diferencia colonial, del
uso que Samir Amin le dio al término “déconnection” (traducido al inglés como
“de-linking’). Amin se mantuvo en la burbuja de la episteme moderna y su de-lin-
king sugirié un cambio de contenido pero no de los términos de la conversacion.
El “desprendimiento epistémico” en cambio, sefiala el momento de quiebre y de
fractura, momento de apertura. Este sentido, “apertura” difiere también del sen-
tido que un concepto similar tiene en Agamben: Laperto: Luomo e l'animale
(2002) traducido al inglés como “the open.”, Hay trad. cast., Lo abierto, Valencia,
Pre-textos, 2005. En el pensamiento des-colonial la apertura es el desprendimien-
1o, precisamente, de dicotomias naturalizadas como “el hombre y el animal.” Tal
distincién no seria pensable como punto de partida ni para Waman Puma ni pa-
ra Ottabah Cugoano. Ver las secciones siguientes.

5. El concepto de herida colonial proviene de Gloria Anzaldia, en una de sus ya
célebres frases: “The U.S. Mexican border™ es una herida abierta “where the Thrid
World grates against the first and bleeds. Borderlands”, La Frontera, 1987. Obvia-
mente. la expresion tiene valor de cambio en todas aquellas situaciones en las
cuales Europa y Estados Unidos inflingieron y contintian inflingiendo la friccion
de la mision civilizadora, desarrollista y modernizadora.

g1



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

punto cero® en la presunta totalidad (totalizacién) de la
gnosis de Occidente fundada, recordemos una vez mas

en el griego y el latin y en las seis lenguas modernas im-
periales Europeas.

El giro des-colonial es la apertura y la libertad del pensa-
miento y de formas de vida (economias-otras, teorias po-
liticas-otras), la limpieza de la colonialidad del ser y del
saber; el desprendimiento del encantamiento de la retdri-
ca de la modernidad, de su imaginario imperial articula-
do en la retérica de la democracia.

En didlogo con la razén imperial critica, diria lo siguien-
te: Martin Heidegger tradujo aletehia (verdad) como “Lo
abierto y libre en la restitucion del ser” (Parménides, 195).
En la medida en que el apropiacion es el horizonte del
pensamiento des-colonial y no la “verdad”, “es lo abierto
y libre en la des-colonialidad del ser.” No importa cuantas
criticas hagamos a los imperios, al imperialismo o al im-
perio. Todas ellas girardn en redondo, serin mordiscos en
la cola. Las criticas en la lengua del imperio continian
ocultando la puerta, la apertura y la libertad a las cuales
apunta el pensamiento des-colonial. Metaforas tales como
“un mundo en el que quepan muchos mundos” y “otro

mundo es posible” son las metaforas que muestran don-
de estd la puerta.

El pensamiento des-colonial tiene como razén de ser y
objetivo la des-colonialidad del poder (de la matriz colo-
nial de poder). Este programa fue también disefiado por

6. Santiago Castro-Gomez, La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilustracion en
la Nueva Granada (1750-1816). Bogot4: Instituto Pensar, Universidad Javeriana
2005. ‘

92

WALTER MIGNOLO

Quijano en el articulo citado:

En primer término, [es necesarial la descolonizacion epistemologica,
para dar paso luego a una nueva comunicacion inter-cultural, a un inter-
cambio de experiencias y de significaciones, como la base de otra racio-
nalidad que pueda pretender, con legitimidad, alguna universalidad.
Pues nada menos racional, finalmente, que la pretension de que la es-
pecifica cosmovision de una etnia particular sea impuesta como la racio-
nalidad universal, aunque tal etnia se llame Europa occidental. Porque
eso. en verdad, es pretender el titulo de universalidad para un provin-
cialismo.” (italicas mias)

;Donde aparecen, en la vida diaria de la sociedad civil/po-
litica, del estado y del mercado, los signos de la retorica de
la modernidad que oculta la l6gica de la colonialidad en la
burbuja totalizante de la modernidad imperial (o la cos-
movisién universalizada de una etnia particular)? Cierta-
mente, estas tres esferas (sociedad civil/politica, estado,
mercado o, si se quiere, vida cotidiana, regulaciones gu-
bernamentales y produccién y distribucion de bienes y
consumo) no son auténomas. El estado y el mercado de-
penden de los ciudadanos y los consumidores, los cuales
forman la sociedad civil y politica. El estado y el mercado
necesita también de la franja de los no-ciudadanos (inmi-
grantes ilegales y otras formas de ilegalidad) y de no-con-
sumidores (la franja creciente de indigencia y de pobreza
en todo el globo y en cada pais, particularmente los del ex-
tercer mundo y las ex-colonias del ex-segundo mundo).
Los ciudadanos necesitan del estado y el mercado necesi-
ta de los consumidores. Pero eso no es todo, puesto que
estado, ciudadanos, consumidores y mercados estan rela-
cionados, en un primer nivel, a la configuracién nacional
del estado, que también interactta con el mercado, de ma-

7. Quijano, op.cit., 447.

93



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

94

nera conflictiva. Y es aqui donde los limites del estado-na-
cion se abren a lo transnacional. A nivel de la sociedad ci-
vil, la apertura a lo transnacional se manifiesta hoy funda-
mentalmente en las migraciones. Las migraciones generan
un doble efecto: en el pais de salida, y en el pais de llega-
da. Los acontecimientos en Francia de noviembre de
2005, son un caso paradigmdtico en la esfera de lo trans-
nacional de las consecuencias econdémicas y estatales en la
esfera de la sociedad civil/politica en los paises industria-
lizados (particularmente en los G7 donde se concentra el
poder econémico). A nivel del mercado (y con ello me re-
fiero al control econémico de la tierra, tanto en el campo
como en la ciudad; a la explotacion del trabajo y a la pro-
duccion y consumo) la quema masiva de automéviles en
Francia revela un lugar en el que el jardin de la sociedad
civil en 1a burbuja de la modernidad se encuentra con las
consecuencias invisibilizadas de 1a colonialidad.

¢Donde en la vida cotidiana emergen los sintomas de la
irresoluble tension entre retérica de la modernidad y logi-

. ca de la colonialidad, su constitutividad de distintas cabe-

zas en un solo cuerpo? ;Dénde emerge la energia des-colo-
nial y coémo se manifiesta? Los levantamientos en Francia,
en noviembre de 2005, revelan un punto de articulacién
entre esa esfera y la ilusion de un mundo que se piensa y
se construye a si mismo como EL mundo (retdrica de la
modernidad) y las consecuencias de esa retérica (légica de
la colonialidad). En y desde ese mundo, lo aparente es la
barbarie, irracionalidad, juventud, inmigracion que hay
que controlar por la fuerza policial y militar, encarcelar y
usar casos como estos para enarbolar la retorica de la mo-
dernidad. La tendencia liberal propondra educacién; la
tendencia conservadora expulsion y la tendencia de iz-
quierda, inclusion. Cualquiera de estas soluciones deja in-

WALTER MIGNOLO

" tacta la légica de la colonialidad: en los paises industriali-

zados, desarrollados, ex-primer mundo, G-7, la l6gica de la
colonialidad vuelve como un boomerang a largo plazo, en
un movimiento que comenzo en el siglo XVI. En los paises
en desarrollo, no industrializados, ex-tercer mundo, la 16-
gica de la colonialidad continta su marcha trepanadora

(hoy, literalmente, en las zona amazénica y del oeste de

Colombia, donde la presencia de los bulldozers amarillos
constituyen, junto con los helicépteros y las bases milita-
res, la evidencia insoslayable de la marcha de la moderni-
dad a toda costa). El boomerang retorna desde los territo-
rios fuera de las fronteras de los G7: el boomerang vuelve
adentro (las torres gemelas de New York, el tren de Madrid,
el autobtis y el metro de Londres) pero también fuera
(Moscow; Nalchik, Indonesia, Libano). jEl hecho de que
condenemos la violencia de estos actos, en los que nunca
se sabe donde estan los limites entre los agentes de la so-
ciedad civil y politica, los estados y el mercado, no signifi-
ca que debamos cerrar los ojos y sigamos entendiendo es-
tos actos como nos lo presenta la retérica de la modernidad
tanto de los medios como en los discursos oficiales del es-
tado! En general, los medios, bajo un simulacro de infor-
macion, ocultan, aunque existan rincones de los mismos
medios donde los anilisis de disenso luchan por hacerse
oir. Pero esos anilisis disienten en el contenido y no en los
términos de la conversacion. El pensamiento des-colonial
no aparece todavia, ni siquiera en las publicaciones de la
mds extrema izquierda. Y la razén es que el pensamiento
des-colonial ya no es izquierda, sino otra cosa: es despren-
dimiento de la episteme politica moderna articulada como
derecha, centro izquierda; es apertura hacia otra cosa, en
marcha, buscandose en la diferencia.

Condenar la violencia terrorista no quiere decir rendirnos

95



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

96

al pensamiento. Ese lujo se lo pueden dar personas con
intereses particulares (y en ciertos casos con limitaciones
para entender la situacion global) como el presidente
George W. Bush y el primer ministro Tony Blair.

Por otra parte, entender la violencia en el marco interpre-
tativo comun a la guerra fria, o sea, lo occidental liberal,
capitalista y cristiano-protestante contra lo occidental-
oriental (i.e., eurasia) socialista en politica, comunista en
economia y cristiano ortodoxo en religion (en ambos ca-
sos, el conflicto entre secularismo y religion necesita de un
analisis mas detenido: no obstante, ambas memorias reli-
giosas estn ahi, reprimidas y presentes de distinta mane-
ra) invisibilizando de nuevo la apertura hacia la libertad
que estaba en otra parte y no en la confrontacién de los
Opuestos en el mismo sistema ideoldgico: liberalismo vs.
socialismo. ;Donde? ;En qué parte? En los movimientos
politicos de descolonizacién ocurridos aproximadamente
entre 1947y 1970, por ejemplo. Sin duda, estos movimien-
tos fracasaron; asi como fracass el socialismo/comunismo
en Rusia. Pero ambos dejaron huellas. Dos salvedades an-
tes de seguir adelante para, en realidad, ir hacia el pasado.

Una de las razones por las cuales los movimientos de des-
colonizacién -como en el socialismo/comunismo- “fracasa-
ron” es porque el cambio se produjo en el contenido pero
no en los términos de la conversacion. La apropiacién del
estado por elites nativas, en Asia y en Africa (como antes
en las Américas, Haiti (siendo un caso particular que no
puedo analizar aqui, la construccion del estado colonial
por elites criollas, de descendencia ibérica en el sur y bri-
tdnica en el norte) se mantuvieron en el sistema del pensa-
miento unico (de nuevo, griego y latin y sus secuelas mo-
derno/imperiales). Tal es asi que en ciertos casos, los

pra—

WALTER MIGNOLO

estados des-colonizados siguieron las reglas del juego libe-
ral, como en India; en otros casos, intentaron una aproxi-
macion al marxismo, como en el caso de Patrice Lumum-
ba (Primer Ministro de la Republica Democratica del
Congo). La enorme contribucién de la des-colonizacién (o
independencia) tanto en la primera oleada desde 1776 a
1830 en las Américas, como en la Segunda en Asia y en
Alrica, es haber plantado la bandera de la pluri-versalidad
des-colonial frente a la bandera y los tanques de la uni-ver-
salidad imperial. Los limites de todos estos movimientos
fueron no haber encontrado la apertura ni la libertad de un
pensamiento-otro: esto es, de una des-colonizacién que lle-
vara, en términos de los Zapatistas a un mundo donde que-
pan muchos mundos (por ejemplo, la pluri-versalidad) que
en el Foro Social Mundial se reafirma en la conviccién de
que otro mundo es posible. Es importante obser\.ra.r que las
aperturas hacia lo que Ramon Grosfogel describié como
“Segunda descolonizacion” ocurren después de la conclu-
sion de la guerra fria. No sélo los Zapatistas y el Foro So-
cial Mundial, sino también Hugo Chavez. La plataforma
epistémico-politica de Hugo Chavez (metaféricamente, la
revolucion bolivariana) ya no es la misma plataforma en la
que se afirmo Fidel Castro (metaféricamente, la revolucion
socialista). Son otras las reglas del juego que estian plan-
teando Chavez en Venezuela y Evo Morales en Bolivia. Pe-
dagogicamente, podriamos ver a Lula da Silva, Néstgr
Kirchner y Tabaré Vazquez como “momentos de transi-
cion” entre la plataforma epistémico-politica de Castro por
un lado y de Chavez y Morales por otro.

Lo que quiero decir es que “ese otro mundo” que .empe-
zamos a imaginar ya no puede ser sélo liberal, cristiano o
marxista o una mezcla de los tres que asegurara que la
burbuja moderno/colonial, capitalista e imperial triunfa-

97



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

98

ra, lo cual, a su vez, aseguraria lo que Francis Fukuyama
celebré como el fin de la historia. Asi imagino qué pensa-
ria Fukuyama: que toda la poblacion de China, toda la
poblacion islamica desde el oeste medio a central hasta
Asiay desde Asia Central a Indonesia; todos los indigenas
de las Ameéricas desde Chile a Canadd y de Australia y
Nueva Zelandia; toda la poblacién Africana del sur del Sa-
hara, mas la didspora en las Américas; que todos los Lati-
no/as y otras minorias en USA; en fin que todos esos mi-
llones de personas que cuadruplican o quintuplican la
poblacién de la Europa atldntica y la América del norte,
se rendirian a los pies del amo y al modo de vida paradi-
siaco que el occidente capitalista y el estado-liberal demo-
crdtico, entretenido por una industria televisiva y musical
sin parangén; momificado por una tecnologia que cada
minuto crea un nuevo ‘trick’ de embelesamiento y jubi-
leo, se proyecta hacia un éxito sin limites, una excelencia
sin fronteras y un crecimiento tecno-industrial-genético
que asegura el paraiso para todos los mortales. En ese pa-
norama, el marxismo continuaria como la necesaria opo-
sicion para que el sistema se mantenga. El fin de la histo-
ria seria asi el triunfo del liberalismo, secundado por la
Cristiandad conservadora frente a la constante protesta
de la izquierda marxista y de la filosofia de la liberacion.
Asi seria, hasta el fin de los tiempos. Nos guste o no, des-
pués del fin de la historia, llegé Afganistdn, Iraq, Katrina,
Francia 2005. Literalmente, empez6 otra historia, la his-
toria en la que el pensamiento colonial, gestado desde el
momento fundacional de la modernidad/colonialidad co-
mienza a tomar el liderazgo.

Repensemos desde el punto al que acabamos de llegar en
este argumento la interpretacién a la que fueron reduci-
das las independencias descolonizadoras. Se interpreta-

WALTER MIGNOLO

ron como procesos de liberacién imperial: en el siglo XIX
Inglaterra y Francia apoyaron a la descolonizacion de las
colonias de Espaia y Portugal; en el siglo XX Estados
Unidos apoy6 la descolonizacion de las colonias de Fran-
cia e Inglaterra. En realidad, fueron liberacion de un im-
perio para caer en manos del otro que apoyaba los movi-
mientos de independencia en nombre de la libertad. La
posibilidad del pensamiento des-colonial fue silenciada
por las interpretaciones oficiales. Las denuncias de Amil-
car Cabral, de Aimé Césaire, de Frantz Fanon fueron ad-
miradas para ser descalificadas; como se celebraron los
logros de Patrice Lumumba después de cortarle el cuerpo
en pedazos. Repensar los movimientos de independencias
descolonizadores (en sus dos momentos historicos, en
América y en Asia-Africa) significa pensarlos eomo mo-
mentos de desprendimiento y apertura en los procesos de
des-colonizar el saber y el ser; momentos que fueron ve-
lados por la maquinaria interpretativa de la retorica de la
modernidad, el ocultamiento de la colonialidad y, en con-
secuencia, la invisibilizacion del pensamiento des-colo-
nial en germen. En otras palabras, las independencias
descolonizadoras se interpretaron en la misma logica “re-
volucionaria” de la modernidad segtn el modelo de la re-
volucién gloriosa en Inglaterra, la revolucion Francesa, y
la revolucion bolchevique en Rusia. Repensar quiere de-
cir, desprender la logica de las independencias descoloni-
zadoras de las revoluciones burguesas y socialista.

Tawantinsuyu, Anahuac y el Caribe Negro:
Las “Grecias” y “Romas” del pensamiento des-colonial

El pensamiento des-conial surgi6 y continua gestandose
en didlogo conflictivo con la teoria politica de Europa,

99



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

100

para Europa y desde ahi para el mundo (por ejemplo, la
emergencia de los neoconservadores, en Estados Unidos,
en continuidad directa o indirecta en Ameérica con las teo-
rias de Schmitt). De ese dialogo conflictivo surge el pen-
samiento fronterizo, que seria redundante llamar critico
(aunque a veces es necesario para evitar confusiones)
después de leer a Waman Puma y Cugoano. En todo ca-
so, si le llamamos critico seria para diferenciar la teoria
critica moderna/postmoderna (Escuela de Frankfurt y sus
secuelas; post-estructuralismo) de la teoria critica des-co-
lonial, que bien muestran en su gestacion los autores
mencionados. El pensamiento des-colonial, al desprender-
se de la tirania del tiempo como marco categorial de la
modernidad, escapa también a las trampas de la post-co-
lonialidad. La post-colonialidad (teoria o critica post-co-
lonial) nacié entrampada con la (post) modernidad. De
ahi que Michel Foucault, Jacques Lacan y Jacques Derri-
da hayan sido los puntos de apoyo para la critica post-co-
lonial (Said, Bhaba, Spivak). El pensamiento des-colonial,
por el contrario, se rasca en otros palenques. En el caso
de Waman Puma, de las lenguas, las memorias indigenas
confrontadas con la modernidad naciente; en Cugoano,
las memorias y experiencias de la esclavitud, confronta-
das con el asentamiento de la modernidad tanto en la eco-
nomia como en la teoria politica. El pensamiento des-co-
lonial hoy, al asentarse sobre experiencias y discursos
como las de Waman Puma y Cugoano, en las colonias de
las Américas, se desprende (amigablemente) también de
la critica postcolonial. Veamos, primero, en qué consisten
estos dos pilares del pensamiento des-colonial en la colo-
nizacion de las Américas y en la trata de esclavos. Y lue-
go especularemos sobre las consecuencias de estos silen-
cios en la teoria politica y la filosofia, en Europa. Insisto

WALTER MIGNOLO

en la localizacion, si es todavia necesario recordarlo,

puesto que sabemos ya desde hace tiempo que todo pen-

samiento estd localizado pero, a pesar de saber esto, hay

una tendencia general a aceptar el pensamiento construi-

do a partir de la historia y experiencia Europea como des-

localizado. Estos sutiles deslices pueden ser de graves

consecuencias: en el siglo XVIIl muchos intelectuales de

la Tlustracion condenaron la esclavitud, pero ningun de
ellos dejo de pensar que el negro africano era un ser hu-
mano inferior. Estos prejuicids y cegueras continuan en la
geopolitica del conocimiento. El pensamiento des-colo-
nial da vuelta la tortillas, pero no como el opuesto contra-
rio (por ejemplo, como el comunismo en la Unién Sovié-
tica opuesto al liberalismo en la Europa occidental y
Estados Unidos) sino mediante una oposicién desplaza-
da: el pensamiento des-colonial es el de las variadas opo-
siciones planetarias al pensamiento Unico (tanto el que
justifica la colonialidad, desde Sepulveda a Huntington
como el que condena la colonialidad (Las Casas) o la ex-
plotacién del obrero en Europa (Marx)). Esto es: todo ?l
planeta, a excepcion de Europa occidental y Estados Un¥-
dos tienen un factor en comun: todos ellos tienen que li-
diar con la invasion, diplomatica o guerrera, beneficiosa
o desastrosa, de Europa Occidental y Estados Unidos. A
la vez, Europa Occidental y Estados Unidos tienen algo
en comun: una historia de quinientos anos de invasion,
diplomatica o armada, en el resto del mundo.

Waman Puma y Ottabah Cugoano abrieron un espacio-
otro, el espacio del pensamiento des-colonial, en la diver-
sidad de las experiencias a las que seres humanos fueron
forzados por la invasiones Europeas en estos dos casos.
Me detendré en ellos como los fundamentos (semejantes
a los fundamentos griegos para el pensamiento occiden-

101



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTQ Y APERTURA: UN MANIFIESTO

tal) del pensamiento des-colonial. Estos fundamentos
histoéricos (claro, histéricos, no esenciales) crean las con-
diciones para una narrativa epistémica que enlace la ge-
nealogia global del pensamiento des-colonial (realmente
otra en relacion a la genealogia de la teoria postcolonial)
se encuentran en Mahatma Gandhi, W.E.B Dubois, Juan
Carlos Maridtegui, Amilcar Cabral, Aimé Cessaire, Frantz
Fanon, Fausto Reinaga, Vine Deloria, Jr., Rigoberta Men-
chu, Gloria Anzaldua, el movimiento Sin Tierras en Bra-
sil, los Zapatistas en Chiapas, los movimientos indigenas
y Afros en Bolivia, Ecuador, Colombia, el Foro Social
Mundial y el Foro Social de las Américas. La genealogia
del pensamiento des-colonial es planetaria y no se limita
a individuos, sino que se incorpora en movimientos so-
ciales (lo cual nos remite a movimientos sociales indige-
nas y Afros-Taki Onkoy para los primeros, cimarronaje
para los segundos) y en la creacion de instituciones, co-
mo los foros que se acaban de mencionar, etc.

Waman Puma estructuré la tesis general del manuscrito
que le envi6 a Felipe 111 en el titulo mismo Nueva Coroni-
ca y Buen Gobierno. La tesis es, basicamente, la siguiente:
1) una nueva corénica es necesaria porque las crénicas cas-
tellanas todas tienen sus limites. El limite que tienen, sin
embargo, no es un limite del mismo paradigma teolégico
cristiano desde el cual se narra. Por ejemplo, la diferencia
que puede haber entre un jesuita, un dominico o un sol-
dado. Ni tampoco es cuestién de si el cronista castellano
fue testigo presencial (;testigo presencial de qué?, ;de si-
glos de historia Aymara o Nahuatl?). Algunas disputas in-
ternas se daban entre quienes sustentaban el privilegio de
“yo lo vi” y aquellos que reflexionaban sobre las Indias en
Castilla (lugar fisico) y desde (lugar epistémico greco-lati-
no-cristiano) como Lopez de Gémara frente a Bernal Diaz

WALTER MIGNOLO

del Castillo. Esos limites no fueron reconocidos (quizds
tampoco percibidos) entre los castellanos. Quien podia
verlos era Waman Puma. No solo que los castellanos no
percibieron ellos mismos lo que percibié Waman Puma,
sino que tampoco estaban en condiciones de comprender
lo que Waman Puma percibia y el argumento que le pro-
puso a Felipe III. En consecuencia, Waman Puma fue “na-
turalmente” silenciado por cuatrocientos afios. Y cuando
se lo “descubrié” aparecieron tres lineas interpretativas.
Una, la de los conservadores que insistieron en la falta de
inteligencia de un indio. La posicién académica progresis-
ta® que comprendié tanto la contribucién de Waman Pu-
ma como su silenciamiento por parte de hispanos penin-
sulares, criollos de América del Sur; la tercera fue la
incorporacién de Waman Puma en el pensamiento indige-
na como uno de sus fundamentos (por ejemplo, como Pla-
t6n y Aristoteles para el pensamiento Europeo). Asi, en los
debates actuales de la Asamblea Constituyente en Bolivia,
la posicion indigena privilegia la presencia y re-inscrip-
cion del Tawantinsuyu y los legados del pensamiento des-
colonial en la organizacién social y econémica de Bolivia;
mientras que el estado liberal privilegia la continuacién
del modelo europeo de Estado. La universidad intercultu-
ral de los pueblos y naciones indigenas del Ecuador
(Amawtay Wasi), forjé su curriculum y objetivos de ense-
fianza superior en el Tawantinsuyu y en el kichua, aunque

8. (Franklin Peace en Peru, Rolena Adorno en USA, Mercedes Lopez Barall' en
Puerto Rico; Raquel Chang-Rodriguez, Peru-USA; http://www.ensayistas.org/filo-
sofos/perw/guaman/introd htm)

103


http://www.ensayistas.orglfilo

EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

también se “use” el castellano?; mientras que la universi-
dad estatal continta reproduciendo a la universidad napo-
lednica, encerrada en los legados del griego, el latin y las
seis lenguas imperiales europeas modernas. En este caso,
el castellano, con total desmedro y olvido del quechua.

El potencial epistémico y descolonizador estd ya presente
en la “nueva crénica.” Waman Puma miraba y compren-
dia desde la perspectiva del sujeto colonial (el sujeto for-
mado y forjado en el Tawantinsuyu y en el keswaymara
confrontado con la presencia repentina del castellano y
del mapamundi de Ortelius) y no del sujeto moderno que
en Europa comenz6 a pensarse a si mismo como sujeto en
y a partir del renacimiento. Tenia también acceso a infor-
maciones a las que no tenian acceso los castellanos: pocos
castellanos dominaban el aymara y el quechua, y quienes
llegaron a comprenderlos en sus andanzas por los Andes,
quedaron todavia lejos en la comprensién de una lengua
y una subjetividad, de igualar sus afios de escolaridad en
latin y griego y de vivencia en la peninsula. ;Puede ima-
ginarse a Waman Puma en Castilla contando las historias
de los castellanos y sus antigiiedades greco-latinas? Pues
en buena y justa hora los castellanos se hubieran sentido
humillados y le hubieran dicho a este sefior que en reali-
dad no entendia muy bien de que se trataba; que el latin,
el griego y la Cristiandad no son cosas que se compren-

9. Las motivaciones politicas, filosofia educativa, conceptualizacion del curricu-
lum y estructura de los ciclos de aprendizaje (y de desaprender lo aprendido en
el proceso de colonialidad del saber para descolonizar el saber y el ser), estan ex-
plicadas en detalle en Sumak Yachaypi, Alli Kawsaypipash Hachakuna (Aprender en
la Sabiduria y el Buen Vivir): Quito: Universidad Intercultural Amawta Wasi-
UNESCO, 2004. Parte del proceso de gestacion puede verse en el Boletin Icci-Ri-
mai, del 2001, http://icci.nativeweb.org/boletin/33/;

104

den en un par de afios. De modo que, si bien el nativo
(andino o castellano) no tiene privilegios en cuanto a la
verdad de la historia, ambos si tienen una subjetividad y
una localizacién geo-historica (lenguas, tradiciones, mi-
tos, leyendas, memorias) singular en las cuales se basa su
manera de comprenderse a si mismo, a los otros y al mun-
do. Y esta singularidad de experiencia y de vivencias no
le puede ser negada ni a los unos ni a los otros (eran to-
dos hombres en este contexto), aunque los castellanos
asumian al mismo tiempo una universalidad que les era
propia y que no pertenecia a ningun otro habitante del
planeta que no fuera cristiano.

Ademds, como sujeto colonial Waman Puma fue una sub-
jetividad de frontera (doble conciencia, conciencia mesti-
za en la terminologia de hoy), subjetividad en la que no
pudieron ser ninguno de los castellanos, incluido Juan de
Betanzos, quién se cas6 con una princesa Inca. El pensa-
miento fronterizo surge de la diferencia imperial/colonial
de poder en la formacién de las subjetividades. De ahi
que el pensamiento fronterizo no sea con-natural a un su-
jeto que habita la casa del imperio; pero que si lo sea en
la formacion de sujetos que habitan la casa de la herida
colonial. La “nueva crénica” es eso precisamente: un re-
lato donde las cosmologia Andina (keswaymara) comien-
za a rehacerse en dialogo conflictivo con la cosmologia
cristiana, en toda su diversidad misionera castellana (do-
minicos, jesuitas, franciscanos) y con la mentalidad buro-
cratica de los organizadores del estado bajo las érdenes de
Felipe 1I. Waman Puma y los cronistas castellanos estdn
separados por la diferencia colonial epistémica; invisible
para los castellanos, visible como una gran muralla para
Waman Puma. Es en confrontacién con esa muralla que
Waman Puma escribe. El hecho de que para los castella-

WALTER MIGNOLO

105


http://icci.nativeweb.orglboletinl33

EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

106

nos, y para quienes ven las cosas desde la diversidad de la
cosmologia europea, esa muralla (la diferencia epistémica
colonial) fuera invisible, llevo a la no-comprensién de la
propuesta de Waman y a su silenciamiento.

¢Que proponia Waman Puma? Un “buen gobierno” basa-
do en una “nueva crénica.” Era natural que asi fuera. El
historiador cataldn Joseph Fontana dijo no hace mucho
tiempo: hay tantas historias como proyectos politicos (oi-
do de quienes escucharon una conferencia en la cual lo
expreso; si no lo hubiera dicho Fontana, habria que decir-
lo). La diversidad de proyectos politicos de los castella-
nos se aunaban en un concepto de historia que cuyas
fuentes estaban en Grecia y Roma (Herddoto, Tito Livio,
Tasso). El proyecto politico que ejemplifican Waman Pu-
ma o el Tagi Onkoy, no. No se apoyan en la memoria de
Grecia y Roma (demds estd decir que no habifa absoluta-
mente ninguna razén para que asi fuera, pero el no serlo,
fue otro elemento de la inferioridad de los Indios que no
conocian ni la Biblia ni a los pensadores Greco-Roma-
nos).

¢Como proponia Waman Puma este “buen gobierno”? En
primer lugar, estructurd el relato histérico con una cons-
tante y coherente critica ético-politica. Criticé por igual a
los castellanos, a los Indios, a los Negros, a los Moros y a
los Judios. La zona del Cuzco, en la Segunda mitad del si-
glo XVI era sin duda una sociedad “multicultural” (diria-
mos hoy). Pero no una sociedad “multicultural” en el im-
perio sino en la colonia. ;Hay alguna diferencia?
“Multiculturalismo” es “multiculturalismo” no importa
donde, se argumentaria desde una epistemologia des-in-
corporada y des-localizada. Se puede pensar, como simple
correlacién, en la sociedad “multicultural” de la penfnsu-

e T i e = 5%

WALTER MIGNOLO

la: cristianos, moros, judios, conversos que ponian en
movimiento las tres categorias religiosas. En las colonias,
en cambio, los pilares eran indios, castellanos y africanos,
sobre todo desde finales del siglo XV1 en adelante. Ade-
mds, en las colonias aparece la categorias de mestizaje y
los tres mestizajes “basicos” a partir de los tres pilares del
triangulo etno-racial: mestizo/a, mulato/a y zambo/a. La
teoria politica de Waman se articula en dos principios:

Primero, la critica a todos los grupos humanos identifica-
bles en la colonia, segtn las categorias clasificatorias del
momento. Nadie se salva de las criticas de Waman Puma.
Pero, ;cudl es el criterio que emplea Waman para su cri-
tica? El cristianismo. ; Cémo?, pregunté un estudiante en
la tercera clase sobre Waman Puma; ;como puede ser
pensamiento des-colonial si abrazé el cristianismo? Pues,
sin embargo si. Reflexionemos. A finales del siglo XV1 y
principios del XVII no habia Diderot, ni Rousseau, ni
Kant, ni Spinoza, ni Marx, ni Freud. Es decir, la critica se-
cular no existia todavia. Waman Puma asume la cristian-
dad histérica y éticamente. Histéricamente, en la medida
en que argumenta la cristiandad de los andinos ante de la
llegada de los castellanos. Este argumento tiene dos nive-
les. Uno el nivel histérico. Superficialmente Waman Pu-
ma seria un mentiroso puesto que no hay cristianismo an-
tes de la llegada de los castellanos. El otro nivel es
l6gico-epistémico. En esta lectura, el cristianismo en Eu-
ropa no seria sino la versiéon regional de ciertos principios
que afectan a la conducta humana y que establecen crite-
rios para la convivencia, para el “buen vivir.” El argumen-
to de Waman Puma debe leerse en este segundo nivel y
no en el primero. La lectura del primer nivel es Eurocén-
trico y le otorga a la cristiandad occidental Europa (la que
se expande a América) la posesién de principios univer-

107



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

sales bajo el nombre de Cristianismo. Cristianismo en el
argumento de Waman Puma es equivalente al de demo-
cracia en la pluma y la palabra de los Zapatistas: democra-
cia no es propiedad privada del pensamiento y la teoria
politica de Occidente, sino un principio de convivencia,
de buen vivir, que no tiene duefio. Waman Puma se apo-
der6 de los principios cristianos a pesar de y contra los
malos cristianos como los Zapatistas se apoderan de de-
mocracia a pesar de y contra el gobierno Mexicano en
contubernio con la comercializacién de la democracia en
el mercado de Washington. Esta analogia tiene una doble
funcion: pedagégica para familiarizar la situacién de Wa-
man Puma hace cuatro siglos y medio; politica y episté-
mica, para recordar la continuidad del pensamiento des-
colonial a través de los siglos, en sus diversas
manifestaciones.

Segundo, una vez realizada la critica a todos los grupos
humanos y de haber identificado también las virtudes de
todos los grupos humanos, Waman Puma propone un
“buen gobierno” de los virtuosos no importa sean indio-
s/as, castellanos/as, moro/as o africano/as negro/as. El
“buen gobierno”, en otras palabras, se propone como el
lugar de la convivencia y de superacion de la diferencia
colonial. Los dos grupos fuertes -politica y demografica-
mente- eran sin duda los castellanos y los indios: y es una
de las posibilidades logicas que Waman Puma no oculte
su identificacion con los indios, aunque podria haber op-
tado por identificarse con los castellanos asumiendo que
nunca seria un castellano en subjetividad aunque lo fuera
por legalidad. En la medida en que el pensamiento des-

WALTER MiIGNOLO

y sus representantes en la tierra), “la epistemologia del
punto cero”, es incongruente con el pensamiento des-co-
lonial: la epistemologia del punto cero funda y sostiene la
razon imperial (teo- y ego-politicamente)10.

Waman Puma construy¢ la idea de “buen gobierno” en el
Tawantinsuyu. Contrario a las utopias occidentales mo-
dernas que inici6 Tomas Moro, un siglo antes, la utopia
de Waman Puma no se ubica en un no-lugar del tiempo
(las utopias occidentales modernas se afincan en un no-
espacio de un futuro secular), sino en la reinscripcién de
un espacio desplazado por los castellanos En verdad, lo
que propone Waman Poma es una “topia” de la razon
fronteriza y de pensamiento des-colonial. Razon fronteri-
za porque su “topia” se estructuré en el Tawantinsyu. Co-
mo se sabe, Tawantinsuyu significa aproximadamente
“los cuatro lados o rincones del mundo.” Para quien no
esté familiarizado/a con el diagrama de Tawantinsuyu,
imagine las diagonales de un cuadrado (sin los cuatro la-
dos, solo las diagonales). Los cuatro espacios formados
por las diagonales son los cuatro suyos, espacios significa-
tivos en la estructura y jerarquias sociales. El centro, en
el incanato, lo ocupaba Cuzco; y en las zonas o pueblos
del incanato, todos ellos organizados en Tawantinsuyu, se
ubicaba el pueblo en cuestion. En este esquema, Waman
Puma situé a Felipe 11l en el centro del Tawantinsuyu,
puesto que como lo muestra su Pontifical Mundo, Felipe
111 ocupaba el trono tanto en Castilla como en el Tawan-
tinsuyu. Luego, Waman Puma distribuy6 los suyus a cada

10. La ego-politica desplazé pero nunca eliminé la teo-politica. Ambas se retinen,
entre otros muchos lugares, en el pensamiento politico de Carl Schmitt, ejemplar-
mente, en Politische Theologie. Vier Kapitel, Zur Lehre von der Souveranitat (1922,

1934).

colonial surge de un giro geo- y corpo-politico frente a la
teo-politica (des-incorporada y des-localizada o, mejor,
localizada en el no-lugar de espacio que media entre Dios

108
109




EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

uno de los grupos mencionados. En suyo situé a los in-
dios, en otro a lo castellanos, en otro a los moros y en otro
a los africanos. En la medida en que Tawantinsuyu es una
estructura jerarquica, Waman Puma mantuvo esa jerar-
quia en la distribucién de suyos (detalles que no vienen al
caso aqui puesto que nuestro objetivo es localizar la
emergencia del pensamiento colonial y no entrar en el
analisis de su estructuraciéon). No obstante, el “buen go-
bierno” se propuso como un espacio de co-existencia con
Castilla, por un lado, y de co-existencia entre varias co-
munidades (o naciones) en el Tawantinsuyu. Es decir, co-
existencia trans-national y co-existencia inter-cultural.
Inter-cultural y no multi-cultural, porque en la propuesta
de Waman Puma Felipe III no es el soberano de una es-
tructura politica hispanica en el Tawantinsuyu, sino que
es el soberano del Tawantinsuyu. Felipe I1I queda a si des-
colocado de su memoria, tradicién léngua, formacion y
pensamiento politico.

Tal teoria politica, la de Waman Puma, es producto del
pensamiento fronterizo critico y, por eso, pensamiento
des-colonialll. La ultima seccién del “buen gobierno”,

11. Durante las sesiones del programa de doctorado en Estudios Culturales, en la
Universidad Andina Simon Bolivar, en Quito (Julio 2005), discutimos en una de
las clases de Catherine Walsh la critica de Waman Puma a los africanos. Edison
Leon puso en cuestion la posibilidad de considerar des-colonial a Waman Puma,
precisamente por esas criticas. En ese momento mi lectura de Waman Puma esta-
ba un poco olvidada, pero pensaba retomarla precisamente para un seminario que
dictaria en el otono del 2005, en Duke (que en este momento estoy dictando).
Pues, la relectura de Waman Puma revel6 aspectos (como siempre en la lectura de
este complejo y rico texto), a los que no habia prestado atencién anteriormente.
Lo que aqui sostengo es parte de conversaciones con Catherine y Edison y de mi
relectura, posterior a las conversaciones, sobre el asunto.

110

e PR

WALTER MIGNOLO

extensa, estd dedicada a la descripcion de “los trabajos y
los dias” en el Tawantinsuyu. El ritmo de las estaciones,
la convivencia en y con el mundo natural (sol, luna, tie-
rra, fertilidad, agua, runas, por ejemplo, seres vivientes
que en occidente se describen como “seres humanos”)
conviven en la armonia del “buen vivir”. Esta armonia es
significativa, a principios del siglo XVI1I, cuando la forma-
cion del capitalismo mostraba ya un desprecio por vidas
humanas desechables (indios y negros, fundamentalmen-
te) sometidas a la explotacion del trabajo, expropiados de
su morada (la tierra en la que eran) y su morada transfor-
mada en tierra como propiedad individual. Momento en
que los Europeos, en sus proyectos econémicos, no con-
templaban la armonia del vivir y el movimiento de las es-
taciones, sino que concentraban todos sus esfuerzos en el
aumento de la produccion (oro, plata, café, azucar, etc.),
muriera quien muriera. La teoria politica de Waman Pu-
ma se contrapone a la teoria politica Europea; es una al-
ternativa al régimen mondrquico y capitalista-mercantil.
El “triunfo” (hasta hoy) del modelo imperial, relegé el
modelo del Tawantinsuyu al mundo de las fantasias de un
Indio desorientado e inculto: caso ejemplar de la coloni-
zacion del ser mediante la colonizacion del saber a la cual
responde Waman Puma con un (histéricamente) funda-
mental proyecto de pensamiento des-colonial.

Si Waman Puma es una puerta de entrada al lado mds os-
curo del Renacimiento, Ottobah Cugoano es una puerta de
entrada al lado mas oscuro del Siglo de las Luces. Cugoano
es el menos conocido de cuatro ex-esclavos (Egnatius San-
cho, John Marrant y Loudah Equiano) que, en Inglaterra y
en la Segunda mitad del siglo XVIII, lograron llegar a la pa-
gina escrita. Se estima que Cugoano llegé a Inglaterra ha-
cia 1570. Habria sido esclavo en las plantaciones inglesas

111



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

del Caribe de un tal Alexander Campbel. Nacido en lo que
hoy Ghana alrededor de 1557, fue capturado por los pro-
pios africanos cuando tenia alrededor de trece anos, y ven-
dido como esclavo a mercaderes Europeos. Cugoano llegé
a Inglaterra poco después de que se proclamara la “deci-
sion Mansfield”, en junio de 1772, a favor de un esclavo ci-
marrén (run away slave) en las colonias. Esta decision, to-
mada con gran euforia por unos veinte mil africanos en
Inglaterra, fue de gran importancia en el proceso de la de-
claracion de la ilegalidad de la esclavitud.1?

Dos siglos de comercializacion de esclavos y explotacion
del trabajo en las plantaciones islenas, preceden al mo-
mento en que Cugoano publicé en Londres, en 1787 su
tratado politico des-colonial. El titulo es el siguiente:
Thoughts and Sentiments of the Evil and Wicked Taffic of the
Slavery and Commerce of the Human Species, Humbly Sub-
mitted to the Inhabitants of Great Britain, by Ottobah Cu-
goano, a Native of Africa (1787). El dominio que tiene Cu-
goano de la lengua inglesa es comparable al dominio que
tiene Inca Garcilaso de la Vega de la lengua castellana.
Casos similares de Indio y ex-esclavo Africano Castilla y
en Inglaterra, respectivamente. Waman Puma, en cambio,
no tuvo contacto con el espacio del imperio y su castella-
no gramaticalmente deficiente no es obstaculo para expo-
ner sus ideas y argumentos, acompanado por disenos de
mapas, personajes y situaciones. La fuerza politica de am-
bos tratados no tienen paralelo, que yo conozca, ni en las
Américas ni por cierto en otros lugares del planeta donde
la colonizaciéon Inglesa y Francesa no habia comenzado
todavia.

12. Cfr.: hup://research history.org/Historical Research/Research Themes/The-
meEnslave/Somerset.cfm)

et

WALTER MIGNOLO

Como Waman Puma, Cugoano no tiene otro criterio de
juicio que la cristiandad. El pensamiento de la ilustra-
cion, del cual Cugoano es parte, recién empezaba a con-
figurarse. La teo-politica del conocimiento era todavia el
marco de referencia, frente al cual la ego-politica del pen-
samiento iluminista reclamaba su derecho de existencia.
Como Waman Puma, Cugoano tomo los principios mora-
les de la cristiandad al pie de la letra y a partir de ahi pro-
yect6 su critica a los excesos de los cristianos ingleses en
la brutal explotacién de los esclavos. Un ejemplo:

La historia de estos malditamente pérfidos métodos de formacion de
asentamientos, y de adquisicion de ricos territorios, harfan a la
humanidad temblar y hasta retroceder, ante el gozo de tales adquisi-
ciones y volverse hacia la ira y la indignacion ante tal horrible injusti-
cia y barbara crueldad. Se dice entre los peruanos, que sus Incas, o
monarcas, habian extendido uniformemente su poder en atencién al
bien de sus subditos, que deberfan difundir la salvacion de las civi-
lizaciones, y el conocimiento de las artes que posefan entre la gente
que abrazara su proteccion; y durante una sucesion de doce monarcas,
ni siquiera uno se habria desviado de este caracter benéfico. Su sensi-
bilidad de tal nobleza de caracter les habria hecho sentir el més patéti-
co disgusto hacia su nuevo terrible invasor que desolo y dejo un
paramo en su pais (pag. 65)13

En el parrafo interesa subrayar varias cosas. El manejo de
la lengua, como ya dije. El conocimiento y la solidaridad
con la poblacion indigena bajo la colonizacién castellana,
que Cugoano asemeja a la des-humanizacion de ambos,
del Indio y del Negro. La critica directa, brutal, de un ne-
gro esclavo a los comerciantes y explotadores blancos

13. El parrafo entre comillas proviene History of America (1777) de William Ro-
bertson (1721-1793). La cita de Cugoano esta tomada de la edicion de Thoughts
and Sentiments...en Penguin Classics, 1999. Todas las citas de Cugoano provie-

nen de esta edicion.

113


http://research.history.orglHistorical
http:esclavitud.12

EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

114

(tan directa y brutal como la de Waman Puma). Estas cri-
ticas (Cugoano y Waman Puma) ya no se situan en el
mismo nivel (paradigma) que la critica de Las Casas a sus
propios compatriotas. La critica de Cugoano y Waman
Puma se ubica en otra parte, en el espacio del giro des-co-
lonial. En este sentido, el parrafo es uno de tantos otros
semejantes en los que la critica va dirigida a las formas de
gobierno y a la comunidad imperial formada por Espana,
Portugal, Francia e Inglaterra. Para Cugoano la distincién
entre naciones imperiales no tiene sentido. La diferencia
colonial no se detiene en las fronteras inter-imperiales.
Para la diferencia imperial, en cambio, la formacién na-
cional estd en juego, y es asi que desde 1558 Isabel I de
Inglaterra, teji6 en su imperio britdnico la leyenda negra
contra los abusos de los castellanos en América, gracias a
la informacion vy las critica suministradas por Bartolomé
de las Casas. De ello se hace eco Cugoano, pero castigan-
do a su vez a los Ingleses por sus brutalidades con los es-
clavos negros semejantes o peores a las de los castellanos
con los indios. Cuando Cugoano publicé su libro, Isabel
1 (1533-1603) ocupaba todavia el trono de Inglaterra, y
durante los quince afos que siguieron a la fecha de su pu-
blicacion lo siguié ocupando. Sin embargo, Isabel I no hi-
Z0 comentarios semejantes, criticando la misma brutali-
dad en'manos de los ingleses que ella habfa condenado en
mano de los castellanos. La critica de Cugoano se ubica y
se piensa en y desde la diferencia colonial. La leyenda ne-
gra se ubica y se piensa en y desde la diferencia imperial.
Cugoano no se engana ni se distrae con las polémicas im-
periales. Para un ex-esclavo todos los gatos son pardos:
El trafico base de secuestrar y robar hombres comenzé con los por-

tugueses en la costa de Africa [...] Los espaoles siguieron su famoso
ejemplo, y el negocio de esclavos africanos fue pensado como mas

WALTER MIGNOLO

ventajoso para ellos, para permitirles vivir en la comodidad y opulen-
cia a ellos mismos por medio de una cruel sujecion y de la esclavitud
de otros. Los franceses e ingleses, y algunas otras naciones de Europa,
como encontraron asentamientos y colonias en las Indias Orientales, o
en América, hicieron lo mismo, y se unieron mano a mano con los por-
tugueses y espafnoles para el robo y el pillaje de Africa tanto como para
desperdiciar y desolar habitantes de los continentes occidentales

(pag.72)

La transformacion de vidas humanas en materia desecha-
ble, es algo mas que la vida desnuda, la “bare life” que
Giorgio Agamben descubri6 en el Holocausto. Cugoano
contribuy6 a iniciar una critica que hoy en dia se repro-
duce, por ejemplo, en la “necropolitica® de Achille
Mbembe, quien partiendo de la “bio-politica” de Michel
Foucault, la desplaza al espacio epistemologico de deslin-
de y apertura del pensamiento des-colonial. Las divisio-
nes imperiales/nacionales si quedan al desnudo cuando se
las mira desde las consecuencias de la logica de la colo-
nialidad: peleas imperiales por la mercaderia humana. Las
reflexiones de Agamben son importantes, pero tardias, re-
gionales y limitadas. Partir de los refugiados de la Segun-
da Guerra Mundial y del Holocausto, significa ignorar
cuatrocientos anos de historias de las cuales los refugia-
dos y el Holocausto son unos momentos mas en una lar-
ga cadena de desechabilidad de la vida humana y de vio-
lacion de la dignidad (no solo de los derechos) humanos.
Este fue precisamente uno de los argumentos mas fuertes
de Cugoano, como veremos enseguida. La genealogia del
pensamiento des-colonial es des-conocida en la genealo-
gia del pensamiento Europeo. Agamben vuelve a Hanna
Arendt o a Heidegger pero por cierto ignora, desconoce o
simplemente no toca a su subjetividad el pensamiento de
Aimé Césaire, canénico en la genealogia del pensamiento
imperial. En 1955, Césaire podia ver lo que quizds pocos

115



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

(si algunos) pensadores Europeos podian “ver”, tan des-
poseidos estaban y estan del archivo construido por la he-
rida colonial. Observaba Césaire:

Si, mereceria la pena estudiar clinicamente, en detalle, los pasos de
Hitler y el hitlerismo y revelar a los muy distinguidos, muy humanis-
ticos, muy cristianos burgueses del siglo veinte que sin haber sido con-
scientes de ello, tenfan a Hitler dentro, que Hitler los habitaba, que
Hitler era su demonio, que si iban en contra de €I, estaba siendo incon-
sistentes y que, al fin, no podemos olvidar a Hitler pues no es el crimen
en si mismo, el crimen contra el hombre, no es la humillaciéon del hom-
bre como tal, es el crimen contra el hombre blanco, no es la humil-
lacion del hombre como tal, es el crimen del hombre blanco, y el
hecho de que haya aplicado a la Europa colonialista procedimientos
que, hasta Hitler, habian sido reservados exclusivamente para los
arabes o para Algeria, los ‘coolies’ de India y los ‘niggers’ de Africa 14

Asi, la “vida desnuda” que “descubri6” Agamben y que
tanto entusiasmo a la mentalidad blanca de la Europa Oc-
cidental y de Estados Unidos, es tardiamente lo que in-
dios y negros sabian desde el siglo XVI: que vidas de gen-
te blanca sea desechable fue una novedad para Europa y
Anglo-América. Esa novedad es también parte de la ce-
guera del “hombre blanco”, una ceguera en la que el des-
cubrimiento de la desechabilidad de la vida humana per-
mite ahora construir argumentos “criticos” basados en la
humillacion del hombre blanco. El pensamiento des-co-
lonial también atiende a los horrores del Holocausto, pe-
ro los atiende en su gestacion histérica en el siglo XVI a
sus historias paralelas, en Europa, a la explotacion de in-
dios y negros en Ameérica y América, pero también a las
poblaciones de Asia.

WALTER MIGNOLO

Llegados a este punto nos conviene volver a la ubicacién
no sélo geo-histérica sino también epistémica (y el co-
rrelato entre ambos) del decir. En la historia de las ideas,
de 1la filosofia, de la ciencia en Europa y de Europa este
asunto se dio por sentado, porque se asumié que lo im-
portante es aquello que y sobre lo que se piensa y no desde
donde y a partir de donde se piensa. Veamos un botén de
muestra. Con gloriosa prosa que recuerda la musica de
Wagner, Jean-Jacques Rousseau anuncia su ubicacion
epistémica, ética y politica en el Discourse sur lorigine et
les fondements de inegalité parmi les hommes (1755) de
esta manera:

“Como mi tema interesa a la humanidad en general, intentaré hacer
uso de un estilo adaptado a todas las naciones, o mejor, olvidando tiem-
po y lugar, para ocuparme solo del hombre de quien estoy hablando,

me supondré a mi mismo en el Liceo de Atenas, repitiendo las lecciones

de mis maestros con Platon y Jenocrates por juees, y toda la raza

humana como audiencia.”13

Waman Puma y Ottabah Cugoano dificilmente imagina-
rian el Lyceum de Atenas como escenario de su palabra;
ni se olvidarian del tiempo y del espacio. Si dirian -me
puedo imaginar — que su tema es de interés para la hu-
manidad en general, puesto que se trata de una civiliza-
cion que ha llegado a desechar vidas humanas. Pero pun-
tualizarian la diferencia colonial que, a partir del siglo
XVI, re-organizo la “raza humana como posible audien-
cia” y oculté que en la raza humana hay vidas que no tie-
nen valor, expresion del propio Cugoano. Rousseau es-
cribié un parrafo que revela el encandilamiento del

14. Aimé Césaire, Discourse sur le colonialism (1955). Translated by Joan Pink- 15. La cita esta tomada de The Enlightenment. A comprehensive anthology. Edited
ham. New York: Montly Review, 2000. La primera traduccion castellana Madrid, with introductory notes by Peter Gay. New York: Simon and Schuster, 1973. To-
Akal, 2006. das las citas de Rousseau estan tomadas de esta edicion.

116 117




EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

118

deseo y voluntad de hablar por la raza humana, en un
momento en que la transformaciéon masiva de la vida hu-
mand en materia desechable (que por primera vez co-
menz6 a ocurrir en la historia de “la raza humana” en el
siglo XVI), llevaba ya mas de dos siglos de historia. Co-
mo Cugoano unos veinte anos después, y Waman Puma
unos dos siglos antes, Rousseau estaba preocupado por
la desigualdad. Observando la escena Europea, en su pre-
sente y en su historia (pero desatento a las desigualdades

y la herida infringida por la diferencia colonial), Rous-
seaul observo:

“Pienso que existen dos clases de desigualdad en la especie humana:
una, que se llama natural o fisica, porque es establecida por la na[u;
raleza, y consiste en una diferencia de edad, salud, fuerza fisica, y las
cualidades de la mente o del alma; y otra, que puede ser ll;mada
d_esigualdad moral o politica porque depende de una clase de conven-
cién, y es establecida, o al menos autorizada por el consentimiento de
los hombres. Esta ultima consiste en diferentes privilegios que algunos
hombres gozan en detrimento de otros; tales como ser mds rico, mds

honorable, mds poderoso, o también de estar en posicion de exigir
obediencia.”

Para Rousseau preguntarse por la fuente de la desigual-
dad natural no tenfa sentido puesto que esa pregunta, se-
gun él, estaba ya respondida de antemano en la simple
definicion de la palabra: la desigualdad es natural, y no
hay nada mds que preguntar. Es mds, no tiene sentido
p.reguntarse —continua Rousseau- si hay alguna cone-
xion esencial entre las dos desigualdades puesto que ha-
cer gsta pregunta significaria, segiin Rousseau, pregun-
tar si quienes estdn en el poder y en posicion de ordenar
son necesariamente mejor que aquellos que obedecen.
Este tipo de preguntas, concluye Rousseau, seria adecua-
do a una discusién de los esclavos en una audiencia con
su amo pero totalmente inconducente e incorrecta si ta-

les preguntas fueran dirigidas a hombres racionales y li-
bres en busqueda de la verdad. Rousseau, por cierto,
condens la esclavitud. Pero de tal condena no se deriva-
ba, en su tiempo (como tantos otros hombres del siglo
XVIII, Kant entre ellos) que se aceptara sin mds la igual-
dad de los negros africanos. La desigualdad natural es un
principio suliciente para distinguir lo injusto de la escla-
vitud y la inferioridad de los negros africanos del mismo

plumazo.

Ottabah Cugoano dié un giro de ciento ochenta grados a
los debates sobre derecho y ley natural que ocup6 a hom-
bres y mujeres blancos del siglo XVIII. Mientras que Wa-
man Puma respondia al debate imperial en plumas de toda
una pléyade de misioneros y hombres de letras (Las Casas,
Acosta, Murua, a quienes menciona al final de la Nueva
Cronica...) Cugoano respondia a ideas en boga durante la
ilustracién y en un momento de ascedencia intelectual en
Inglaterra, Alemania y Francia. Entre los nombres que do-
minaban el terreno intelectual, filosofico y politico, cuen-
tan los nombres de George Berkeley, Principles of Human
Knowledge (1710); Alexander Pope, Essay on Man (1734);
David Hume, Inquiry Concerning Human Understanding
(1748). Ephraim Lessing, Educacion de la raza humana
(1780). El tratado politico es, a la vez, econémico. Los ana-
lisis economicos de las relaciones entre la esclavitud y el
mercado que ofrece Cugoano, también dan un giro de cien-
to ochenta grados al tratado de Adam Smith, The Wealth of
Nations, publicado unos diez afios antes que el de Cugoa-
no. Mis atn, el haber titulado su discurso Thoungts and
Sentiments, Cugoano alude directamente al tratado de
Smith La teoria de los sentimientos morales (1759). En resu-
men, el tratado de Cugoano es una brutal critica ética a los
depredadores imperiales y robadores de hombres (expre-

WALTER MIGNOLO

119



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

siones que aparecen repetidas veces en su discurso) en
nombre de la ética Cristiana; un analisis de la economia y
la esclavitud, insistiendo constantemente en la desechabi-
lidad de la vida de los negros (“our lives are accounted of
no value”). Cugoano concluye su discurso con propuestas
concretas para terminar con la esclavitud, compensar las
naciones Africanas por los danos inflingidos y legalizar el
trabajo. Independiente de que las cuestiones que planteaba
estan todavia hoy abiertas, lo importante para mi argumen-
to es identificar el giro des-colonial. Anthony Bogues (sin
usar la expresion giro des-colonial, marca sin trepidar el
desenganche y la apertura de Cugoano en el ambito de la
teoria politica) dice, en relacion a los debates y temas en
discusion entre filésofos y tratadistas politicos europeos de
Inglaterra, Alemania y Francia: :

“El discurso politico de Cugoano sugiere la existencia de una corriente
diferente que articula nociones sobre la libertad natural y los derechos

naturals. Para Cuogano, el derecho natural fundamental era el derecho

del individuo de ser libre e igual no en relacién al gobierno sino en

relacion a otros seres humanos.”16

Bogues agrega que el argumento de Cugoano, reclamo
por la igualdad de los negros en un mundo en el cual tan-
to la teoria politica como el concepto de humanidad esta-
ba en manos de los blancos (la desigualdad natural, por
ejemplo) complementa el giro des-colonial al plantear que
los seres humanos (modelado sobre la experiencia de la es-
clavitud negro-africana) son iguales y libres frente a otros
seres humanos y no frente al estado. El argumento de Rous-
seau asegura -en cambio- la igualdad frente al estado y

16. Las citas de Anthony Bogues estan tomadas de “The Political Thought of
Quobna Cugoano: Radicalized Natural Liberty.” Capitulo contenido en Black He-
retics, Black Prophets: Radical Political Intellectuals. New York: Routledge, 2005.

120

WALTER MIGNOLO

mantiene a la desigualdad natural entre los hombres. Es-
te giro es el que separa a Cugoano del resto de los aboli-
cionistas blancos quienes argumentan contra la esclavi-
tud pero mantienen la inferioridad del negro. Asi:

“Cuando ponemos estas cosas juntas, no podemos escapar a la
conclusion de que existen en la narrativa del esclavo Cugoano una

contranarrativa que se mueve en una direccion diferente a la del
horizonte politico de la llustracion.”

La direccion diferente que toma Cugoano en el horizonte
politico de la ilustracion, es precisamente lo que aqui in-
tento describir como el giro des-colonial y la gestacion
del pensamiento des-colonial en la fundacion misma del
mundo moderno/colonial y, por ende, dei capitalismo co-
mo lo entendemos hoy. La fuerza y la energia del pensa-
miento des-colonial estuvo siempre “ahi”, en la exteriori-
dad; en lo negado por el pensamiento imperial/colonial.

Podriamos continuar el argumento deteniéndonos en Ma-
hatma Gandhi. Mencionarlo aqui es importante por lo si-
guiente. Cugoano y Gandhi estan unidos, en distintos pun-
tos del planeta, por el imperio Britanico. Waman Puma y
Cugoano estan unidos por la continuidad de los imperia-
lismos de Europa Occidental, en América. Podriamos con-
tinuar con Frantz Fanon, y conectarlo con Cugoano por la
herida colonial en los Africanos y también por la complici-
dad imperial entre Espana, Inglaterra y Francia (a pesar de
sus conflictos imperiales). Con ello quiero sefalar lo si-
guiente. La genealogia del pensamiento des-colonial se es-
tructura en el espacio planetario de la expansion colonia-
Vimperial, contrario a la genealogia de la modernidad
Europea que se estructura en la linea temporal de un espa-
cio reducido, de Grecia a Roma, a Europa occidental y a Es-
tados Unidos. El elemento en comtn entre Waman Puma,

121



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO

Cugoano, Gandhi y Fanon es la herida inflingida por la di-
ferencia colonial (la herida colonial).

El giro des-colonial (des-colonizacién epistémica) de Wa-
man Puma y de Cugoano tuvo iugar en el horizonte de las
monarquias, anterior a la emergencia del estado moderno
(burgués), y de la emergencia de las tres ideologias secu-
lares imperiales: conservadurismo, liberalismo y socialis-
mo/marxismo!”. En el horizonte de ambos, la teologia es
reina. Queda todavia para una segunda parte de este Ma-
nifiesto explorar el horizonte des-colonial (Gandhi, Ca-
bral, Du Bois, Fanon, Anzaldua, movimientos sociales in-
digenas en Bolivia Ecuador, movimientos sociales Afros
en Colombia y Ecuador, el Foro Social Mundial y el Fo-
ros Social de las Américas, etc.) en el horizonte del esta-
do imperial moderno.

La genealogia del pensamiento des-colonial es pluri-ver-
sal (no uni-versal). Asi, cada nudo de la red de esta genea-
logia es un punto de despegue y de apertura que re-intro-
duce lenguas, memorias, economias, organizaciones
sociales, subjetividades al menos dobles: el esplendor y
las miserias de los legados imperiales, y la huella imbo-
rrable de lo que existia convertida en herida colonial; por
la degradacion de la humanidad en relacion a la inferiori-
dad de los paganos, los primitivos, los subdesarrollados,
los no-democraticos.

La actualidad pide, reclama un pensamiento des-colonial
que articule genealogias desperdigadas por el planeta y
ofrezca modalidades econdmicas, politicas, sociales, sub-

17. Immanuel Wallerstein, After Liberalism. New York: New Press, 1995.

122

WALTER MIGNOLO

jetivas “otras”. El proceso esta en marcha y lo vemos ca-
da dia, a pesar de las malas noticias que nos llegan del
oriente medio, de Indonesia, de Katrina y de la guerra in-
terior en Washington.

123



mmm | decnrendimianto del pensamiento descolonial es la confial  uyniversiTy
= ore oo ooy nr . ([T
mejor, sino muchos, que estan en proceso de
nto descolonial piensa de variadas formas Sélllluuum P&t trvin e

son, a su vez, complementarias de los movimientos sociales que se mueven en los bordes

y margenes de estructuras politicas como el estado, los partidos. Y de las estructuras eco-

némicas (expuestas en las categorias de explotacion, acumulacion, opresion).

¢De qué se desprende si no es de la imagen de una totalidad que, desde el poder se con-
funde con el acontecer, las personas, las relaciones, los objetos -con 'La realidad' -como
se dice comianmente-- que nos hace creer que no hay afuera del todo global, no hay exte-
rior, no hay salida. Bien, no hay exterior pero hay exterioridad, fracturas: hay la diferencia

colonial e imperial, que abre puertas a otros futuros posibles.

Catherine Walsh en 'Interculturalidad y
colonialidad del poder" nos habla de la
fuerza epistémica de las historias locales,
de pensar la teoria por medio de la praxis
politica. Sostiene la atencion a prestar a los
grupos subalternos que actdan y constru-
yen teoria lo cual evidencia la praxis politi-
ca de los movimientos indigenas y afros. La
importancia de la capacidad de esos movi-
mientos de teorizar su propia practica, de
tomar en serio las historias locales de un
modo que muestra que este accionar no in-
cumbe solo a los académicos es lo que su-
braya y su exposicion permite vislumbrar
las articulaciones de un proyecto orientado
a la descolonizacion y a la transformacion.

Alvaro Garcia Linera nos habla de un con-
cepto polémico, desde la realidad de un Es-
tado -latinoamericano- y de la relacion al
pueblo que forma parte de él de una mane-
ra no integrada. Sitia la oposicion de una
democracia comunitaria a una democracia
liberal que no es s6lo una oposicién con-
ceptual sino que le permite mencionar el
impacto del poder en las subjetividades.

Ediciones del ﬂj’w
-

and Globalization and the Humanities Project (Duke University)

¢Bolivia es una superposicion de varias
culturas, civilizaciones, nacionalid

Estado? ¢Se pueden co
ciones modernas con Ia$
trata de partir deI Est

la complacencia en el

Walter Mignolo se hace eco de la necesi-
dad de un pensamiento de/s,c’olonial, desa-
rrollando en este articulo todas las catego-
rias de ese pensamiento. La genealogia en
la que aparecen los nudos de una red que
reintroduce lenguas, memorias, econo-
mias, organizaciones sociales, subjetivida-
des "al menos dobles" dado el esplendor y
la miseria del legado imperial. Esto permi-
te, ala vez, ver la herida colonial en la hue-
lla de lo que existia y muestra la exigencia
de articulacion de genealogias que, des-
perdigadas por el planeta, son parte de la
humanidad degradada como inferior en re-
lacién a una cultura, un sistema, una racio-
nalidad que se supuso superior.

ISBN 987-1074-39-5

i




decnrandimianto del pensamiento descolonial es |
08 son posibles, “Otros mundos”: no uno nuevo
0 que serd el mejor, sino muchos, que estan en

- £l pensamiento descolonial piensa de variadas form
'vez, complementarias de los movimientos sociales q
es de estructuras politicas como el estado, los partid
(expuestas en las categorias de explotacion, acumul

se desprende si no es de la imagen de una totalidag
n el acontecer, las personas, las relaciones, los objet
omunmente-- que nos hace creer que no hay afuera de| todo
ay salida. Bien, no hay exterior pero hay exterioridad, fractyr.
e imperial, que abre puertas a otros futuros posibles.

e Walsh en "Interculturalidad y
dad del poder" nos habla de la
pistémica de las historias locales,
ar |a teoria por medio de la praxis
Sostiene la atencion a prestar a los
ubalternos que actiian y constru-
a lo cual evidencia la praxis politi-
; movimientos indigenas y afros. La
Icia de la capacidad de esos movi-
de teorizar su propia practica, de
1 serio las historias locales de un
e muestra que este accionar no in-
6lo a-los académicos es lo que su-
su exposicion permite vislumbrar
Mlaciones de un proyecto orientado
solonizacion y a la transformacion.

iarcia Linera nos habla de un con-
1émico, desde la realidad de un Es-
inoamericano- y de la relacién al
ue forma parte de él de una mane-
:egrada. Sitia la oposicién de una
cia comunitaria a una democracia
ue no es sélo una oposicion con-
sino que le permite mencionar el
del poder en las subjetividades.

tones del 51870
—

»alization and the Humanities Project (Duke University)

a confial
y Unico qui
proceso de| i,
a8 SEMIULLas pay g

§j11o
"
.29

:: 3edm||1even en los . MB4S :
- 1 0e las estructuras | l I
acion, opresion). 20g6 | !
que, desde el poder se ¢ o | ;

0S -con 'La realidad' -¢

global, no hay exte-
as: hay la diferencia

izacion del estado
ocimiento

~ Catherine Walsh
Alvaro Garcia Linera
Walter Mignolo

Introduccion: Walter Mignolo

¢Bolivia es una superposicién de vam 3
Culturas, civilizaciones, nacnonalid de
¢Qué tipo de sintesis deberia signi ,
Estado? ¢Se pueden componer Jas |
ciones modernas con las tradicionz
trata de partir del Estado actual para
cia la modernidad politica en la gue"se
desmonopolice su etnicidad y se abandone
la complacencia en el statu quo.

Walter Mignolo se hace eco de la necesi-
dad de un pensamiento descolonial, desa-
rrollando en este articulo todas las catego-
rias de ese pensamiento. La genealogia en
la que aparecen los nudos de una red que
reintroduce ‘lenguas, memorias, econo-
mias, organizaciones sociales, subjetivida-
des "al menos dobles" dado el esplendory
la miseria del legado imperial. Esto permi-
te, a la vez, ver la herida colonial en la hue-
lla de lo que existia y muestra la exigencia
de articulacién de genealogias que, des-
perdigadas por el planeta, son parte de I
humanidad degradada como inferior en r_e-
lacion a una cultura, un sistema, una racio-
nalidad que se supuso superior.

il

9178987

“'r
BN
ALK

Ediciones del 55870

A -

and Globalization and the Humanities
Project (Duke University)




