
LATINO/A A~IERICA 
Pedro Lasch 
2003 

EI mapa dc la ponilda en las tapas de todos nuestros cuadernillos, como obra, 
consiste ell la presenLacion, recreacion y distribueion de lin nuevo mapa del 
eonlinente amcricano. Las palabras "latino/a" y "america" adquieren una nueva 
uhieaci6n sonrc 10 que de otra forma cs un mapa eonveneional. Este simple ac­
ID visual y semiolieo nos refine al concepto de la geografia culturaL politiea y 
cconol11icil como una praetica de producci6n de significados en cambio eons­
Lantc cn re iaeicin a la uinamica poblacional. 
Elmapa l11ismo, ereado por e1 artista en el 2003, es solo e1 e1emenLO visual ba­
sico de un proyccto eSlelieo-soeial cuyas dimensiones y bifurcaciones se extien­
dell conforl11e 1<1 imagen apareee repetida en forma praeticamente idcnliea en 
conlextos difercnLes. Asi como aparecera en diferentes colorcs e instantcs en la 
ponada cle una publicaci6n, eI mapa tambien podra ser visto sobre las camise­
las de los ,\SiSlenlfS cle una protcsta, pintado como mural frente 0 dentro de un 
resrauramc, proyectado sobre un edificio, 0 impreso con lapiz labial sobre algu­
na vit rina. Las posibilidades de Sll apariei6n son incalculables e imprcdecibles 
para el aniSla l11iSl11O, ya que en cieno momento, e1 mapa podra convenirsc en 
un rccurso pllhlieo euya utilizaci6n eSlara en bs manos de sus nuevos produc­
lorcs. EI (mico bzo eomun entre estas aparieiones es la rclaeion al surgimiento 
de una nueva latinidad multilingue que se exticnde mundialmente y redefine la 
hegemonia angloparlante, asi como el senlido mismo de 10 que es "America" y 
10 que es "ser americano". 

Interculturalidad, descolonizacion del Estado 
y del conocimiento 

Catherine Walsh, Walter Mignolo, Alvaro Garda Linera. 

Introducci6n de Walter Mignolo 

DE LA COLECCION EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRlflCO Y GIRO 

DES-COLONIAL CON INTRODUCCION (;ENERAL DE WALTER D_ MIGNOLO 

Ediciones del §1Jgrm([}) 
~-

and Globalizalion and the 
Humanities Projecl (Duke 
University) 



-

Walsh. Catllcrine 
Intcrcultur;,lidac!. cksc'olonizaci6n del estado y del conocimiento / 
Catherine Walsh: Carcia Linera: Walter Mignolo - In ed. ­
Buenos Aires: Del Signo. 2006. 
1~8 p. : 15;-;22 (111. ­

ISBN 9R7-1 074-39-5 

I. btudios Culturaks. 2. Epislemologia. I. Garcia Linera 11. 
Waltl'r Mignolo 	 Ill. Titulo 


C\)I) 306 


Di,ell0 de lapa e il1lerior: G~brida eosin 
1l11ngcn d.: tapa L.ITlA"Q,A ,·IMLRlel. Pedro Lasch 

( . Cdiciol1cs del Signo. 2006 
.luli;'11 /\ harez. 28,H _ 10;\ 

Buenos Aires - Argentina 
leI.: 4~;o4-4147 
ed icionc:sdc I~ignoll/inrnet.com.ar 

ISBN-I 0: l)87-1 074-39-5 
ISI3N-13: 978- 987-1074-39-6 

bt<, obm sc Icl111in() de il11pril11ir en ell11es de noviel11bre de 2006. 

!<.c ,crvados los dcrechos para lodos los paises. Ninguna parte de la pUblicacion in­
~llIid() cl diseno de cubicrta pliede ser rcproducido. almacenado 0 Iransmitido de nin ­
gllnu form<1. ni por ninglill media. sea ':ste electronico. quimico. mccanico. electroop­
liw. graha~i<'>ll . li)towpia 0 cualqllier OlrO. sin la previa autorizacion escrita por par­
tc de In cditorial 

Queda hCc hn el deposito que l11arca la ley 11.723. 

Illlpresocn hI Argenlin<l - Printed in Argentina. 

INDICE 

EI ocsprendimiemo: pcnsamiento critico y giro descolonial 
Waltcr Mignolo 9 

lnlcrclllturaliclad y colonialidad del poder. Un pensamiento 
y posicionamiento otro desde la diferencia colonial 
Catherinc Walsh ___________________ _____ 21 

Democracia liberal vs. democracia comunitaria 
Alvaro Garcia Linera -­ -­ 71 

EI pensamicmo des-colonial. desprendimiemo y apertura: 
un manil"iesto 
W ,litcr Mignulo 83 

http:I~ignoll/inrnet.com


EL DESPRENDIMIENTO: 


PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL 


Walter D. Mignolo 

Con esta serle de cuadernillos iniciamos un proyecto inte­

lectual, politico y editorial destinado a introducir ideas y 
debates ausentes en las casas editoriales mas interesadas en 

el luercado que en la democracia, mas interesados en ven­

der uniclades que en promover debate de ideas en la socie­

.dad politica si, en verdad, las casas editoriales publican pa­

ra la sociedad civil, la parte civilizada de la sociedad politi­

ca que se adapta y celebras las modas tanto de la derecha 

COlno de la izquierda. 

EI mapa de la portada forma ya parte del desprendimiento, 

del giro descolonial, del pensamiento descolonial que in­

tcntamos adelantar aqui. UnJ~en~alntento que desnaturali­

za la matriz colonial del pode~que abarca e incluye la re­
gionalidad de la metafisica occide~, dOe laCu~f~e--~c~po 
Ya el pensmnCento-lleconslri.t.cl~-'o. -L; des-construccion li­
mito su tarea a una totalidad imagt~;~i;: ' c~.1magina--.-.­
cioS( rue efecto d_eJ a constituciolL !!ppeiial de los paises 

capital~stas y cristianos occidentales. La expansion planeta­

9 



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRfTICO Y GIRO DESCOLONIAL 

ria de la modernidad Europea CInglaterra, Alemania y 

Francia) que continua hoy con Estados Unidos en compli­

cidad 'de familia' con la Union Europea (a pesar de las pe­
' l 

leas de los domingos cuando la familia se sienta a la mesa 

y habla de politica) produjo el efecto de creer en el ultimo 

Estado de una historia, pensada en forma lineal (para He­

gel era Alemania, para los postestructuralistas Paris). La 

idea de America y de America "Latina" fue consecuencia de 
este efecto . America "Latina" mas que un sub-continente 

rue el proyecto de la elite criolla y mestiza que gano la in­

dependencia de Espana y Portugal, en complicidad con el 

mercado britanico, el republicanismo frances y la filosofia 
.alemana. 

EI pensamiento descolonial, como el mapa que describi­

mos en la tapa, se constituye pensandose en variadas for­
mas semioticas. paralelas y complementarias a movimien­

tos sociales que se mueven en los bordes y en los margenes 

de las estructuras politicas (estado, partidos) yecononi.icas 

(explotacion, acumulacion, opresi6n) pensandose en des­

prendimiento de la imagen de una totalidad que, como el 
mundo de The y,'umanShow, nos hace creer que no hay, li­

teralmentc, salida. El desprendimiento que promueve el 

pensamiento descolonial conlleva la confianza en que otros 

mundos son posibles (no uno nuevo y unico que creemos 
que puede ser el mejor, sino otros, diversos) y que estan en 

proccso de construccion planetariamente. 

Estamos pues, (tu y yo, estimado lector) en una encerrona. 

Somos incapaces de imaginar y pensar mas alli de las cate­

gorias del griego 0 del latin adaptadas por las seis lenguas 

imperiales de la ModernidadiColonialidad: italiano, caste­

llano y ponugues, durante el renacimiento; ingles, frances 

y aleman, desdela ilustraci6n, incluido el periodo de auge 

WALTER MIGNOlO 

de Estados Unidos en las ciencias sociales y la ciencia en 
general, sobre todo despues de la Segunda Guerra Mun­
diaL Cualquier intento de I--"ensar con categorias que pro­
vengan del bengali , del aymara, del arabe, del ruso, del 
bambara, etc. queda condenado a} fracaso. Las lenguas, 

desde el griego y ellatin y sus seis continu?ciones imperia­

les/coloniales a partir del Renacimiento conti'?nen catego­
rias de pensamiento que ya no son sostenibles. De igual 
manera el creole, tanto {ngles como frances , en el cari.\;Je. 
Pensar en serio, cientificamente , academicamente, pensar 
con rigor, significa auto-esclavizarse, atarse a las cadenas 
de categorias de pensamiento y normas disciplinarias que 
controlan el saber mediante artificios magicos como la ex­
celencia y el conocimiento experto. Vandana Shiva clio el 
e jemplo del expeno preparado en las universidades de Es­
taclos Unidos, Alemania, Francia 0 Inglaterra (0 en cual­

quiera de sus sucursales en otras panes) . 

Sin embargo (estimado lector) deberfamos tener en cuenta 


que tal incapaddacl no es un problema de deficiencias per­

sonales sino mas bien del exito imperial en el manejo de la 


. colonialidad del saber. Esto es, el de llevarnos a aceptar que 

no existen otras formas de pensamien'to, de teoria politica 


o de politica economica, de ontologia que la del ser ni de 
cicncia que la de la Historia que conduce desde LOpernico 
a la guerra de las galaxias y desde Hipocrates a la genomi­
ca. Y aclemas esta el hecho de que la ciencia y la tecnologia 

Ilevan implicita su propia etica y su propia politica, ambas 
ligadas en este momento, al mercado: mayores descubri­
mientos cientificos y mayor tecnologia, se dice, contribuc 
yen al bienestar de la humanidad. Mientras esto se dice , la 

colonialidad del poder economico y politiCO destruye un 
paiS como Iraq (empezando con la Guerra del Golfo) , ma­
ta alrededor de den mil civiles , alimenta acciones de gue­

10 

11 



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL 

rra en Europa y en Estados Unidos que producen mas 

muerles de personas no involucradas en la guerra , genera 

la muerte de cerca de dos mil jovenes marginales nortea­

mericanos (esto es, no jovenes que asistian a Harvard, Ya­

le, Princeton, Stanford, Duke u oLras universidades seme­

janLes cuando comenzo la invasion a Iraq). 

Si no hay otras formas de pensar polftica y economicamen­

te, sino no hay manera de "desprenderse" de la coloniali ­

clacl del saber y del ser, entonces, la continuidad de la colo­

nialiclacl del saber y del ser se polarizara cada vez en dos 

bandos: los que quieren controlar (asegurados 0 bien por 

SLl conrianza en la verdad 0 bien por la certeza en sus inte­

reses personales) la politica, la economia, el saber y el ser 

bajo un modelo de sociedad, de epistemologfa, de subjeti ­

vidad y aquellos que simplemente dicen: -"no gracias , pe­

ro no. no me interesa ser incluido en su modelo de socie­

clad, cle economia, de epistemologia y de subjetividacl"-. 

Aunque, sin cluda, las cosas no son tan en blanco y en ne­

gro. Por un lado, quienesLrabajan por eI control de las es­

kras globales politicas, economicas, epistemicas y subjeti ­

vas no son un grupo homogeneo. ESLados Unidos y la 

Union Europea sin duda Lienen mucho en comun , mas alia 

de las rencillas de familia. China, en cambio, no parece lis­

ta a sujetarse a los intereses de Estaclos Unidos y de la 

Union Europea. Los paises arabe-islamicos del oeste me­

dio, juegan sus inLereses economicos y familiares con Eu­

ropa y Estados Unidos, pero, en el fondo, parecen Lener sus 

propios proyectos. Las cosas no son menos complicadas en 

la esfera cle la sociedad civil y de la sociedad poliLica, esto 

es , la esfera del voto y de los movimientos socialcs. No obs­

tante, hoy, la imperialidad del saber (es clecir, el saber do­

minanLe) y la colonialiclad del saber (es decir, el saber que 

se impone fuera del imperio, en las colonias y que reempla-

WALTER MIGNOLO 

za, desplaza y suplanta) , atraviesan las esferas de los esta­

dos, de la socieclad civil y de la sociedad politica 

Antes de seguir adelante, algunas aclaraciones terminologi­

cas. Las formas de colonialismo , desde la Segunda Guerra 

MundiaL para dar una fecha, son distintas, el colonialismo 

peninsular en America y el colonialismo ingles en la India. 

El colonialismo no se derine por esos clos casos particula­

res, si no mas bien, por la logica de la colonialidad que 10 
hizo posiblc y Ie clio y Ie da su forma de existencia, Lodavia 

hoy. La IlSgica de la colonialidacl opera en tres dlferentes ni­

vcles: 

• 	 colonialidad del poder (politico y economico) 

• 	 colonialidad del saber (epistemico, rilosofico , cienri­


fico)' en la relacion de las lenguas can el conoci­


miento, seglll1 10 dicho mas arriba) 


• 	 colonialidacl del ser (subjetividad, conLrol de la se­

xualiclacl y de los roles atribuidos a los generos, etc) 


El giro clcscolonia\ consisLe en desprenderse del chaleco de 

funza de las caLegorias de pensamiento que naturalizan la 

colonialidad del saber y del ser y la justifican en la reLorica 

de la Moclernidad, el progreso y la gestion "democnitica" 

imperial El control aCLual del conocimiento opera funda­

mentalmenLe en la economia y en la teoria polftica. La fHo­

sofia nco-liberal da prioridad al mercado y a los conceptos 

cle dcmoeraeia y de libcnad , Iigados ambos al mercado. Di­

ferenLes argumentos marxisLas, criLican a ambas, pero se 

manLienen en el nivel de la economia y la polftica. Las es­

feras del conocimiento y de la subjetividad, en cambio, son 

el Lcrreno en el cual operan los proyectos de desprendi­

mienLO en lorno a las identidades (sexuales, genericas, eL­

nicas, religiosas no-cristianas). 

12 13 



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL 

La esfera de la sociedad politica se configura en dos gran­
des dominios: el de los movimientos sociales y el del traba­

jo intelectual dentro y fuera de la academia. Los movimien­

tos sociales se organizan en Lorno a identidades descalifica­
das por el racismo y el patriarcalismo del saber imperial 

que se constituye en el mismo movimiento de la coloniali­

dad del saber. En la medida en que los imperios occidenta­
les, capilalistas y cristianos (protestantes y catolicos) for­

mados en los ultimos cinco siglos de historia del Athintico 

proyecLada sobre el resto del globo, son co-extensivos con 
la idea de Modernidad, la Colonialidad aparece como ella­
do mas oscuro e invisible de ella. La Colonialidad, en otras 

palabras, es constiLuliva de la Modernidad. Y en la medida 
en que la colonialidad del poder, del saber y del ser se 

asienLa sobre el racismo y el palriarcalismo, los movimien­
tos sociales identitarios son hoy las respuestas contunden­

Les a la colonialidad del saber y del ser y, en consecuencia, 
a la colonialidad del poder. EI pensamiento descolonial es 

el trabajo intelectual paralelo y complementario que no re­
presenta a los movimientos sociales. 

La sociedad politica se configura tambien en el ambito del 

saber, en las universidades principalmente y en los medios 
independientes, en el usa de las paginas web. EI Zapatismo 
dio variadas muestras no solo de como operan los movi­

mientos sociales identitarios (esto es, movimientos sociales 

no enrolados en partidos politicos ni tampoco en la sola 
cuestion de clase, como en la formacion de los sindicatos) 

sino lambien de un trabajo constante por la descoloniza­

cion del ser y del saber. En las universidades, en Estados 
Unidos y en Europa, en America Latina y en Asia, se crean 

espacios de transformacion del saber, saber con el que la 

colonialidad se apodera de las subjetividades sin poder. Los 
conocimienLos y fonnas de comprension construidos por 

WALTER MIGNOLO 

el fenlinismo y las y los homosexuales, por las minorias et­
nicas y religiosas, por los indigenas de Ecuador y los Afro­

caribeflos y andinos no son saberes al servicio de las cor­

poraciones, 0 de la verdad empleada por el Estado, sino co­

nocimienLos orienLados hacia la descolonizacion del saber 

y del ser. 

ESLa es la direccion hacia la cual apunta esta publicacion. Y 

esLa es la direccion del giro des-colonial. 

EI giro des-colonial es complementario pero distinto a la 

teoria criLica, por ejemplo, en la concepcion de Max Hork­

heimer. En pocas palabras, Frantz Fanon es al giro des-co­

loniallo que Horkheimer es a la teoria crftica. La descolo­

nialidad del ser y del saber requiere pensar, como 10 hizo 

Fanon, en las fronteras delliberalismo-economicista impe­

rial, del cristianismo salvacionista y del marxismo revolu­

cionario. Estas tres grandes lineas constituyen el pensa­
miento (mico, la diversidad del pensamiento unico occi­

dental. El giro descolonial surge de la diferencia colonial y, 

quizas, de la diferencia imperial. Esto es, de Lodo aquello 

que el pensamiento unico, al constituirse comounico, re­

dujo a silencio, al pasado, a la tradicion, al demonio, a 10 
superado, a 10 no sostenible, a 10 no existente. EI giro des­

colonial surge no de la "recuperacion" del pasado puesto 

que el pasado es irrecuperable despues de quinientos aflos 

de expansion occidental; y cuando se trata de recuperar se 

corre el riesgo de caer en el fundamentalismo. Pero el pasa­
do se pucclc "reacLivar" no ell SH pureza, sino C0l110 pensa­
l11iCllio jrollierizo critico. Ya no es posible ignorar las contri­

buciones de occidente a la historia de la humanidad como 

tampoco se puede ignorar que tales contribuciones no son 

soluciones para toda la humanidad. Hoy, la sociedad po If­

Lica csta de pic y en proceso de descolonizacion del ser y 

14 15 



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL 

del saber, en la conviccion de que otros mundos son posi­

bles, olras mundos en los que quepan muchos mundos, ya 

no controlados por la iglesia, el soviet 0 el consenso de 

Washinglon . 

EI giro des-colonial tiene su genealogia que comienza en el 

momento mismo de la gestacion de la matriz colonial de 

poder y la colonialidad del ser y del saber. No empieza ni 

con Aristoteles ni con Platon. Ni ticne sus momentos no­

dales en Locke , Marx 0 Freud. Tres momentos basicos de 

esa genealogfa son los movimientos anti-coloniales en Ta­

wantinsuyu )' Anahuac. Waman Puma de Ayala en su "nue­

va croniea y buen gobierno" 10 puso muy claro. Se necesi­

laba una nueva cronica , no desde el punto de vista de los 
castellanos, sino de los habitantes del Tawantinsuyu. Sin 

duda, su obra no representa a todos los habitantes origina­

rios de Tawantinsuyu , y Waman Puma asumio el mito Eu­

ropeo de la infcrioridad de los Africanos. No obslante, su 

pensamiemo es un pensamienlo-otro. Un pensamiento 

que. a diferencia de la critica de Las Casas , no opera en el 

interior de Occidenle sino en la frontera , desde la perspec­

liva de 10 que Las Casas no puede entender. Sin duda que 

esto no signirtca anular la critica de Las Casas, sino solo 

marC3r su parcialidad y el hecho de que no estaba en con­

diciones de ofrecer soluciones para los habitantes origina­
rios de Tawantinsuyu y Anahuac. Lo que eI podicl lwc er eUl 
cOl1tm los Castellanos no en lugar de los halJitanlcs del Illw­

nato, Clue cstllviemn en favor 0 ell contra del gobierno Illea, 

co III0 fILe cl (([SO de WaH1an Puma. 

Un segundo ejemplo son las rebeliones en la India britani­

ca contra el imperialismo Ingles. En ese contexto , la obra 

de Mahatma Gandhi es equivalente a la de Waman Puma 

en el VirreinalO del Peru. Sin duda, las diferencias son 

WALTER MIGNOLO 

gran des. Waman Puma no tenia experiencias previas, ni 

tampoco los Europeos la tenian. Tampoco Waman Puma 
visito nunca Europa. Gandhi, en cambio, estuVO en Ingla­

lerra y en Sudafrica anles de volver a su lucha en India y 
para el tiempo en que estuvO en Inglaterra, e1 imperialismo 

cristiano y el capitalismo ya no eran una novedad 0 una 
sorpresa, como 10 fue para Waman. EI tercer ejemplo 10 
constituyen las rebeliones en el Caribe, especialmente la 


revoluci6n haitiana y las luchas descoloniales en Argelia, 

que inspiraron la critica y e1 giro des-colonial de Frantz Fa­

non . Finalmente, los reclamos economicos, politicos y eti­

cos de chicanos/as en Estados Unidos, tienen en la obra de 


Gloria Anzaldua el equivalente de los tres primeros para 


los imperialismos castellano , ingles y frances. 

No es csta introduccion el lugar para entrar en mas deta­
lies. Espero que la idea del giro des-colonial haya quedado 
csbozada. Los cuadernillos que seguiran, a continuacion de 
este y en los proximos meses , seran los encargados no so­
lo de aclarar la idea sino tambien de ponerla en practica en 

el mismo acto de peni;ar e1 desprendimiento epistemico, e1 
pensamiento cntico lronterizo y la descolonizacion de la 

matriz colonial de poder, de la colonialidad del ser y del sa­
ber. EI giro des-colonial es un giro hacia un paradigma-otro 
(como 10 ya fue explicado en el prefacio a la edicion caste­
llana de Historias Locales/Diseflos Globales: C%nialidcld, 

1
COllocilllicntos subalternos), pCl1samienw jronlerizo, ). EI pa­
radigl11a-otro es diverso, pluri-versal. No es un nuevo uni­
versal abstracto que desplaza a los existentes (cristianos, h­
berales , marxistas) sino que consiste en afirmar la pluriver­
s::Ilidad como proyecto universal. La pluri-versalidad surge 

I . W. !VI ig,noln , M~drid : AbL 2003. 

16 

17 



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO cRfnco Y GIRO DESCOLONIAL 

del hecho de que la historia local de la Europa occidental y 
de Esrados Unidos (esto es, el Eurocemrismo que siempre 

fue global en sus disenos, desde el siglo XVI, se injerto en 

lodas las otras historias locales, en lenguas y en memorias 

no europeas, en economias y organizacion politica con 

otras memorias. La pluriversalidad del paradigma otro se 

gesta a partir del momento en que las diversas historias lo­

cales. inrerrumpidas por la historia local de Europa, co­

mienzan enfrentar sus propios destinos: 0 ser servidores 0 

pensar en las fronteras, desde la colonialidad; esto es, des­

de las categorias de pensamiento y memorias marginadas y 

sorerradas . De 10 contrario, la expansion del Euro-Ameri­

canismo continuani su marcha triunfante, hoy por hoy, en 

los disenos 0 bien neo-liberales de George W. Bush y Tony 

Blair 0 bien liberales, de liberales honestos como Jeffrey 

Sachs con su mision global de terminar con la pobreza. Sin 

duda que 10 segundo es preferible a 10 primero. Las alter­

nativas de la izquierda marxista tienen el problema de pen­

sar a partir de las mismas categorias del liberalismo y el 

neo Iiberalismo, aunque claro esta , invirtiendo el conteni­

do , no cambiando su logica. EI desprendimiemo, el giro 

descblonial propone preci;;amente eso : cambiar los tenni­

nos y no solo el comenido de la conversacion. Pensar des­

de calegorias de pensamiento negadas: desde la corporali­

dad del cuerpo negro, la homesexualidad, las lenguas exo­

ticas 0 desde 10 que el punto de vista Eurocemrico llama 

pasado, como el aymara 0 el arabe , el urdu y el ruso, el uz­

bekistano y el zulu , etc. No en su pureza, una vez mas, si­

no en su infeccion con las lenguas y categorias de occiden­

teo EI paradigma otro consiste , precisamente, en pensar en 

la malerialidad de otros lugares, de otras memorias, de 

otras cuerpos. Pensar, en suma, desde 10 negado por la re­

lorica de la modernidad bajo la efeqiva marcha de la logi-

WALTER MIGNOLO 

ca de la descolonialidad. EI giro des-colonial es el proceso 

global hacia la constilucion del paradigma otro, pensa­

mientos de co-existencia , dobles criticas , pensamiento ci­

marron (como entre los afro-ecuatorianos) , pensamiento 

fromerizo (como en los chicanos/as), pensamienlO negati­

\ ' 0 (como en los filosofos africanos, como por ejemplo, 

Chukwudi Eze) . 

EI objelivo de estas publicaciones es hacer accesibles los 
debates que circulan desde los Andes y el Brasil hasta el 

Caribe frances e ingles, el de los/las latinos/as y chicanos/as 

en Estados Unidos. Pero por Olro lado intentamos conti­

nuar un debate que se planteo hace ya quizas una decada , 

que se acalla y re-aparece, sobres los "estudios postcolonia­

les" y los "estudios culturales" como una imposicion esta­

dounidense a America Latina. Quienes asi argumentan tie­

nen razon en varios sentidos, tanto la postcolonialidad , co­

mo el poslestrucluralismo , el lacanismo 0 el derridaismo 
(habermassianismo, negrismo, bourdeismo, etc). Aqui se 

trala de otra cosa, del pensamiento des-colonial: de un 

pensamienlo que desde Waman Puma en el VirreinalO del 

. Perll hasla Mahatma Gandhi en India, Amilcar Cabral en 

Africa del None, Gloria Anzaldua en Estados Unidos se 

construyo como pensamiento descolonial, irreductible a la 

!iSla de ismos e ideades y de pos mencionadas mas arriba. 

Mienlras las editoriales de Paris, New York 0 Buenos Aires 

conlribuyen a alimentar un mercado de ideas que se con­

vienen mas en mercancias que en incentivos para una so­

ciedad-otra , donde las relaciones comunitarias , la justicia, 

la igualdad , el buen vivir sean las guias de nuestros deseos 

(en lugar del exito, de la competencia , de la acumulacion 

de biencs materiales, de la adquisicion del ultimo modelo) , 

nuestra intencion es contribuir al giro des-colonial, hacia 

el deseo del buen vivir en vez de bien acumular y de ser el 

18 
19 



EL DESPRENDIMIENTO: PENSAMIENTO CRITICO Y GIRO DESCOLONIAL 

me/or 0 la mejor. En este conLexto , el pensamiento desco­
lonial se desprende de mezquinos debates de los "posts" , 

haciendo otras preguntas: (que tipo de conocimientos­

/comprmsi6n necesitamos? (Quien 10 hace/produce? (Pa­
ra que? Estas preguntas, en el pensamiento des-colonial es­
Lan atravesadas por dos tipos de desprendimientos: 

• 	 Las relaciones entre la geo-historia y la epistemolo­
gia. 

• 	 Las relaciones enLre las identidades (por ej., las for­
jadas sobre los cuerpos racializados y sexualizados) 

y la epistemologfa. 

El pensamiento des-colonial anuncia el cierre del pensa­
miento hegem6nico de la Modernidad eurocentrada. Pens­
miei1lo gestado en funci6n de considerar la mente y la in­
ldigencia conectada con un ser -Dios- (y despegada de las 

nccesidades sexuales de un cuerpo que a su vez es pensa­
do exclusivamcnte como blanco y masculino), en un Euro­

pa que colonizaba el mundo y que se presentaba como el 

punto de llegada y el modelo global para la humanidad. 

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEl PODER. 


UN PENSAMIENTO Y POSICIONAMIENTO OTRO 


DESDE LA DIFERENCIA COLONIAL* 


Catherine Walsh 

Sc rcqlli crcil llufvasjorll1a s df I'cllsamiclllO que, IrClS­

(ClldicllJola dijcrcllcia colOllial , pllcdan coJ1Strllirsc 

.I<ll,,·c las jrolttcras de co,ll1ologias CIl «)llIl'cl(llCia , cu­
ya auicli/acioll actllal sc debe Cil no pOCCi "'fdida a /Q 
w/ollialld(l(/ de/poda ill serla ell la C(lJl5[fllcci{jn del 

ll1ulldo Jl10e/UIlO f c%ll i(ll. 

W. llilignolo 2003 :3'18 

InLcrclllLlIrulidad tiene una significaci6n en America Lati­


na y paniculannente en Ecuador, ligada a las geopolilicas 


de lugar y de espacio, a las luchas hist6ricas y actuales de 


los pueblos indigenas y negros, Y a sus construcciones de 

un proyecto sociaL cultural, polflico, dico y epistemico 


oricntado a la descolonizaci6n Y a la transformaci6n. Mas 

. que un simple conceplo de inlerrelaci6n, la intercultura­


lidad sc:ii.ala y significa procesos de construcci6n de cono­

cimicntos "otros", de una practica politica "otra", de lin 

poder social "otro", y de una sociedad "otra"; formas dis­


tintas depensar y actuar con relaci6n a y en conlra de la 


modernidad/colonialidad , un paradigma que es pensado a 

lraves de la praxis politica. Este uso de "otrO" no implica 

un conocimiento, praClica, poder 0 paradigma mas, sino 


un pensamiento, practica, poder y paradigma de y desde 


la cliferencia, desviandose de las normas dominantes y, a 


l. Nuestro agradccimienlo a Zulma Palermo por iniciar \a naducci6n dc esle ant­
culo, originallllemc esc rito en ingks y moc!ificado en su version prcscnlacla aqui. 

20 
21 



..... 

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

CATHERINE WALSH 

la vez, radical mente desafiand o a elias , asf abriendo. la po­
sibilidad para la desc;olonializacion (Khatibi 2001). 

En contraste con los constructos teoricos creados dentro 

de la academia para ser aplicado~ a ciertos objetos 0 "ca­
sos" para el analisis, la intercllituralidad tal como es pre­

sentada y comprendida aqui, es un concepto formulado y 
cargado de sentido principal mente por el movimiento in­

digena ecuatoriano, concepto al que este movimiento se 

refiere hacia 1990 como "un principio ideolOgico". Como 
tal, esta co nfiguracion conceptual es por si misma "otra ", 

en primer lugar porque proviene de un movimiento etni­
cO-social y no de una institucion academica, luego por­

que refleja Un pensamiento que no se basa en los legados 
eurocentricos ni en las perspectivas de la modernidad y, 

finalmente, porque no se origina en los cen tros geopolfti­
cos de produccion del conocimiento academico , es decir, 
del norte global. 

ESLe articulo explora la significacion de la interculturali­

dad como una perspectiva, concepto y pnictica "otra", 
que encuentra su sosten y razon de existencia en el hori­

zonte colonial de la modernidad y, especificamente,en la 
colonialidad del poder. Su intencion no es reificar el con­

cepLo de intercul turalidad 0 del pensamien to indfgena en 
relacion COn ella. Ni tampoco es fetichizar la nocion de 

"o tro ". AI contrario, es lIamar la atencion sobre la rela­
cion de la interculturalidad y la colonialidad del poder 

como tambien de la diferencia colonial, tal como elias Son 
pensadas y practicadas, particu larmente por el pensa­

miento alternativo que proporcionan Con relacion a la 
clasificacion etnico -racial , la dominacion estructural y la 

descolonizacion. Tambien por la contestacion a y la dis­

tincion que hacen con discusiones relativistas de diferen­

cia cultural y multiculturalidad . En este sentido, "o tro" 
ayuda a senalar 10 alternativo 0 ·diferente de este pensa­
miel1to; es 10 que la modernidad no podia (y .todavia no 
puede) imaginar. Es decir, aquello que ha sido construido 
desde las experiencias comunes hist6ricas )' vivenciales 
del co.lonialismo )' colonialidad; un pensamiento subver­
sivo e insurgente con metas estrategicamente politicas . 

Poniendo un enfasis particular en la nocion de "intercultu­
ralidad epistemica", a la vez que como una practica politi­
ca como una contra-respuesta a la hegemonia geopolitica 
del conocimiento, el articulo busca ir rnas alla de una sim­
ple asociacion de interculturalidad COn politicas identita­
rias, moviendose hacia configuraciones conceptuales que 
denotan otras formas de pensar y posicionarse desde la di­
ferencia colonial, formas necesarias para la construcci6n de 
un mundo mas justo. Su interes se orienta simultaneamen­
tea clarificar como esas configuraciones son constitutivas 
del proyecto del movimiento indigena ecuatoriano y a con­
siderar sus implicancias), posibilidades para el proyecto 
participativo del pensamiento crftico social (10 que Esco­
bar ha denominado el programa de investigacion de la mo­
dernidadlcolonialidad), grupo en el que participa un cre­
ciente numero de investigadores en America Latina y 
EEUU. En es te sentido, el articulo propone servir como un. 
ejemplo claro del pensamiento compartido que este pro­
yecto alienta: un pensamiento y dialogo con movimientos 
sociales, con sus intelectuales-activistas, yean otros cer­
ca nas a conceptos claves que podrian contribuir a una 
comprension profunda de las complej idades y posibilida­

des de Ja descolonializacion I. 

1. Co n eSIa vcta , mi intcncion aqui cs ocuparme de los elementos de un dialogo 
continuo co n Walter Mignolo sobre la interculLUralidad en relacion a la diferen­

22 

23 

http:abriendo.la


r 

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

EI movimiellto illdigella y la cOllstruccioll politica, 
ideologica y epistemica de la interculturalidad 

En la ultima decada, los movimientos indigenas en paises 

como Ecuador y Bolivia, no han solo desafiado la nocion 
y la practica del Estado-Nacion, sino que tambi61 y por 
mcdio de una politica diferente, han invertido Ia hegemo­

nia blanca-mestiza. Son estas practicas que ya posicionan 

a los pueblos indfgenas local, regional y transnacional­
mente como actores sociales y politicos. Las historias 
(trans) locales y las acciones de eSlOs movimicntos con­

frontan los legados y las relaciones del colonialismo inter­
no -10 que Rivera Cusicanqui (993) llama la larga dura­

cion del colonialismo- tanto como los designios globales 
del mundo modemo-colonial. En si, sus practicas y pen­
samientos ofrecen mucho en terminos de geopoliticas del 
conocimiento y de la colonialidad del poder. 

ESla formulacion ha sido mas significativa en Ecuador 

que en todas las otras naciones latinoamericanas, porque 
alIi la intercuiluralidad -como principio clave del proyec~ 
to politico del movimiento indfgena- eSla directamente li­

gada a [a lucha en Contra de [os poderes de la coloniali ­

ci<1 c(>lonial, mO\'imielltos indigenas y la eolonialidad del poder. extendiendo y 
alllpliando cl dialogo a nuevas eonsideraeiones, ineluso las generadas en discusio­
Ilt'S con dOClorandos ue la Universidad Andina Simon Bolivar (UASB) en Quito. 

con Illis c:olegas [dizon Leon)' Adolfo Alban y, mas recientemente con Nelson 
rVI<lldonado- Torres de la Universidad de California, Berkeley. EI dialogo con W. 

i\lignolo clllj1ezo en Novicmbre del 2000 en el seminario "ConOCimienw y 10 eo­
llOcido" en Duke University. extendiendose en junio del 2001 en reuni6n similar 

Cil Quito \' luego en 2002/3 surnandose doetorandos de (studios Culturales Lati­
noarncriean os cle la UASB. Posteriormente se <lrnplio en reuniones en Duke Como 
"Tcoria eril ica y cJcscolonlzaei 6n". rnayo 2004. (Vease tambie n entrevista en 
Walsh. Schiwy )' Caslro-Gomez (2002). 

CATHERINE WALSH 

dad y del imperialism0 2. Especfricamente, la intercultura­


lidad -como habia side usada y comprendida por el mo­


vimienlO hasta 1990- pone en cues lion la rea[idad socio­


polilica del neocolonialismo como se reflejaba en los 


mode[os existentes de estado, democracia y nacion, exi­


giendo un repensamiento de ellos como parte de un pro­


ceso de desco]('nizacion y trans[ormaci6n (Walsh 

2002b)3 


CON AlE -la Conlederaci6n de Nacionalidades lndfgenas 


de Ecuador- hace explfcito en su proyecto polflico la sig­


nificacion conceptual, polftica e ideol6gica del termino: 


EI principio cle la intcrcuhuralidacl respeta la cliversidad de pueblos y 


naci(1nalid<1cles indigenas y demas sectores socialcs eCllalOrianos . pero 


a su \G demanda I~ unidad de eSlas en el campo economico. social. 


cultural y politico. en aras de transformar las actuales eSlructuras y 


cOllstruir el nuevo (staclo plurinacionaL en un marco de igualdad de 


derechos. rcspclO mutuo, paz y <1rmonia entre nacionalidacles. (CO­


NAIE 1997 . )2) 


Para CONAIE, intercu1turalidad es un principio ideologi­


co (uno de los nueve que constituyen y dirigen su proyec­

. to polilico), clave en 1a construccion de "una nueva 


2. AunquE' cl movimiento incligena boliviano wmbien hace referencia a la inter­
culluraliclad. es tipicamentt' en cI COnteXLO de la eclucacion bilingue indigena y no 
~cllerallllcnic en SClllido mayor de las esferas econ6micas , politicas y soclalcs 0 

ell la lonna ell que se refiere mas directamente a 1a estructura del eSlado y a las 

lransfnrrnaciones insti 111cionales. 

3 . Esta cSlralc~ia es puesla tamhit' n en cvidencia en los esfuerzos del movimien­
to por cotlstruir supropio lllodelo de educaci6n como una respuesta a la "practi ­
ca ~cncralizada de actitudcs neocoloniales que tienden a eliminar el conocimien 
10 como lin instrumellto de desarrollo y de solucion a los problemas sociocultu 

rales)' economicos exiStellles" (DINIEB citaclo en Walsh 2004a) 

24 25 



--
INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

democracia" -"anticolonialista, anticapitalista. antiimpe­

rialista y antisegregacionista"- que garantiza "Ia maxima 

y permanente participacion de los pueblos y nacionalida­

des (indigenas) en las tomas de decision yen el ejercicio 

de poder politico en eI Estado Plurinacional" (CaNAlE 

1997, ll). EI Estado Plurinacional, un concepto tambien 

usado pOl' el movimiento boliviano katarista en los 804, 

refiere a la organizacion gubernamentaI que representa la 

union del poder politico, economico y social de todos los 

pueblos y nacionalidades, unidas bajo el mismo gobierno 

y dirigido por una Constitucion. Distinto del presente Es­

lado Uninacional que solo representa los sectores domi­

nantes, el Estado Plurinacional "reconoce, respeta y pro­

l11ucve la uniclad, igualdad y solidaridad erttretodos los 

pueblos y nacionalidades existenles en Ecuador, al mar­

gen de sus diferencias historicas, pDliticas y c~lturales" a 
la vez que representa 

. un proceso de transici6n desde eI Estado capitalista, burgues y ex­

cluyeme, hacia un Estado Plurinacional incluyente que imegra en los 

aspectos social , economico, politico. ' jurldico y cultural a todos los 

sectores ele nuestro pais . Tambien es el paso del Estado clasista y eli­

tista del poder dominante. hacia el Estado Plurinacional constituido 

por [odos los sectores sociales exlstentes en el ecuador. con una repre­

sentacion y poder. La finalidad maxima del ESlado Plurinacional es re­

solver paulatinameme las lacras sociales heredadas. tales como: el 

4. En (ontraste con el Ecuador. el imeres actual de los movimiemos indigenas bo­
livi'1110S. parricularmente el de los aymaras. no sc in teresa en el Estado per se. Mas 
hien su atencion se orienta a la recuperaci6n de la memoria en rclaci6n con la or­
ganiz,lCion regional de los ayllus. como una forma para (re)pensar el proyecto es­
tatal sin Estado. Tal pensamiento. a pesar de la diferencia de enfoque con la cons­
truccion ecuatOriana de un Estado Plurinacional, no es dL~tinto en su imenci6n 
po litica. Ambos 1110vimieIHOs nacionales fomlan parte de proyecLOS politicos que 
est,in pensados desde la experiencia vivida de la diferencia colonial y no desde la 
idcologia del Estado. 

CATHERINE WALSH 

analfabetismo. la pobrcza , el desempleo. el raeismo, la inc ipieme pro­

duccion, etc. , hasta llegar a satisfacer las necesidades basicas materia­

les . espirituc1les y cult.urales ... garamizando el ejercicio de sus dere­

chos individuales y colectivos. (CONAIE 2003. 2) 

Para la CaNAlE, la inlerculturalidad tiene un rol clave 

tanto en la construccion del Estado Plurinacional como 

tambicn en la transformacion de la sociedad en su con­

jUnlO; el significacl? POlilico e ideologico de la intercultu­

ralidad se centra en el hecho de que forma parte de pro­

cesos )' practicas que necesariamen te son oposicionales, 
transrorm<!doras y contra-hegemonicas . En este sentic!o , 
la inlerculturalidad no esta entendida como un concepto 
o termino nuevo pcrra referir al contacto y al conflicto en­

tre el Occidenle y otras civilizaciones - como algo que 

siempre ha exis!ido . Tampoco sugiere una nueva politica 
010 que Dusseillama una "antipolitica" (2001,11) que, se 

origina en una praclica emancipatoria , que deriva de una 

responsabilidad hacia el Otro . 

Representa, en cambio, una configuracion conceptual , un 

gi ro epistemico, que tiene como base el pasado y el pre­
scnte de las realidades vividas de Ia dominaci6n, explota­
cion y ' marginalizacion, las que son simultaneamente 

constiLUrivas y la consecuencia de 10 que Mignolo (2000) 
ha llamado modernidad/colonialidad. Una configuracion 

conceptual que , al mismo tiempo que construye una res­

puesta social, politica, etica y epistemica a esas realidades 
que' ocurrieron y OCllrren, 10 hace desde un lugar de enun­

ciacion indigena5. Como Muyolema (2001 , 349) argu­

5. Hablar de interculturalidad como una consrruccion de y desde un lugar mdi­
gena de enunciacion no significa sugerir que OlrOS sectores no usan el termino. 
M.\s hien e,; aceptar que en Ecuador. ha sido el movimiellto indigena el que ha ele­
finid o la interculturalidad y Ie ha dado su significaci6n social. politica y etica . 

26 
27 



r 

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

menta, este lugar de enunciacion es un "Iugar politiCO" 

que comprende tanto al sujeto de la enunciacion como un 

programa politico y cultural, a la vez que un programa que 

-desde 111i perspectiva- tiene tambien canicter epistemico. 

(Que significa hablar de un "giro epistemico" en rclacion 

al concepto de intercultura1i.dad y cual es su incidencia en 

la agencia del movimiento indfgena? En mi continuado 

dialogo con el movimiento indigena y desde mi compren­

sion cle la construccion conceptual, la interculturalidad 

representa una logica, no simplemente un discurso, cons ­

truida desde la particularidad de la colonialidad y la dife­

rcncia que esta ha marcado. Para Mignolo esa es la dife­
rClicia colol1iul; la consecuencia de la pasada y prescnte 

subaltemizacion de pueblos, lenguajes y conocimientos. 

Esta logica, en tanto parte desde la diferencia colonial y, 

mas atm, desde una posicion que ha sido exteriorizada6 , 

no qucda fijacla en ella sino que mas bien trabaja para 

transgredir las [ronteras de 10 que es hegemonico, interior 

y suballernizado. Dicho de otro modo, la logic a de la in­

terculturalidad compromete un conocimiento y pensa­

mien to que no se encuentra aislado de los paradigmas 0 

estructuras dominantes; por neces idad (y como un resul­

tado del proceso de colonialidad) esta logica "conoce" 

esos paracligmas y estructuras. Y es a traves de ese cono­

(1 . H'lhhlr de tllla posicion que "ha sido eXleriorizada" en vez de una "posicion de 
onerioridad" es argulllent"r. y en debate con Mignolo y Dussel. en contra de la 
11()(i(-'n que la coionialiddd/ modernidad neeesariamente signifiea 0 conslruye una 
l'LwI clelinealidad de inlerio ridad y eXlerioridad, Tambicn es eueslionar eI hecho 
dc que la agencia dirigida a interrumpir la hegemonia de la modernidadlco lonia· 
lilbd (es decir, descolonializacion, transmodernidad) necesariamenle liene que 
\<:nir de "fucra" , M;b hiell . rrefiero pensar en el uso eSlralegieo )' el significado 
misl11 0 de movilidad 0 movimiento: es deelr, en \a melafora de "adentro, afuera y 
el1 contra " usada inieialmenle por QUijano (vcr Walsh 2002b), 

CATHERINE WALSH 

cimiento que se genera un pensamiento "otrO". Un pen­

samiento "o tro" que orienta la agencia del movimiento en 

las csferas politica, social y cultural. mientras opera a[ec­

fa nclo (y c1cscolo n izando) tanto las estructuras y paradig­

mas clominantes como la estandarizacion cultural que 

construye e l conocimiento "universal" de occidente. 

Un claro ejemplo puede encontrarse en la conceptualiza­

cion y organizacion de la Ulliversidad IlltcrcultHral Amaw­
tllV WClsi -Ia Universidad Intercultural de las Nacionalida­

cles y Pueblos lnd[genas 0 la casa de sabiduria, una 

"pluriversidad" que intenta repensar, reconstruir y rearti ­

cular el conocimiento y pensamiento andino ancestral. 

Fundacla ell cl aii.o 2000 como un componente educacio­

nal y epistemologico del proyecto politico de la CONAIE 

(y aprobada por el estado ecuatoriano en 2003) , AlI1awtay 
WClS; es ta basada en la necesidad de preparar pensadores 

quc pudieran ocupar un rol como reales protagonistas en 

la construccion de una sociedad mas equitativa y justa. 

Con es to en mente, la propuesta de la universiclad7 se 

orienta a traves de una co-construcciol1 intercultural de 

tcoria , renexion y practica que facilita una comprension 

cli[erellte de las rcalidades global, nacional y local y, at 

misll10 tiempo , articula diversas racionalidades y cosmo­

\'isiones en una " racionalidad de Abya Yala que tiene un 

caraCler rundamentalmente vivido e intcrrelacional" 

(CONAIE-ICCI 2003,18). En contraste con otras institu­

ciones de enseii.anza superior, es un proyecto intelectual, 

social y politiCO de las nacionalidadcs y pueblos ind[genas 

7. Pm cI he cho de que .r\nww/av Wasi recien iniel6 con clases en octubre 2005, no 
p,1dcmos hahlar de una prac liC<l LOdavia . Por tanto, los cO ll1cntarios aqui solo n:­

flcjan [il propuesta 

28 
29 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEl PODER. 

lanzado a toda la sociedad ecuatoriana y pensado desde la 
necesidad de (re)construir conocimientos orientados a 
posibilitar un real impacto social y construir una "nueva 
condicion social del conocimiento" (Amawtay Wasi 
2004). En si , es un referente clave no solo para el Ecua­
dor sino para el sur global en general.8 

Como dos de sus lideres anotan, es una forma de sacudir 
el yugo colonial, confrontar el neocolonialismo intelec­
tual, revalorar los conocimientos que durante milenios 
han mantenido la coherencia y la personalidad del pueblo 
andino, y consolidar un espacio univcrsitario que ayuda a 
desmantclar la supuesta universalidad del conocimiento 
occidental , confrontando esta produccion de conocimien­
to con la de los pueblos indigenas (Macas y Lozano 
2001) . Su tarea fundamental es: 

Responder c1esde la epislemologla , In etiea y In polilica a la descolonia­

lizacion del conocimiento ( . .) . un espacio de reflexi6n que proponga 

nuevas formas de conccbir la construcci6n de conocimiento (. .. ) po· 

lenciar los saberes locales y conslruir las ciencias del conocimiento, 

como rcquisito ind ispensable para trabajar no desde las respuestas al 

orden colonial rpislemol6gico, filos6fico, elico, politico y economico: 

sino desde 13 propucsta eonstruida sobre la base de principios filos6fi­

cos landinos]. (AllJawtay Wasi 2004) 

La propuesla de Amawtay Wasi representa "un modelo 
otro" de eclucacion universitaria que toma como punto de 
partida una logica y pensamiento enraizados en el enten­
di miento y uso renovados de la cosmovision y tearia filo­
sofica de existcncia de Abya Yala en la cualla "chacana" 0 

H. No obstante, cxis ten criticas a la propLlesla por scr kichwa-ccntrica, dejando 
arucra del modclo Olras cosmologlas y perspectivas filosoficas construidas desde 
los pueblos inJigcnas amazonicos y de la costa , como lambien de las comunida­
des arro-desccndientes. 

CATHERINE WALSH 

relacionalidad esta en el centro como expresion de la mas 
profunda comprension simb6lica de la ciencia ancestral 

(vcr grafico 1). 

Grafico 1: Conceptos c1aves en la filosoffa de Abya Yala 

Cruz cuadrado del sur 

\ 

Nocion circular Tres mundos 
de tiempo y Runa 

espacio 

\. 

Sabiduria 


Aprendizaje 


Esta relaciona1idad implica asumir una perspectiva edu­
cariva que de cuenta de la unidad en la diversidad, la 

complementariedad. reciprocidad, correspondencia y 
proporcionalidad de los conocimientos, saberes , haceres, 
reflexioncs , vivencias y cosmovisiones. Es a partir de esta 
rclacionalidad que Amawtay Wasi propone recuperar y 

revalorizar los conocimientos anceslrales sin dejar de la­
do los conocimientos de otras culturas, buscando as! 
construir relaciones simelricas con 10 que ha sido consi­

derado como "ciencia universal". 

Con este aCin , la organizacion de AmClwlay Wasi no se ba­
sa en facultades 0 departamentos disciplinarios, sino en 

cinco centros de saber (ver grafico 2) : 

30 
31 



~ 

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEl PODER. 

GrMico 2: Los cinco centros del saber 

Yachay 
Aire 

Desafio de 

Munay 
Fuego 

Ushay 
Agua 

DesaHo de 

Ruray 
Tierra 

Desafio del 

EI CClltr(l "fachay Munay tiene como desafio las cosmovi­
siones, raeionalidades y filosofias , impulsando la articula­
cion de un conjunto de saberes que dan cuenta de la co­
construccion intercultural dediversas cosmovisiones y 
episLemologias . de la simbologia, lenguaje y la estetica 
enLre Olras. 

EI Centro Mllnay Ruray tiene como desafio la construc­
cion de un mundo vivo, permitiendo la articulacion del 
ser humano a la comunidad, la tie~ra, el planeta y el cos­
mos y la construccion de un habitat que recupere 10 me­
jor de las divcrsas culturas, asi desarrollando investiga­
ciOl1es y emprendimientos en los campos de salud y 
meclicina il1legral, agroecologia , orclenacion territorial, 
geografia. artcs , arquiLectura y desarrollo humane susten­
Lable , entre otros. 

EI Centro Ruray Ushay plantea el desafio de la recupera-

CATHERINE WALSH 

cion y desarrollo de los ingenios humanos orientados a la 
vida, articulando un conjunto de tecnociencias (gerencia y 
administracion, energias alternativas, cibernetica, tecnolo­

gias de comunicacion, informatica, biotecnologia y tecno­
logias ambientalmente sustentables) con conciencia. 

EI Centro Ushay Yachay tiene el desafio de la construccion 
de la interculturalidad. En eJ se articulan un conjunto de 
ciencias relacionadas can culturas, economia y politica 
entre otros, que buscan en sus interrelaciones dar cuenta 

de la pluralidad cultural del planeta, incluyendo sociolo­
gia, estetica indoamericana, literatura, historia, antropo­
logia, derecho indigena e internacional, educacion, eLC . 

Finalmente, el Centro Kawsay es el eje articulador, rela­
cionador, vinculador del conjunto de los centros de saber 
-el corazon- que plantea como desafio la construccion de 
la sabiduria, asi dinamizando la trascendcncia, compleji­
dad y el Lrabajo inLra, inter y transdisciplinario en el con­
junto de la universidad (Amawtay Wasi 2004). 

Como 10 sena\e en otro lugar (Walsh 2002b) la propue~-­
ta reDeja la necesidad de alentar procesos de translacion 
mutua de conocimientos, en 10 plural (Vera 1997) . EI ob­
jetivo no es la mezcla 0 hibridacion de formas de conoci­
mien to ni una forma de invencion del mejor de los dos 

posibles mundos. Por el contrario, representa la construc­
cion de un nuevo espacio epistemologico que incorpora y 
negocia los conocimientos indigenas y occidentales (y 
tanto sus bases teoreticas como experienciales), mante­
niendo consistentemente como fundamental la coloniali­
dad del poder y la diferencia colonial de la que vienen 
siendo sujetos. Surge aqui la posibilidad de hablar de una 
"inter-epistemologia" como una forma posible de referir a 

esc campo relacional. 

32 
33 



II"""""" 

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

En esta construcclOn conceptual tanto con relacion a 
Amawtay Wasi como con relacion al proyecto politico ma­
yor del movimiento, la interculturalidad senala una poli­
tica cultural y un pensamiento oposicionales no basados 
simplemente en el reconocimiento 0 la inclusion, sino 
mas bien dirigidos a la transformacion estructural y so­
ciohistorica. Una politica y un pensamiento tendidos a la 
construccion de una propuesta alternativa de civilizacion 
y sociedad; una politica y pensamiento que parta de y 
confronte la colonialidad del poder, pero que tambien 
proponga otra logica de incorporacion. Una logica radi­
calmente distinta de la que orientan las politicas de la di­
versidad estatales, que no busque la inclusion en el Esta­
do-Nacion como esta establecido, sino que en cambio 
conciba una construccion alternativa de organizacion, 50­

ciedad, educacion y gobierno en la que la diferencia no 
sea aditiva sino constitutiva. Como tal, la logica de la in­
terculturalidad es importante no solo para comprender el 
proyecto del movimiento indigena ecuatoriano, sino tam­
bien -como Mignolo 10 ha subrayado (Walsh 2002a)- p'il­
ra imaginar un futuro distinto. 

Pero mientras la configuracion conceptual y la practica de 
la interculturalidad estan claramente sostenidas en las ex­
periencias historicas y en la racializacion que formo la co­
lonialidad del poder en las Americas (Quijano 1999), es­
ta configuracion y pnictica continua concibiendo la 
nocion de que el conDicto es indigena - blanco-mestizo. 
Como tal, las identidades negras y su produccion cultural 
y epistemica quedan invisibilizadas en las propuestas in­
digenas, contribuyendo mas aun a la sublaternizacion de 
los afroecuatorianos ya no solo por la sociedad dominan­
te sino tambien por el movimiento indigena. De este mo­
do, los procesos de racializacion y de racismo subjetivo, 

CATHERINE WALSH 

institucional y epistemico no estan vencidos sino, en cier­
to sentido, reconfigurados; esto trae a mi mente el argu­
mento de Fanon (1967) de un "sentimiento de no-exis­
tencia". Es por esta razon que los afros son reticentes en 
asumir la interculturalidad simplemente como es pro­
puesta por el movimiento indigena. Mas bien y como dis­
cuta a continuacion, los afroecuatorianos estan involu­
crados en sus propios procesos politicos y de 
pensamiento "otro" que, aun distintos de los de los indf­
genas, tambien marcan pasos dirigidos hacia la intercul­
turalidad como lucha decolonial 

Por 10 tanto, 10 que aqui se hace evidente es que la colo­
nialidad del poder no es una entidad homogenea que es 
experimentada de la misma manera por todos los grupos 
subalternizados, y que la interculturalidad no es un con­
cepto que quede fuera de las complejas imbricaciones de 
las historias locales y de la diferencia. Mas bien, y en una 
sociedad como la ecuatoriana concebida nacional e inter­
nacionalmente como la nacion andina "indigena". los pa­
trones de poder a los que Quijano hace referencia conti­
nuan siendo diferencialmente marcadas por raza y 
etnicidad, un marcador que si importa. 

Luchas afroecuatorianas de existencia y descolonialidad 

"Descolonializarse, esta es la posibilidad del pensamien­
La". Estas palabras del arabe-islamico Abdelkebir Khatibi 
(2001,75) parten de un lugar de enunciacion epistemico 
y geopolitico en el cual la descolonializacion no es sim­
plemente un asunto intelectual y politico sino, y mas im­
portante aun, un asunto de existencia. Esta preocupacion 
recuerda los sentimientos de Fanon sobre la relacion en­
tre colonialismo y la no-humanidad: "Porque es una ne­

34 35 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIAL/DAD DEL PODER. 

gacion sistematica de la otra persona y una determinacion 
furiosa a negar la otra persona todos los atributos de hu­
manidad, e1 colonialismo obliga a la gente que domina a 

preguntarse continuamente: 'len realidad quien soy'? 
(1967, 50). Este sentimiento tambien esta expresado por 

Lewis Gordon cuando argumenta por "filosofias de exis­
Lencia", por una atencion a cuestiones filosoficas basadas 
en "asuntos de libertad, angustia, responsabilidad, agen­
cia encarnada, sociabilidad y liberacion" (Gordon 2000, 
10), cuestiones enraizadas en el contexto vivido de preo­
cupacion tanto del pasado como del presente de los des­
cendientes africanos. Son asuntos arraigados en 10 que 
Nelson Maldonado-Torres (2004a) acertadamente llama 
la "colonialidad del ser". 

Cuando tornado conjuntamente la colonialidad del poder 
y su uso de raza y la perspectiva eurocentrica de la colo­
nialidad del saber, la colonialidad del ser sirve como fuer­
za ultima por el hecho de que (por medio de la esclaviza­
cion y mas alIa de ella) ha negada los descendientes 
africanos el estatus de gente9, una negacion que plantea 
problemas reales en torno a libertad y liberacion. Tal rea­
lidad esta expresado por el intelectual-activista afroesme­
raldeno Juan Garcia cuando el ~ice: "Siempre me han di­
cho que mi conocimiento no es conocimiento, que mi 
tierra es de nadie, 10 que me hace pensar que no soy per­
sona"lO. 

9. Dc hecho, en e\ contexto del trato y las relaciones esclavistas, los africanos y 
descendientes africanos esclavizados fueron considerados como "cosas", como 
ohjetos del mercado de ser poseidos y/o comerciados. 

10. Comentarios en e\ Scminario "Geopoliticas del conocimiento", Universidad 
Anclina Simon Bolivar, Quito, junio 2001. 

CATHERINE WALSH 

En una nacion y region definidas por su presencia indige­

na y por una conciencia identitaria nacional mestiza, los 

pueblos afros son los ultimos otros, historicamente invi­

sibilizados y tratados por la sociedad dominante como 

existencialmente marginales, un tratamiento que en los 

tdtimos anos tambien se evidencia por parte del movi­
miento indigena 11. Por 10 tanto, las luchas afros en con­

tra de la colonialidad (del poder, saber y ser) son dobles. 

A la diferencia de los indfgenas, son luchas que tienen 

mas que ver con asuntos enraizados en la existencia mis­

rna que con la transformacion politica y social (aunque 

eso tambien se mantiene como meta)12. Mientras que pa­

ra el movimiento indfgena la interculturalidad es un prin­

cipio ideologico que debe guiar la transformacion de es­

tructuras e instituciones estatales y sociales (una forma 
de descolonializacion de 10 de afuera), para los pueblos 

afros el proceso es mas bien desde adentro: la afirmacion, 

el [ortalecimiento y la descolonializacion "casa adentro" 

como paso necesario y anterior a 10 de afuera. Como afir­

11 . Segun datos del ultimo censo , la poblaci6n afrodescendiente en el Ecuador 
comta como 6% de la poblaci6n. 

12. Mi colega Edizon Leon se ha rderido a eso como "doble colonialidad" (con­
versacioncs personaies, 18 de junio 2004). Es decir, la colonialidad ejercida por 
la sociedad dominante blanco-mestiza como tambien ella ejercida por e\ movi­
miento indigena: 10 que produce en esencia en e\ contexto andino. la doble con­
ciencia que hablo DuBois. aunque en un contexto muy distinto. EI hecho de que 
e\ reconocimiento de los indigenas como seres humanos tanto en el Ecuador co­
1110 en la region andina, fue al costo a los descendientes africanos y de que ella 
esclavitud negra tenia como motivo principal a salvar los indlgenas (como "gen­
te ") de la exterminaci6n, marca una historia que siempre ha posicionado a los in­
dlgenas en cima de negros en las escalas de clasificacion social. Una historia que 
para los pueblos afros ha' significado una lucha continua con el racismo y la ra­
cializaci6n, como tam bien para la existencia como seres humanos al frente de es­

ta doble colonialidad. 

36 
37 



INTERCULTURAlIDAD Y COLONIAlIDAD DEL PODER. 

rna Juan Garcia, es "despertar el sentido de pertenencia de 
ser negro ( ... ) y retomar el poder vital necesario para po­
nernos en term in os iguales" 13. El hecho de que esta afir­
macion y fortalecimiento incluyen la recuperacion y re­
construccion de memoria y conocimiento colectivos (ver 
Garcia 2003b y Leon 2003), incluyendo 10 que hemos Ha­
mado "pensamiento cimarron" (Walsh y Leon, en pren­
sa)14, revela la operacion de una interculturalidad episte­
mica que tambien esta ligada, aunque en forma diferente, 
a procesos de transformacion social y politica. Incluido 
aqui es la necesidad de reconocer y visibilizar conflictos 
racializados entre grupos, incluyendo indigenas y ne­
gros l5 , como paso anterior al trabajo "casa afuera". El si­
tio principal piua este trabajo se encuentra en los esfuer­
zos comunitarios de desarrollar una educacion 
afro-orientada, 10 que se refiere como etnoeducacion. 

EI proceso y proyecto de interculturalidad, entonces, no 
se limitan a inter-relaciones. Tambien se extienden a la 
afirmacion y fortalecimiento de 10 propio, de 10 que ha si­
do subalternizado y/o negado por la colonialidad. Esta 
afirmacion y fortalecimiento no pueden ser entendidos 

13. Comentarios en el Taller sobre Etnoeducacion, Universidad Andina Simon 
Bolivar, QUito, 22 de febrero 2001. 

14. Nuestro uso de "cimarron" aqui no tiene su enfoque en el sentido fugitivo del 
termino sino en su sentido vivido de existencia, es decir en la recuperacion y re­
construccion de existencia, libertad y liberacion en eJ presente pero en conversa­
cion con los ancestros. SigniTica un pensamiento polHica y culturalmente subver­
sivo (un pensamiento que, en conversacion con Nelson Maldonado-Torres, tiene 
una actitud de-colonia\) que confronta la no-existencia de la doble colonialidad, 
as! trabajando hacia la "descolonialidad". 

15 . Vease, por ejemplo, Papd Roncon. Historia de vida, Juan Garcia Salazar 
(comp.). Quito: Fondo Documental Afro-Andino, Universidad Andina Simon Bo­
livar,2003'. 

CATHERINE WALSH 

dentro de los marcos de politicas identitarias 0 de relati­
vismo cultural cuyos referentes conceptuales son occi­
dentales. Mas bien, su comprension esta en las polfticas 
de diferencia geopoliticamente constituidas en esta parte 
del mundo y cuyas bases se encuentran en el nudo com­
plejo de la modernidadlcolonialidad16 Cincluyendo su re­
lacion a la esclavizacion negra como fue diferencialmente 
vivida en la region andina}, y en la relacion entretejida 
que este nudo crea con relacion al ser-pensamiento-ac­
cion, 10 que Fanon ha Hamado la dimension accional, 
subjetiva y situada del ser humane (Gordon 1995), Aqui, 
la diferencia tiene un sentido mas profundo a el indicado 
por la "diferencia colonial" como ha sido descrito por 
Mignolo. Hace referencia a 10 que existio antes de la co­
lonializacion y esclavitud: la libertad de existencia de los 
africanos, entrelazada en unacompleja red espiritual 
donde la vida fue gobernada, en gran parte, por la rela­
cion intima con los ancestros. Para los descendientes afri­
canas hoy en dia y particularmente en el contexte ecua­
toriano, la diferencia tiene que ver con la reconstruccion 
de esta ancestralidad, con una recuperacion de y una 
atencion a los mandatos de los ancestros transmitidos por 
medio de los ancianos. En este sentido, la diferencia no es 
tanto una apuesta de resistencia, sino una apuesta de (re­
)construccion. Aqui hago referencia a la (re)construccion 
de la dimension situada del ser humane que el colonia lis­
mo, la esclavitud y la continua colonialidad del ser han 
intentado destruir: la (re)construccion de un sentido co­
lectivo de pertenencia y de ser que hace alianza con los 

16. Como anota Bogues (2003, 2), "Lo que muchas veces es elido es que el mar­
co amplio para la emergencia de la modernidad se encuentra en el ascenso de la 
esclavitud racial, el colonialismo y nuevas formas de imperio" . 

38 39 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

que vlmeron antes. En este sentido, vale la pena hablar 
adicionalmente sobre la colollialidad de la Ilaturaleza, esa 
entendida como la dicotomfa impuesta entre naturaleza y 
sociedad y la ruptura que promueve entre los mundos 
biofisicos, humanos y supematurales (espirituales) . Es en 
el enlace entre la colonialidad del poder, saber, ser y na­
turaleza que las actuales luchas decoloniales de las comu­
nidades afros tanto en Ecuador como en Colombia asume 
mayor significado 17. 

Los afroecuatorianos estan asf involucrados en la cons­
truccion de un pensamiento y una praxis "otros" que 
rearticulan y reconstruyen complejas concepciones meta­
ffsicas y culturales e interpretaciones de la realidad , in­
clu yendo nuevos usos de la ancestralidad que dan el co­
nocimiento , el ser, la naturaleza y la accion social una 
fuerza historica. Su interes no es "abrir" el pensamiento 
eurocentrico moderno 18 0, como argumento a continua­
cion, contribuir a nociones de una sociedad multicultu­
ral. Mas bien, es solidificar una logica "otra" de pensa­
miento, reflexion y accion desde la diferencia, una logica 
que tiene utilidad socio-politica e intelectual, incluyendo 

17. Vcase Catherine Walsh , Edizon Leon y Eduardo Restrepo, "Procesos organi­
zativos y politicas culturales de los pueblos negros en Colombia y Ecuador," Ta­
h!ero. Bogota. Convenio Andres Bello, 2005 y Catherine Walsh, Edizon Leon y 
Eduardo Restrepo, "Movimientos sociaks afro y polfticas de identidad en Colom­
hia y Ecuador". en Sictc cl1tcdras para la il1tegraciol1. La ullivcrsidad y los prncesos 
de illvcstig(/ci c) 11 social, Bogota; Convenio Andres Bello. 2005. 

18. Aunque no esta dentro del enfoque de este articulo. es tambicn importante 
considerar como es[e proyeclO politico de unos pensamienlO y praxis "otros" de­
safia la modernidad, permitiendo alternativas a la modcrnidad como ha sido con­
ccbida en su forma dominante eurocentrica, Similarmente. tambien es importan­
te considerar que ofrece el proyecto de la interculturalidad, en la forma que esta 
entendida aque al proyccto de la transmodernidad. 

,...-- '" 

CATHERINE WALSH 

una utilidad en terminos de los sentidos de pertenencia y 
del ser. Dicho de otra manera, es el uso socio-politico, in­
telectual y existencial de esta praxis y pensamiento otros 
que permite los afroecuatorianos a posicionarse estrategi­
camente desde su diferencia (colonial y ancestral) con re­
lacion a la sociedad dominante pero tambi~n con relacion 
a los indfgenas. Tales procesos representan pasos crucia­
les en confrontar los asuntos vividos de existencia y en 
construir proyectos de interculturalidad que son intelec­
tuales, politicos y eticos, proyectos que atentan confron­
tar la doble colonialidad mencionada aquf, trabajando ha­
cia una descolonializacion de uno mismo y, a la vez y mas 
especfficamente, hacia una decolonialidad del poder, sa­
ber y ser, C01110 tambien de naturaleza . 

Interculturalidad, multiculturalismo y diferencia colonial 

Despues de haber comprendido las construcciones con­
cepLUales de la interculturalidad, la distincion con el mul­
ticulturalismo es vital. Lo es tanto para el pensamiento 
dentro de nuestro proyecto de la modemidad/coloniali­
dad como para pensar y actuar hacia un futuro que ofrez­
ca altemativas al capitalismo, especialmente a su mas re­
cientes formaciones neoliberales. Mignolo sugiere que la 
dificultad para comprender la diferencia entre estas dos 
palabras "senala una de las dificultades del monotopismo 
en el pensamiento moderno: la imposibilidad de pensar 
fuera de las categorias de la modemidad, y de no ser ca­
paz de comprender la importancia de la geopolftica del 
conocimiento y dellugar de enunciaci6n epistemico, po­
litico y etico" (en Walsh , 2002a

, 25). 

Por 10 tanto, la interculturalidad forma parte de ese pen­
samiento "otro" que es construfdo desde la particularidad 

40 
41 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

de lugares politicos de enunciacion (porejemplo, los mo­
vimientos indigenas y afro-descendientes); un pensa­
miento que contra-sta con aquel que encierra el concepto 
de multiculturalidad, la logica y la significacion de aque­
110 que por ser pensados desde "arriba", tiende a sostener 
los intereses hegemonicos y mantener los centros del po­
der. Ademas, esto es asi precisamente porque es la domi­
nancia de este ultimo pensamiento la que lleva a que la 
interculturalidad y la multiculturalidad sean empleadas a 
menudo por el Estado y por los sectores blanco-mestizos 
como terminos sinonimos, que derivan mas de las con­
cepciones globales occidentales que de las luchas socio­
historicas y de las demandas y propuestas subalternas. En 
si; los terminos por si mismos instalan y hacen visible una 
geopolitica del conocimiento que tiende a hacer despre­
ciar y a oscurecer las historias locales ala vezque autori­
za un sentido"universal" de las sociedades multicultura­
les y del mundo multicultural. 

En su uso dominante, no solo en Ecuador sino en la re­
gion andina, ambos terminos basicamente refieren a la di­
versidad de la sociedad y a la necesidad de mantener la 
unidad -la unidad ell la diversidad. En la practica, hasig­
nificado en los anos recientes, una concesion hacia la di­
versidad en el "unin 0 estado-nacion singular -la diversi­
dad en la unidad (Walsh 2002c). Como Muyolema 
puntualiza, esta concesion a la otredad se circunscribe a 
la insularidad del orden nacional, dejando incuestionada 
las bases ideologicas de la nacion. EI reconocimiento -en 
un numero importante de constituciones latinoamerica­
nas en la epcica de los '90- de la naturaleza multi 0 pluri­
cultural de las sociedades, es demostrativa de esta orien­
taclOn, como asi tambien la inclusion de la 
interculturalidad en las reformas educativas de Peru, Bo-

CATHERINE WALSH 

livia y Ecuador como un criterio transversal; una inclu­
sion que, en esencia, significo un poco menos que las mf­
nimas (y a menudo estereotipadas) consideraciones hacia 
la diversidad etnica 19 . 

La significacion practica de este problema, particular­
mente en educacion, puede observarse en una cantidad 
de esferas incluidas, por ejemplo, la produccion de textos 
escolares, la formacion de maestros y las curriculas usa­
das en las escuelas. Bajo el pretexto de "interculturali­
dad", los editoriales de libros escolares se meten en una 
politica de representacion que, mientras que incorpora 
mas imagenes de indigenas y de los pueblos negros, esta 
incorporacion solo sirve para reforzar estereotipos y los 
procesos coloniales de racializacion20. En ·Ia formacion 
docente, la discusion sobre la interculturalidad se en­
cuentra en general limitada .-.si existe- al tratamiento an­
tropologico de la tradicion folklorica. En el aula; la 
aplicacion es marginal al maximo. Como explico recien­
temente Barbarita Lara, la rectora afroecuatoriana de un 
colegio del Valle del Chota -un colegio con una pobla­
cion estudiantil negra pero una mayorfa docente blanco­
mestiza (la unica rectora negra en una region principal­
mente negra)- "interculturalidad" es el termino que los 

19. Para una discusi6n sobre las problematicas de la interculturalidad en las re­
formas educativas, vease Walsh "Politicas y significados conflictivos", Nu eva 50­
ciedad 165, enero-febrero 2000, 121-133. Tambien vale la pena considerar su uso 
muchas veces hegem6nico dentro de la Catedra de Estudios Afrocolombianos , te­
rna de debate y discusi6n en el Primer 5eminario Intemacional Etnoeducaci 611, Mul­
ticulturalismo e Interculturalidad, que se \lev6 a cabo en Bogota 2 a 4 de noviem­
bre 2005. 

20. Para una excelente discusi6n de este problema, efr. S. Granda, Textos esca la­
res e interculturalidad. La representaci6n de la diversidad cultural ecualOriana,Qui­
to , Universidad Andina Simon Bolivar, 2004. 

42 43 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEl PODER. 

docenles mestizos emplean como una justificacion para 
sus pnicticas de exclusion 0 de tratamiento superficial de 
la historia , el conocimiento y la cullura negros. "Ellos 
usan 'interculturalidad' como un argumento contra la et­
noeducacion 0 cursos especificos enfocados en la recupe­
racion de nuestro conocimiento, sosteniendo que mien­
tras el curriculo puede incorporar elementos de la 
pniclica local, esta incorporacion no debe restar valor de 
la ciencia y conocimiento "real ,, 21. Este ejemplo senala 
claramente las tensiones y sacudimientos sociales, politi­
cos, epislemicos y raciales que sostienen las configuracio­
nes conceptuales y las pnicticas asociadas con la intercul­
turalidad, del mismo modo conque las tendencias 
hegemonicas trabajan para diluir el canicter y la logica 
"o tros" convirtiendola en nada distinta que el multicultu­
ralismo liberal. 

Es mas, la falta de una clara distincion entre los terminos 
se ha vuelto mas complicada en Ecuador con la reforma 
constitucional de 1998, en la que el Estado asume la res­
ponsabilidad de "promover la interculturalidad inspirada 
en sus politicas e integrada a sus instituciones en con cor­
dancia con los principios de equidad e igualdad de las 
culturas". Como senale en otraoportunidad, este uso in­
lencional de interculturalidad es una parte constitutiva de 
las eSlrategias del Estado (Walsh 2002b y 2002d). Mas 
que una simple sinonimia terminologica , refleja un es­
fuerzo por incorporar las demandas y el discurso subal­
ternos "denlro" del aparato estatal. Una estrategia que, 
desde 1990 y en respuesta a la agencia emergente del mo­
vimien to indigena y los logros indigenas y afros en el 

21 Convcrsacioncs personales con Barbarita Lara . La Concepci6n, Valle del Cho­
la, 11 de oClubre 2003. 

CATHERINE WALSH 

campo de derechos colectivos (1998) , ha tenido como ob­
jelivo una politica de incorporacion y division, disenada 
"no simplemente diluir la fuerza de oposicion sino prin­
cipalmente hacerlo con el objeto se asegurar la imple­
mentacion de un modelo neoliberal" (Walsh 2002b, 198). 
Por esta razon, y como vengo acordando con Mignolo, el 
discurso de la interculturalidad es cada vez mas utilizado 
por el Estado y por las agencias multilaterales como un 
nuevo "artilugio" del mercado. 

Al asumir la interculturalidad dentro de la politica y el 
discurso del Estado, y de modo similar dentro del discur­
so y las politicas de las instituciones multilaterales como 
el Banco Mundial, su fundamental significaci6n transfor­
mativa tal como es toncebida por los movimientos indi­
genas es debilitada y co-optada, Similar paralelismo es 
observable en las reformas educativas en Ecuador y Boli­
via que hacen referencia a los legados coloniales, aparen­
tando que tales legados estan siendo rectificados en la 
nueva diversidad polilica del Estado. Pareciera que todo 
10 que aca venimos testimoniando no es otra cosa que la 
integraci6n dentro de los paradigmas hegem6nicos de 
conceptos originalmente concebidos por los grupos su­
balternizados como indicadores de la diferencia colonial , 
vaciandolos de su oposicion politica , elica y epistemica, 
EI reconocimiento de y la lolerancia hacia los otros que el 
paradigma multicultural promete, no solo mantiene la 
permanencia de la inequidad social, sino que deja intacta 
las estructuras sociales e inst'itucionales que construyen, 
reproducen y mantienen estas inequidades, EI problema, 
enlonces, no es simplemente con las' polfticas del multi­
culturalismo como un nuevo paradigma dominante en la 
region y en el globo, sino con la manera que estas politi­
cas of usc an tanto la subalternidad colonial como las con­

44 45 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

secuencias de la diferencia colonial, incluyendo 10 que 
Mignolo (2003) ha designado el racismo epistemico de la 
modernidad. 

Cada una de estas cuestiones es aplicable a las disciplinas 
academicas. La reciente "apertura" del campo de la filoso­
ffa, por ejemplo, para incluir 0 incorporar a los "otros" 
(otras culturas, otros conocimientos), referida como "fi­
losofia intercultural" por intelectuales latinoamericanos 
-como Fornet-Betancourt, Roig, Turbino y otros- parece, 
en esencia, no ser nada mas que una manifestacion de un 
nuevo multiculturalismo disciplinario, por el simple he­
cho que no promueve ningun cambio radical en la estruc­
tura y sistema eurocentricos y blancolblanco-mestizo de 
pensamiento. En vez de impulsar un dialogo de pensa­
miento diferencialmente localizada y el reconocimiento 
que la filosofia, como otras disciplinas, ha perpetuado la 
diferencia colonial epistemica, esta "filosoffa intercultu­
ral" solo hace promover la inclusion vacia de "lugar poli­
tico". Dicho de otro modo, lleva a cabo una semblanza de 
la inclusion mientras, en la practica, realiza una exclusion 
-de indigenas y afros (pero tambien de mujeres, campesi­
nos y otros grupos historicamente subalternizados)-, co­
mo sujetos con una agencia y critica epistemica, politica 
y cultural y con un pensamiento que difiere radical mente 
en su logica y en su fundacion sociohistorica y politica de 
la de los filosofos blanco y blanco-mestizos, de base euro­
centrica, el que propone un "dialogo intercultural" que 
permite nada menos que un "descubrimiento de America 
en toda su variedad y diversidad" (Fornet-Betancourt 
2002, 131)22. 

22. Al contraste a esta "filosofia intercultural" promovida por pensadores blancos 
)' blanco-mestizos, algunos fil6sofos afro-caribenos han empezado introducir 

~-

CATHERINE WALSH 

En contraste con este uso por las disciplinas y el Estado, 
la interculturalidad tal como es concebida por el movi­
mien to indigena, introduce el juego de la diferencia colo­
nial, que el concepto de multiculturalidad esconde. Co­

mo Mignolo seflala clara mente: 

Por eso, cuando la palabra inteculturalidad la emplea el Estado en el 

discurso oficial, el senti do es equivalente a "multiculturalidad". EI Es­

tado quiere ser inclusiYo, reformador, para mantener la ideologla neo­

liberal y la primacia del mercado. Pero, en todo caso, es importante re­

conocer las reformas que se pueden realizar a traves de las polfticas de 

Estado. En cambio el proyecto intercultural en el discurso de los mo­

vimientos indlgenas esta diciendo otra cosa, esta proponiendo una 

trallsjol1llaci61l. No esta pidiendo el reconocimiento y la inclusi6n en 

un Estado que reproduce la ideologla neoliberal y el colonialismo in­

terno, sino que esta reclamando la necesidad de que el Estado reconoz­

ca la diferencia colonial (etica, polftica y epistcmica). Esta pidiendo 

que se reconozca la participaci6n de los indlgenas en el Estado, la in­

tervenci6n en paridad y reconociendo la diferencia actual de poder 

-esto es la diferencia colonial y la colonialidad del poder todavla exis­
tente- de los indlgenas en la transformaci6n del Estado y, por cierto, 

de la educaci6n, la economla, la ley (en Walsh 2002", 26) 

Al comprender la interculturalidad desde la perspectiva de 
la diferencia colonial, se introduce de entrada la dimension 
del poder que generalmente es olvidada en las discusiones 
relativistas de la diferencia cultural (Escobar 2003) yen el 
tratamiento de orientacion liberal de la diversidad etnica y 

nuevos paradigmas al campo, impulsando un re-pensar de 10 que es entendida en 
si misma como "filosofla", y su relaci6n al pensamiento y a los asuntos vividos de 
existencia (ver Bogues 2003, Henry 2000, Gordon 2000 y Maldonado-Torres 
2004'). Esto tambien fue enfoque central del reciente seminario "Mapping the 
Decolonial Turn. PostITrans-Continental Inventions in Philosophy, Theory, and 
Critique," University of California Berkeley, abril 21-23 de 2005. Tambien ver mi 
ponencia "Other" Knowledges, "Other" Critiques. Reflections on the Politics and 
Practices of Philosophy and De-coloniality in the "Other" America, presentada en 
este evento. 

46 47 



INTERCULTURAlIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

cultural que el multiculturalismo, particularmente en sus 
versiones oficial y academica, sostiene. Por otra parte, y to­
mada en conjunto, la interculturalidad y la diferencia colo­
nial son concebidas des de y comprendidas no por su carac­
ter descriptivo -de identidad politica 0 particularismos 
(minoritarios) (en el sentido de Zizek) sino mas bien como 
indicativa de una realidad estructural hist6rica y sociopolf­
tica necesitada de descolonizaci6n y transformaci6n. Por 10 
tanto, denota y requiere una acci6n transformadora, una 
accion que no se limite a la esfera de 10 politico sino que 
infiltre a los sistemas del pensamiento y del ser23. 

La dimension "otra" de la interculturalidad: descoloniza­
cion, descolonialidad y transfonnaciones socio-politicas 

Si bien el movimiento no usa los terminos diferencia co­
lonial 0 colonialidad del poder (ni citan Mignolo y Quija­
no), tiene muy en claro que su discurso, pensamiento y 
practica derivan de la experiencia del colonialismo y las 
continuas manifestaciones de colonialidad, 10 que Luis 
Macas24 llama el "problema estructural del taro colo­
nial" 25. Esto quiere decir que el proyecto social, politico 

21 . Tal relacion recuerda la atencion que puso Fanon al cuerpo vivo como pun­
to-de accion a agel1le . "Cuando Fanon habla de agente 0 aCLOr 0 conciencia, el 
quiere clecir los individuos concreLOS que encontramos en la experiencia cotidia­
n:\ (Gordon 1995 ,49). 

24. lidcr indigena, actual presidcnte de la CONAIE, y reCLOr de la Universidad In­
tercultural, ex dipulado nacional y ex ministro de agricultura (en el gobierno de 
alianza indigena-militar de Lucio Gutierrez, enero a agosLO 2003) . Entrevista 

agosto 2001. 

25. P,ua una discusion del uso del movimienLO de conceptos y discursos relacio ­
nadas ,1 la colonialidad, particularmente con relaci6n a las po liticas de descolo­

ni .!Iizaci6n . vcase Walsh 2005. 

CATHERINE WALSH 

y epistemico del mOVlmlento se origina alli, aportando 
evidencia sobre las condiciones coloniales del presente a 
traves de una politica de descolonializacion dentro de la 
cual la interculturalidad ocupa un rol centrico. 

En una forma distinta, los afroecuatorianos estan involu­
crados en procesos que derivan de la particularidad de una 
dimension del ser que es accional, subjetiva y situada (Fa­
non ci tado por Gordon 1995), y que encuentre su base en 
las experiencias entretejidas y vividas de la esclavizacion y 
colonialismo; es decir, en su diferencia ancestral y colo­
nial. Pero mientras que los procesos afros tambien son 
guiaclos por el proyecto amplio de la interculturalidad, su 
comprension y uso de la interculturalidad son distintos. 
Para los afros, el fortalecimiento de 10 propio es precursor 
necesario a cualquier amplio proyecto social. Y mientras 
que, tanto en el caso afro como indigena, la diferencia co­
lonial es el punto de partida para la construccion de la in­
terculturalidad (as! marcando una claradiferencia con el 

discurso de la interculturalidad que proviene del Estado u 

otras instituciones hegem6nicas), esta diferencia colonial 

tiene que ser comprendida por su heterogeneidad de esen­

cia), de construcciOn. Dicho de otra manera, la dlferencia 

colonial afro tiene su particularidad con relaci6n a la dife­


rencia colonial indigena. 


No obstante, 10 que es importante destacar aqui es no so­

lamente 10 que el concepto de diferencia colonial ofrece a 


la interculturalidad sino 10 que el concepto y la practica 

de la interculturalidad aportan a las construcciones de la 

diferencia colonial y a la colonialidad del poder. En esen­

cia, la interculturalidad es el proceso y proyecto "otro" de 

existencia que cuestiona y desafia la colonialidad del po­

der mientras , al mismo tiempo, hace visible el problema 


48 49 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

de la diferencia colonial. Al anadir una dimension "otra" 
epistemologica y de existencia a estos conceptos -una di­
mension concebida en relacion con y a traves de verdade­
ras experiencias de subalternizacion promulgadas por la 
colonialidad- la interculturalidad ofrece un camino para 
pensar desde la diferencia hacia la descolonizacion, la des­
colonialidad y la construccion y constituci6n de una so­
ciedad radicalmente distinta. EI hecho de que este pensa­
miento no transciende simplemente la diferencia colonial 
sino que la visibiliza y rearticula en nuevas politicas de la 
subjetividad y una logica diferente, es critico por el desa­
fio que presenta a la colonialidad del poder y al sistema 
mundo moderno/colonial. 

Desde 1990 el movimiento indigena ha hecho evidente en 
forma cada vez mas creciente su estrategia de visibiliza­
cion y rearticulacion de la diferencia colonial, aunque es­
tas estrategias se fueron modificando en el tiempo. Las 
grandes movilizaciones desde 1990, por ejemplo, visibili­
zaron y construyeron una politica etnica de resistencia 
con demandas de caracter etnico-identitaria, asi alterando 
la percepcion generalizada sobre los pueblos indigenas 
considerados campesinos rurales y peones hacia una per­
cepe ion diferente por la que se perciben como actores so­
ciales y politicos. Tal cambio proveyo las bases para el 
fortalecimiento socio-politico y organizativo del movi­
miento a nivellocal y nacional y, a la vez, un nuevoreco­
nocimiento publico , un reconocimiento que tambien es­
timulo temor y desconfianza, especialmente entre los 
sectores mas tradicionales de la sociedad, 10 que es mas 
importante. En 1999, el Ministro de Bienestar Social se 
refiri6 a la CONAlE como parte de un proceso sin com­
paraci6n en la historiadel pais (Walsh 2002b) . A media­
dos de 1990 el protagonismo del movimiento llego a ser 

CATHERINE WALSH 

una espina clavada en el lado del gobierno, evidenciado 
mas aun por el derrocamiento indigena-popular de dos 
presidentes en menos de cuatro anos. Con la formacion a 
finales de 1995 del movimiento politico Pachakutik -una 
alianza entre el movimiento y otros sectores progresistas­
y la entrada de Pachakutik en las politicas electorales en 
1996, la visibilizacion y rearticulacion asumio nuevas for­
mas especialmente al frente de la presencia , por la prime­
ra vez en la historia, de diputados indigenas en el Congre­
so Nacional y la explosion a nivel local de alcaldes, 
consejeros y prefecturas indigenas, todos representando 
la colectividad indigena y su proyecto politico. Resisten­
cia social ya no era suficiente; la estrategia ahora fue la 
construccion de transformaciones. 

Mientras que la agencia estrategica del movimiento indi­
gena ecuatoriano ha servido como muestra importante 
para el resto de la region, su significado nacional se com­
prende mas aun cuando se ve con relacion a la historia: el 
hecho, por ejemplo, de que durante 453 anos los pueblos 
indigenas tuvierorr que vivir bajo un sistema de tutoria en 
el cual los blancos 0 mestizos tenian la autoridad de ha­
blar por ellos y solo fue hasta 1978 (487 anos despues de 
la invasion espanola), que lograron tener ciudadania a pe­
sar de su habilidad de leer y escribir (Kowii 2003) . Al 
frente de esta historia, el desafio que el movimiento pre­
senta a la diferencia colonial y la colonialidad del poder 
queda claro. 

De particular significado aqui es la manera en que esta 
agencia marca y construye un proyecto social, politico, 
etico y epistemico dentro del cual la interculturalidad 
juega una posicion central, un proyecto que no solo tra­
baja en "contra" sino tambien "adentro" de los centros 

50 
51 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEl PODER. 

del poder, especificamente adentro de las estructuras e 
instituciones del gobierno a niveles local y nacional. Has­
ta reciente, la entrada en la politica electoral, por ejem­
plo, fue pensada en mayor parte como una estrategia di­
rigida a la creacion de "poderes locales alternativos". Y 
ahora (2005) con 26 alcaldias aliadas (\a mayo ria indige­
nas) trabajando desde 1996 como parte de una red nacio­
nal de poderes alternativos, avances hacia la resignifica­
cion de participacion, democracia y ciudadania ya son 
evidentes. Ademas, por medio de la experiencia de parla­
mentos populares, asambleas cantonales, mingas (trabajo 
colectivo) y procesos participativos hasta el nivel presu­
puestario, un numero cada vez mas grande de municipios 
esta poniendo en practica unas logica y practica "otras" 
de gobierno y poder local (como tambien de moderni­
dad), todas guiadas por el principio de la interculturali­
dad. Como anotaron ciudadanos de uno de estos munici­
pios , "son procesos desde los cuales ya no hay regreso"26. 
Tales esfuerzos estan construyendo un nuevo modelo y 
estructura del poder social "desde abajo" que efectiva­
mente pone en cuestion el marco moderno neocolonial de 
democracia liberal representativa y sus pretensiones de 
una ciudadania "universal", asi ofreciendo posibilidacles 
de otros modos de pensar no solo sobre gobierno y orga­
nizacion social sino tambien sobre modernidad27. Como 
ha argumentado el alcalde kichua de Cotacachi Auki Ti­
tuana, estos esfuerzos tambien cuestionan: 

2n. Comentarios de ciudadanos de Cotacachi en un taller sobre interculturalidad 
y polilicas publicas. julio 2002. 

27. No csta dentro del ambito de eSle articulo entrar en discusion sobre si estos 
procesos representan allernativas a la modernidad 0 modemidades alternativas. 

CATHERINE WALSH 

La dcmocracia represcntativa, al igual que las fonnas de organizacion 

del Estado colonialista C.) caracterizadas por ser excesivamente ex­

c1uyentes. impositivas y corruptas; ([0 que) han constituido instru­

mentos de dominacion de los terratenientes, empresarios y banqueros 

que contTOlan el poder politiCO, militar y economico en el pals. Sus ac­

tores principales pertenecen a la etnia blanco-mestiza, la que se ha en­

cargado permanentemente de marcar diferencias raciales, religiosas y 

socio-culturales. (Tituafla 2000, 110) 

Una filtracionaun mas compleja fue la supuesta alianza 
indigena-militar del gobierno nacional de los primero.s 
ocho meses de 2003 que con la presencia de una mujer 
indigena COm9 Ministra de Relaciones Exteriores, un \i­

der historico y ex presidente de la CONAlE como Minis­
tro de Agricullura y lfderes indigenas en las posiciones de 
subsecretario de bienestar social y del banco estatal de de­
sarrollo, radical mente puso en cuestion las categorias y 
pensamiento coloniales todavia presentes. Desde la pers­
pectiva indfgena, el proyecto estaba enfocado en la trans­
formacion del caracter y de la practica del gobierno na­
cional desde adentro, trabajando hacia el desarrollo del 
Estado Plurinacional que podria permitir el ejercicio de 
los derechos de todos28 . Lo que otra lfderesa definio co­
mo la construccion de un pluralismo democratico y un 
"gobierno intercultural" en el cual los pueblos indigenas 

(no como individuos sino como representantes de una 
colectividad historica y sociopolitica) tendran un rol de 

No obstante. 10 que sf vale la pena anotar es el hecho de que estos procesos sf de­
finitivamente desafian la operacion tradicional de la modernidad, haciendolo por 
medio de la visibilizacion de su otra cara - la colonialidad. En este sentido, uno 
pod ria especular su relacion con 10 que Dussel, Mignolo y OtTOS han lIamado pro­
ycctos de la ·'transmodernidad". 

28. Comentarios de Luis Macas. entences ministro de agricultura , EI CVl11 erci o, 1 

de encro 2003. 

53 52 



INTERCULTURAlIDAD Y COLONIAlIDAD DEL PODER. 

equidad en los procesos de tomar decisiones, en la politi­
ca y de gobernar "desde adentro"29. 

Aunque oDviamente no libre de contradiceiones, contro­
versias y tensiones mayores, est\l participacion directa del 
movimiento y sus lideres dentro del Estado sirvio para 
avanzar el pensamiento en torno a la interculturalidad, ha­
ciendo claro los reales desafios y dificultades de su aplica­
cion30. Este avance se evidencia en la publicacion de Poll­
ticas para el plan de gobierno nacional (CONAIE 2003) en 
la cual la interculturalidad sirve como eje principal en los 
cambios institucionales y estructurales hacia el Estado Plu­
rinacional. Un pensamiento que no parte de la ideologia es­
tatal sino de la diferencia colonial. Esfuerzos iniciados por 
la Ministra de Relaciones Exteriores tendientes a repensar 
las politicas internacionales a partir de la interculturalidad, 
incorporando los ministerios de agricultura, educacion y 
turismo. rue un ejemplo claro de esta resignificacion. 

29. Comentarios de Lourdes Tiban, abogada y subsecretaria-de-entonces de bie­
nestar social y desarrollo rural humano, en el coloquio "La participacion indlge­
na en el gobierno ". organizado por el Instituto CienUfico de Culturas lndlgenas­
ICCI , Quito, 27 de marzo 2003: 

30. El espacio aqui no permite una discusion sobre las contradicciones, contro­
ve rsias ytensiones tanto dentro del movimiento indlgena y Pachakutik como 
lambien dentro del gobiemo milftar. Con relacion a esta experiencia y en general, 
es importante no idealizar el discurso y la practica del movimiento. Tampoco es 
sugerir que realmente habia una alianza. De hecho, el racismo de sectores blan­
co-mestizos asumio nuevas formas y, a la vez, un etnocentr1smo indlgena, entre 
algunos sectores indigenas, se hizo evidente. Con la decision de Pachakutik en ju­
lio 2003 de romper la "alianza" y salir del gobierno , las posibilidades de una 
transforrnacion nacional desde "adentro" han sido repensadas. En el congreso y 
evaluacion de Pachakutik luego de salir del gobierno, la discusi6n se centro en la 
necesidad de refortalecer los esfuerzos a nivel local , pero tambien en la necesidad 
de un nuevo radicalismo indlgena para enfrentar las tendencias cada vez mas de­
rechistas del gobierno de Lucio Gutierrez. Sin embargo, el debilitamiento del mo­
vimiento como resultado de esta experiencia , todavia se evidencia (en 2005). 

CATHERINE WALSH 

Pensamiento fronterizo y/o posicionamiento eritico 
fronterizo 

En este . proceso, la interculturalidad ha llegado a ser la 
herramienta conceptual que organiza la rearticulacion de 
la diferencia colonial y las politicas de la subjetividad del 
movimiento y su pensamiento y acciones en relacion al 
problema de la colonialidad del poder. Del mismo modo, 
es la subalternizacion propagada por la diferencia colo­
nial y la colonialidad del poder la que creo (y continua 
creando) las condiciones para el proyecto de intercultura­
lidad, tanto para los pueblos indigenas como para los 
pueblos afros. En este sentido, los conceptos (de intercul­
turalidad, diferencia colonial y colonialidad del poder) se 
encuentran inevitablemente interrelacionados. No obs­
tante, no es solo la interconexion de los terminos 10 que 
aca nos interesa, sino mas bien como estas interconexio­
nes en la practica facilitan una forma de "posicionamien­
to critico fronterizo" que es epistemico, politico y etico 
en canicter, y que se orienta a la afirmacion de la diferen­
cia y a la transformacion de las matrices coloniales del 
poder. Es decir, un posicionamiento en terminos tanto de 
pensamiento como de praxis que se mueve mas alla de las 
categorias establecidas por el pensamiento eurocentrico 
(mientras, al mismo tiempo, incorpora estas categorfas 
tanto desde espacios interiores como exteriores), que par­
ten desde una otredad -de la diferencia de logica, de mo­
dernidadlcolonialidad- y que se encuentra sostenida en 
las confrontaciones entre distintas concepciones de la so­
ciedad, proponiendo reales alternativas. 

La nocion de "posicionamiento critico fronterizo" radica 
en la concepcion de pensamiento fronterizo de Mignolo 
-una forma "de pensar de otro modo, moverse a traves de 

54 55 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

'otra logica'- en suma, de cambiar los lerminos no solo el 
conlenido de la conversacion" (2000, 69-70). 

[Inu:rcullllralidad] es un buen ejemplo del potencial epislemico de 

lIna epistemolog!a fromeriza. Una epistemologia que trabaja en el li­

mite del conocimiemo indigena subordinado por la colonialidad del 

poder. marginalizado por la diferencia colonial y el conocimienlo oc­
cidental trasladado a la perspectiva indigena del conocimiento y su 

concepcio n polilica y etica (en Walsh 2002' .27-28). 

Para mi, el pensamiento fronterizo en la manera que pro­
pone Mignolo, es la relacion entre conocimientos subalter­
nizados y el eonocimiento universalizado por el mundo oc­
cidental. Es decir, el pensamiento fronterizo es una 
practica que intenta mediar entre el conocimiento y pensa­
miento construidos dentro de historias modernas colonia­
les-dentro de la modernidadlcolonialidad- y conocimien­
tos locales ligados a la diferencia colonial (Mignolo 2000) . 
El pensamiento fronterizo no deja a un lado, sino, entabla 
el pensamiento dominante, poniendolo en cuestion, eonta­
m.inandolo con otras historias y otros modos de pensar. Su 
proyecto, entonces, es "abrir", epistemicamente, el pensa­
miento eurocentrico, un proyecto un tanto diferente que el 
propuesto por el pensamiento "otro"; es una practica que 
lleva el pensamiento "otro" a una dimension diferente en la 
ruta hacia la interculturalizacion del conocimiento, una ru­
ta que ya no es "casa adentro" sino "casa afuera". 

Pero mientras que el pensamiento fronterizo alude a un 
encuentro entre modos subalternizados y dominantes de 
pensar, las condiciones en las cuales cada uno viene a la 
conversacion no son las mismas. Mas bien, exiSle una 
verticalidad de relacion y de una sola vfa. En esta practi­
ca y conceplualizacion, la agencia indfgena 0 afro, por 
ejemplo, trabaja desde las fronteras 0 intersticios de las 
dos logicas de pensamiento (10 propio y 10 dominante), 

CATHERINE WALSH 

asf permiliendo por 10 menos en el caso indfgena y afro, 
romper con la hegemonfa del eurocentrismo como unica 
perspectiva epistemologica. Lo que rara vez podemos ob­
servar, en cambio, es una direccionalidad reversa: blanc os 
o blanco-mestizos abriendo los modos dominantes del 
conocimiento al pensamiento indfgena 0 afro31 . Pero 
tam bien existe otro obstaculo que no deberfamos olvidar: 
e! problema de la frontera misma; general mente no esta­
mos hablando de bordes multiples aqui (incluyendo la 
posibilidad de otros occidentes), sino una sola frontera 
occidental predeterminada. Por estas razones, el pensa­
mien to fronlerizo en sf solo no transforma el conocimien­
to 0 las reJaciones sociales. No obstante, por el hecho de 
que permite imaginar alternativas al universalismo y la 
totalidacl como anota Mignolo (2001, 11) 

En este sentido , el posicionamiento crftico fronterizo !le­
va al pensamiento fronterizo a otro nive! (ver gnifico 3), 
poniendo en debate cuestiones, por ejemplo, sobre la 
construcci6n de fronteras Cincluyendo la multiplicidad de 
las fronteras mismas), la direccionalidad y conflictividad 
de relaciones y las condiciones en las cuales diferentes ac­
tores y conocimientos llegan a la conversacion. Apunta a 
la capacidad de negociar, transgredir y afectar desde 10 
propio, es decir desde el "Iugar" de los pueblos afros 0 in­
digenas. por ejemplo, y desde los terminos que ellos mis­
mos ponen para la eonversaci6n32 . Esfuerzos como 

31. No obstante. un contra -ejemplo podrfa ser el mismo proyecto de la moderni­

dadlcolonialidad. 

32. Por 10 tanto, hace recordar 10 que Gramsci se refirio como la "guerra de posi­
ciones", una lucha de posicionalidades que, como ha anotado Hall (1996), ha le­
nido en los ultimos aflos un rol imponante en las pollticas negras y, podemos 
agrcgar. tamhicn en la politica del movimiento indfgena ecuatoriano. 

56 57 



Relacionar 
"Lo propio" y 10 

diferente 

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

Amawtay Wasi 0 la etnoeducaci6n afro para establecer es­
pacios epistemicos 0 centros del pensamiento"otro" de­
muestran un posicionamiento critico fronterizo porque 
ofrecen la posibilidad de poner conocimientos y cosmolo­
gias "otras" en dialogo critico entre eUos y con los cono­
cimientos y formas de pensar tipicamente asociados con 
el mundo occidentaP3. En estos casos, el punto de refe­
rencia y de partida no es el conocimiento eurocentrico en 
si (0 la necesidad de afectar este conocimiento). Mas 
bien, es el deseo a construir posibilidades de pensardes­
de posicionalidades situadas y subjetivas, hacia encuen­
tros intersubjetivas de multiple direcci6n que tratan de 
"dialogar con", as! dando la vuelta a las subalternizacio­
nes hist6ricas y promoviendo una incorporaci6n de otro 
modo. 

Es esta reformulaci6n de conocimiento - conocimiento 
en dialogo con otros conocimientos - que abre perspecti­
vas nuevas para el orden geopolitico de producci6n de co­
nocimiento (Mignolo 2000) . Pero mas que poner conoci­
mientos en dialogo , 10 que sugieren esta reformulaci6n y 
perspectiva es una relaci6n epistemo16gica diferente, una 
relaci6n que intencionalmente permite posicionar estos 
conocimientos (y sus logicas , sus modos de pensar y sus 
pensantes) des de una postura social, politica y etica y con 
la meta 0 el proyecto de transformaci6n. Asi, por ejemplo, 
en Amawtay Wasi pero tambien en el proyecto politico 
continuo del movimiento indigena con relacion a otras 
esferas, podemos evidenciar un pensamiento y posiciona­
miento critico fronterizo que trastornan la universalidad 

33. ESI OS "lugares epistemicos" representan iniciativas locales a teorizar critica ­
mente desdc la pnictica social, procesos distintos a 10 que hacen los academicos 
cuando intentan uplicar la teoria crftica a la pniclica. 

CATHERINE WALSH 

INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

Cuestionar 

/
Relaciones del poder Colonialidad del pode 

dominante saber y ser '" 

• Pensamiento

• Identidades 
propio• Diferencia .. 

• Pensamiento
(colonial) 

"otro" 

l 

DESCOLONIZACl6N Nuevas condiciones sociales de- DESCOLONIALIDAD 

L...-______~poder, saber, ser y naturalezg.aL-______.J 

t t 


Posicionamiento 
crftico fronterizo 1/ 
,,/ 

,,1 

Pensamiento

Pensamiento 
OtrosFronterizo 

l 


Reconocer y fortalecer 
10 propio 

58 
59 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

de conceptos como conocimiento, estado y poder, afirma 
perspectivas indigenas y trabaja en los limites de perspec­
tivas indigenas y nO-indigenas, alentando una "intercul­
turalizacion". Hablar de un "posicionamiento fronterizo 
critico", entonces, signifiea reconocer la capacidad de 
movimientos sociales-etnicos a entrar enftrabajar dentro 
y entre los espacios sociales, politicos, epistemologiCos 
anteriormente negados y reconceptualizar estos espacios 
con maneras que ponen en cuestion la persistente re-co­
lonialidad del poder, del saber y del ser con miras hacia la 
creacion de una civilizaci6n alternativa; un tipo de con­
frontacion estrategica con las condiciones subalternizan­
tes estabecidas por la colonialidad misma. 

Aquf la utilizacion de la palabra "critieo" es clave porque 
hace posicionar todos los conocimientos (no solamente 
los conocimientos locales, subalternos 0 "otros") como 
construcciones sociales. Pero tambien es clave porque 
apunta hacia las luchas en, entre y alrededor de conoci­
mientos, luchas para el control de significado, luchas que 
no ocurren solo a nivel de teoria, sino en los contextos vi­
vidos de sujetos cuya agencia es necesariamente enraiza­
da en una red compleja de relaciones del poder (ver 
Walsh 2006). Por 10 tanto, hablar de transformacion en 
las esferas sociales, politicas, epistemicas y del ser, re­
quiere poner atencion no solo al pensamiento "otro" 0 

fronterizo, sino y mas importante aun , a nuevas condicio­
nes sociales del poder, conocimiento y ser que tienen sus 
bases en una interculturalizacion critica de estructuras, 
instituciones, relaciones y de formas del saber, a un nue­
vo poder, proyecto y condicion que no simple mente com­
bina, relaciona 0 incluye sino que mas bien repiensa y re­
construya estas estructuras, instituciones relaciones y 
conocimientos desde la diferencia misma, en todas sus . 

CATHERINE WALSH 

multiples posicionalidades, conflictividades y manifesta­
ciones. En este sentido, 10 que propone la interculturali­
dad desde una perspectiva epistemica y critiea es un re­
pensamiento y re-construcci6n de 10 que entendemos por 
"teoria crilica". 

Conclusion 

En su presentacion de los elementos claves del programa 
de investigacion de modernidadlcolonialidad, Arturo Es­
cobar (2003) argumenta acerca la necesidad de tomar en 
serio dentro del programa la fuerza epistemica de histo­
rias locales y de pensar la teo ria por medio de la praxis 
politica de grupos subalternos. Y aunque eso es 10 que he 
intentado hacer aqui, tambien mi intenci6n ha sido ir mas 
alia de esta propuesta, poniendo atencion no solo a la ma­
nera en que grupos subalternos "actuan" sino tambien a 

.la manera que construyen teo ria - teoria entendida como 
situada, con actores, historias, territorio y lugar, todo 
marcado por el horizonte colonial de la modernidad y por 
la colonialidad del poder, del saber y del ser que este ho­
rizonte ha construido y perpetuado. En este sentido, mi 
interes ha sido evidenciar la praxis politica de los movi­
mientos indigenas y afros en Ecuador con relacion ala in­
terculturalidad y, a la vez y mas importante aun, la capa­
cidad de los movimientos a teorizar su propia practica. 
En este proceso de la construccion de la interculturalidad 
como concepto, principio ideol6gico, proceso y proyecto 
cuyo nucleo 0 coraz6n es la transformaci6n de pensa­
miento (tanto de pensamiento propio como pensamiento 
de los otros) y la transformacion de la sociedad, los mo­
vimientos revelan su propia capacidad de "tomar en serio 
la fuerza epistemica de historias locales y el pensar teo ria 

60 61 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

por medio de la praxis politica" , capacidades que, como 
ellos hacen claro, no son solo de los academicos. 

Por 10 tanto, interculturalidad senala y significa una logi­
ca, pensamiento y pnktica que transciende las limitacio­
nes e imaginarios tanto del pensamiento occidental como 
del multiculturalismo (y de politicas identitarias ). Como 
afirme al inicio del articulo, la interculturalidad senala y 
significa la construccion de conocimientos "otros", de 
una pnictica polftica, poder social y sociedad "otros", y 
una forma "otra" de pensar sobre y actuar con relaci6n a 
y en contra de la modernidadlcolonialidad; en esencia es 
un paradigma "otro". Esta 16gica, pnictica y pensamiento 
que pueden ser entendidos como insurgentes y subversi­
vos tanto por su significado estrategico como por su ma­
nera de marcar y partir de la diferencia, no son limitados 
al Ecuador. Mas bien y como indica Mignolo: 

Es importante subrayar 'que la interculturalidad como proyecto episte­
mico. etico y politico desde la perspectiva indlgena es una manifesta­
ci6n singular de 10 que esta ocurriendo en otras partes del mundo.c...) 
Interculturalidad seria as! un nombre de un fen6meno global cuyas ca­
racterfsticas dependen de las historias locales y de la particular articu­

laci6n de la colonialidad del poder en Asia, Africa y America Latina. 
(e n Walsh 2002', 28) 

Poner la interculturalidad en dialogo con los conceptos 
de la colonialidad del poder y de la diferencia colonial, 
como he intentado aqui, es empezar a armar un pensa­
mien to y posicionamiento "otro" desde las fronteras 
(epistemicas, sociales, poifticas y de subjetividades) de la 
colonialidad misma. Son un pensamiento y posiciona­
miento que se mueven dentro y fuera de los espacios y lu­
gares de enunciacion, de subjetividades y de agencias, si­
multaneamente rompiendo , rearticulando y abriendo las 
16gicas, racionalidades, sistemas de clasificaci6n y estruc-

CATHERINE WALSH 

turas del poder que han sido concebidos y usados en con­
tra de los pueblos indigenas y negros. lnterculturalidad, 
en este sentido, significa un proceso de descolonializa­
cion que imagina un nuevo proyecto de sociedad y una 
nueva condicion de saber, poder, naturaleza y ser y que 
orienta estrategias y acciones para construirlo. No obs­
tante , al hacer eso, tambien indica algo mas: la necesidad 
a trabajar no solo para la descolonializacion sino en con­
tra de la colonialidad, 10 que he llamado aqui "descolo­
niaJidad" . Por tanto, la interculturalidad hace referencia a 
una lucha, un proceso y un proyecto siempre en curso y 
continuo por naturaleza . 

Con relaCi6n al proyecto de pensamiento social y cntico, 
las implicaciones de esta configuracion conceptual son 
varias. Primero, interculturalidad como esta entendido 
aqui requiere una consideracion acerca dellugar politico 
de enunciacion y la relacion entre la subjetividad yagen­
cia de este lugar y la fuerza epistemica de los movimien­
tos indigena y afros. Segundo y en conversacion con Es­
cobar, la construccion conceptual de la interculturalidad 
hace claro la necesidad a pensar teo ria por medio de la 
praxis politica de grupos subalternos; no tratar estas his­
torias , praxis y grupos como objetos de estudio, sino de 
pensar con (y no sobre) ellos. Esta implicacion requiere 
una consideraci6n critica de nuestros roles como intelec­
tuales basad os en la universidad, del significado concreto 
de una actitud de-colonial (Maldonado-Torres 2004b) y 

de las relaciones y responsabilidades que tenemos con 
aquellos suletos para quienes un pensamiento "otro" no 
es una apuesta teorica sino un posicionamiento politico 
que tiene que ver con asuntos reales de la vida: con asun­
tos de existencia, libertad, liberacion y sobrevivencia. 

62 
63 



INTERCULTURAL/DAD Y COLONIAL/DAD DEL PODER. 

Finalmente. la conceptualizaci6n de la interculturalidad 

que ha hecho el movimiento indigena y, en forma relacio­

nal, la atenci6n que los afroecuatorianos han puesto a la 

afirmaci6n de identidad y del pensamiento propio y "otro", 

presentan consideraciones importantes en torno ala utili ­

dad de conceptos en el pensamiento social y critico. Al 

frente de la busqueda de herramientas conceptuales que 

podrian aclarar la problematica de la modernidadlcolonia­

lidad particularmente en relaci6n a America Latina , el 

asunto Uega a ser uno no s610 de conceptos per se, sino 

mas bien la manera que configuraciones conceptuales pue­

den ayudar a orientar, guiar y dirigir proyectos politicos, 

cticos y epistemicos cuyo blanco es la transformaci6n, des­

colonializaci6n y descolonialidad. Es decir, la manera en 

que podrian construir por medio de esta subjetividad, 

agencia y acci6n, la posibilidad de mundos de otro modo. 

CATHERINE WALSH 

Referencias 

Amawtay Wasi . 2004. Documento base. Quito: Amawtay 
Wasi. 

Bogues, Anthony. 2003. Black Heretics Black Prophets. Ra­
dical Political Intellectuals . NY: Routledge. 

CONAlE. 2003. Politicas para el Plan de Gobierno Nacio­
nal. EI mandato de la CaNALE. Quito: CONAlE. 

CONAIE. 1997. Proyecto Po/{tico, Quito: CONAIE.CO­

NAIE . 1994. Proyecto Politico, Quito: CONAIE. 

CONAIE-ICC!' 2003. "Amawtay wasi" . Casa de la sabidu­
ria . Universidad Intercultural de las Nacionalidades y 
Pueblos del Ecuador. Propuesta de camino sin camino. 
Quito: CONAIE-ICC!. 

Dussel, Enrique. 2001. Hacia una filosofia politica crftica. 
Bilbao: Desclee de Brouwer. 

EI 	Comercio . 2003. "G. Talahua tom6 las riendas de Pa­

chakutik," October 21. 

Escobar, Arturo. 2003. "Worlds and Knowledges Otherwise: 
The Latin America Modernity/Coloniality Research 

Program," Paper presented at the Third International 

Congress of Latinoamericanists in Europe, Amster­

dam, July 3-6. 

Fanon, Frantz. 1967. Black Sl~in, White Masks. NY: Grove. 

Fornet-Betancourt, Raul. 2002. "Filosofia e intercultura­

lidad en America Latina: Intento de introducci6n no 

filos6fica." En EI discurso intercultural. Proleg6menos a 
una filosofia intercultural, Graciano Gonzalez R. Arnaiz 

(coord.). Madrid: Biblioteca Nueva, 123-140. 

64 65 

http:CONAIE.CO


INTERCULTURAlIDAD Y COLONIAlIDAD DEl PODER. 

Garcia Salazar, Juan (camp.). 2003a 
. Papa Roncon. Histo­

ria de vida. Quito: Fonda Documental Afro-Andino, 

Universidad Andina Simon Bolivar. 

Garcia Salazar, Juan (camp.). 2003b. Guardianesde la tra­
dicion. Compositores y decimeros. Quito: Genesis. 

Gordon, Lewis, 2000. Existentia Africana. Understanding 
Africana Existential Thought. NY: Routledge. 

Gordon, Lewis. 1995. Fanon and the Crisis of the European 
Man. Essays on Philosophy and the Human Sciences. NY: 
Routledge. 

Granda, Sebastian. 2002. Textos escolares e interculturali-' 
dad: La representacion de la diversidad cultural ecuato­
riana, Tesis de Maestria, Quito: Universidad Andina 
Simon Bolivar. 

Hall, Stuart. 1997. "The Spectacle of the "Other"." En Re­
presentation: Cultural Representation and Signifying 
Practices, Stuart Hall (ed.). London: Sage. 

Hall, Stuart. 1996. "Gramsci's Relevance for the Study of 

Race and Etnicity." En Stuart Hall. Critical Dialogues in 
Cultural Studies, David Morley and Kuan-Hsing Chen 

(eds.). London: Routledge. 

Henry, Paget. 2000. Caliban's Reason. Introducing Afro-Ca­
ribbean Philosophy. NY: Routledge. 

ICCl. 2000. "La Universidad Intercultural." BoIetln ICCI­
RIMAI 19 (Quito: lnstituto 

Cientifico de Culturas Indigenas): 4-9. http://icci.nativeweb.org 

Khatibi, Abdelkebir. 2001. "Maghreb plural." En Capita­
lislno y geopolitica del conocimiento. EI eurocentrismo y 

CATHERINE WALSH 

la filosofia de la liberacion en el debate intelectual con­

tempordneo, Walter Mignolo (camp.) . Buenos Aires: 

Ediciones del signa, 71-92. 


Kowii, Ariruma. 2003 . "Democracia plural y politicas in­
terculturales," Exposicion presentada en el curso In­
terculturalidady poliUcas culturales, Universidad Andi­
na Simon Bolivar, Quito, marzo. 

Leon, Edizon. 2003. (Re)presentacion de 10 negro desde 10 
negro: prdcticas de significacion para la construccion de 
ulla memoria visual, Tesis de Maestria, Quito: Univer­
sidad Andina Simon Bolivar. 

Macas, Luis y Lozano, Alfredo. 2001. "Reflexiones en tor­
no al proceso colonizador y las caracteristicas de la 
educacion universitaria en el Ecuador." hup://uinpi­
. nativeweb .orgldocs/macas1/macas1, html 

Maldonado-Torres, Nelson. 2004a. "The Topology of 

Being and the Geopolitics of Knowledge. Modernity, 
empire, coloniality," City 8:1, Abril, 29-56. 

Maldonado-Torres, Nelson. 2004b. Comments at the 
workshop Critical Theory and Decolonization, Conver­
sations between Eorocentered Critique of Modernity and 
the ModernitylColoniality Perspective in Latinlola Ame­
ricas, Duke UniversitylUNC, May 30. 

McCarthy, Cameron and Crichlow, Warren (eds.), Race, 
Identity, and Representation in Education, NY: Routled­

ge, 1993. 

Mignolo, Walter. 2003. "Prefacio a la edicion castellana e 
Introducci6n." Historias locales I diseiios globales, Co­
lonialidad, conocimientos subalternos y pensamiento 
fronteriZo. Madrid: Akal, 2003, 19-110. 

66 
67 

http:http://icci.nativeweb.org


INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

Mignolo, Walter. 2000. Local Histories/Global Design. Co­
loniality, Subaltern Know ledges, and Border Thinking. 
Princeton: Princeton University Press. 

Muyolema, Armando. 2001. "De la 'cuestion indigena' a 
10 'indigena' como cuestionamiento. Hacia una critica 
del latinoamericanismo, el indigenismo y el mesti­
z(o)aje." En Convergencia de tiempos. Estudios subalter­
nos / contextos latinoamericanos estado, cultura, subal­
ternidad, I. Rodriguez (ed) . Amsterdam: Rodopi, 
365-3S0. 

Rivera Cusicanqui, Silvia 1993. "La raiz: colonizadores y 
colonizados." En Alba y Barrios (coords). Violencias 
encubiertas en Bolivia. Cultura y pol Ctica. La Paz: CIP­
CA,26-139. 

Sleeter, Christine. 1991. "Race, Gender, and Disability in 
Current Textbooks." En The Politics of the Textbook, M. 
Apple and L Christian-Smith (eds.). NY: Routledge, 
7S-110. 

Tituana, Auki. 2000. "Autonomia y poder local: el caso de 
Cotacachi, Ecuador." En Las sociedades interculturales: 
Un desafio para el Siglo XXI, Fernando Garcia (coord.). 
Quito: FLACSOIlBIS, 107-11S. 

Vera Herrera, Ramon. 1997. "La noche estrellada. (La for­
macion de constelaciones de saber)." Chiapas 5: 75­
95. 

Walsh, Catherine. 2006 (en prensa). "Shifting the Geopo­
litics of Critical Knowledge: 

Decolonial Thought and Cultural Studies "Others"in the 
Andes", en Cultural Studies. 

CATHERINE WALSH 

Walsh, Catherine 2005. "'Other' Knowledges, 'Other ' 
Critiques. Reflections on the Politics and Practices of 
Philosophy and De-coloniality in the 'Other' Ameri­
ca", Ponencia presentada en el congreso "Mapping the 
Decolonial Turn. Postffrans-Continentalinventions in 
Philosophy, Theory, and Critique," University of Cali­
fornia Berkeley, abril 21-23. 

Walsh, Catherine. 2005a (en prensa). "(Post)Coloniality 
in Ecuador: The Indigenous Movement's Practices and 
Politics of (Re)signification and Decolonization." En 
Coloniality at Large. Latin America and the Post-Colo­
nial Debate. E. Dussel, M. Morana y C. Jauregui (eds.), 
Durham, NC: Duke University Press. 

Walsh, Catherine. 2004b. "Geopoliticas del conocimien­
to, interculturalidad y descolonializacion," BoleUIl IC­
CI-Rimay, 6, marzo. 

Walsh, Catherine. 2002a. "Las geopoliticas de conoci­
miento y colonialidad del poder. Entrevista a Walter 
Mignolo." En Indisciplinar las ciencias sociales. Geopo­
Ifticas del conocimiento y colonialidad del poder. Perspec­
tivas desde 10 andino, C. Walsh, E Schiwy, and S. Cas­
tro-Gomez (eds.). Quito: UASB/Abya Yala, 17-44. 

Walsh, Catherine. 2002b. "La (re)articulaCiOt de subjetivi­
dades politicas y diferencia colonial en j:cuador: refle­
xiones sobre el capitalismo y las geopollticas del cono­
cimiento". En Indisciplinar las ciencias sociales . 
Geopol£ticas del conocimiento y colonialidad del poder. 

Perspectivas desde 10 andino, C. Walsh, E l ChiWY, and S. 

Castro-Gomez (eds.). Quito: UASB/Abyaala, 175-214. 


Walsh, Catherine. 2002c. "(De)construir I intercultura­
lidad. Consideraciones criticas desde la olitica, la co­

68 69 



INTERCULTURALIDAD Y COLONIALIDAD DEL PODER. 

lonialidad y los movimientos indigenas y negros en el 
Ecuador." En Interculturalidad y polttica. DesaJios y po­
sibilidades, Norma Fuller (ed.). Lima: Red para el de­
sarrollo de las ciencias sociales en el Peru, 115-142. 

Walsh, Catherine. 1002d. "Interculturalidad, reformas 
constitucionales y pluralismo juridico. "En justicia in­
dlgena . Aportes para un debate, Judith Salgado (comp.). 
Quito: Universidad Andina Simon Bolivar/Abya Yala, 
23-36 . 

Walsh, Catherine. 2000. "Politicas y significados conflic­
tivos," Nueva Sociedad 165, 121-133. 

Walsh, Catherine y Leon, Edizon. En prensa . "Afro An­
dean Thought and Diasporic Ancestrality." En Shifting 
the Geography oj Reason: Gender, Science and Religion, 
edited Marina Banchetti and Clevis Headley (editors) . 
London: Cambridge Scholars Press. 

Walsh, Catherine, Edizon Leon y Eduardo Restrepo, 
"Procesos . organizativos y polfticas culturales de los 
pueblos negros en Colombia y Ecuador," Tablero, Bo­
gota, Convenio Andres Bello, 2005. 

Walsh, Catherine, Edizon Leon y Eduardo Restrepo, "Mo­
vimientos sociales afro y politicas de identidad en Co­

\ 

lombia y 1cuador". En Siete catedras para la integra­
cion. La u11iversidad y los procesos de investigaci6n 
social, Bog~ta; Convenio Andres Bello, 2005. 

DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA 


COMUNITARIA 


Alvaro Garda Linera 

Despues de la rebelion de octubre, es evidente que el 
Estado Boliviano precisa de una nueva configuracion, 
pero ya no siguiendo los modos liberales que sustentaron, 
desde la fundacion de la republica hasta hoy, un "Estado 
monoorganizativo". Si acaso se quiere realmente superar 
la crisis politica boliviana, es preciso dar paso a un Estado 
multicultural, que incluya a los sectores marginados hasta 
hoy, a los indigenas, fundamentalmente, respetando sus 
formas de organizacion comunitaria l 
La propuesta de autonomias indigenas, como un modo de 
superar la exclusion politica de los pueblos indios de 
Bolivia, que propusimos hace ya unos meses en EI juguete 
rabioso 1 ha generado una creciente pOfmica escrita. 
Algunos han observado que hablo de revo ucion social y 
de anticapitalismo, como si esto dependier de los deseos 
del investigador y no de las caracteristicas de la realidad 
"que se desenvuelve ante nuestros ojos". Otras criticas 
han expresado su espanto ante la POSibilidati de un "cuo­
teo etnico"2 del Estado; sin embargo, m ntlenen una 

1. EI juguete rabioso. W79, del 11 al 24 de mayo de 12003. 
2. Ver Rafael Archondo, semanario Pulso, 5 de dicie 

70 
71 



DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA 

curiosa complacencia intelectual y pnictica con la imposi­
cion de facto de una etnicidad desde el Estado contra las 
mayoritarias cuh.uras indigenas. 

Estos cntICos pseudoliberales pretend en soslayar que 
todo Estado, por mucho que reivindique derechos uni­
versales, tiene una cualidad etnica que, en el caso de 
Bolivia, sin necesidad de tomar "muestras de sangre" , 
como algun ingenuo sugiere para "medir" las identidades 
culturales, premia un solo idioma para el ascenso social y 
asegura puestos e influencias de poder a unos apellidos y 
unas redes sociales de linajes endogamicos. 

De 10 que se trata entonces no es de etnizar el Estado, 
pues este ya esta etnizado y, encima, a favor exclusivo de 
una etnia minoritaria del pais. Lo que proponemos es la 
desmonopolizacion de la etnicidad del Estado 0, si se pre­
Here, la igualdad de derechos politicos y culturales a 
todas las etnias y culturas que hay en el pais. A esto Ie 
hemos llamaclo un Estado multinacional 0 multicultural. 

Vanas C' '1' i· .IVI lzaClOnes 

Sin embargo, este no es el unico problema de la comple­
jidad estruct~ral de 10 que. llamamos Bolivia. EI otro eje 
de desarticul cion social sustancial es 10 que Zavaleta 
llama "10 abi arrado", que puede ser resumido como la 
coexistencia s~brepuesta de varios modos de produccion, 
de varios tiempos historicos y sistemas politicos que 

pueden ser r~esumidOS como civilizaciones. En terminos 
estatales, est no es un tema simplemente cultural, sus­
ceptible de s r resuelto mediante la construccion de un 
tipo de "de ocracia multicultural", como sucede en 
muchas socie ades del mundo; es un tema de logicas y de 

ALVARO GARdA lINERA 

tecnicas organizativas de la politica que atraviesa por 
igual a las identidades culturales (aymaras, mestizos, 
quechuas, etc.). Esto significa que no hay necesariamente 
una correspondencia entre identidad etnica y modo civi­
lizatorio, con 10 que la complejidad estructural del paiS es 
doble: cultural, por un lado, y organizativa, por otro. 

En terminos mas operacionalizables, se puede decir que 
Bolivia es un paiS donde coexisten desarticuladamente 
varias civilizaciones pero donde la estructura estatal solo 
recoge la logica organizativa de una sola de estas civiliza­
ciones: la moderna mercantil capitalista. 

En un nivel de generalidad, se puede decir que un regi­

men civilizatorio es un conjunto coherente de estructuras 

generativas de orden material, politico y simbolico que 

organizan de manera diferenciada las funciones producti­

vas, los procesos tecnicos , los sistemas de autoridad, la 

organizacion politica, ademas de los esquemas simbolicos 

con los que colectividades extensas dan coherencia al 


mundo . 


En Bolivia, se puede afirmar que existen cuatro grandes 

regimenes civilizatorios. Estas cuatro civilizaciones 


serian: 


La moderna industrial, que abarca a personas que, posee­

doras de una racionalidad practica eminentemente mer­
cantil y acumulativa, han atravesado procesos de 
individuacion, de desarraigo comunitario tradicional, 
viven la separacion de 10 politicO respecto a 10 economi­
co y asientan el fundamento de sus condiciones de exis­
tencia, como actor dominante 0 subordinado, en 
actividades laborales como la mineria y manufactura 
industrial , la banca, el gran comercio, los servicios publi­

72 
73 



DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA 

cos, el transporte con sus respectivos circuitos de acumu­
lac ion e intercambio direc-tamente mercantil de produc­
tos, bienes y fuerza de trabajo. 

EI segundo regimen civilizatorio es la economia y cultura 
organizada en torno a la actividad mercantil simple de 
tipo domestico, artesanal 0 campesino; son portadores de 
una racionalidad gremial 0 corporativa y poseen un regi­
men de instituciones politicas basadas en la coalicion 
normada de pequenos propietarios mercantiles. Una 
buena parte de la Hamada informalidad, de los artesanos 
y pequenos campesinos parcelarios corresponde a este 
segmento social. 

En tercer lugar, esta la civilizacion comunal, con sus pro­
cedimientos tecnologicos fundados en la fuerza de masa, 
en la gestion de la tierra familiar y comunal, en la fusion 
entre actividad economica y politica, con sus propias 
autoridades e instituciones politicas que privilegian la 
ace ion normativa sobre la electiva y en la que la individ­
ualidad es un producto de la colectividad y su historia 
pasada. 

Por ultimo, esta la civilizacion amazonica, basada en el 
caracter itinerante de su actividad productiva, la tecnica 
anclada en el conocimiento y laboriosidad individual y la 
ausencia de Estado. 

En conjunto, casi las dos terceras partes de los habitantes 
del pais se hallan en alguno de las ultimas tres franjas civ­
ilizatorias 0 societales. Es claro que este es un modelo 
conceptual que no excluye vinculos, cruces e hibrida­
ciones complejas, producto de la colonizacion, entre 
estos cuatro bloques civilizatorios. 19ualmente es imp or­
tante tomar en cuenta que estas civilizaciones, con excep-

ALVARO GARdA lINERA 

cion de la ultima, atraviesan no solo la ciudad y el campo 
sino tambien a pueblos indigenas y no indigenas . 

Estado monoorganizativo 

Ahora bien, por 10 general, las normas, funciones, insti­
tuciones y representaciones con las que se ha constituido 
la vida estatal en Bolivia solo han tornado como universo 
de representacion, de interpretacion y sintesis general, a 
las practicas y disposiciones politicas liberales (regimen 
de partidos politicos, voto individual y secreto, division 
de poderes, separacion de la politica respecto a la 
economia, etc.} resultantes de una insercion en la vida 
moderna mercantil, con su habitos de filiacion electiva, 
de individuos parcialmente desarraigados de anclajes de 
parentesco 0 paisanaje tradicional y, por tanto, potencial­
mente aptos para formas de agregaci6n partidaria y con­
stitucion del poder publico mediante el mercado politico 
moderno. 

En cambio, la mayo ria de la poblacion sumergida en 
estructuras economicas cognitivas y culturales no indus­
triales, y encima detentadoras de otras identidades cul­
turales y linguisticas, es portadora de otros habitos y 

tecnicas politicas resultantes de su propia vida material y 
tecnica. 

La sobreposicion de la identidad colectiva por encima de 
la individualidad-, la practica deliberativa por encima de 
la electiva, la coercion normativa como modo de compor­
tamiento gratificable por encima de la libre adscripcion y 
cumplimiento, la despersonalizacion del poder, su revo­
cabilidad consensual y la rotatividad de funciones, etc. , 
son formas de comportamiento que hablan de culturas 

74 75 



DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA 

politicas diferenciadas de las liberales y representativas 
partidarias, profundamente ancladas en las propias condi­
ciones de la vida objetiva, en los propios sistemas tecni­
cos de reproduccion social de las personas. EI 
comunitarismo, el asambleismo consensual, la rotacion 
de cargos, el habito de tipo normativo tradicional hablan 
de tipos de accion y de organizacion politica, de tec­
nologias politicas enraizadas en la propia estructura 
economica y tecnica de sistemas civilizatorios no moder­
no-industriales y, por tanto, vigentes en tanto estos sis­
temas economicos, culturales y simbolicos de 
organizacion de la vida social se mantengan. 

Sin embargo, pese a esta cualidad estructural de la 
sociedad boliviana, lamentablemente el Estado boliviano 
hasta el dfa de hoy se presenta como una institucionali­
dad politica no solo monocultural sino tambien mono­
civilizadora 0 uniorganizativa, 10 que impide 
historicamente su estabilidad, pues siempre se presenta 
como una mera parcialidad, como una parte de un todo 
que no logra sintetizar. 

Esto da lugar a un principio de incertidumbre estrategica 
de la legitimidad estatal, que es precisamente la situacion 
del Estado boliviano a 10 largo de sus 178 af\os de vida 
republicana; 10 que 10 convierte en un Estado no solo 
aparente sino tambien gelatinoso y bajo permanente 
sospecha, debido a su incapacidad de articular estruc­
turalmente a las fuerzas sociales y modos organizativos 
que cohabitan en su espacio de influencia geografica. 

La recurrente dualidad institucional del sistema politico, 
liberal, partidario y legal por una parte, enfrentado y ase­
diado por el poder politico real de los movimientos 
sociales y las organizaciones comunitarias, sindicales y 

ALVARO GARcfA lINERA 

barriales de la sociedad, por otro, es la manifestacion de 
este desencuentro dramatico entre logica organizativa del 
Estado y la pluralidad de practicas organizativas politicas 
de la sociedad. 

Democracia comunitaria y democracia liberal 

Ahora bien, l. como modificar este desencuentro entre 
vida estatal y composicion socioeconomica del pais? De 
cara a la Constituyente, la opci6n que aqui proponemos 
es que dejemos de simular modernidad politica y homo­
geneidad cultural en una sociedad predominantemente 
preindustrial, multicivilizatoria y pluricultural. 

No existe una sola forma de ejercer derechos politicos ni 
de intervenir en la gestion del bien comlin. La democra­
cia liberal, mediante el voto individual, la competencia 
electoral, la formaci6n de colectividades politicas electi­
vas y el mercado politico, es un modo de constituci6n 
democratica de ciudadania correspondiente a sociedades 
que han pasado por sucesos de individuaci6n modernos, 
fruta de la predominancia de la 16gica industrial, que han 
erosionado las fidelidades normativas y los regimenes de 
agregacion de tipo tradicional, cosa que en Bolivia ha 
sucedido solo parcialmente y seguramente no sucedera en 
los siguientes cincuenta ailos. De ahi el poder continuo 
de otros habitos, practicas y modos comunitaristas de 
ejercer derechos politicos y de asumir responsabilidad 
publica por parte del mundo plebeyo e indigena urbano­

rural. 

Ahora, es cierto que estas tecnicas de democracia y ciu­
dadania comunitaria regidas por otros parametros 
morales y politicos distintos a los liberales y efectivizadas 

76 77 



DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA 

a traves de instituciones no partidarias de tipo asociativo 
y asambleislico tienen una existencia preponderante­
mente local y regionaL Sin embargo, distintos momentos 
cfe-la historia muestran que estos sistemas pueden articu­
larse en sistemas macro de aemocracia, abarcante a miles 
de comunidades, a numerosos gremios y barrios, tanto en 
el ambito urbano como rural, asumiendo la forma de ejer­
cicio democnitico en gran escala (federaciones sindkales 
provinciales, federaciones 0 confederaciones ayHus, blo­
queos de caminos, sublevaciones, participacion electoral , 
etc.). 

Con un poco de esfuerzo, como aquel que da el Estado a 
los partidos para que no desaparezcan, estas practicas 
democraticas no Iiberales [acilmente podrfan tener una 
existencia regular y a escala macroestataL 

En Bolivia, las identidades colectivas normativas por bar­
rio, ayllu, comunidad, gremio laboraL preceden mayori­
tariamente a cualquier manifestacion de individualidad y 
son utihzadas cotidianamente para ejercer control social, 
para plantear demandas, para elegir representantes, para 
introducir querellas igualitarias, para formar una moral 
civica de responsabilicfad ciudadana. Sin embargo, estas 
instituciones de corte democratico que lienen sus propias 
tecnicas de deliberacion, de rendicion de cuenlas, de elec­
cion de autoridades, de introduccion de querellas, de for­
macion de opinion publica, de disensos y consensos , de 
igualacion polftica entre sus miembros , esto es, de ejercer 
derechos democratico$ en su definicion sustancial, no 
son tomadas en consideracion por el Estado actual que, 
por el contrario , hace sistematicos esfuerzos por disciph­
nar de manera autoritaria, siguiendo los moldes demo­
liberales , al conjunto de estas otras expresiones de 

ALVARO GARdA lINERA 

democratizacion social. Estas tecnicas politic as diferenci­
adas , estos sistemas de autoridad indfgeno-campesinos y 
urbano-plebeyo forman parte de una compleja trama 
multicivilizatoria de la realidad boliviana, visible tambien 
a traves de otras practicas sociales como las que se des-pl­
iegan en el entendimiento y ejercicio de >la justicia del 
ayllu, en las tecnicas escriturales andinas Ctextil y trenza­
do), en la predominancia de repertorios textuales (la oral­
idad, la visualizacion, el cono,cimiento tactil, etc.), en la 
gestion de recursos colectivos, en la gestion de derec-hos 
familia res vinculados a las responsabilidades politicas, 
etc. 

La posibilidad de una real igualacion politica de la 
sociedad pasa enLances por una supresion de la estruc­
tura monoorganizativa del actual Estado boliviano que 
simplemente no ha reconocido e instituido como unicas 
instituciones Jegitimas de ejercicio politico de derechos 
(ciudadania y democracia liberal) a las provenientes de la 
civilizacion dominante (mercantil industrial) y minori­
taria. Una igualacion politica sustancial entre cuIturas e 
identidades requiere de una igualacion de modos de pro­
ducir politica en todos los niveles de la gestion guberna­
mental (general "nacional", regional y iocal) ; esto es, 
igualacion de practicas politicas, de instituciones politi­
cas, de modos de ejercer la democracia y sistemas de 
autoridad politica diferentes, pertenecientes a las distin­
tas comunidades culturales y regimenes civilizatorios que 

coexisten en el territorio boliviano. 

En 1a medidaen que estas distintas formas de produccion 
tecnica y organizativa de la politica pertenecen a 
regimenes civilizatorios distintos, sus ritmos y tiempos 
historicos son heterogeneos, por 10 que es necesario pen­

78 79 



DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA 

sar en una sincronicidad pUntual, por periodos cortos, a 

fin de que "se incluya en la deliberacion y accion global 
su presencia, fuerza, opinion y decision ". Ejemplo de 
estas sincronicidades pUntuales de las varias culturas 

pOliticas del pais es, por ejemplo, la que, a escala region­
al , se da en municipios del Chapare, el altiplano aymara 
o Norte del Potosi, cuando al momento de la eleccion de 
las autoridades municipales 0 parlamentarias via partido 
YVOlo individual (regimen liberal), la decision de escoger 
a las personas es tomada bajo formas de deliberacion y 
cabildeo de sindicatos agrarios 0 ayllus (regimen comu­

nilarista 0 comunal). En este caso , los sistemas institu­
cionales tradicionales se articulan con los "modernos". 

Una composicion democnitica de instituciones y formas 
politicas diferenciadas supondria la igualacion, expansion 
e instilucionalizacion a escala general, "nacional", de 
estas experiencias locales y efimeras de articulacion civi­
lizatoria. Ello podria quedar normado mediante los sigu­
ienles puntos: 

El reconocimiento constitucional de sistemas politicos Y 
sistemas de conformacion de autoridad practicados por 
las comunidades campesinas, aylIus, barrios y gremios 
(federaciones, confederaciones, asociaciones) como sis­
temas legitimos de eleccion y toma de decisiones en 
ambitos puntuales del sistema de gobierno, tanto a escala 

"nacional ", regional como local. 


Los ambitos legitimos de eleccion de representantes 
donde debieran actuar estes otros sistemas de delib­

eracion son: los representantes parlamentarios del nivel 
superior del Estado (0 comunidad polftica general), en 
las regiones urbano-rurales en las que estas formas de 
organizacion polftica son predominantes 0 tienen una 

ALVARO GARCIA LINERA 

presencia parcial. La combinaci6n porcentual de los rep­
. resentantes elegidos via partido 0 via estructuras comuni­

tarias deberia ser negociada , dependiendo de la amplitud, 
historia y presencia de cada una de estas formas organi­
zativas, en cada regi6n y circunscripci6n departamentaI. 
En terminos practicos, esto ya podria funcionar al 
momento de la eleccion de los constituyentes. 

Obligatoriedad de reconocimiento, en calidad de sanci6n 
o veto , de su deliberacion en torno a temas centrales de la 

gesti6n estatal (propiedad estatal de recursos, inversi6n 

pllblica global, rdonnas constitucionales, etc.). En los 


hechos, esto funciona asi, 5610 que por medio de blo­

queos y rebeliones, cuando pudiera ser parte de las nor­

mas estatales , neutralizando la estructural conflictividad 

del Estado. 


Reconocimiento constitucional de sistemas de rotacion de 

autoridades y de rendicion de cuentas a entes colectivos 

(no solo individuales como en el regimen liberal) de las 

autoridades politicas que componen los distintos niveles 

de autoridad del Estado (municipios, regiones auton6mi­

cas, gobiernos departamentales, Estado general) . 


Un estado multicivilizatorio significaria precisamente el 

reconocimiento de multiples mecanismos, de multiples 


tecnicas y sentidos de entender, practicar y regular las 

pulsiones democr<iticas de la sociedad en corresponden­

cia a las multiples formas de ejercer ciudadania a partir de 

la pluralidad de las matrices civilizatorias de la sociedad. 


Si Bolivia es una sobreposici6n de varias culturas y varias 

civilizaciones, el Estado como sintesis debiera ser una 

institucionalidad capaz de articular, de componer una 

ingenieria polftica formada por una presencia propor­

80 

81 



DEMOCRACIA LIBERAL VS. DEMOCRACIA COMUNITARIA 

cional de las culturas e identidades linguisticas, ademas 
de unas instituciones modernas y tradicionales, delibera­
tivas, representativas, y asambleisticas en la toma de deci­
siones a escala general, "nacional". 

Esto significa que en el ambito de los poderes legislativo, 
judicial y ejecutivo, aparte de distribuir proporcional­
mente su administracion unitaria general y territorial en 
funci6n de la procedencia etnica y linguistica, ias formas 
de gesti6n, representaci6n y de intervenci6n social 
deberian incorporar multiples mecanismos politicos 
compuestos, como la democracia representativa, via par­
tidos, la democracia deliberaliva, via asambleas, -Ia 
democracia comunal via acci6n normativa de comu­
nidades y ayllus, etc. De 10 que se trata entonces seria de 
componer a escala macro, general, instituciones moder­
nas con instituciones tradicionales, representaci6n multi­
cultural con representaci6n general en correspondencia a 
la realidad multicultural y multicivilizatoria de h 
sociedad boiiviana. En otras palabras, se trata de buscar 
una modernidad politica a partir de 10 que en realidad 
somos, y no simulando 10 que nunca seremos ni 
podremos ser. 

EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, 


DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIES1:0 


Walter Mignolo 

EI pensamiento des-coloniar es critico de porsi, pero cri­
tico en un sentido distinto al que Ie dio Immanuel Kant a 
la palabra, sentido retomado de esa tradici6n por Max 
Horkheimer (a traves del legado marxista). "Des-colo­
nial" es el concepto que toma ellugar, en otra genealogia 
de pensamiento (uno de los objetivos de este articulo) del 
concepto "critico" en el pensamiento moderno de disen­
so en Europa. Esta distinci6n -que motiv6 precisamente 
el encuentro en Duke al que se alude a continuaci6n - se 
vera mas daramenle t'n et resto del argumento. EI proyec­
to des-colonial difiere tambien del proyecto posl:-colo­
nial, aunqlJe, al igual que con el primero, mantiene bue­
nas relaciones 'de vecindario'. La teoria post-colonial 0 

los estudios posl-coloniales estan a caballo entre la teo ria 
critica europea (FoucauIL, Lacan, Derrida) sobre cuyo 
pensamiento se construy6 la teo ria postcolonial y/o los 
estudios postcoloniales y las experiencias de la elite inte­
lectual en las ex-colonias inglesas de Asia y Africa del 
Norte. 

82 

83 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

En mayo del 2003 reunimos Con Arturo Escobar al colec­
tivo del proyecto modernidadlcolonialidad en Duke/Uni­
versidad de Carolina del Norte en Chapel Hill. EI tema de 
esta reunion fue "Teorfa crftica y Des-colonizacion" Los 
participantes fueron invitados Con antelacion a reflexio­
nar sobre el asunto siguiente: 

l Como aparece ante nosotros hoy el proyecto de la 'teoria crltica' de 
Horkheimer, cuando las revoluciones globales y pluriversales estan 
ocurriendo, fuera de la di-versidad y pluri-diversidad de muchas his­
torias locales que en los pasados 500 anos (algunas en los pasados 250 
o tal vez solo 50 afios) no pUdieron evitar el contacto, conflicto y com­
plicidad con occidente (por ejemplo, la Cristiandad Occidental, su 
secularizacion y la relacion hacia/con el capitalismo y su opuesto, el 
socialismo/marxismo) ? lQue podria la teoria critica desear ser cuando 
los damnificados de la tierra son traldos a la escena, cerca de los pro­
letarios de Horkheimer 0 de la actual traduccion del proletariado 
como las multitudes? , Que transformaciones se necesitan en el 
proyecto de la 'teorla critica'si genero, raza y naturaleza van a ser com­
pletamente incorporados en su estructura? Finalmente, ,como puede 
la 'teo ria critica' ser subsumida en el proyecto de la modernidadlcolo­
nialidad y la descolonizacion 7 ,Sera que es necesario abandonar las 
formulaciones del proyecto de una teo ria critica del pasado siglo XX7 
,0, meJor, no sugerini el agotamiento del proyecto de la mod­
ernidad71 

Los temas y las preguntas propuestas no eran nuevos si­
no que, por el contrario, continua ban reflexiones, con­
versaciones y artfculos publicados con anterioridad. Enri­
que Dussel y Santiago Castro-Gomez habfan introducido 
ya en el proyecto la reflexion sobre la teoria crftica y Nel­
son Maldonado-Torres la reflexion sobre la agencia de los 

1. Insistamos en la geo-polltica del saber 0 del conocimiento: Horkheimmer y la 
escuela de Frankfurt se pueden leer de distintas maneras , no en el sentido de la 
pluralidad hermeneutica de cada lectura sino en la distribuci6n geo-polftica de la 
labor intelectual a traves de la diferencia colonial (y tambien de la diferencia im-

WALTER MIGNOLO 

damnes de la terre, una categoria que re-coloca y regiona­
liza categorfas forjadas en otras experiencias historicas 
(por ejemplo, por un lado los subalternos y la subalterni­
dad moderna de Antonio Gramsci y los subalternos y la 
subalternidad colonial de Ranajit Guha y el proyecto del 
Sur Asiatico y, por otro, la categorfa de multitud re-intro­
ducida a partir de Spinoza por Paul Virno, Antonio Negri 
y Michael Hardt). A partir de esa reunion el proyecto co­
lectivo fue incorporando cada vez mas la categoria de des­
colonialidad como continuidad de la de modernidadlco­
lonialidad. Una secuela tuvo lugar en Berkeley, en abril 
del 2005, bajo el titulo de "EI mapeo del giro des-colo­
nial" ("Mapping the de-colonial turn"), en un encuentro 
organizado por Nelson Maldonado-Torres en el que 
miembros del proyecto modernidadlcolonialidad dialoga­
ron con miembros del proyecto de la Asociacion Caribe­
fla de Filosofia titulado "Shifting the Geographies of Rea­
son" y con un grupo de filosofos y criticos culturales 
Latino/as. A traves de estas dos reuniones quedo claro 
que mientras modernidadlcolonialidad son categorias 
anahticas de la matriz colonial de poder, la categoria de 
des-colonialidad amplia el marco y los objetivos del pro­
yecto . No obstante, la conceptualizacion misma de la co­

perial , ver infra). Geo-politicamente, un tipo de interpretacion corresponderla al 
lugar que la Escuela de Frankfurt ocupa en la genealogia del pensamiento euro­
peo. Otras lecturas estarian orientadas por y a traves de la diferencia epistemica 
colonial en la genealogia pluri-versal del pensamiento des-colonial (como 10 pre­
sento aqul mismo). Ciertamente, puede ocurrir tambien que la escuela de frank­
furt (y equivalentes) sea empleada por la 'inteligentsia' local en las ex-colonias co­
mo signo de distincion (eurocentrada) por encima de sectores de la poblacion 
presuntamente atrasados con respecto a las ultimas ideas-mercancias provenien­
tes de las fabricas de Europa 0 de Estados Unidos. En este ultimo rubro hay toda 
una compleja gama de posibilidades. 

84 

85 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

lonialidad como constitutiva de la modernidad, es ya el 
pensamiento des-colonial en marcha. 

El argumento basi co (casi un silogismo) es el siguiente: si 
la colonialidad es constitutiva de la modemidad puesto 
que la retorica salva£ionista de la modernidad presupone la 
logica opresiva y condenatoria de la colonialidad (de ahi 
los damnes de Fanon) esa logica opresiva produce una 
energia de descontento, de desconfianza, de desprendi­
mien to entre quienes reaccionan ante la violencia imperial. 
Esa energia se traduce en proyectos de des-colonialidad 
que, en ultima instancia, tambien son constitutivosde la 
modernidad. La modemidad es un monstruo de tres cabe­
zas, aunque solo muestra una: la retorica de salvaci6n y 
progreso. La colonialidad, una de cuyas facetas es la pobre­
za y la propagaci6n de una enfermedad como el Sida en 
Africa, no aparece en la ret6rica de la modernidad como su 
necesaria contraparte, sino como algo desprendido de eHa. 
Por ejemplo, el Plan del Milenio de las Naciones Unidas, li­
derado por Kofi Anan, y el Earth lnstitut en Columbia Uni­
versity liderado por Jeffrey Sachs, trabajan en colaboraci6n 
para terminar con la pobreza (como 10 anuncia el titulo del 
libro de Sachs)2. Pero, en ningun momenta se cuestiona la 
ideologia de la modemidad ni los pozos negros que oculta 
su ret6rica: las consecuencias de la naturaleza misma de fa 

2. Jeffrey D. Sachs. The End of Poverty. Economic Possibilities for our Time. New 
\'ork: The Penguin Press. 2005 and Kof! Anan, Plan of the Milenium, http://w\.vw­
!!.lobalpolicy.orgimsummiLlmillennilundocindex.htm. El proyecto imperialJcolo­
.lial. aniculado enla modernidadlcolonialidad cubre rodos los ilancos. El Plan del 
\,jj]enio invita a que nos que demos sentados y veamos como los grandes pensa­
.\ o res de los proyecros imperiales son conscientes de las injusticias imperiales. 
:::01110 Las Casas ayer. los Waman Puma de hoy son invitados a supeditarse a las 
111enaS maneras de Ia razon imperial critica . 

l6 

WALTER MIGNOLO 

economia capitalista -en la que tal ideologia se apoya- en 
sus variadas facetas desde el mercantilismo del XVI, ellibre 
comercio de los siglos siguientes, la revolucion industrial 
del siglo XIX, la revolucion tecnologica del XX, solo se 
cuestionan sus desafortunadas consecuencias. Por otra 
parte, todo el debate de los medios sobre la guerra contra 
el terrorismo, por un lado, y todo tipo de levantamientos 
de protesta y movimientos sociales, en ningun momento 
insinuan que la logic a de la colonialidad, escondida bajo la 
retorica de la modernidad, genera necesariamente la ener­
gia irreductible de seres humanos humiltados, vilipendia­
dos, olvidados, marginados. La des-colonialidad es enton­

ces la energia que no se deja manejar por 1a logica de la 

colonialidad ni se cree los cuentos de hadas de la retorica 

de la modernidad. Por tanto, si la des-cotonialidad tiene 

una variada gama de manifestaciones -algunas no desea­

bles, como las que hoy Washington describe como "terro­

ristas"- entonces el pensamiento des~colonial es el pensa­

miento que se desprende Y se abre (de ahi desprendimiento 

y apertura en el titulo) a posibilidades encubiertas (coloni­

zadas y desprestigiadas como tradicionales, barbaras, pri­

mitivas, misticas, etc.) por ta racionalidad moderna monta­

da y encerrada en las categorfas del griego y del latin y de 


las seis lenguas imperiales Europeas modemas. 


El giro epistemico Y la emergencia del pensamiento 


des-colonial 


La tesls es la siguiente: el pensamiento des-colonial emer­

gio desde la fundacion misma de la modernidadlcolonia­

lidad, como su contrapartida. Y eso ocurrio en las Ameri­

cas, en el pensamiento indigena Y en el pensamiento 

afro-caribefio. Continu6 luego en Asia y Africa, sin rela­

87 

http:http://w\.vw


El PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

cion con el pensamiento des-colonial americano, pero si 
como contrapartida de la re-organizacion de la moderni­
dadlcolonialidad con el imperio britanico y el colonialis­
mo frances. Un tercer momenta de reformulaciones ocu­
rrio en las intersecciones de los movimientos de 
descolonizacion en Asia y Africa, concurrentes con la 
guerra fria y el liderazgo ascendentede Estados Unidos. 
Desde el fin de la guerra fria entre Estados Unidos y la 
Union Sovietica, el pensamiento des-colonial comienza a 
trazar su pro pia genealogia. EI proposito de este texto es 
contribuir a ese trazado. En este sentido, el pensamiento 
des-colonial se diferencia de la teoria postcolonial 0 de 
los estudios postcoloniales en que la genealogfa de estos 
se I,ocaliza en e) post-estructuralismo frances antes que en 
la densa historia del pensamiento planetario des-colonial. 

EI giro epistemico des-colonial es una consecuencia de la 
formacion e instauracion de la matriz colonial de poder, que 
Anibal Quijano describe en un articulo pionero en el que se 
resume la plataforma del proyecto modernidadlcolonialidad: 

La criLica del paradigma europeo de la racionalidacl!modernidad es in­

dispensable. M,is aun, urgente. Pero es dudoso que el camino consiSla 

en \a negaci6n simple de todas sus caLegorias; en la disoluci6n de \a 
realidad en el discurso; en la pura negaci6n de la idea y de la perspec­

li\'a de totalidad en el conocimiento. Lejos de esto, es necesario des ­
)llcnt/clse de las vil1Clllaciones de la racionalidali-Illodernidad con la colo­

Jliolidad, en primer termino, y en defillitiva CO il toda poder no coHSlilLlido 
ell 1(/ decisiol1 lib,e de gentes libres. Es la instrumentalizaci6n de la ra­

zan por el poder colonial, en primer lugar, 10 que produjo paradigmas 

distorsionados de conocimiento y malogra las promesas Iiberadoras de 

la modemidad . Por consecuencia, la alternativa es clara: la destruccian 

de la colonialidad del poder mundial. 3 (italic as mias). 

3. Anibal QUijano, "Colonialidad y modernidacl!racionalidad" (1989), reimpreso 
en Las col1quist(/dos . 1492 y 1(/ poblaci(il1 il1dfgen(/ de las America s, Heraclio Boni­
lla , comp., Ecuador. Libri Mundi, Tercer Mundo Editores, 1992, 437-448. 

WALTER MIGNOLO 

Aunque la meta-reflexion sobre el giro epistemico des­
colonial es de factura reciente, la practica epistemica des­
colonial surgio "naturalmente" como consecuencia de la 
formacion e implantacion de estructuras de dominaci6n, 
la matriz colonial de poder 0 la colonialidad del poder, 
que Anibal Quijano develo hacia finales de los ochentas y 
sobre la cual continua trabajando, Por 10 tanto , no es na­
da sorprendente que la genealogia del pensamiento des­
colonial (esto es, el pensamiento que surge del giro-des .. 
colonial) 10 encontremos en "la Colonia" 0 el "periodo 
colonial", en la jerga can6nica de la historiografia de las 
Americas, Ese penodo de formaci6n, en el siglu XVI, no 
incluye todavia las colonias inglesas ni en el norte ni en 
el caribe; ni tampoco las francesas. Sin embargo, el giro 
des-colonial reaparece en Asia y cn Africa como ('onse­
cuencia de los cambios , adaptaciones y nuevas modalida­
des de la modernidadlcolonialidad generadas por la ex­
pansion imperial britanica y francesa a partir de finales 

del XVIll Y principios del XIX. 

De modo que las primeras manifestaciones del giro des­

colonial las encontramos en los virreinatos hispanicos, en 

los Anahuac y Tawantinsuyu, en el siglo XVI y cotnienzos 

del XVII. Y 10 encontramos tambien entre las colonias in­

glesas y 1a metr6poli, en el siglo XVIll. E1 primer caso 10 

ilustra Waman Puma de Ayala en el virreinato del Peru 

quien envi6 su obra (Nueva Coronica y Buen GobienlO, a 

Felipe Ill, 1616); el segundo Otabbah Cugoano, un escla­

vo liberto que pudo publicar en Londres, en 1787 (decir, 

diez anos despues de la independencia de Estados Unidos 

y de 1a publicaci6n de The Wealth of Nations, de Adam 

Smith) su Thoughts and Sentiments on the Evil of Slavery 

(1787). Ambos, son tratados politicos des-coloniales que, 

gracias a 1a colonialidad del saber, no llegaron compartir 


88 89 



El PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANlflESTO 

la mesa de las discusiones con MaquiaveIo, Hobbes 0 

Locke. Re-inscribirlos hoy en la genealogfa del pensa­
miento des-colonial es una tarea urgente. Sin esta genea­
logfa el pensamiento des-colonial seria nada mas que un 
gesto cuya logica dependeria de algunas de las genealo­
gias fundadas en Grecia y Roma, y quedaria re-inscripto 
en la modernidad imperial Europea despues del renaci­
miento, en algunas de las seis lenguas imperiales ya men­
cionadas: italiano, castellano, portugues, para el renaci­
miento; frances, ingles, aleman para la Ilustracion. 
Waman Puma y Cugoano pensaron y abrieron la ranura 
de 10 impensable en la genealogia imperial de la moderni­
dad, tanto en sus facetas de derecha como en sus facetas 
de izquierda. Es decir, la genealogia imperial de la moder­
nidad cristiana, liberal y socialista/marxista. 

Waman Puma y Cugoano abrieron las puertas al pensa­
mietllo olm, el primero al pensamiento fronterizo a partir 
de la experiencia y memoria del Tawantinsuyu y el segun­
do a la experiencia y memoria de la brutal esclavitud negra 
del Atlantico. Ninguno de quienes defendieron a los indi­
genas en el siglo XVI, ni de los que se manifestaron contra 
la csclavitud en el siglo XVIllllegaron a pensar desde el es­
pacio y las experiencias de la herida colonial infringida a 
Indios y Negros, tal como la epistemologia imperial clasifi­
co la diversidad del Nuevo Mundo. La teoria politica en 
Europa (desde Nicolas Maquiavelo a Carl Schmitt, pasan­
do por Hobbes y John Locke), se construyo sobre las expe­
riencias y la memoria de los reinados y principados (Ma­
quiavelo) , la formacion de los estados liberales (Hobbes, 
Locke) y la crisis del estado liberal (Schmitt). 

LComo interpretar la metafora "abrieron las puertas al 
pensamiento otro"? Como desprendimiento y apertu-

WALTER MIGNOLO 

ra4. Y quizas con otra metafora que coopere con respecto 
ala inteligibilidad del tipo de puertas del que hablo en es­
te caso . Ya no se trata de las puertas que conducen a la 
verdad (aletheia), sino a otros lugares: a los lugares de la 
memoria colonial; a las huellas de la herida colonial des­
de donde se teje el pensamiento des-coloniaI5. Puertas 
que conducen a otro tipo de verda des cuyo fundamento 
no es el ser sino la colonialidad del ser, la herida colonial. 
El pensamiento des-colonial presupone, siempre, la dife­
rencia colonial (yen ciertos casos, que no voy a analizar 
aqui, la diferencia imperial). Esto es, la exterioridad en el 

preciso sentido del afuera (barbaro, colonial) construido 
por el adentro (civilizado, imperial); un adentro asentado 
sobre 10 que Castro-Gomez revelo como la hybris del 

4. Me refiero a la noci6n de "desprendimiento epistemico" en la cita de Quijano. 
EI desprendimiento epistemico difiere, en el sentido de la diferencia colonial , del 
uso que Samir Amin Ie dio allermino "deconnection" (traducido al ingles como 
·'de-linking·). Amin se mantuvo en la burbuja de la episteme moderna y su de-lin­
king sugirio un cambio de contenido pero no de los terminos de la conversaci6n. 
EI "desprendimienlo epistemico" en cambio, senala el momenta de qUiebre y de 
fractura. mOlnenLO de apertura . Este senlido, "apertura" difiere tambien del sen­
tido que un concepto similar tiene en Agamben: Laperto: Luomo e I'animale 
(2002) traducido al ingles como "the open.", Hay trad. cast., Lo abierlO. Valencia, 
Prc-IexLOs. 2005. En el pensamiento des-colonialla apertura es el desprendimien­
LO, precisamente. de dicoLOmias naturalizadas como "el hombre y el animal. " Tal 
distinci6n no seria pensable como punto de partida ni para Waman Puma ni pa­
ra Ollabah Cugoano. Ver las secciones siguientes. 

5. [I concerto de herida colonial proviene de Gloria Anzaldua, en una de sus ya 
celebres rrases: "The U.S. Mexican border" es una herida abierta "where the Thrid 
World grates against the first and bleeds. Borderlands", La Frontera, 1987. Obvia­
mente . la expresi6n tiene valor de cambio en todas aque\las situaciones en las 
cu,lles Europa y Estados Unidos inflingieron y continuan inflingiendo la fricci6n 
de la misi6n civilizadora, desarrollista y modernizadora . 

90 91 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

punto cer06 en la presunta totalidad (totalizacion) de la 
gnosis de Occidente fundada, recordemos una vez mas, 
en el griego y el latin y en las seis lenguas modernas im­
periales Europeas. 

El giro des-colonial es la apertura y la libertad del pensa­
miento y de formas de vida (economias-otras, teorias po­
liticas-otras), la limpieza de la colonialidad del ser y del 
saber; el desprendimiento del encantamiento de la retori­
ca de la modernidad, de su imaginario imperial articula­
do en la retorica de la democracia. 

En dialogo con la razon imperial critica, diria 10 siguien­
te: Martin Heidegger tradujo aletehia (verdad) como "Lo 
abierto y libre en la restitucion del ser" (Parmenides, 195). 
En la medida en que el apropiacion es el horizonte del 
pensamiento des-colonial y no la "verdad", "es 10 abierto 
y libre en la des-colonialidad del ser." No importa cuantas 
criticas hagamos a los imperios, al imperialismo 0 al im­
perio. Todas ellas giraran en redondo, seran mordiscos en 

. la cola. Las critic as en la lengua del imperio contimlan 
ocultando la puerta, Ia apertura y Ia Iibertad a las cuales 
apunta el pensamiento des-colonial. Metaforas tales como 
"un mundo en el que quepan muchos mundos" y "otro 
mundo es posible" son las metaforas que muestran don­
de esta la puerta. 

El pensamiento des-colonial tiene como razon de ser y 
objetivo la des-colonialidad del poder (de la matriz colo­
nial de poder). Este programa fue tambien diseflado por 

6. Santiago Castro-G6mez, La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilustraci6n en 
la Nueva Granada (1750-1816). Bogota: Instituto Pensar, Universidad Javeriana, 
2005. 

WALTER MIGNOLO 

Quijano en el articulo citado: 

En primer termino, \es necesarial la descolonizaci6n epistemol6gica, 
para dar paso luego a una nueva comunicaci6n inter-cultural, a un inter­

cambia de experiencias y de significaciones, como la base de otra racio­
nalidad que pueda pretender, can legitimidad, alguna universalidad. 
Pues nada menos racional, finalmente, que la pretensi6n de que la es­
pecifica cosmovisi6n de una etnia particular sea impuesta como la racio­
nalidad universal, aunque tal etnia se Harne Europa occidental. Porque 
eso. en verdad, es pretender .el titulo de universalidad para un provin­

cialismo7 (itlilicas mias) 

"Donde aparecen, en la vida diaria de la sociedad civilJpo­
litica, del estado y del mercado, los signos de la retorica de 
la modernidad que oculta la 16gica de la colonialidad en la 
burbuja totalizante de la modemidad imperial (0 la cos­
movision universalizada de una etnia particular)? Cierta­
mente, estas tres esferas (sociedad civilJpolitica, estado, 
mercado 0, si se quiere, vida cotidiana, regulaciones gu­
bernamentales y produccion y distribucion de bienes y 
consumo) no son autonomas. El estado y el mercado de­
penden de los ciudadanos y los consumidores, los cuales 
forman la sociedad civil y politica. El estado y el mercado 
necesita tambien de la franja de los no-ciudadanos Cinmi­
grantes ilegales y otras formas de ilegaJidad) y de no-con­
sumidores (la franja creciente de indigencia y de pobreza 
en todo el globo y en cada pais, particularmente los del ex­
tercer mundo y las ex-colonias del ex-segundo mundo). 
Los ciudadanos necesitan del estado y el mercado necesi­
ta de los consumidores. Pero eso no es todo, puesto que 
estado, ciudadanos, consumidores y mercados estan rela­
cionados, en un primer nivel, a la configuracion nacional 
del estado, que tambil~n interactua con el mercado, de ma­

7. Quijano. op.cit., 447. 

92 
93 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

nera conOictiva. Y es aqui donde los limites del estado-na­
cion se abren a 10 transnacional. A nivel de la sociedad ci­
vil, la apertura a 10 transnacional se manifiesta hoy funda­
mentalmente en las migraciones. Las migraciones generan 
un doble e1ecto: en el pais de salida, y en el pais de llega­
da. Los acontecimientos en Francia de noviembre de 
2005 , son un caso paradigmatico en la esfera de 10 -trans­
nacional de las consecuencias economic as y estatales en la 
esfera de la sociedad civiVpolitica en los paises industria­
lizados (particularmente en los G7 donde se concentra el 
-poder economico}. A nivel del mercado (y con ello me re­
fiero al control economico de la tierra, tanto en el campo 
como en la ciudad; a la explotacion del trabajo y a la pro­
duccion y consumo) la quema masiva de automoviles en 
Francia revela un lugar en el que e1 jardin de la sociedad 
civil en ia burbuja de la modernidad se encuentra con las 
consecuencias invisibilizadas de la colonialidad. 

tDonde -en la vida cotidiana emergen los sintomas de la 
irresoluble tension entre re.torica de la modernidad y logi­

. ca de la colonialidad, su constitutividad de distintas cabe­
zas en un solo cuerpo? tDonde emerge la energia des-colo­
nial y como se manifiesta? Los levantamientos en Francia, 
en noviembre de 2005, revelan un punto de articulacion 
entre e5a esfera y la ilusion de un mundo que se piensa y 
se con5truye a 5i mismo como EL mundo (retorica de la 
modernidad) y las consecuencias de esa retorica (logica de 
la colonialidad) . En y desde ese mundo, 10 aparente es la 
barbarie , irracionalidad , juventud, inmigracion que hay 

que controlar por la fuerza policial y militar, encarcelar y 
usar casos como estos para enarbolar la retorica de la mo­
dernidad. La tendencia liberal propondra educacion; la 
tendencia conservadora expulsion y la tendencia de iz­
quierda, inclusion. Cualquiera de estas soluciones deja in­

.... 

WALTER MIGNOLO 

tacta la logica de la colonialidad: en los paises industriah­
zados, desarrollados, ex-primer mundo, G-7, la logica de la 
colonialidad vuelve como un boomerang a largo plaza , en 
un movimiento que comenzo en el siglo XVI. En los paises 
en desarrollo, no industrializados, ex-tercer mundo, Iii 10­
gica de la colonialidad continua su marcha trepanadora 
(hoy, literalmente, en las zana amazonica y del oeste de 
Colombia , donde la presencia de los bulldozers amarillos 
conslituyen, junto con los helicopteros y las bases milita­
res, la evidencia insoslayable de la marcha de la moderni­
dada toda costa). El boomerang retorna desde los territo­
rios fuera de las fronteras de los G7: el boomerang vuelve 
adentro (las torres gemelas de New York, el tren de Madrid, 
el autobus y el metro de Londres) pero tambien fuera 
(Moscow,' Nalchik, Indonesia , Ubano). jEl heehG de que 
condenemos la violencia de estos actos. en los· que nunca 
se sabe donde estan los limites entre los agentes de la 50­

ciedad civil y politica, los estados y eI mercado , no signifi­
ca que deb amos cerrar los ojos y sigamos entendiendo es­
tos actos como nos 10 presenta la retorica de Ia modernidad 
tanto de los medios como en los discursos oficiales del es­
tado! En general, los medios, bajo un simulacra de infor­
macion, ocuitan, aunque existan rincones de los mismos 
medios donde los aruilisis de disenso luchan por hacerse 
ofr. Pero esos analisis disienten en el contenido y no en los 
terminos de la conversacion. El pensamiento des-colonial 
no aparece todavia, ni siquiera en las publicaciones de la 

mas extrema izquieida. Y la razon es que el pensamiento 
des-colonial ya no es izquierda, sino otra cosa: es despren­

dimiento de la episteme politica moderna articulada como 
derecha, centro izquierda; es apertura hacia otra cosa, en 
marcha, buscandose en la diferencia. 

Condenar la violencia terrorista no quiere decir rendirnos 

94 
95 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENOIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

al pensamiento. Ese lujo se 10 pueden dar personas con 
intereses particulares (yen ciertos casos con limitaciones 
para entender la situacion global) como el presidente 
George W Bush y el primer ministro Tony Blair. 

Por otra parte, entender la violencia en el marco interpre­
tativo comun a la guerra fria, 0 sea, 10 occidental liberal, 
capitalista y cristiano-protestante contra 10 occidental­
oriental (i.e., eurasia) socialista en politica, comunista en 
economia y cristiano ortodoxo en religion (en ambos ca­
sos, el conflicto entre secularismo y religion necesita de un 
anal isis mas detenido; no obstante, ambas memorias reli­
giosas estan ahi, reprimidas y presentes de distinta mane­
ra) invisibilizando de nuevo la apertura hacia la Iibertad 
que estaba en otra parte y no en la confrontacion de los 
opuestos en el mismo sistema ideologico: liberalismo vs. 
socialismo. (Donde? (En que parte? En los movimientos 
politicos de descolonizacion ocurridos aproximadamente 
entre 1947 y 1970, por ejemplo. Sin duda, estos movimien­
tos fracasaron; asi como fracaso el socialismo/comunismo 
en Rusia. Pero ambos dejaron hue lIas. Dos salvedades an­
tes de seguir adelante para, en realidad, ir hacia el pasado. 

Una de las razones por las cuales los movimientos de des­
colonizacion -como en el socialismo/comunismo- "fracasa­
ron" es porque el cambio se produjo en el contenido pero 
no en los terminos de la conversacion. La apropiacion del 
estado por elites nativas, en Asia y en Africa (como antes 
en las Americas, Haiti (siendo un caso particular que no 
puedo analizar aqui, la construccion del estado colonial 
por elites criollas, de descendencia iberica en el sur y bri­
tanica en el norte) se mantuvieron en el sistema del pensa­
miento unico (de nuevo, griego y latin y sus secuelas mo­
demolimperiales). Tal es asi que en ciertos casos, los 

WALTER MIGNOLO 

estados des-colonizados siguieron las reglas del juego libe­
ral, como en India; en otros casos, intentaron una aproxi­
macion al marxismo, como en el caso de Patrice Lumum­
ba (Primer Ministro de la Republica Democratica del 
Congo). La enorme contribucion de la des-colonizacion (0 

independencia) tanto en la primera oleada desde 1776 a 
1830 en las Americas, como en la Segunda en Asia y en 
Africa, es haber plantado la bandera de la pluri-versalidad 
des-colonial frente a la bandera y los tanques de la uni-ver­
salidad imperial. Los limites de todos estos movimientos 
fueron no haber encontrado la apertura ni la libertad de un 
pensamiento-otro: esto es, de una des-colonizacion que lle­
vara, en terminos de los Zapatistas a un mundo donde que­
pan muchos mundos (por ejemplo, la pluri-versalidad) que 
en el Foro Social Mundial se reafirma en la conviccion de 
que otro mundo es posible. Es importante observar que las 
aperturas hacia 10 que Ramon Grosfogel describio como 
"Segunda descolonizacion" ocurren despues de la conclu­
sion de la guerra fria. No solo los Zapatistas y el Foro So­
cial Mundial, sino tambien Hugo Chavez. La plataforma 
epistemico-politica de Hugo Chavez (metaforicamente, la 
revolucion bolivariana) ya no es la misma plataforma en la 
que se afirmo Fidel Castro (metaforicamente, la revolucion 
socialista). Son otras las reglas del juego que estcin plan­
teando Chavez en Venezuela y Evo Morales en Bolivia. Pe­
dagogicamente, podriamos ver a Lula da Silva, Nestor 
Kirchner y Tabare Vazquez como "momentos de transi­
cion" entre la plataforma epistemico-politica de Castro por 
un lado y de Chavez y Morales por otro. 

Lo que quiero decir es que "ese otro mundo" que empe­
zamos a imaginar ya no puede ser solo liberal, cristiano 0 

marxista 0 una mezcla de los tres que asegurara que la 
burbuja modemo/colonial, capitalista e imperial triunfa­

6 
97 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

ni, 10 cual, a su vez, aseguraria 10 que Francis Fukuyama 
celebr6 como el fin de la historia. Asi imagin~ que pensa­
ria Fukuyama: que toda la poblaci6n de China, toda la 
poblaci6n islamica desde el oeste medio a central hasta 
Asia y desde Asia Central a Indonesia; todos los indigenas 
de las Americas desde Chile a Canada y de Australia y 
Nueva Zelandia; toda la poblacion Africana del sur del Sa­
hara, mas la diaspora en las Americas; que todos los Lati­
no/as y otras minorias en USA; en fin que todos esos mi­
Hones de personas que cuadruplican 0 quintuplican la 
poblacion de la Europa atlantica y la America del norte, 
se rendirfan a los pies del amo y al modo de vida paradi­
sfaco que el occidente capitalista y el estado-liberal demo­
cratico, entretenido por una industria televisiva y musical 
sin parangon; momificado por una tecnologfa que cada 
minuto crea un nuevo 'trick' de embelesamiento y jubi­
leo, se proyecta hacia un exito sin Ifmites, una excelencia 
sin fronteras y un crecimiento tecno-industrial-genetico 
que asegura el paraiso para todos los mortales. En ese pa­
norama, el marxismo continuaria como la necesaria opo­
sicion para que el sistema se mantenga. El fin de la his to­
ria serfa asi el triunfo del liberalismo, secundado por la 
Cristiandad conservadora frente a la constante protesta 
de la izquierda marxista y de la filosofia de la liberacion. 
Asf seria, hasta el fin de los tiempos. Nos guste 0 no, des­
pues del fin de la historia, llego Afganistan, Iraq, Katrina, 
Francia 2005. Literalmente, empezo otra historia, la his­
toria en la que el pensamiento colonial, gestado desde el 
momento fundacional de la modernidadlcolonialidad co­
mienza a tomar el liderazgo. 

Repensemos desde el punto al que acabamos de llegar en 
este argumento la interpretacion a la que fueron reduci­
das las independencias descolonizadoras. Se interpreta-

WALTER MIGNOLO 

ron como procesos de liberacion imperial: en el siglo XIX 
lnglaterra y Francia apoyaron a la descolonizacion de las 
colonias de Espana y Portugal; en el siglo XX Estados 
Unidos apoyo la descolonizacion de las colonias de Fran­
cia e Inglaterra. En realidad, fueron liberacion de un im­
perio para caer en manos del otro que apoyaba los movi­
mientos de independencia en nombre de la libertad. La 
posibilidad del pensamiento des-colonial fue silenciada 
por las interpretaciones oficiales. Las denuncias de Amil­
car Cabral , de Aime Cesaire, de Frantz Fanon fueron ad­
miradas para ser descalificadas; como se celebraron los 
logros de Patrice Lumumba despues de cortarle el cuerpo 
en pedazos. Repensar los movimientos de independencias 
descolonizadores (en sus dos momentos historicos, en 
America y en Asia-Africa) significa pensarlos eomo mo­
mentos de desprendimiento y apertura en los procesos de 
des-colonizar el saber y el ser; momentos que fueron ve­
lados por la maquinaria !nterpretativa de la retorica de la 
modernidad , el ocultamiento de la colonialidad y, en con­
secuencia, la invisibilizacion del pensamiento des-colo­
nial en germen. En otras palabras, las independencias 
descolonizadoras se interpretaron en la misma logica "re­
volucionaria" de la modernidad segun el modele de la re­
volucion gloriosa en lnglaterra, la revolucion Francesa, y 
la revolucion bolchevique en Rusia . Repensar quiere de­
cir, desprender la logica de las independencias descoloni­
zadoras de las revoluciones burguesas y socialista. 

Tawantinsuyu, Anahuac y el Caribe Negro: 

Las "Grecias" y "Romas" del pensamiento des-colonial 


El pensamiento des-conial surgio y continua gestandose 

en dialogo conflictivo con la teo ria politica de Europa, 


98 
99 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

para Europa y desde ahi para el mundo (por ejemplo, la 
emergencia de los neoconservadores, en Estados Unidos, 
en continuidad directa 0 indirecta en America con las teo­
rias de Schmitt). De ese dialogo conflictivo surge el pen­
samiento fronterizo , que seria redundante llamar crftico 
(aunque a veces es necesario para evitar confusiones) 
despues de leer a Waman Puma y Cugoano. En todo ca­
so, si Ie llamamos crftico serfa para diferenciar la teorfa 
critica modernalpostmoderna (Escuela de Frankfurt y sus 
secuelas; post-estructuralismo) de la teo ria critica des-co­
lonial, que bien muestran en su gestacion los autores 
mencionados. El pensamiento des-colonial, al desprender­
se de la tirania del tiempo como marco categorial de la 
modernidad, escapa tambien a las trampas de la post-co­
lonialidad. La post-colonialidad (teoria 0 critica post-co­
lonial) nacio entrampada con la (post) modernidad. De 
ahi que Michel Foucault, Jacques Lacan y Jacques Derri­
da hayan sido los puntos de apoyo para la critica post-co ­
lonial (Said , Bhaba, Spivak). El pensamiento des-colonial, 
por el contrario , se rasca en otros palenques. En el caso 
de Waman Puma, de las lenguas, las memorias indigenas 
confrontadas con la modernidad naciente; en Cugoano, 
las memorias y experiencias de la esclavitud, confronta­
das con el asentamiento de la modemidad tanto en la eco­
nomia como en la teoria politica. El pensamiento des-co­
lonial hoy, al asentarse sobre experiencias y discursos 
como las de Waman Puma y Cugoano, en las colonias de 
las Americas, se desprende (amigablemente) tambien de 
la critica postcolonial. Veamos, primero, en que consisten 
estos dos pHares del pensamiento des-colonial en la colo­
nizaci6n de las Americas y en la trata de esclavos. Y lue­
go especularemos sobre las consecuencias de estos silen­
cios en la teo ria politica y la filosofia , en Europa. Insisto 

WALTER MIGNOLO 

en la 10calizaci6n, si es todavia necesario recordarlo, 
puesto que sabemos ya desde hace tiempo que todo pen­
samiento esta localizado pero, a pesar de saber esto, hay 
una tendencia general a aceptar el pensamiento construi­
do a partir de la historia y experiencia Europea como des­
localizado. Estos sutiles deslices pueden ser de graves 
consecuencias: en el siglo XVIII muchos intelectuales de 
la Ilustracion condenaron la esclavitud, pero ningun de 
ellos deja de pensar que el negro africano era un ser hu­
mano inferior. Estos prejuicios y cegueras continuan en la 
geopolitica del conocimiento- EI pensamiento des-colo­
nial da vuelta la tortillas, pero no como el opuesto contra­
rio (por ejemplo, como el comunismo en la Union Sovie­
tica opuesto al liberalismo en la Europa occidental y 
Estados Unidos) sino mediante una oposici6n desplaza­
da: el pensamiento des-colonial es el de las variadas opo­
siciones planetarias al pensamiento unico (tanto el que 
justifica la colonialidad, desde Sepulveda a Huntington 
como el que condena la colonialidad (Las Casas) 0 la ex­
plotaci6n del obrero en Europa (Marx)) . Esto es: todo el 
planeta, a excepcion de Europa occidental y Estados Uni­
dos tienen un factor en comun: todos ell os tienen que li ­
diar con la invasion, diplomatica 0 guerrera, beneficiosa 
o desastrosa , de Europa Occidental y Estados Unidos. A 

la vez, Europa Occidental y Estados Unidos tienen algo 

en comun: una historia de quinientos arros de invasion, 

diplomatica 0 armada, en el resto del mundo. 


Waman Puma y Ottabah Cugoano abrieron un espa,cio­

otro, el espacio del pensamiento des-colonial, en la diver­

sidad de las experiencias a las que seres humanos fueron 

forzados por la invasiones Europeas en estos dos casos. 

Me detendre en ellos como los fundamentos (semejantes 

a los fundamentos griegos para el pensamiento occiden­

100 
101 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTQ Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

tal) del pensamiento des-colonial. Estos fundamentos 
historicos (claro, hist6ricos, no esenciales) crean las con­
diciones para una narrativa epistemica que enlace la ge­
nealogia global del pensamiento des-colonial (realmente 
otra en relacion a la genealogia de la teoria postcolonial) 
se encuentran en Mahatma Gandhi, WE.B Dubois, Juan 
Carlos Mariategui, Amilcar Cabral, Aime Cessaire, Frantz 
Fanon, Fausto Reinaga, Vine Deloria , Jr., Rigoberta Men­
chu, Gloria Anzaldua, el movimiento Sin Tierras en Bra­
sil , los Zapatistas en Chiapas, los movimientos indigenas 
y Afros en Bolivia, Ecuador, Colombia, el Foro Social 
Mundial y el Foro Social de las Americas. La genealogfa 
del pensamiento des-colonial es planetaria y no se limita 
a individuos, sino que se incorpora en movimientos so­
ciales (10 cual nos remite a movimientos sociales indige­
nas y Afros-Taki Onkoy para los primeros, cimarronaje 
para los segundos) y en la creacien de instituciones, co­
mo los foros que se acaban de mencionar, etc. 

Waman Puma estructuro la tesis general del manuscrito 
que Ie envio a Felipe III en el titulo mismo Nueva. Cor6ni­

ca y Buell Gobierno. La tesis es, basicamente, la siguiente: 
1) una nueva cor6nica es necesaria porque las cronicas cas­
tellanas todas tienen sus limites. El limite que tienen, sin 
embargo, no es un limite del mismo paradigma teol6gico 
cristiano desde el cual se narra. Por ejemplo, la diferencia 
que puede haber entre un jesuita, un dominico 0 un sol­
dado. Ni tampoco es cuestion de si el cronista castellano 
fue testigo presencial (l testigo presencial de que?, l de si­
glos de historia Aymara 0 Nahuatl?). Algunas disputas in­
ternas se daban entre quienes sustentaban el privilegio de 
"yo 10 vi" y aquellos que reflexionabansobre las lndias en 
Castilla (lugar fisico) y desde (lugar epistemico greco-lati­
no-cristiano) como L6pez de Gomara frente a Bernal Diaz 

WALTER MIGNOLO 

del Castillo. Esos limites no fueron reconocidos (quizas 
tampoco percibidos) entre los castellanos. Quien podia 
verlos era Waman Puma. No solo que los castellanos no 
percibieron ellos mismos 10 que percibi6 Waman Puma, 
sino que tampoco estaban en condiciones de comprender 
10 que Waman Puma percibia y el argumento que Ie pro­
puso a Felipe Ill. En consecuencia, Waman Puma Cue "na­
turalmente" silenciado por cuatrocientos anos. Y cuando 
se 10 "descubri6" aparecieron tres !ineas interpretativas. 
Una, la de los conservadores que insistieron en la Calta de 
inteligencia de un indio. La posici6n academica progresis­
taB que comprendio tanto la contribucion de Waman Pu­
ma como su silenciamiento por parte de hispanos penin­
sulares , criollos de America del Sur; la tercera rue la 
incorporacien de Waman Puma en el pensamiento indige­
na como uno de sus fundamentos (por ejemplo, como Pla­
ten y Aristoteles para el pensamiento Europeo). Asi, en los 
debates actuales de la Asamblea Constituyente en Bolivia, 
la posicion indigena privilegia la presencia y re-inscrip­
cion del Tawantinsuyu y los legados del pensamiento des­
colonial en la organizacion social y economica de Bolivia; 
mientras que el estado liberal privilegia la continuacion 
del modelo europeo de Estado. La universidad intercultu­
ral de los pueblos y naciones indigenas del Ecuador 
(Amawtay Wasi), forj6 su curriculum y objetivos de ense­
nanza superior en el Tawantinsuyu y en el kichua, aunque 

B. (Franklin Peace en Peru. Rolena Adorno en USA. Mercedes L6pez Barah en 
Puerto Rico; Raquel Chang-Rodriguez. Peru~USA; http://www.ensayistas.orglfilo­

sofoslperulguamanlintrod. htm) 

102 
103 

http://www.ensayistas.orglfilo


EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

tambien se "use" el castellan09; mientras que la universi­
dad estatal continua reproduciendo a la universidad napo­
le6nica, encerrada en los legados del griego, el latin y las 
seis lenguas imperiales europeas modernas. En este caso, 
el castellano, con total desmedro y olvido del quechua. 

El potencial epistemico y descolonizador esta ya presente 
en la "nueva cr6nica." Waman Puma miraba y compren­
dia desde la perspectiva del sujeto colonial (el sujeto for­
mado y forjado en el Tawantinsuyu y en el keswaymara 
confrontado con la presencia repentina del castellano y 
del mapamundi de Ortelius) y no del sujeto moderno que 
en Europa comenz6 a pensarse a si mismo como sujeto en 
y a partir del renacimiento. Tenia tambien acceso a infor­
maciones a las que no ten ian acceso los castellanos: pocos 
castellanos dominaban el aymara y el quechua, y quienes 
llegaron a comprenderlos en sus andanzas por los Andes, 
quedaron todavia lejos en la comprensi6n de una lengua 
y una subjetividad, de igualar sus anos de escolaridad en 
latin y griego y de vivencia en la peninsula. ,Puede ima­
ginarse a Waman Puma en Castilla contando las historias 
de los castellanos y sus antiguedades greco-latinas? Pues 
en buena y justa hora los castellanos se hubieran sentido 
humillados y Ie hubieran dicho a este senor que en reali­
dad no entendia muy bien de que se trataba; que el latin, 
el griego y la Cristiandad no son cosas que se compren­

9. Las motivaciones politicas, filosofia educativa, conceptualizaci6n del curricu­
lum y estructura de los cidos de aprendizaje (y de desaprender 10 aprendido en 
el proceso de colonialidad del saber para descolonizar el saber y eJ ser), estan ex­
plicadas en detalJe en Sumak Yachaypi , Alii Kawsaypipash Hachakuna (Aprender en 
III Sabidurfa y el Buen Vivir) : Quito: Universidad Intercultural Amawta Wasi­
UNESCO, 2004. Parte del proceso de gestaci6n puede verse en eJ Boletin Icci-Ri­
mai, del 2001, http://icci.nativeweb.orglboletinl33/; 

104 

WALTER MIGNOLO 

den en un par de anos. De modo que, si bien el nativo 
(andino 0 castellano) no tiene privilegios en cuanto a la 
verdad de la historia, ambos si tienen una subjetividad y 
una localizaci6n geo-hist6rica (lenguas, tradiciones, mi­
tos , leyendas, memorias) singular en las cuales se basa su 
manera de comprenderse a si mismo, a los otros y al mun­
do. Y esta singularidad de experiencia y de vivencias no 
Ie puede ser negada ni a los unos ni a los otros (eran to­
dos hombres en este contexto) , aunque los castellanos 
asumian al mismo . tiempo una universalidad que les era 
propia y que no pertenecia a ningun otro habitante del 
planeta que no fuera cristiano. 

Ademas, como sujeto colonial Waman Puma fue una sub­
jetividad de frontera (doble conciencia, conciencia mesti­
za en la terminologia de hoy), subjetividad en la que no 
pudieron ser ninguno de los castellanos, incluido Juan de 
Betanzos, quien se cas6 con una princesa Inca. El pensa­
miento fronterizo surge de la diferencia imperial/colonial 
de poder en la formaci6n de las subjetividades. De ahi 
que el pensamiento fronterizo no sea con-natural a un su­
jeto que habita la casa del imperio; pero que si 10 sea en 
la formacion de sujetos que habitan la casa de la herida 
colonial. La "nueva cronica" es eso precisamente: un re­
lato donde las cosmologia Andina (keswaymara) comien­
za a rehacerse en dialogo conflictivo con la cosmologia 
cristiana, en toda su diversidad misionera castellana (do­
minicos, jesuitas, franciscanos) y con la mentalidad buro­
cratica de los organizadores del estado bajo las ordenes de 
Felipe II. Waman Puma y los cronistas castellanos estan 
separados por la diferencia colonial epistemica; invisible 
para los castellanos, visible como una gran muralla para 
Waman Puma. Es en confrontacion con esa muralla que 
Waman Puma escribe. El hecho de que para los castella­

105 

http://icci.nativeweb.orglboletinl33


EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL. DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

nos, y para quienes ven las cosas desde la diversidad de la 
cosmologia europea, esa muralla (la diferencia epistemica 
colonial) fuera invisible, llevo a la no-comprension de la 
propuesta de Waman y a su silenciamiento. 

(Que proponia Waman Puma? Un "buen gobierno" basa­
do en una "nueva cronica." Era natural que asi fuera. El 
historiador catalan Joseph Fontana dijo no hace mucho" 
tiempo: hay tantas historias como proyectos politicos (oi­

do de quienes escucharon una conferencia en la cual 10 

expreso; si no 10 hubiera dicho Fontana, habria que decir­
10). La diversidad de proyectos politicos de los castella­
nos se aunaban en un concepto de historia que cuyas 
fuentes estaban en Grecia y Roma (Herodoto, Tito Livio, 
Tasso) . El proyecto politico que ejemplifican Waman Pu­
ma 0 el Taqi Onkoy, no. No se apoyan en la memoria de 
Grecia y Roma (demas esta decir que no habfa absoluta­
mente ninguna raz6n para que as} fuera, pero el no serio, 
fue otro elemento de la inferioridad de los Indios que no 
conocian ni la Biblia ni a los pensadores Greco-Roma­
nos). 

(Como proponia Waman Puma este "buen gobierno"? En 
primer lugar, estructuro el relato historico con una cons­
tante y coherente critica etico-politica. Critico por igual a 
los castellanos, a los Indios, a los Negros, a los Moros y a 
los Judios. La zona del Cuzco, en la Segunda mitad del si­
glo XVI era sin duda una sociedad "multicultural" (diria­
mos hoy). Pero no una sociedad "multicultural" en el im­
perio sino en la colonia. (Hay alguna diferencia? 
"Multiculturalismo" es "multiculturalismo" no importa 
donde, se argumentaria desde una epistemologia des-in­
corporada y des-localizada. Se puede pensar, como simple 
correlacion, en la sociedad "multicultural" de la penfnsu-

WALTER MIGNOLO 

la: cnstlanos, moros, judios, conversos que ponian en 
movimiento las tres categorias religiosas. En las colonias, 
en cambio, los pilares eran indios, castellanos y africanos, 
sobre tOdD desde finales del siglo XVI en adelante. Ade­
mas, en las colonias aparece la categorias de mestizaje y 

los tres mestizajes "basicos" a partir de los tres pilares del 
triangulo etno-racial: mestizo/a, mulato/a y zambo/a. La 
teoria politica de Waman se articula en dos principios: 

Primero, la critica a todos los grupos humanos identifica­
bles en la colonia, segun las categorias clasificatorias del 
momento. Nadie se salva de las criticas de Waman Puma. 
Pero, (cual es el criterio que emplea Waman para su cri­
tica? El cristianismo. (C6mo?, pregunto un estudiante en 
la tercera clase sobre Waman Puma; (como puede ser 
pensamiento des-colonial si abrazo el cristianismo? Pues, 
sin embargo si. Reflexionemos. A finales del siglo XVI y 

principios del XVII no habfa Diderot, ni Rousseau, ni 
Kant, ni Spinoza, ni Marx, ni Freud. Es decir, la critica se­
cular no existia todavia. Waman Puma asume la cristian­
dad historica y eticamente. Historicamente, en la medida 
en que argumenta la cristiandad de los andinos ante de la 
llegada de los castellanos. Este argumento tiene dos nive­
les. Uno el nivel historico. Superficialmente Waman Pu­
ma seria un mentiroso puesto que no hay cristianismo an­
tes de la llegada de los castellanos. El otro nivel es 
logico-epistemico. En esta lec tura , el cristianismo en Eu­
ropa no seria sino la versi6n regional de ciertos principios 
que afectan a la conducta humana y que establecen crite­
riDs para la convivencia, para el "buen vivir." El argumen­
to de Waman Puma debe leerse en este segundo nivel y 
no en el primero. La lectura del primer nivel es Eurocen­
trico y Ie otorga a la cristiandad occidental Europa (la que 
se expande a America) la posesion de principios univer­

106 
107 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL. DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

sales bajo el nombre de Cristianismo. Cristianismo en el 
argumento de Waman Puma es equivalente al de demo­
cracia en la pluma y la palabra de los Zapatistas: democra­
cia no es propiedad privada del pensamiento y la teoria 
politica de OCcidente. sino un principio de convivencia, 
de buen vivir. que no tiene dueno. Waman Puma se apo­
dero de los principios cristianos a pesar de y contra los 
malos cristianos como los Zapatistas se apoderan de de­
mocracia a pesar de y contra el gobierno Mexicano en 
contubernio con la comercializacion de la democracia en 
el mercado de Washington. Esta analogia tiene una doble 
funcion: pedagogica para familiarizar la situacion de Wa­
man Puma hace cuatro siglos y medio; politica y episte­
mica, para recordar la continuidad del pensarniento des­
colonial a traves de los siglos, en sus diversas 
manifestaciones. 

Segundo, una vez realizada la CTitica a todos los grupos 
humanos y de haber identificado tambien las virtudes de 
todos los grupos humanos, Waman Puma propone un 
"buen gobierno" de los virtuosos no importa sean indio­
s/as, castellanos/as, moro/as 0 africa no/as negro/as. EI 
"buen gobierno", en otras palabras, se prop one como el 
lugar de la convivencia y de superacion de la diferencia 
colonial. Los dos grupos fuertes -politica y demografica­
mente- eran sin duda los castellanos y los indios; y es una 
de las posibilidades logicas que Waman Puma no oculte 
su identificacion con los indios, aunque pod ria haber op­
tado por identificarse con los castellanos asumiendo que 
nunca seria un castellano en subjetividad aunque 10 fuera 
por le~alidad . En la medida en que el pensamiento des­
colonial surge de un giro geo- y corpo-politico frente a la 
teo-politica (des-incorporada y des-Iocalizada 0, mejor, 
localizada en el no-Iugar de espacio que media entre Dios 

WALTER MIGNOLO 

y sus representantes en la tierra), "Ia epistemologia del 
punto cero", es incongruente con el pensamiento des-co­
lonial: la epistemologia del punto cero funda y sostiene la 
razon imperial (teo- y ego-politicamente)10. 

Waman Puma construyo la idea de "buen gobierno" en el 
Tawantinsuyu. Contrario a las utopias occidentales mo­
dernas que inicio Tomas Moro, un siglo antes, la utopia 
de Waman Puma no se ubica en un no-Iugar del tiempo 
(las utopias occidentales modernas se afincan en un no­
espacio de un futuro secular), sino en la reinscripci6n de 
un espacio desplazado por los castellanos En verdad, 10 
que propone Waman Poma es una "topia" de la raz6n 
fronteriza y de pensamiento des-colonial. Razon fronteri­
za porque su "topia" se estructuro en el Tawantinsyu. Co­
mo se sabe, Tawantinsuyu significa aproximadamente 
"los cuatro lados 0 rincones del mundo." Para quien no 
este familiarizado/a con el diagrama de Tawantinsuyu, 
imagine las diagonales de un cuadrado (sin los cuatro la­
dos, solo las diagonales). Los cuatro espacios formados 
por las diagonales son los cuatro suyos, espacios significa­
tivos en la estructura y jerarquias sociales. EI centro, en 
el incanato, 10 ocupaba Cuzco; y en las zonas 0 pueblos 
del incanato, todos ellos organizados en Tawantinsuyu, se 
ubicaba el pueblo en cuesti6n. En este esquema, Waman 
Puma situ6 a Felipe III en el centro del Tawantinsuyu, 
puesto que como 10 muestra su Pontifical Mundo, Felipe 
III ocupaba el trono tanto en Castilla como en el Tawan­
tinsuyu. Luego, Waman Puma distribuy6 los suyus a cada 

10. La ego-politica desplaz6 pero nunca elimin6 la leo-polilica. Ambas se reunen , 
entre Otros muchos lugares, en el pensamienlo politiCO de Carl Schmitt, eJemplar­
menle . en Politische Theologie. Vier Kapitel, Zur Lehre von der Souveranitat (1922, 
1934) 

108 

109 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

uno de los grupos mencionados. En suyo situ6 a los in­
dios, en otro a 10 castellanos, en otro a los moros y en otro 
a los africanos. En la medida en que Tawantinsuyu es una 
estructura jenirquica, Waman Puma mantuvo esa jerar­
quia en la distribuci6n de suyos (detalles que no vienen al 
caso aqui puesto que nuestro objetivo es localizar la 
emergencia del pensamiento colonial y no entrar en el 
analisis de su estructuraci6n) . No obstante, el "buen go­
bierno" se propuso como un espacio de co-existencia con 
Castilla, por un lado, y de co-existencia entre varias co­
munidades (0 naciones) en el Tawantinsuyu. Es decir, co­
existencia trans-national y co-existencia inter-cultural. 
Inter-cultural y no multi-cultural, porque en la propuesta 
de Waman Puma Felipe III no es el soberano de una es­
tructura politica hispanica en el Tawantinsuyu, sino que 
es el soberano del Tawantinsuyu. Felipe III queda a si des­
colocado de su memoria, tradici6n lengua, formaci6n y 
pensamiento politico. 

Tal teoria politica, la de Waman Puma, es producto del 
pensamiento fronterizo critico y, por eso, pensamiento 
des-colonial ll . La ultima secci6n del "buen gobierno", 

11. Durante las sesiones del programa de doctorado en Estudios Culturales, en la 
Universidad Andina Sim6n Bolivar, en Quito (Julio 2005) , discutimos en una de 
las clases de Catherine Walsh la crftica de Waman Puma a los africanos. Edison 
Le6n puso en cuesti6n la posibilidad de considerar des-colonial a Waman Puma, 
precisamente por esas criticas. En ese momento mi lectura de Waman Puma esta­
ba un poco olvidada, pero pensaba retomarla precisamente para un seminario que 
dictarla en el otoflo del 2005, en Duke (que en este momento estoy dictando). 
Pues, la relectura de Waman Puma revel6 aspectos (como siempre en la lectura de 
este complejo y rico texto), a los que no habla prestado atenci6n anteriormente. 
Lo que aqui sostengo es parte de conversaciones con Catherine y Edison y de mi 
relectura, posterior a las conversaciones , sobre el asunto. 

WALTER MIGNOLO 

extensa, esta dedicada a la descripci6n de "los trabajos y 
los dias" en el Tawantinsuyu. El ritmo de las estaciones, 
la convivencia en y con el mundo natural (sol, luna, tie­
rra, fertilidad, agua, runas, por ejemplo, seres vivientes 
que en occidente se describen como "seres humanos") 
conviven en la armonia del "buen vivir". Esta armonia es 
significativa, a principios del siglo XVII, cuando la forma­
ci6n del capitalismo mostraba ya un desprecio por vidas 
humanas desechables (indios y negros, fundamentalmen­
te) sometidas a la explotaci6n del trabajo, expropiados de 
su morada CIa tierra en la que eran) y su morada transfor­
mada en tierra como propiedad individual. Momento en 
que los Europeos, en sus proyectos econ6micos, no con­
templaban la armonia del vivir y el movimiento de las es­
taciones, sino que concentraban todos sus esfuerzos en el 
aumento de la producci6n (oro, plata, cafe, azucar, etc.), 
muriera quien muriera. La teoria politica de Waman Pu­
ma se contra pone a la teoria politica Europea; es una al­
ternativa al regimen monarquico y capi.talista-mercantil. 
El "triunfo" (hasta hoy) del modele imperial, releg6 el 
modele del Tawantinsuyu al mundo de las fantasias de un 
Indio desorientado e inculto: caso ejemplar de la coloni­
zaci6n del ser mediante la colonizaci6n del saber a la cual 
responde Waman Puma con un (hist6ricamente) funda­
mental proyecto de pensamiento des-colonial. 

Si Waman Puma es una puerta de entrada allado mas os­
curo del Renacimiento, Ottobah Cugoano es una puerta de 
entrada allado mas oscuro del Siglo de las Luces. Cugoano 
es el menos conocido de cuatro ex-esclavos (Egnatius San­
cho, John Marrant y Loudah Equiano) que, en Inglaterra y 
en la Segunda mitad del siglo XVIII, lograron llegar a la pa­
gina escrita. Se estima que Cugoano lleg6 a Inglaterra ha­
cia 1570. Habria side esclavo en las plantaciones inglesas 

110 
111 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

del Caribe de un tal Alexander Campbel. Nacido en 10 que 
hoy Ghana alrededor de 1557, fue capturado por los pro­
pios africanos cuando tenia alrededor de trece aftos, y ven­
dido como esclavo a mercaderes Europeos. Cugoano llego 
a Inglaterra poco despues de que se proclamara la "deci­
sion Mansfield", en junio de 1772, a favor de un esclavo ci­
marron (run away slave) en las colonias. Esta decision, to­
mada con gran euforia por unos veinte mil africanos en 
Inglaterra, fue de gran importancia en el proceso de la de­
claracion de la ilegalidad de la esclavitud.12 

Dos siglos de comercializacion de esclavos y explotacion 
del trabajo en las plantaciones isleftas, preceden al mo­
mento en que Cugoano publico en Londres, en 1787 su 
tratado politico des-colonial. EI titulo es el siguiente: 
TIlOughts and Sentiments of the Evil and Wicked Taffic of the 
Slavery and Commerce of the Human Species, Humbly Sub­
mitted to the Inhabitants of Great Britain, by Ottobah Cu­
goano, a Native of Africa (1787) . EI dominio que tiene Cu­
goano de la lengua inglesa es comparable al dominic que 
tiene Inca Garcilaso de la Vega de la lengua castellana. 
Casos similares de Indio y ex-esclavo Africano Castilla y 
en Inglaterra , respectivamente. Waman Puma, en cambio, 
no tuvo contacto con el espacio del imperio y su castella­
no gramaticalmente deficiente no es obstaculo para expo­
ner sus ideas y argumentos , acompaftado por diseftos de 
mapas, personajes y situaciones. La fuerza politica de am­
bos tratados no tienen paralelo, que yo conozca, ni en las 
Americas ni por cierto en otros lugares del planeta donde 
la colonizacion Inglesa y Francesa no habia comenzado 
todavia. 

12. efr.: http://research.history.orglHistorical Research/Research Themesrrhe­
meEnslave/Somerset cfm) 

WALTER MIGNOLO 

Como Waman Puma, Cugoano no tiene otro criterio de 
juicio que la cristiandad. EI pensamiento de la ilustra­
cion , del cual Cugoano es parte, recien empezaba a con­
figurarse . La teo-politica del conocimiento era todavia el 
marco de referencia, frente al cualla ego-politica del pen­
samiento iluminista reclamaba su derecho de existencia. 
Como Waman Puma, Cugoano tomo los principios mora­
les de la cristiandad al pie de la letra y a partir de ahi pro­
yecto su critica a los excesos de los cristianos ingleses en 
la brutal explotacion de los esclavos. Un ejemplo: 

La historia de estos malditamente perfidos metodos de formaci6n de 

asentamientos , y de adquisici6n de ricos territorios, hartan a la 
humallidad temblar y hasta retroceder, ante el gozo de tales adquisi­
ciones y volverse hacia la ira y la indignaci6n ante tal horrible injusti­
cia y barbara crueldad. Se dice entre los peruanos, que sus Incas, 0 

monarcas, hablan extendido uniformemente su poder en atenci6n al 
bien de sus sl1bditos, que deberlan difundir la salvaci6n de las civi­

lizaciones , y el conocimiento de las artes que pose1an entre la gente 

que abrazara su protecci6n; y durante una sucesi6n de doce monarcas, 
ni siquiera uno se habria desviado de este canicter benefico. Su sensi­
bilidad de tal nobleza de caracter les habri<l hecho sentir el mas pateti­
co disgusto hacia su nuevo terrible invasor que desol6 y dej6 un 

paramo en su pais (pag. 65) 13 

En el parrafo interesa subrayar varias cosas· El manejo de 

la lengua, como ya dije. El conocimiento y la solidaridad 

con la poblaci6n indigena bajo la colonizacion castellana, 

que Cugoano asemeja a la des-humanizacion de ambos, 

del Indio y del Negro . La critica directa, brutal, de un ne­

gro esclavo a los comerciantes y explotadores blancos 


13. El parrafo entre comillas proviene History oj America (1777) de William Ro­
bertson (1721-1793). La cita de Cugoano esta tomada de la edicion de Thoughts 
wId Sentiments ... en PengUin Classics , 1999. Todas las citas de Cugoano provie ­

nen de esta edici6n. 

112 
113 

http://research.history.orglHistorical
http:esclavitud.12


EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

(tan directa y brutal Como la de Waman Puma). Estas cri­
ticas (Cugoano y Waman Puma) ya no se situan en el 
mismo nivel (paradigma) que la cntica de Las Casas a sus 
propios compatriotas. La crftica de Cugoano y Waman 
Puma se ubica en otra parte, en el espacio del giro des-co­
lonial. En este sentido, el parrafo es uno de tantos otros 
semejantes en los que la crftica va dirigida a las formas de 
gobierno y a la comunidad imperial formada por Espana, 
Portugal, Francia e Inglaterra. Para Cugoano la distinci6n 
entre naciones imperiales no tiene sentido. La diferencia 
colonial no se detiene en las fronteras inter-imperiales. 
Para la diferencia imperial, en cambio, la formaci6n na­
cional esta en juego, y es asi que desde 1558 Isabel I de 
Inglaterra, tejio en su imperio britanico la leyenda negra 
contra los abusos de los castellanos en America, gracias a 
la informacion y las critica suministradas por Bartolome 
de las Casas. De ello se hace eco Cugoano, pero castigan­
do a su vez a los Ingleses por sus brutalidades con los es­
clavos negros semejantes 0 peoresa las de los castellanos 
con los indios. Cuando Cugoano publico su libro, Isabel 
I (1533-1603) ocupaba todavia el trono de Inglaterra, y 
durante los quince anos que siguieron a la fecha de su pu­
blicacion 10 siguio ocupando. Sin embargo, Isabell no hi­
zo comentarios semejantes, criticando la misma brutali­
dad enmanos de los ingleses que ella habfa condenado en 
mano de los castellanos. La crftica de Cugoano se ubica y 
se piensa en y desde la diferencia colonial. La leyenda ne­
gra se ubica y se piensa en y desde la diferencia imperial. 
Cugoano no se engana ni se distrae con las polemicas im­
periales. Para un ex-esclavo todos los gatos son pardos: 

El trafico base de secuestrar y robar hombres comenz6 con los por­

tugueses en la costa de Africa [ ... J Los espafioles siguieron su famoso 
ejemplo, y el negocio de esclavos africanos fue pensado como mas 

WALTER MIGNOLO 

ventaJoso para ellos , para permitirles vivir en la comodidad y opulen­
cia a ellos mismos por medio de una cruel sujeci6n y de la esclavitud 
de otros. Los franceses e ingleses, y algunas otras naciones de Europa, 
como encontraron asentamientos y colonias en las lndias Orientales, 0 

en America , hicieron 10 mismo, y se unieron mano a mana con los por­
tugueses y espanoles para el robo y eI pillaje de Africa tanto como para 
desperdiciar y desolar habitantes de los continentes occidentales 
(pag.72) 

La transformacion de vidas humanas en materia desecha­
hie, es algo mas que la vida desnuda, la "bare life" que 
Giorgio Agamben descubrio en el Holocausto. Cugoano 
contribuyo a iniciar una crftica que hoy en dia se repro­
duce, por ejemplo, en la "necropolftica" de Achille 
Mbembe, quien partiendo de la "bio-po!ftica" de Michel 
Foucault, la desplaza al espacio epistemologico de deslin­
de y apertura del pensamiento des-colonial. Las divisio­
nes imperiales/nacionales sf quedan al desnudo cuando se 
las mira desde las consecuencias de la logica de la colo­
nialidad: peleas imperiales por la mercaderia humana. Las 
reflexiones de Agamben son importantes, pero tardias, re­
gionales y limitadas. Partir de los refugiados de la Segun­
da Guerra Mundial y del Holocausto, significa ignorar 
cuatrocientos anos de historias de las cuales los refugia­
dos y el Holocausto son unos momentos mas en una lar­
ga cadena de desechabilidad de la vida humana y de vio­
lacion de la dignidad (no solo de los derechos) humanos. 
Este fue precisamente uno de los argumentos mas fuertes 
de Cugoano, como veremos enseguida. La gene alogia del 
pensamiento des-colonial es des-conocida en la genealo­
gia del pensamiento Europeo. Agamben vuelve a Hanna 
Arendt 0 a Heidegger pero por cierto ignora, desconoce 0 

simplemente no toea a su subjetividad el pensamiento de 
Aime Cesaire, canonico en la genealogia del pensamiento 
imperial. En 1955, Cesaire podia ver 10 que quizas pocos 

114 

115 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

(si algunos) pensadores Europeos podian "ver", tan des­
poseidos estaban y estan del archivo construido por la he­
rida colonial. Observaba Cesaire: 

Si, mereceria la pena eSludiar c\inicamenle , en delalle, los pasos de 

Hiller y el hitlerismo y revelar a los muy distinguidos, muy humanis­

ticos, muy cristianos burgueses del siglo veinle que sin haber sido con­

scienles de ello , lenian a Hitler denlro, que Hiller los habitaba, que 

Hiller era su demonio, que si iban en COnlra de d , estaba siendo incon­

sistenles y que , al fin , no podemos olvidar a Hiller pues no es el crimen 
en si mismo , el crimen contra el hombre, no es la humillacion del hom­

bre como tal. es el crimen contra el hombre blanco, no es la humil­

lac ion del hombre como lal, es el crimen del hombre blanco, y el 

hecho de que haya aplicado a la Europa colonialisla procedimienlos 

que , hasta Hitler, habian sido reservados exc\usivamente para los 

arabes 0 para Algeria , los 'coo lies' de India y los 'niggers' de Africa14 

As!, la "vida desnuda" que "descubrio" Agamben y que 
tanto entusiasmo a la mentalidad blanca de la Europa Oc­
cidental y de Estados Unidos, es tardiamente 10 que in­
dios y negros sabian desde el siglo XVI: que vidas de gen­
te blanca sea desechable fue una nove dad para Europa y 
Anglo-America . Esa novedad es tambien parte de la ce­
guera del "hombre blanco", una ceguera en la que el des­
cubrimiento de la desechabilidad de la vida humana per­
mite ahora construir argumentos "criticos" basados en la 
humillacion del hombre blanco. EI pensamiento des-co­
lonial tambien atiende a los horrores del Holocausto , pe­
ro los atiende en su gestacion historica en el siglo XVI a 
sus historias paralelas, en Europa, a la explotacion de in­
dios y negros en America y America, pero tambien a las 
poblaciones de Asia . 

J4. Aime Ctsaire, Discollrse SLlr Ie colonialism (1955) . Translated by Joan Pink­
ham . New Yo rk: MonLly Review, 2000. La primera traduccion castellana Madrid , 
Aka\. 2006. 

WALTER MIGNOLO 

Llegados a este punto nos conviene volver a la ubicacion 
no solo geo-historica sino tambien epistemica (y el co­
rrelato entre ambos) del decir. En la historia de las ideas, 

de la filosofia, de la ciencia en Europa y de Europa este 
asunto se dio por sentado, porque se asumio que 10 im­

portante es aquello que y sobre '0 que se piensa y no desde 
donde y a partir de donde se piensa. Veamos un boton de 

muestra . Con gloriosa prosa que recuerda la musica de 
Wagner, Jean-Jacques Rousseau anuncia su ubicacion 
epistemica, etica y politica en .el Discourse sur l'origine et 
les Jondements de l'inegalite parmi les hommes (1755) de 

esta manera: 

"Como mi tema inleresa a la humanidad en general , intenlare hacer 
uso de un estilo adapLado a lOdas las naciones , 0 mejor, olvidando Liem­
po y lugar, para ocuparme solo del hombre de quien estoy hablando, 

me supondre a mi mismo en el Liceo de Alenas, repiliendo las lecciones 

de mis maeslros con Plalon y Jenocrales por juees, y toda la raza 

humana como audiencia." 15 

Waman Puma y Ottabah Cugoano dificilmente imagina­
rian el Lyceum de Atenas como escenario de su palabra; 

ni se olvidarian del tiempo y del espacio . Si dirian -me 
puedo imaginar - que su tema es de interes parala hu­
manidad en general, puesto que se trata de una civiliza­
cion que ha llegado a desechar vidas humanas. Pero pun­
tualizarian la diferencia colonial que, a partir del siglo 
XVI, re-organizo la "raza humana como posible audien­
cia" y oculto que en la raza humana hay vidas que no tie­
nen valor, expresion del propio Cugoano. Rousseau es­
cribio un parrafo que revela el encandilamiento del 

15. La cita esui tom ada de The Enlightenment. A comprehensive an thology. Edited 
with introductory notes by Peter Gay. New York: Simon and Schuster, 1973 . To­
das las cit as de Rousseau estan tomadas de eSla edicion. 

116 117 



El PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

deseo y voluntad de hablar por la raza humana, en un 
momenta en que la transformacion masiva de la vida hu­
mana en materia desechable (que por primera vez co­
menzo a ocurrir en la historia de "la raza humana" en el 
siglo XVI), llevaba ya mas de dos siglos de historia. Co­
mo Cugoano unos veinte aflos despues, y Waman Puma 
unos dos siglos antes, Rousseau estaba preocupado por 
la desigualdad. Observando la escena Europea, en su pre­
sente y en su historia (pero desatento a las desigualdades 
y la her ida infringida por la diferencia colonial), Rous­
seau observ~: 

"Pienso que existen dos clases de desigualdad en la especie humana: 
una, que se llama natural 0 jtsica, porque es establecida por la natu­
raleza , y consiste en una diferencia de edad, salud, fuerza fisica, y las 
cualidades de la mente 0 del alma; y otra, que puede ser llamada 
desigualdad moral 0 polttica porque depende de una clase de conven­
cion , y es establecida, 0 al menos autorizada por el consentimiento de 
los hombres. Esta ultima consiste en diferentes privilegios que algunos 
hombres gozan en detrimento de otros; tales como ser mas rico, mas 
honorable, mas poderoso, 0 tambien de estar en posicion de exigir 
obediencia. " 

Para Rousseau preguntarse por la fuente de la desigual­
dad natural no tenia sentido puesto que esa pregunta, se­
gun el, estaba ya respondida de antemano en la simple 
definicion de la palabra: la desigualdad es natural, y no 
hay nada mas que preguntar. Es mas, no tiene sentido 
preguntarse -continua Rousseau- si hay alguna cone­
xion esencial entre las dos desigualdades puesto que ha­
cer esta pregunta significaria, segun Rousseau, pregun­
tar si quienes estan en el poder y en posicion de ordenar 
son necesariamente mejor que aquellos que obedecen. 
Este tipo de preguntas, concluye Rousseau, serfa adecua­
do a una discusion de los esclavos en una audiencia con 
su amo pero totalmente inconducente e incorrecta si ta-

WALTER MIGNOLO 

les preguntas fueran dirigidas a hombres racionales y li­
bres en busqueda de la verdad. Rousseau, por cierto, 
condeno la esclavitud. Pero de tal condena no se deriva­
ba, en su tiempo (como tantos otros hombres del siglo 
XVlIl, Kant entre enos) que se aceptara sin mas la igual­
dad de los negros africanos. La desigualdad natural es un 
principio suficiente para distinguir 10 injusto de la escla­
vitud y la inferioridad de los negros africanos del mismo 

plumazo. 

Ottabah Cugoano dio un giro de ciento ochenta grados a 
los debates sobre derecho y ley natural que ocupo a hom­

bres y mujeres blancos del siglo XVIII. Mientras que Wa­

man Puma respondia al debate imperial en plumas de toda 

una pleyade de misioneros y hombres de letras (Las Casas, 

Acosta, Murua, a quienes menciona al final de la Nueva 

Cronica .. . ) Cugoano respondia a ideas en boga durante la 

ilustracion y en un momento de ascedencia intelectual en 

Inglaterra, Alemania y Francia. Entre los nombres que do­

minaban el terreno intelectual, filosofico Y politico, cuen­

tan los nombres de George Berkeley, Principles of Human 

Knowledge (1710); Alexander Pope, Essay on Man (1734); 

David Hume, Inquiry Concerning Human Understanding 

(1748). Ephraim Lessing, Educaci6n de la raza humana 

(1780). El tratado politiCO es, a la vez, econ6mico. Los ana­

lisis econ6micos de las relaciones entre la esclavitud y el 

mercado que ofrece Cugoano, tambien dan un giro de cien­

to ochenta grados al tratado de Adam Smith, The Wealth of 

Nations, pubJicado unOS diez anos antes que el de Cugoa­

no . Mas aun, el haber titulado su discurso Thoungts and 

Sentiments, Cugoano alude directamente al tratado de 

Smith La teoria de los sentimientos morales (1759) . En resu­

men, el tratado de Cugoano es una brutal critica etica a los 

depredadores imperiales y robadores de hombres (expre­

118 

119 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

siones que aparecen repetidas veces en su discurso) en 
nombre de la etica Cristiana; un amilisis de la economia y 
la esclavitud, insistiendo constantemente en la desechabi­
lidad de la vida de los negros ("our lives are accounted of 
no value") . Cugoano concluye su discurso con propuestas 
concretas para terminar con la esclavitud, compensar las 
naciones Africanas por los danos inflingidos y legalizar el 
trabajo . lndependiente de que las cuestiones que planteaba 
estan todavia hoy abiertas, 10 importante para mi argumen­
to es identificar el giro des-colonial. Anthony Bogues (sin 
usar la expresi6n giro des-colonial, marca sin trepidar el 
desenganche y la apertura de Cugoano en el ambito de la 
teoria politica) dice, en relaci6n a los debates y temas en 
discusi6n entre fil6sofos y tratadistas politicos europeos de 
Inglaterra, Alemania y Francia: 

"EI discurso politico de Cugoano sugiere la existencia de una corriente 
diferente que articula nociones sobre la libertad natural y los derechos 
naturals . Para Cuogano, el derecho natural fundamental era el derecho 
del individuo de ser libre e igual no en relaci6n al gobierno sino en 
relaci6n a otros seres hurnanos." 16 

Bogues agrega que el argumento de Cugoano, reclamo 
por la igualdad de los negros en un mundo en el cual tan­
to la teoria politica como el concepto de humanidad esta­
ba en manos de los blancos (la desigualdad natural, por 
ejemplo) complementa el giro des-colonial al plantear que 
los seres humanos (mode/ado sobre la experiencia de la es­
clavitud negro-africana) son iguales y libres frente a otros 
seres humanos y no frente al estado. El argumento de Rous­
seau asegura -en cambio- la igualdad frente al estado y 

16. Las citas de Anthony Bogues estan lOmadas de "The Political Thought of 
Quobna Cugoano : Radicalized Natural Liberty " Capitulo contenido en Black He­
retics, Blacll Prophets: Radical Polilicallntellectuals. New York: Routledge, 2005. 

WALTER MtGNOLO 

mantiene a la desigualdad natural entre los hombres. Es­
te giro es el que separa a Cugoano del resto de los abo li­
cionistas blancos quienes argumentan contra la esclavi­
tud pero mantienen la inferioridad del negro. As!: 

"Cuando ponemos estas cosas juntas, no podernos escapar a la 
conclusi6n de que existen en la narrativa del esclavo Cugoano una 

contranarrativa que se mueve en una direcci6n diferente a la del 
horizonte politico de la liustraci6n." 

La direccion diferente que toma Cugoano en el horizonte 
politico de la ilustraci6n, es precisamente 10 que aqui in­
tento describir como el giro des-colonial y la gestaci6n 
del pensamiento des-colonial en la fundaci6n misma del 
mundo moderno/colonial y, por ende, dei capitalismo co­
mo 10 entendemos hoy. La fuerza y la energia del pensa­
miento des~colonial estuvo siempre "ahi". en la exteriori­
dad; en 10 negado por el pensamiento imperiallcolonial. 

Podriamos continuar el argumento deteniendonos en Ma­
hatma Gandhi. Mencionarlo aqui es importante por 10 si­
guiente. Cugoano y Gandhi estan unidos, en distintos pun­
tos del planeta, por el imperio Britanico. Waman Puma y 
Cugoano estan unidos por la continuidad de los imperia­
lismos de Europa Occidental, en America. Podriamos con­
tinuar con Frantz Fanon, y conectarlo con Cugoano por la 
herida colonial en los Africanos y tambien por la complici­
dad imperial entre Espana, lnglaterra y Francia (a pesar de 
sus conflictos imperiales) . Con ella quiero senalar 10 si­
guiente. La genealogia del pensamiento des-colonial se es­
tructura en el espacio planetario de la expansi6n colonia­
lIimperial, contrario a la genealogia de la modemidad 
Europea que se estructura en la linea temporal de un espa­
cio reducido, de Grecia a Roma, a Europa occidental y a Es­
tados Unidos. El elemento en comlin entre Waman Puma, 

120 
121 



EL PENSAMIENTO DES-COLONIAL, DESPRENDIMIENTO Y APERTURA: UN MANIFIESTO 

Cugoano, Gandhi y Fanon es la herida inflingida por la di­
ferenda colonial (la herida colonial). 

El giro des-colonial (des-colonizaci6n epistemica) de Wa­
man Puma y de Cugoano tuvo lugar en el horizonte de las 
monarquias, anterior a la emergencia del estado moderno 
(burgues), y de La emergencia de las tres ideologias secu­
lares imperiales: conservadurismo, liberalismo y socialis­
molmarxismo l7 . En el horizonte de ambos, la teologia es 
reina. Queda todavia para una segunda parte de este Ma­
nifiesto explorar el horizonte des-colonial (Gandhi, Ca­
bral, Du Bois , Fanon, Anzaldua, movimientos sociales in­
digenas en Bolivia Ecuador, movimientos sociales Afros 
en Colombia y Ecuador, el Foro Social Mundial y el Fo­
ros Sodal de las Americas, etc.) en el horizonte del esta·· 
do imperial modemo. 

La genealogia del pensamiento des-colonial es pluri-ver­
sal (no uni-versal) . Asi, cada nudo de la red de esta genea­
logia es un punto de despegue y de apertura que re-intro­
duce lenguas, memorias, economias, organizaciones 
sociales , subjetividades al menos dobles: el esplendor y 
las miserias de los legados irrtperiales, y la huella imbo­
rrable de 10 que existia convertida en herida colonial; por 
la degradaci6n de la humanidad en relaci6n a la inferiori­
dad de los paganos, los primitiv~s , los subdesarrollados, 
los no-democniticos. 

La actualidad pide, reclama un pensamiento des-colonial 
que articule genealogias desperdigadas por el planeta y 
ofrezca modalidades econ6micas, politicas, sociales, sub­

17. Immanuel Wallerstein , After Liberalism. New York: New Press, 1995. 

WALTER MIGNOLO 

jetivas "otras". EI proceso esta en marcha y 10 vemos ca­
da dia, a pesar de las mal as noticias que nos llegan del 
oriente medio , de Indonesia, de Katrina y de la guerra in­
terior en Washington. 

122 123 



~:,e:m::,o:,~~:;se~:::;~on~e~~~/;::~:~ ':n~~;~a~' l'rll!il~I~N 
no que aeri " meJor, SinO muchos, que estan en proceso de 76 830 656 

rt....onect..e. EI per-.amiento descolonial piensa de variadas formas s 1IIJULI"..., "''''' ..,"'_ .,__ 

son, a su vez, complementarias de los movimientos sociales que se mueven en los bordes 
y margenes de estructuras politicas como el estado, los partidos. Yde las estructuras eco­
n6micas (expuestas en las categorias de explotaci6n, acumulaci6n, opresi6n). 

"De que se desprende si no es de la imagen de una totalidad que, desde el poder se con­
funde con el acontecer, las personas, las relaciones, los objetos -con 'La realidad' -como 
se dice comunmente-- que nos hace creer que no hay afuera del todo global, no hay exte­
rior, no hay salida. Bien, no hay exterior pero hay exterioridad, fracturas: hay la diferencia 
colonial e imperial, que abre puertas a otros futuros posibles. 

Catherine Walsh en "Interculturalidad y 
colonialidad del poder" nos habla de la 
fuerza epistemica de las historias locales, 
de pensar la teoria por medio de la praxis 
poUtica. Sostiene la atenci6n a prestar a los 
grupos subalternos que actUan y constru­
yen teoria 10 cual evidencia la praxis politi­
ca de los movimientos indigenas y afros. La 
importancia de la capacidad de esos movi­
mientos de teorizar su propia practica, de 
tomar en serio las historias locales de un 
modo que muestra que este accionar no in­
cumbe s610 a los academicos es 10 que su­
braya y su exposici6n permite vislumbrar 
las articulaciones de un proyecto orientado 
a la descolonizaci6n y a Ja transformaci6n. 

Alvaro Garcia Unera nos habla de un con­
cepto polemico, desde la realidad de un Es­
tado -Iatinoamericano- y de la relacion al 
pueblo que forma parte de el de una mane­
ra no integrada. Situa la oposicion de una 
democracia comunitaria a una democracia 
liberal que no es s610 una oposici6n con­
ceptual sino que Ie permite mencionar el 
impacto del poder en las subjetividades. 

"Bolivia es una superposici6n de varias 
culturas, civilizaciones, 
"Que tipo de sintesis 
Estado? "Se pueden cornooner 
ciones inodernas con 
trata de partir del Estmm",,_ 
cia la modernidad 
desmonopolice su emlf'lnlUl 
la complacencia en el 

WaHer Mignolo se haee 
dad de un pensamiento de~.c'olonial, desa­
rrollando en este articulo todas las catego­
rias de ese pensamiento. La genealogia en 
la que aparecen los nudos de una red que 
reintroducelenguas, memorias, econo­
mias, organizaciones sociales, subjetivida­
des "al menos dobles" dado el esplendor y 
la miseria dellegado imperial. Esto permi­
te, a la vez, ver la herida colonial en la hue­
lIa de 10 que existia y muestra la exigencia 
de articulaci6n de genealogias que, des­
perdigadas por el planeta, son parte de la 
humanidad degradada como inferior en re­
laci6n auna cultura, un sistema, una racio­
nalidad que se supuso superior. 

ISBN 987-1074-39-5 

C)1I7~c)~7111(l7.11c)h 

o 

Ediciones del $tJf:J!1!@ 
~ 

and Globalization and the Humanities Project (Duke University) 



rl"""'''en!!i"!iento del pensamiento descolonial es la conf'la 
son ~...I~lS. "Otros mundos": no uno nuevo Yunico qu¥' !UNlVE~ 

que sert at mejor, sino muchos, que estan en proceso de . 1 IIIIm~'/ m1Ii. 
, EI pe-;''':j~_nto descolonial piensa de variadas formas sern'Ull"~~_ !~..~~_. 
I vez, complementarias de los movimientos sociales que se mueven en los bordes 
les de estructuras politicas como el estado, los partidos. Yde las estructuras eco­
(expuestas en las categorias de explotacion, acumulacion, opresion). 

se desprende si no es de la imagen de una totalidad que, desde el poder sa con­
n el acontecer, las personas, las relaciones, los objetos -con 'La realidad' -como 
:omunmente-- que nos hace creer que no hay afuera del todo global, no hay exte­
lay salida. Bien, no hay exterior pero hay exterioridad, fracturas: hay la diferencla 
e imperial, que abre puertas a otros futuros posibles. 

18 Walsh en "lnterculturaJidad y 
~ad del poder" nos habla de la 
pistemica de las historias locales, 
ar la teoria por medio de la praxis 
Sostiene la atencion a prestar a los 
mbalternos que acruan y constru­
ia 10 cual evidencia la praxis politi­
; movimientos indigenas y afros. La 
Icia de la capacidad de esos movi­
de teorizar su propia practica, de 

r'I serio las historias locales de un 
Ie muestra que este accionar no in­
610 a los academicos es 10 que su­
su exposicion permite vislumbrar 
Jlacionesde un proyecto orientado 
:010nizaci6n y a la transformaci6n. 

iarcia Unera nos habla de un con­
lemico, desde la realidad de un Es­
:inoamericano- y de la relaci6n al 
ue forma parte de el de una mane­
:egrada. Sirua la oposicion de una 
cia comunitaria a una democracia 
ue no es s610 una oposici6n con­
;ino que Ie permite mencionar el 
del poder en las subjetividades. 

o 

fones del $ogtJ!J(jJ) 
~ 

i,Bolivia es una superposicion de varias 
culturas, civilizaciones, nacionalidades 
i,Que tipo de sintesis deberia si 
Estado? i,Se pueden componer las 
ciones modern as con las tradicionales? 
trata de partir del Estado actual para ir 
cia la modernidad politica en la "w~.... 
desmonopolice su etnicidad y se ~ntlnn.., 
la complacencia en el statu qUQ. , 
Walter Mlgnolo se hace eco de la necesi­
dad de un pensamiento descolonial, desa­
rrollando en este articulo todas las catego­
rias de ese pensamiento. La genealogia en 
la que aparecen los nudos de una red que 
reintroducelenguas, memorias, econo­
mias, organizaciones sociales, subjetivida­
des "al menos dobles" dado el esplendor y 
la miseria dellegado imperial. Esto perm i­
te, a la vez, ver la herida colonial en la hue­
lIa de 10 que existia y muestra la exigencia 
de articulaci6n de genealogias que, des­
perdigadas por el planeta, son parte de la 
humanidad degradada como inferior en re­
laci6n auna cultura, un sistema, una racio­
naJidad que se supuso superior. 

ISBN 987-1074-39-5 

Jalization and the Humanities Project (Duke University) 

91178987111074396 

HN 
110 
. 5 

~ulindantn· pensamiento crftico y giro des-colonial 

Ituralidad,
.~ci6n del estado 

ocimiento 
Catherine Walsh 

Alvaro Garcia Linera 
Walter Mignolo 

Introduccion: Walter Mignolo 

Ediciones del ~ ,....... 
and Globalization and the Humanities 

Project (Duke University) 

T·' 


