


Reinventar la educación. 
Abrir caminos 

a la metamorfosis 
de la humanidad 

EDGARMORIN 
• 

CARLOS }ESÚS DELGADO DíAZ 

r! 
EDITORIAL 



370.1 

Mor 

R Morin, Edgar, 1921� 

Reinventar la educación. Abrir caminos a la metamorfosis 

de la humanidad 1 Edgar Morin; Carlos Jesús Delgado Díaz­

La Habana: Editorial UH, 2017. 

104p.; 23 cm 

l. EDUCACIÓN- TEORÍAS 

l. Delgado Díaz, Carlos Jesús, 1959. coautor 

II. t. 

ISBN' 978-959-7211-92-1 

EDICIÓN José Antonio Baujin 

DISEÑO DE PERFIL DE LA COLECCIÓN Alexis Manuel Rodríguez Diezcabezas de Armada / 

Claudia Sotolongo 

DISEÑO Claudia Sotolongo 

COMPOSICIÓN Cecilia Sosa Díaz 

IMAGEN DE CUBIERTA Detalle de mobiliario del Edificio Dihigo, 

Universidad de La Habana 

PRIMERA EDICIÓN Multiversidad Mundo Real Edgar Morin, 

Ciudad de México, 2016. 

SOBRE LAPRESENTEEDICIÓN © Edgar Morin, 2017 

©Carlos Jesús Delgado Díaz, 2017 

©Editorial UH, 2017 

ISBN 978-959,:7211-92-1 

EDITORIAL UH Dirección de Publicaciones Académicas, 

Universidad de La Habana 

Edificio Dihigo, Zapata y G, Plaza de la Revolución, 

La Habana, Cuba. CP 10400. 

Correo electrónico: editorialuh@fayl.uh.cu 



índice 

Preªmt>ulg, .. Lª . .h.�I11.ª.n.icjªcj: .. cri.�is,.trªns.f9rllgci¡)n.y.m�tai11Qrfq�i� ................ . 9 

CªpíWlQI, .. E.n.�rucijªcjª·s .. c!� .. lQs.con.o�il11.i.e.n.t9s.Y.lªs .. ll9líti�ª·s··· · 13 

Globalización y crisis planetaria 15 
Revolución científica y tecnológica 18 
Instrumentos de trabajo de nuevo tipo 20 
Subversión material y espiritual de la vida cotidiana 29 
Emergencia de nuevos saberes 33 
Reconsideración del problema ambiental 35 

Capítulo 11. En busca de rutas creativas: educación, universidad 
y CQI11P.lejigªd 47 

Contexto de la crisis de la humanidad 50 
Avanzar hacia una reforma profunda de la enseñanza y el pensamiento 51 
Considerar seriamente lo que ocurre en la ciencia, la tecnología 

y el planeta 54 
Educación, política y pensamiento del Sur 55 
Doble misión de la universidad 58 

Capítulo 111. Transformación de la política y lo político. 
�g�i�t!ªc!,políticªyª�ª<l�l11iª 
Política de humanidad, política de civilización, antropolítica 

Reconceptualizar la democracia y el ciudadano 

Ciencia, tecnología y ciudadanía 

Doble entrelazamiento 

Desplazamiento 

Los conocimientos y el acercamiento/alejamiento 

de las distancias entre las actividades profesionales 

y la vida cotidiana 

69 

73 
77 
79 
79 
82 

84 



La insuficiencia de las comprensiones de la ciudadanía 

que la reducen a un conjunto de derechos y deberes 

La insuficiencia de la reducción de la ciudadanía 

al individuo, entendido COfl1.0 átomo social, y de la sociedad 

86 

a un conglomerado de esos «átomos» 86 

La heterogeneidad del proceso de reactivación 

de los sujetos sociales y su polarización 87 

La necesidad de una reconsideración de la globalidad 

en que están incluidos los sujetos, las comunidades 

y las sociedades contemporáneas 88 

El desafío de la doble contextualización global-local en la formación 

de las políticas públicas 88 

Asumir el pensamiento del Sur para transformar la educación, 

la sociedad y la vida 93 

Sobre los autores 103 



Reinventar la educación. 
Abrir caminos a la metamorfosis 

de la humanidad 



Preámbulo. La humanidad: crisis, 
transformación y metamorfosis 

Este libro se sitúa en la ruta trazada por La cabeza bien puesta 
(E. Morin, 2002), Los siete saberes necesarios para la educación 
del futuro (E. Morin, 1999b), Educar en la era planetaria (E. Mo­
rin, E. R. Ciurana y R. D. Motta, 2002), Tierra Patria (E. Morin y 

A. B. Kern, 2006), Límites socioculturales de la educación ambiental 
(C. ). Delgado, 2002), Hacia un nuevo saber (C. ). Delgado, 2007), 
La vía (E. Morin, 2011) y El camino de la esperanza (S. Hessel y 

E. Morin, 2012). En ellos se reúnen ideas de los autores acerca de la 
educación y la enseñanza, la política y su lugar en el mundo en que 
vivimos. Este volumen se inspira en ellos y en El método (E. Morin, 
1983, 1992, 1999a, 2001, 2003a, 2006),' pero no quiere repetirlos, 
sino reunirlos para comprender mejor nuestro contexto y el estrecho 
y recursivo vínculo entre educación, ciudadanía y política. Un vínculo 
que trasciende los lazos que entretejen los intereses plasmados en la 
educación y la política como actividades centrales de las sociedades 
contemporáneas, pues concierne a la universalidad de lo político 
y lo educativo, a los procesos de regulación y de encauzamiento, 
conducción y supuesto control sobre los destinos de la humanidad y 

cada uno de los humanos. 
La ilusión del conocimiento único y certero; la política racional e 

ilustrada; la educación que estandariza; el progreso y el apetito por lo 
urgente, el control y las certezas, todavía predominantes, nos condu­
cen al abismo. 

La alternativa al abismo es la metamorfosis, pero esta no llegará sín 
acciones concretas. Es el momento de actuar y habilitar los accesos que 

Obra paradigmática de Edgar Morin en seis tomos, que aborda problemas funda� 
mentales de filosofía y método; sistematiza y argumenta su concepción original 
del pensamiento complejo como estrategia de investigación y transformación. 



10 • RElNVENTAR LA EDUCACiÓN. ABRlR CAMlNOS ... o 

conducen a La vfa (E. Morin, 2011). Y entre las acciones a emprender, 
es perentorio encontrar diálogos fructíferos entre educación y política, 
academia y políticos, y estos no pueden estar de espaldas a la ciudada­
nía, sino hacerse con ella. N o lo lograremos sin un cambio profundo 
que reinvente la educación para que sea posible identificar y encontrar 
soluciones a los problemas fundamentales. 

Iniciamos el camino de esta indagación dando cuenta preliminar 
del contexto planetario, luego desandamos el hilo de la complejidad 
educativa, que es a la vez complejidad cognoscitiva, política y ciudada­
na, para volver sobre el punto de partida. 

El gran desafío de la complejidad, que exige situar todo en contexto, 
crece en la medida en que avanzamos, contextualizamos y volvemos 
a recontextualizar. La crisis de la humanidad, configuradora del con­
texto más global y abarcador, es, a su vez, una abstracción concretada 
en múltiples crisis; es conjunción de muchas crisis nutridas unas de las 
otras, que dan cuerpo y realidad a la abstracción que las generaliza. 

El mundo en crisis es un mundo en transformación, en riesgo y 
oportunidad de cambio. La degradación es uno de los futuros posibles. 
Conducen a ella procesos subterráneos y procesos visibles. Nada nos 
garantiza el éxito en el empeño por hacerlo cambiar en una trayectoria 
predeterminada, ni nadie cuenta con la lucidez intelectual y el control 
de los factores que inclinarán la balanza en determinada dirección. 
Pero es equívoco concebir la crisis únicamente como antesala de la 
destrucción inminente e inevitable. La perspectiva que enlaza la crisis 
con la degradación y la destrucción tiene fundamentos; parece inevi­
table, pero no es más que un enfoque del problema. 

La crisis se nutre también de procesos ocultos y visibles que condu­
cen a ese cambio que hemos identificado como metamorfosis, porque 
reúne rasgos revolucionarios y evolutivos, conservadores y regenera­
dores. Si la esperanza se alza como horizonte de futuro contrario a 
la destrucción, es porque, tras esa perspectiva, existen procesos que la 
hacen real. Al abogar por la esperanza, identificamos las posibilidades 
de acción y el empeño humano que puede potenciarla para asumir 
los riesgos y producir los cambios que contravengan la catástrofe, que 
abran los caminos de las solidaridades y las iniciativas creadoras. 

No abogamos por una esperanza ilusoria y salvadora, sino por una 
utópica y creadora, activadora y regeneradora, que se corresponde con 
el momento en que vivimos, que es el momento de actuar. Abogamos 
por una esperanza basada en: 



• PREÁMBULO. LA HUMANIDAD, CRISIS, TRANSFORMACIÓN ... • 11 

• Las potencialidades de la educación y la política transformadas. 
• El pensamiento del Sur. 
• La sustitución del estar bien o vivir bien por el buen vivir. 
• La reconstrucción de los ideales de conocimiento. 
• El aprovechamiento de la conexión que nos ofrece la infraes­

tructura de la sociedad-mundo. 
• La reinvención de la educación como dispositivo capaz de con­

tribuir a la toma de conciencia de los peligros que afrontamos 
y la comunidad de destino que nos define. 

• Las acciones renovadoras que surgen desde la base, involucran 
a los ciudadanos y están hoy todavía dispersas. 

Abogamos por la esperanza cimentada en las potencialidades de los 
seres humanos para que tomen conciencia de la comunidad de destino 
planetario y actúen. 

En La vía (E. Morin, 2011) se muestran iniciativas portadoras de 
futuro que contribuyen a la regeneración de lo político, las reformas del 
pensamiento y la educación de la sociedad y de la vida. Los ciudadanos 
conscientes ya están actuando. Ahora, ahondaremos en la educación, 
su vínculo con la política y su contribución a una senda regeneradora 
que haga posible los cambios de la sociedad y la vida, y el buen vivir. 

Al ideal occidental que promueve el <<estar biem> y el tener, que da 
preeminencia al mercado avasallador, al consumismo y al capitalismo 
desenfrenados, y a la erosión de los valores, contraponemos el ideal 
que viene del Sur y reclama el «buen vivir>> y la atención aliado poético 
de la vida. 

Para abrir caminos a la metamorfosis de la humanidad requerimos 
reinventar la educación, o lo que es lo mismo, avanzar por el atajo 
que conecta la ciudadanía con la transformación de la política y las 
reformas del pensamiento y la enseñanza. 



Capítulo l. Encrucijadas de los 
conocimientos y las políticas 



El ser humano occidental u occidentalizado sufre dos carencias 
cognitivas que le ciegan: 

• La minusvalía de los saberes separados y compartimentados, 
que desintegra e impide distinguir los problemas fundamen­
tales y globales. 

• El occidentalocentrismo, que nos coloca en el trono de la 
racionalidad y nos da la ilusión de poseer lo universal. 

Se suman a ellas las carencias que provienen de la política: una activi­
dad sobredimensionada, que alcanza y permea todas las esferas de la 
vida contemporánea, que se ha profesionalizado y tecnificado, que se 
ha distanciado de la ética y de la ciudadanía. La paradoja de la política 
actual consiste en que, a la vez que penetra en todos los ámbitos, se 
hace ajena y distante para la mayoría de las personas. 

Atenazados por la doble ignorancia que proviene de lo que desco­
nocemos y de las cegueras de nuestros conocimientos, de la omnipre­
sencia de una política cada vez más distante y esotérica, emprendemos 
el camino de esta indagación. 

Globalización y crisis planetaria 
El contexto en que vivimos se hace visible en los procesos de mundia­
lización, globalización y crisis planetaria. 

Con la conquista de América y la circunnavegación de Vasco de 
Gama comenzó el proceso de mundialización, que desde 1989 ha 
devenido fase de globalización que conjuga el auge desenfrenado del 
capitalismo invasor de los cinco continentes bajo la égida del neoli­
beralismo con el tendido de una red de telecomunicaciones que hace 
posible la unificación tecnoeconómica del planeta. 



16 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

La mundialización y la globalización se acompañan de procesos 
contrapuestos, como la dominación y la solidaridad; las oleadas 
democratizadoras y los fanatismos; las oleadas liberalizadoras y 
los dictados del mercado; las homogenizaciones y estandarizaciones 
culturales según los modelos norteamericanos, y las resistencias y revi­
talizaciones de las culturas autóctonas; también, del mestizaje cultural. 

El siglo x x  nos mostró que la globalización de la dominación 
tiene rostro político, incluso allí donde poderosos movimientos 
emprendieron la transformación política, económica y sociocultural. 
No obstante, la globalización de la solidaridad constreñida por la 
globalización de la dominación no ha rebasado la marginalidad, pero 
sigue viva. 

La globalización nos muestra como su resultado más contun­
dente la creación de la infraestructura de una sociedad-mundo que 
incluye la vida material común como economía globalizada, el terri­
torio común -el planeta-, pero que todavía carece de la necesaria 
gobernanza común. 

La carencia de autoridades legítimas dotadas de poder de decisión 
para dirimir los asuntos planetarios y la falta de conciencia de la 
comunidad de destino humano impiden hoy que la sociedad se con­
vierta en Tierra-Patria y nos conduce a contradicciones que parecen 
insolubles. Así, por una parte, los problemas planetarios exigen poner 
límites a las soberanías nacionales. Al mismo tiempo, el movimiento 
tecnoeconómico de la globalización y las relaciones de dominación del 
capitalismo desbordado y desenfrenado, que se ha puesto por encima 
de la humanidad, impiden la constitución de una sociedad planetaria 
y amenazan con la dictadura global. 

La cesión de soberanía en esas condiciones equivale al suicidio de 
naciones enteras. Empero, la ausencia de solución a los asuntos glo­
bales conduce igualmente a la autodestrucción planetaria. Solo una 
Tierra-Patria podría solucionar este problema, pero, sin solucionarlo, 
nunca llegaremos a la consolidación de esa Tierra-Patria. 

A su vez, la crisis se presenta como crisis global de la humanidad 
que no logra acceder a la Humanidad y como crisis planetaria de 
múltiples rostros: una crisis cognitiva, crisis de unificación, policrisis, 
crisis del desarrollo, crisis de las ideologías, acentuación de los antago­
nismos, los maniqueísmos y los odios ciegos (E. Morin, 2011, primera 
parte). A la barbarie surgida de las profundidades de la historia, que 
mutila, destruye, tortura y masacra, se une hoy la barbarie gélida de 



• CAPÍTULO l. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • I7 

la hegemonía del cálculo, de lo cuantitativo, de la técnica, del lucro a 
costa de las sociedades y las vidas humanas. 

Las dos barbaries caracterizan el hundimiento en la edad de hierro 
planetaria: edad de capitalismo desenfrenado, fanatismos desmedidos, 
dictaduras implacables, que alientan la posibilidad de nuevos totalita­
rismos y guerras de exterminio. 

La globalización que caracteriza a esta edad de hierro es ambiva­
lente, porque reúne lo peor y lo mejor: lo peor, que conduce a la des­
trucción catastrófica, y lo mejor, que radica en las interdependencias, 
los mestizajes culturales, las condiciones de infraestructura para la 
sociedad mundo, que hacen posibles vías contrarias a la destrucción. 
Lo mejor radica, también, en que las amenazas mortales y los pro­
blemas fundamentales crean una comunidad de destino que abarca a 
toda la humanidad. 

La globalización representa, a la vez, la posibilidad de que emerja un 
mundo nuevo y la posibilidad de que la humanidad se autodestruya. Se 
acompaña de riesgos inauditos y oportunidades increíbles. Conduce a 
la catástrofe probable y a la improbable (aunque posible) esperanza de 
metamorfosis. 

Pero las cegueras de nuestros conocimientos no permiten distin­
guir y formular los problemas fundamentales, y contribuyen a que la 
conciencia de los peligros y de la comunidad de destino sea todavía 
muy débil y dispersa. 

La metamorfosis de la humanidad no es inevitable ni ocurrirá por 
sí misma. La idea de la metamorfosis se sustenta en que, cuando un 
sistema no puede resolver sus problemas vitales, se degrada, se desinte­
gra; o bien, se revela capaz de generar un metasistema que sepa tratar 
sus problemas: se metamorfosea. 

No podemos frenar la ola técnico-científico-económica y de civili­
zación que conduce el Titanic (E. Morin, 2003b) planetario al desastre, 
pero sí podemos producir la desviación, que, al multiplicarse, potencie 
las múltiples vías que conduzcan a la vía para la metamorfosis. 

Es preciso, a la vez, globalizar y desglobalizar, crecer y decrecer, 
desarrollar e involucionar, conservar y transformar. Deshacernos de 
las alternativas globalización/desglobalización, crecimiento/decre­
cimiento, desarrollo/involución, conservación/transformación es una 
premisa necesaria que no será fácil de alcanzar, pues esas alternativas 
expresan un pensamiento dicotómico, segmentador y simplificador 
que no podrá superarse sin una profunda reforma del pensamiento. 



18 • RE INVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

Se necesita cambiar profundamente el pensamiento y la enseñan­
za. Su reforma profunda contribuirá a elevar la conciencia sobre los 
peligros y la comunidad de destino, a la vez que potenciará la acción 
transformadora desde la base. Las iniciativas dispersas y la creativi­
dad, que en los puntos más distantes del planeta contribuyen hoy a las 
vías regeneradoras (E. Morin, 2011, primera parte), recibirán impulsos 
básicos para que dejen de ser marginales. 

Lejos de ser un esfuerzo iluminista, la reforma educativa ha de 
fundirse con la reforma del pensamiento, la política y lo político. En 
ello radica su reinvención. 

Por otra parte, necesitamos comprender la magnitud de un con­
junto de cambios fundamentales que han tenido lugar en la ciencia, 
los conocimientos, las tecnologías, el planeta y la vida de las personas. 
Ellos incluyen la revolución científica y tecnológica, la subversión ma­
terial y espiritual de la vida cotidiana, la creación de instrumentos de 
trabajo de nuevo tipo, el cambio tecnológico, la emergencia de nuevos 
saberes, el replanteamiento del problema de los conocimientos y la 
reconsideración del dilema ambiental. 

Revolución cientí�ca y tecnológica 
Desde los años cincuenta se despliega una revolución científica 
y tecnológica que ha modificado los vínculos entre las ciencias, las 
tecnologías y la vida cotidiana de las personas. De relaciones bastante 
independientes entre ellas, se cambió, primero, hacia un nexo que 
parecía subordinar completamente la tecnología a la ciencia, y la vida 
cotidiana, a ambas. 

El desarrollo ulterior de los acontecimientos mostró las potencia­
lidades de la tecnología como generadora de nuevos conocimientos. 
Muchos retos a la ciencia vinieron de la tecnología y los lazos entre 
ambas se hicieron más fuertes. En bucles sucesivos, la una alimentó 
a la otra, mientras que su influencia y resultados se vertieron sobre 
la vida cotidiana, transformada radicalmente en sus instrumentos, 
medios y quehaceres. 

En menos de veinte años, a principios de los setenta, las con­
secuencias ambientales y éticas se hicieron notar. Se produjo un 
entrelazamiento mayor entre las actividades científicas, tecnológicas y 
productivas, y los ciudadanos comenzaron a reaccionar a los cambios, 
tanto en movimientos sociales de respuesta y resistencia, como me­
diante nuevas demandas cognoscitivas que influyeron de forma deci-



• CAPÍTULO!. ENCRUCijADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 19 

siva en la estructuración y consolidación de otros saberes emergentes, 
como los relacionados con las problemáticas ambiental y bioética. 

La ecología profunda y la bioética son dos buenos ejemplos de la 
sinergia generada por el avance científico y tecnológico, los nuevos 
problemas cognoscitivos y las demandas y acciones ciudadanas. 

La espiral del <<progreso>>, que vinculó ciencia, tecnología y 
producción, definitiva y estrechamente, y que trajo consigo efectos 
transformadores y una subordinación casi completa de la vida coti­
diana, produjo un efecto inesperado. La vida cotidiana desplazada, 
subordinada y menospreciada, sobre todo en lo que a producción de 

conocimientos se refiere, recibió una fuerte activación cognoscitiva y 
práctica. Solo la ceguera cognoscitiva impide, todavía hoy, compren­
der que, sin la concurrencia de la diversidad de los conocimientos 
humanos, los grandes problemas que tenemos por delante no podrán 
solucionarse. 

Es indudable que el desarrollo de la investigación científica, 
desde la modernidad, y la acelerada instrumentación práctica del 
conocimiento en las tecnologías, desde los inicios de la era industrial, 
nos han colocado en una posición privilegiada como poseedores de 
saberes y modos de hacer que modifican el mundo. Hoy, el desarrollo 
de la investigación científica ha dotado a los seres humanos de co­
nocimientos que les garantizan una capacidad transformadora de la 
naturaleza a escala planetaria, lo que apenas cien años atrás parecía 
un sueño mítico. 

El avance del conocimiento sobre el mundo natural ha tenido lugar, 
desde mediados del siglo xx, como cambio permanente de la ciencia 
y la tecnología, que desembocó en una profunda revolución científica 
que se devela bajo el liderazgo de tres direcciones básicas: las ciencias 
de la cognición y la cibernética, las ciencias biológicas y la física del 
micromundo. Cada una de ellas ha dotado a la humanidad de una 
capacidad superior para modificar los procesos naturales y cambiarse 
a sí misma. 

Cibernética y ordenadores, biotecnologías y modificación ingenie­
ril de la vida, develamiento de los secretos del micromundo físico y 
desarrollo de tecnologías productivas a ese nivel se presentan como 
quimeras realizables. Nunca antes los límites de lo posible se habían 
movido tan rápida y profundamente. 

El éxito de las ciencias y las tecnologías al dotarnos de cono­
cimientos sobre el mundo, y la capacidad de estas últimas para 



20 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

convertirlos en formas de transformación, han situado a la ciencia 
y al saber científico en un lugar cimero hacia el que convergen los 
modos culturales de pensar y ser en la sociedad contemporánea, de­
nominada muchas veces por ello «sociedad del conocimientO>>. Este 
carácter cultural de la revolución científica en curso incluye no solo 
a los científicos, los artefactos y las tecnologías con que se pertrecha 
la vida social y se transforma la naturaleza. Tiene en su centro el 
cambio del hombre común, el modo de producir y comprender los 
conocimientos, su lugar y su valor en el proceso de vida. 

Uno de los resultados más impresionantes del avance científico y 
tecnológico ha sido el cambio sustancial en la vida de millones de per­
sonas. En épocas anteriores de la historia humana, la vida cotidiana se 
había desenvuelto casi exclusivamente dentro de patrones «cerrados>> 
de interconexión. La cotidianeidad había sido siempre sumamente 
conservadora en relación con lo nuevo relativo al conocimiento, los 
modos de vivir y reproducir la vida social. 

El saber imbricado en el cotidiano de vida funciona socialmente 
de un modo peculiar. El ser humano, en el proceso de aculturación, 
aprende y aprehende tácitamente -prerreflexivamente- los modos de 
vivir y el manejo de los instrumentos necesarios para hacer la vida 
social posible. El conocimiento se incorpora espontáneamente a la 
vida y forma parte de ella en estrecha relación con los modos de sentir 
y querer, lo que constituye un sistema de saber rico y multilateral. Su 
valor está relacionado directamente con las formas de vida y no es 
concebible fuera o en oposición a ellas. 

El saber holista integrado a la vida cotidiana prefirió siempre la 
estabilidad al cambio. Durante milenios, esa fue la lógica del desen­
volvimiento de la vida del hombre común. Visto desde esta última y 
desde su universo productivo, el cambio ha sido, hasta muy reciente­
mente, la excepción, mientras que la permanencia y conservación de 
lo precedente ha sido la regla. 

Instrumentos de trabajo de nuevo tipo 
Desde la segunda mitad del siglo xx, la ampliación e intensidad 

de la introducción de los resultados científicos en la vida social 
impuso la necesidad de reconsiderar las nociones sobre el lugar de 
la ciencia en el sistema de la cultura. Junto a las transformaciones 
materiales de la vida, emergieron cuestionamientos éticos y exis­
tenciales profundos. 



o CAPÍTULO!. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... o 21 

Si en la epistemología el conocimiento como entidad absoluta ha 
sido motivo de reflexión teórica, y en las nuevas teorías científicas se 
han tambaleado las concepciones dicotómicas del saber, la demarca­
ción rígida de lo objetivo y lo subjetivo encontró un nuevo terreno de 
cuestionamiento desde la vida cotidiana. 

La modificación de la vida cotidiana por los resultados de la ciencia 
que l legan a ella y la subvierten ha hecho patente la interrogante cultural 

sobre la validez del pretendido conocimiento objetivo de la realidad. El 
conocimiento científico comenzó a ser considerado no como supravalor 

absoluto e incuestionable. Es un valor, y como tal debe ser sometido al 
escrutinio social y cultural. Lo humanístico, que había sido desplazado 
de la idea del mundo y el conocimiento científico objetivo, ha comenza­
do, desde la práctica del saber, a reclamar su lugar. 

No obstante, el descrédito de la forma anterior del conocimiento 
científico no puede considerarse un fenómeno de masas ni una ten­
dencia irreversible. La subversión de la vida cotidiana por la ciencia 
en el plano espiritual trajo consigo la unificación de las conciencias 
a favor de la idea del conocimiento objetivo como garante de una 
vida mejor. La reflexión crítica ha provenido de sectores avanzados, 
donde ocupan un lugar importante los propios científicos, que han 
pensado la ciencia, el conocimiento científico y sus efectos prácticos 
desde la moralidad. En la actualidad, en estrecho vínculo con el mo­
vimiento ambientalista, el asunto ha devenido demanda social de 
sectores que fueron movidos por la ciencia y por las consecuencias 
de sus transformaciones resultantes hacia una puesta en solfa de esa 
supraposición del conocimiento científico, supuestamente anterior y 

situado por encima de todo valor. 
La introducción de las ciencias y las tecnologías en el sistema pro­

ductivo a escala planetaria ha colocado a la humanidad y a su medio 
natural en condiciones totalmente nuevas. No podemos asegurar en 
qué dirección nos moverán definitivamente los cambios que se intro­
ducen en la vida como consecuencia de las ciencias y las tecnologías, y 

buscamos casi a ciegas modos adecuados de conducirlos. 
Aunque la tecnología ha tenido siempre desarrollo propio, indepen­

diente de la ciencia, después de la revolución industrial se produjo un 
proceso de acercamiento y dependencia de la primera con respecto a la 
segunda. La tecnología se sirvió del saber científico y, muchas veces, su 
aporte consistió en extenderlo a la práctica de la producción. Durante 
el siglo xx, sin embargo, la acumulación de saber y modos propios 



22 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

de relación hicieron de la tecnología una actividad generadora de pro­
blemas otros. A fines del mismo siglo, la revolución científico-técnica 
incorporó estos desarrollos en una nueva espiral de saber, tecnología y 
formas productivas. Desde entonces, la ciencia y la tecnología han deja­
do de proyectarse en la vida como actividades independientes. Lo hacen 
como sistema integrado de ciencia, tecnología y producción, donde cada 
uno de los elementos del todo modifica a los restantes, sin que pueda 
establecerse una correlación jerárquica absoluta entre ellos. 

En asuntos de moralidad, la tecnología viene de la mano con la 
ciencia en el planteamiento de situaciones problemáticas y conflictos 
insospechados, muchos de ellos relacionados con lo nuevo que traen 
consigo los instrumentos. 

Con la revolución científico-técnica, hemos creado y dotado la vida 
cotidiana con productos e instrumentos radicalmente nuevos -no 
clásicos- que los humanos no dominamos en absoluto y de los cuales 
desconocemos la totalidad de sus potencialidades materiales reales, así 
como también los cambios espirituales que traen consigo. El manejo 
de esos instrumentos no es un asunto exclusivo de conocimientos 
científicos; es, simultáneamente, un asunto técnico, ético y político. Y 

uno de sus resultados más relevantes es el cambio del lugar de los seres 
humanos con respecto a las tecnologías. 

Desde los años cincuenta del siglo xx, no solo se han superado los 
límites productivos físicos de los seres humanos. La revolución cien­
tífico-técnica y su avance hacia la creación de un sistema de ciencia, 
tecnología y producción han impuesto a la sociedad contemporánea 
un reto epistemológico y cultural. Esto condiciona el marcado interés 
por las cuestiones morales. 

Entre los problemas que la humanidad ha tenido que enfrentar, y 
que han motivado el cuestionamiento moral de la ciencia, la tecnología 
y sus resultados, se encuentran: 

l. El daño ocasionado a los seres humanos por algunos productos 
científicos y el uso de la ciencia con fines políticos, ideológicos 

y militares contrarios a los designios humanistas que siempre 
se le habían atribuido. Esto ha conducido a la pérdida de la 
ingenuidad de la sociedad occidental con respecto a la ciencia, 
la tecnología y el uso social del conocimiento, y ha provocado la 
preocupación por la pertinencia moral de esas actividades 
humanas y sus productos. 



• CAPÍTULO l. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 23 

2. La entrada de la ciencia, en la segunda mitad del siglo xx, con 
la revolución científico-técnica, como resultado del desarrollo 
de nuevas tecnologías y modos de apropiación de los conoci­
mientos, en un nivel de profundidad y alcance que ha superado 
los límites del conocimiento de milenios. Las personas han 
sido colocadas ante incertidumbres existenciales que tienen 
su origen en los saberes que la ciencia aporta, las prácticas 
que las tecnologías posibilitan, y el uso social que se hace de 
ambas. Esto incluye a los seres humanos y a la naturaleza en 
su conjunto. 

3. La imposibilidad de encontrar respuestas moralmente preci­
sas y definitivas al estilo de los ideales morales del pasado, que 
establecían con claridad y precisión los límites del bien y el 
mal. Ahora las personas necesitan juzgar y decidir la mora­
lidad de sus acciones avaladas por los conocimientos, en un 
contexto en el que esos mismos conocimientos son objeto de 
cuestionamiento moral. 

4. El carácter abierto de los conocimientos y los objetos creados 
en el transcurso de la revolución científico técnica, los que, a 
diferencia de los objetos «clásicos» de la producción humana, 
son desconocidos para quien los produce, porque el extra­
ñamiento en su elaboración incluye la ignorancia de todas 
las posibilidades de empleo humano que encierran, así como 
el alcance de las posibles consecuencias de su utilización 
práctica. 

5. La urgencia de cuestionar la pertinencia moral de la produc­
ción y uso de los conocimientos: ¿es moral hacer todo lo que es 
posible hacer? O, dicho de otro modo, ¿se debe hacer todo lo 
que se puede hacer? 

6. Como consecuencia de todo lo anterior, la urgencia de formar 
sujetos moralmente responsables, capaces de concientizar los 
dilemas éticos como conflictos morales' y buscarles solución. 

Conflicto y dilema moral tienen connotaciones diferentes. Una situación de di­
lema moral es aquella en que el sujeto moral se ve obligado a elegir entre 
al menos dos alternativas. La elección, sin embargo, puede realizarse perfecta­
mente sobre la base de la asimilación de una solución al dilema generada desde 
fuera. Una situación de conflicto es siempre interna y conduce a una revisión del 
sistema de valores que el sujeto ha elaborado previamente y su jerarquía. Ade­
más, la elección implica siempre una pérdida que se vivencia por el sujeto. 



24 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

Veamos en apretada síntesis estos problemas, que están lejos de ser 
exclusivamente éticos: son ético-políticos y demandan un tratamiento 
educativo que se corresponda con esta, su naturaleza. 

La pérdida de la ingenuidad de la sociedad occidental con respecto 
a la ciencia, la tecnología y el uso social de los conocimientos no solo ha 
provocado la preocupación por la pertinencia moral de estos. También 

ha impulsado extremismos y nihilismos expresados en algunas versio­
nes contemporáneas del anticientificismo, que se dejan entrever con 
frecuencia, en el movimiento ambientalista y en algunos sectores, 
como rechazo al desarrollo e introducción en la vida cotidiana de la 
ciencia y la tecnología. 

Se requiere de un pensamiento que integre moralidad y conoci­
mientas, que reconozca la complejidad inherente a estas problemáticas 
y que, al mismo tiempo, evite la caída en el anticientificismo y los ex­
tremismos ambientalistas y moralizantes que inmovilizan y, de plano, 
rechazan los resultados novedosos de las ciencias y las tecnologías. 
Desde el pensamiento complejo y la bioética global, por ejemplo, se 
han reinterpretado procesos y buscado medios para prevenir el daño 
posible y mitigar el daño efectivo, y se ha desarrollado un conjunto 
importante de alternativas teóricas para encauzar el debate de los 
conflictos y contribuir al enriquecimiento moral de los actores. 

La profundidad y el alcance del conocimiento científico contempo­
ráneo ha sido uno de los problemas más debatidos en los últimos años, 
especialmente en el terreno de la bioética. La mayoría de los conflictos 
que tienen que ver con la investigación científica y las tecnologías de 
la salud nos enfrentan a incertidumbres existenciales que tienen su 
fuente en el avance vertiginoso del conocimiento, la modificación de 
los criterios científicos y el choque de estos movimientos acelerados 
con el desenvolvimiento más lento de la vida cotidiana y las costum­
bres. Por otra parte, la profundidad y el alcance de los conocimientos 
científicos están vinculados a incertidumbres cognoscitivas hacia el 
interior de la propia ciencia, y esto incorpora un elemento adicional, 
pues con frecuencia es imposible apelar a la ciencia como portadora de 
un conocimiento definitivo que garantice la adopción de una decisión 
adecuada. 

Este es uno de los cambios cualitativos en la ciencia contemporánea, 
que ha provocado los debates más agudos, y se puede prever que estará 
a la cabeza de las polémicas futuras. En avances científicos como la 
creación de vida -por ejemplo, en la clonación y la transgénesis-, las 



• CAPÍTULO l. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 25 

incertidumbres científicas y existenciales marchan unidas. Carece de 
sentido pretender soluciones éticas y políticas definitivas. Estamos 
obligados a tomar decisiones temporales y a revisarlas frecuentemen­
te, en la medida en que cambian las acciones, los conocimientos y los 
contextos. 

Los cuestionamientos existenciales y la imposibilidad de encontrar 
respuestas moralmente precisas y definitivas constituyen rasgos 
distintivos de los problemas que tiene ante sí la humanidad contem­
poránea. Los abordan en particular las teorías bioéticas, pero no son 
privativos de ellas, pues se trata de problemas ético-políticos que re­
quieren de una amplia participación ciudadana, así como de procesos 
educativos que abandonen la lógica del adoctrinamiento y se abran a 
los debates incluyentes, donde los diversos puntos de vista den cuenta 
de sus fuentes y argumentos. 

El análisis de las cuestiones epistemológicas y del pensamiento 
teórico de la complejidad muestra cómo la incertidumbre se manifies­
ta como atributo de los sistemas complejos, y cómo el pensamiento 
metodológico de la complejidad, en especial el que se desarrolla en 
el marco del pensamiento complejo, plantea la necesidad de aprender 
a manejar las incertidumbres. En el pensamiento ético tradicional, 
la incertidumbre debía ser superada; la normatividad moral estaba 
llamada a superar la incertidumbre. En el pensamiento complejo y 
en el pensamiento bioético global vinculado al legado del oncólogo 
norteamericano Van Rensselaer Potter, la incertidumbre encuentra 
un espacio por necesidad; ella emana de la situación de los sujetos mo­
rales y sus contextos, de la incertidumbre científica y de la creatividad 
propia de los procesos. 

Trabajar la incertidumbre moral parece uno de los problemas más 
difíciles para el pensamiento ético, pues inmediatamente que es plan­
teado, en el horizonte aparecen el marco conceptual del determinismo 
o el relativismo moral. La incertidumbre parece generar relativismo. 

Por una parte, no es posible aceptar el relativismo moral que niega 
la universalidad de la ética e inmoviliza con el <<todo vale». Pero en­
frentados a una realidad social heterogénea, asimétrica y polarizada, y 
a un cambio rápido de los conocimientos y la vida vinculada con ellos, 
el pensamiento sobre la ética, por necesidad, tiene que complejizarse 
y adecuar la producción de normatividad ética al entorno cambiante. 
También se debe reconocer la complejidad ético-política que la natu­
raleza de los problemas pone ante nosotros. 



26 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

El carácter no clásico de los objetos e instrumentos creados por 
los seres humanos en el transcurso de la revolución científico-técnica 
introduce una complicación adicional. Los instrumentos y objetos clá­
sicos eran conocidos en su totalidad; no solo su producción, también 
su incorporación a procesos ulteriores podía ser prevista y concebida 
dentro de una relación de control. Los no clásicos portan elementos 
inherentes de incertidumbre e independencia. Lo anterior nos coloca 
ante el «conocimiento no manejable>>, aquel que pone en entredicho 
nuestra supuesta capacidad para controlar el mundo a partir de los 
conocimientos. 

Se trata de conocimientos que, por la incertidumbre que le es inhe­
rente, ponen en crisis el paradigma de control y reclaman prudencia 
en las acciones y cambios radicales en el modo de concebir el mundo 
heredado de la modernidad europea. «Conocimiento no manejable>> 
resulta un término un tanto equívoco, puesto que se trata de cono­
cimientos que no son «controlables>> y demandan el cambio hacia un 
paradigma de sensatez, convivencia y diálogo con la naturaleza, por lo 
que podría leerse como «conocimiento no controlable>>. 

Dos rasgos identifican el carácter no clásico de las creaciones hu­
manas contemporáneas: 

PRIMERO, su potencialidad material. La ampliación de las capacidades 

físicas de los seres humanos con los instrumentos no clásicos está vincu­

lada al manejo práctico de niveles estructurales básicos de la materia, 

la energía y la vida. Los instrumentos clásicos prolongaban la capacidad 

muscular humana, pero ni remotamente podían conferirle una capacidad de 

intervención a niveles moleculares y subatómicos tan poderosa. 

SEGUNDO, su potencialidad intelectual, expresada en que los efectos de 

su funcionamiento escapan a la facultad de predicción y control de sus 

creadores. Con estos instrumentos de nuevo tipo, los seres humanos he­

mos emprendido la transformación de la materia y la vida a gran escala y 

con gran profundidad. Ante los nuevos instrumentos y creaciones resulta 

problemático establecer correlaciones de pronóstico y control efectivos a 

largo plazo. Las decisiones sobre su empleo deben tomarse en condicio­

nes de especial incertidumbre. 

El carácter no clásico de los nuevos instrumentos puede manifestarse 
como ampliación de sus posibilidades de uso, segmentación de la rela-



• CAP!TULO l. ENCRUCijADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 27 

ción de conocimiento o autonomía, e independencia en las creaciones 
científicas y tecnológicas. 

La ampliación de las posibilidades de uso es la situación más simple 
que puede encontrarse a diario en una computadora personal. Ella 
tiene un conjunto de usos posibles concebidos desde su diseño, pero 
incluye un conjunto indeterminado y ampliable de empleos cuando 
se le añaden nuevos programas, lo que se incrementa indefinidamente 
cuando equipo y programas entran en contacto con la creatividad 
de quienes los aprovechen. Esta capacidad puede generar un conjunto 
nada trivial de problemas sociales y éticos dependiendo de cómo se la 
utilice. De nada vale que argumentemos que el buen o el mal empleo 
depende de las personas involucradas. Efectivamente, obedece a ellas, 
pero la forma tiene que ver con las posibilidades de ampliación que el 
dispositivo tecnológico trae consigo. A diferencia de los objetos e instru­
mentos clásicos que son «Usados», con los no clásicos se «interactúa». 

La segmentación de la relación de conocimiento es un fenómeno 
ya cotidiano en las modernas tecnologías de comunicación. El entorno 
tecnológico, en quienes lo utilizan, genera relaciones de dependencia 
y poder resultantes de su ubicación en el proceso, las que no pueden 
ser identificadas con las relaciones sociales de dependencia y poder 
tradicionales. Por ejemplo, la red global de computadoras propicia la 
libre comunicación entre las personas, un intercambio horizontal de 
información y la creación de redes de relaciones nuevas entre seres 
humanos distantes. Simultáneamente, genera la posibilidad de un 
control de las personas mucho más individualizado y férreo. Esta es 
una relación de control social bien conocida y totalmente «clásica>>; lo 
no clásico consiste en que la comunicación libre y el control se reali­
zan a través de un medio en el que, además del hecho comunicativo 
entre los agentes sociales involucrados, hay una constante y efectiva 
comunicación entre objetos, inadvertida para la mayoría de las per­
sonas en contacto, incluso para aquellas que ejercen el «Control>> por 
estos medios. El asunto es simultáneamente epistemológico, ético y 
político. 

La autonomía e independencia de nuestras creaciones tecnológicas 
se constatan con facilidad en varios resultados de las biotecnologías. 
Por ejemplo, los organismos modificados genéticamente. El producto, 
en este caso, se incorpora a la trama de relaciones de la vida, donde 
alcanza la autonomía e independencia necesarias para dejar abierta la 
pregunta por el futuro. 



28 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

Vinculada a este conjunto de problemas, se plantea la pregunta 
difícil acerca de la pertinencia moral de la producción y uso del cono­
cimiento. Preguntarnos si se debe hacer todo lo que estamos en con­
diciones de emprender se estima desde la racionalidad clásica como 
una inquietud superflua, y desde las nuevas teorías éticas (la bioética) 
y el pensamiento complejo, como una necesidad, incluso como una 
urgencia de los nuevos tiempos. 

Sabemos que la ciencia occidental moderna se consolidó con la 
razón y con el método como herramientas de indagación y garantes 
del conocimiento obtenido. Se añadió a esto su legitimación social con 
la promesa de su empleo para garantizar el bienestar de la sociedad. 
Además, el éxito de la ciencia en proporcionar ese bienestar a una 
parte de la humanidad produjo, con el paso del tiempo, una segunda 
legitimación: el conocimiento científico pasó a ser autenticador de las 
acciones humanas. Si consideramos ese bucle que ha terminado con 
una ciencia que se valida en su propio quehacer, debe ser formulada 
la pregunta de si es éticamente aceptable realizar todo lo que re­
sulta materialmente posible, y se formula con total pertinencia por esa 
asunción de la ciencia y los conocimientos científicos de un carácter 
legitimador de las acciones humanas. Para el pensamiento ético com­
plejo es esencial develar este cambio en el término, la sustitución de 
una legitimación por otra y el error de suponer que el conocimiento 
científico pueda validar las acciones humanas. 

Es indudable que necesitamos formar sujetos moralmente res­
ponsables, pues resulta relativamente frecuente encontrar entre los 
investigadores científicos la reserva con respecto a la pertinencia 
del cuestionamiento moral de las producciones humanas, basada 
en la sospecha de una injerencia por parte de los que formulan 
la interrogante. 

En el fondo, de lo que se trata es de entender que el conocimiento 
científico, la ciencia y la tecnología forman una parte importantísima 
de la cultura y de lo humano, pero solo una parte de ella. La justi­
ficación de las acciones que la ciencia y la tecnología hacen posibles 
puede provenir únicamente de una reintegración de la totalidad 
social involucrada, de las consideraciones que la ciencia aporta, así 
como otras fuentes de lo social humano. La ciencia y la tecnología 
no pueden ser excluidas, pero no tienen por qué pronunciar la última 
palabra. La pregunta, entonces, no implica un proceso de restricción o 
constreñimiento moral de la ciencia contemporánea y sus resultados, 



o CAPÍTULO l. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... o 29 

sino la búsqueda de una legitimación más multilateral y adecuada a la 
diversidad de actores sociales involucrados. 

Subversión material y espiritual de la vida cotidiana 
En épocas anteriores, la vida cotidiana cambió solo a través de procesos 
evolutivos y revolucionarios, en su mayor parte dilatados en el tiempo. 
Las generaciones incorporaron a su desenvolvimiento cotidiano lo 
nuevo, dentro de marcos precisos de conservación de lo anterior. Lo 
novedoso e innovador se adoptó siempre con lentitud y recelo, pues 
resultaba sospechoso como portador de incertidumbre y cambio en 
dirección desconocida. Esto es perfectamente compatible con el de­
signio más profundo de la cotidianeidad: garantizar la producción y 
reproducción de la vida humana. La creatividad estaba circunscrita 
en su mayor parte a un conjunto de actividades específicas, y su salida 
como saber y productos hacia la vida cotidiana debía someterse, y 
estaba regida, por los mecanismos de regulación y de realización ya 
asentados, entre los cuales las costumbres y la tradición desempeña­
ban un papel relevante. 

Los nuevos conocimientos adquiridos por la humanidad, el de­
sarrollo de noveles formas productivas a partir de los resultados de 
la ciencia y la tecnología, la ampliación de los flujos informativos, la 
inclusión de todo esto en la vida cotidiana en forma de objetos 
e instrumentos, conocimientos y modos de vida transformados están 
haciendo hoy día preferible el cambio a la estabilidad, y han elevado 
el valor social de la novedad y la creatividad. Esta modificación de la 
vida cotidiana podría entenderse como un progreso, una ventaja, un 
hecho novedoso positivo. Ello sería totalmente cierto si no se tratase 
de un proceso en el cual la opción por el cambio y la instrumentación 
del saber se están convirtiendo al mismo tiempo en amenaza para la 
propia vida, y no solo para la humana. 

Desde la revolución industrial, pero sobre todo a partir de la re­
volución científico-técnica en la década del cincuenta del siglo xx, el 
saber científico y tecnológico -los modos de ser, conocer y actuar de 
la ciencia y la tecnología- ha subvertido el mundo humano en tres di­
recciones fundamentales: el conocimiento humano, la vida cotidiana 
como proceso material y la vida cotidiana como proceso espiritual. 

El conocimiento humano generado desde la ciencia -justificado 
como saber absoluto desde la modernidad e investido de poder ab­
soluto a partir de la revolución científico-técnica- ha dejado de ser 



30 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

un saber estrechamente unido a las formas comunitarias de vida para 
erigirse en un nuevo demonio, en instrumento de dominación de lo 
humano y lo natural por el hombre o, más exactamente, por algunos 
hombres. El conocimiento humano fue siempre una categoría más 
elevada e integradora que cualquiera de sus componentes, pero a 
partir del desarrollo de la ciencia, desde el siglo xvn, el conocimiento 
científico que esta produce se erigió en patrón normativo y paulatina­
mente desplazó todo otro saber hasta constituirse casi exclusivamente 
en representante único y legítimo del saber humano. 

No se trata solo de procesos cognoscitivos, pues están estrecha­
mente vinculados a la dominación política y cultural que nutren y de 
la cual se nutren. 

Así, la idea generalizadora sobre «el mundo», «la naturaleza», «la 
sociedad» evidencia no solo la perspectiva del humano, una especie que 
produce conocimientos desde sus circunstancias y condiciones de posi­
bilidad biológica, evolutiva, terrícola; expresa también la universalidad a 
que aspira el dominador: la extensión de su mundo y su perspectiva a la 
condición de mundo único existente y única perspectiva válida. 

Las consecuencias prácticas de haber tomado estos derroteros se 
hacen sensibles en la pretensión de haber alcanzado <<el conocimiento>>. 
La omisión del plural, que nos promete haber alcanzado EL CONO­
CIMIENTO, no nos revela nada acerca del inmenso costo de esa unifi­
cación, que ha anulado el resto de los conocimientos humanos. Frente 
a esta lógica de dominación, y para develarla, se requiere un cambio 
de perspectiva, que haga visible y supere esta lógica, que replantee el 
problema de LOS CONOCIMIENTOS HUMANOS. 

Y a pesar de todas las limitaciones y contradicciones, al penetrar en 
dominios inexplorados del micromundo, del megamundo y la vida, el 
conocimiento desde las ciencias ha hecho posible la realización prác­
tica de la creación y destrucción del mundo por los seres humanos. 

En la era de mayor profundidad y alcance del conocimiento científico, 
la creencia en la omnipotencia de ese tipo de saber como dominio 
externo a las personas y las comunidades -que fue su punto de par­
tida- está siendo subvertida por las fuerzas desatadas por la propia 
ciencia, y comienza a resquebrajarse. 

El saber cientifico sobre el mundo, situado por encima de las comuni­
dades y las personas, se enfrenta hoy a nuevos problemas para los que no 
tiene respuestas porque escapan a su racionalidad instrumental subya­
cente. Las ciencias, que desde la modernidad generaron la creencia en la 



• CAPÍTULO l. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 31 

posibilidad de conocerlo todo, de predecir y manipular con exactitud en 
beneficio de la humanidad, se enfrentan a un conjunto de contrariedades 
-entre las que sobresale lo ambiental-, donde conocimiento exacto, 
predicción y manipulación se hacen improbables, cuando no imposibles. 
Y no solo porque algunos métodos puedan resultar inadecuados para la 
cognición de objetos nuevos, sino también, y junto con ello, porque los 
conocimientos que han revolucionado la vida cotidiana y se han incor­
porado a ella por múltiples vías despiertan en las personas valoraciones 
diversas que no pueden continuar considerándose ajenas al proceso 
cognitivo. Forman parte del saber humano y han de ser asimiladas por 
la producción humana de saber científico. Existe para ello fundamento 
suficiente y demanda social de urgencia; pero también existen obstáculos 
cognitivos que han de ser revelados, en especial aquellos que están rela­
cionados con los ideales de saber y las dicotomías cognoscitivas que se 
arrastran desde la modernidad -entre ellas, la separación del sujeto y el 
objeto, el observador y lo observado; la legitimación del saber científico a 
partir del recharo a otros saberes, y la separación y exclusión de lo moral 
y valorativo como concernientes a la vida social, y contrarios, o al menos 
ajenos, a la objetividad del saber científico. 

Como proceso material, la vida cotidiana ha sido dotada por la 
ciencia de nuevos instrumentos que potencian las capacidades huma­
nas, cambian la vida de las personas, a la vez que la hacen dependiente 
del conocimiento y los nuevos productos del saber que han de revolu­
cionarla también en el futuro. Formas ancestrales del hacer de la vida 
humana desaparecen, envueltas en un constante proceso de permuta, 
homogeneización y creación de dependencias. La vida cotidiana se 
subvierte mediante la destrucción de sus formas y la instrumentación 
de un modo material único de realización. 

La subversión material de la vida cotidiana por los productos del 
conocimiento y la tecnología ha conducido a la mejora de las condi­
ciones de vida de una parte significativa del mundo, pero este no es el 
único resultado. La estandarización de la vida humana y la pérdida de 
la sociodiversidad son resultados igualmente notables, aunque absolu­
tamente destructivos e indeseables. La cotidianeidad trastocada tiende 
a hacerse única y dependiente de elevados consumos de naturaleza, lo 
que incrementa su fragilidad. La pérdida acelerada de la sociodiver­
sidad parece una carrera desenfrenada en busca de estados sociales 
de homogeneidad y equilibrio. Pero, en términos de vida y sociedad, 
homogeneización y equilibrio son equivalentes de la muerte. 



32 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

Como proceso espiritual, la vida cotidiana también se subvierte a 
través de la destrucción de las costumbres y la instrumentación de 
un modo ideológico único de realización. Mediante una inversión 
valorativa, el trabajo se reduce al empleo; el amor, al sexo; la salud, 
a la enfermedad; la calidad de vida, al bienestar; la familia, a su vida 
económica; la persona, al individuo. 

La homogeneización conduce a un empobrecimiento mayor de la 
diversidad espiritual humana, a la exclusión y marginación del otro. 
También, a la aparición de acciones y a una serie de cuestionamientos 
existenciales ávidos de respuesta. 

El rescate de las formas de saber contenidas en culturas precedentes 
y conservadas en el desempeño cotidiano de algunos pueblos «atrasa­
dos» -si se les mira desde una perspectiva homogeneizadora- es un 
ejemplo de los intentos concretos para reconstruir la integralidad de 
los conocimientos humanos. Hace apenas unos años, resultaba impo­
sible en medicina, por ejemplo, considerar las prácticas herbolarias y 
de curación provenientes del pasado, pues eran inmediatamente es­
tigmatizadas como falsas por carecer de la necesaria fundamentación 
científica. Tal fundamentación, de hecho, actuaba como legitimadora 
del saber científico moderno, a la vez que excluía al resto. Otras mani­
festaciones prácticas de acciones dirigidas a la reintegración del saber 
podemos hallarlas en el rescate de las formas comunitarias de vida y 
en el planteo político de la necesidad de reconocer la sociodiversidad. 

Entre los cuestionamientos existenciales, encontramos la descon­
fianza hacia la ciencia y sus resultados, lo que conduce en algunas ver­
tientes al anticientificismo, a la reacción negativa y nihilista ante ellos. 
También hallamos la reflexión crítica madura que, desde la ciencia, 
aboga por una reconstrucción epistemológica del saber científico, a 
partir del reconocimiento de sus límites propios, e intenta una nueva 
legitimación del conocimiento científico que no sea excluyente y supe­
re las dicotomías del pensamiento científico clásico. 

¿Acaso podría asegurarse que la ciencia, el conocimiento científico 
y la tecnología son las causas únicas y determinantes de estos procesos? 
Difícilmente. Ciencia, conocimiento científico y tecnología, tal cual 
los conocemos hoy, son el resultado de procesos sociales y culturales 
complejos, donde es difícil establecer jerarquías deterministas a modo 
de causas últimas. No obstante, ciencia y tecnología están en el centro 
de los procesos, los propician y desencadenan. Es lógico suponer que 
existen elementos constitutivos del conocimiento científico que han 



• CAPITULO l. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 33 

conducido a los estados actuales del saber. Como verdaderas patolo­
gías del saber, se erigen a su vez en obstáculos a la cognición. 

Emergencia de nuevos saberes 
La ciencia y la producción de saber científico están cambiando, y esto 
muestra que la crisis de identidad de la ciencia contemporánea es 
una crisis de crecimiento de la que está surgiendo un modo nuevo de 
producción y legitimación de conocimiento y tecnología. Lo posible en 
este camino es ya parcialmente realidad desde mediados del siglo xx y 
ha comenzado a rendir frutos materiales y epistemológicos. 

La revolución científico-tecnológica contemporánea tiene entre 
sus manifestaciones más profundas el cambio en el saber humano, la 
transformación misma de la ciencia y el conjunto del saber en otro 
de nuevo tipo, que rompe tanto con los modos cotidianos anteriores, 
como con la propia ciencia anterior. Lo que, desde una perspectiva 
interpretativa, puede considerarse una crisis del pensamiento cientí­
fico contemporáneo es, desde nuestra óptica, manifestación de una 
poderosa ruptura con viejos ideales, normas y valores. 

Como afirmamos anteriormente, el rostro público de la revolución 
científica contemporánea está liderado por la física del micromundo, 
la cibernética y las biotecnologías. Estas zonas del conocimiento y su 
aplicación marcan la pauta del desenvolvimiento científico en estrecha 
relación con la economía y la política. Pero esas tres líneas no están a 
la cabeza del desarrollo de la ciencia mundial solo porque en ellas se 
efectúen descubrimientos frecuentes, o porque la dinámica de las 
invenciones y avances cognoscitivos tenga en ellas un efecto económico 
inmediato, a tal punto que muchas veces ciencia y economía, produc­
ción de conocimientos y producción de tecnologías y artefactos se 
confunden en un flujo único. 

Estas tres líneas de desarrollo científico tienen en común la crea­
ción. Con los avances en la física del micromundo, desde los inicios del 
siglo xx, la ciencia comenzó a dejar de ser observación del mundo para 
pasar a ser creación de mundo. La física del micromundo dotó a la hu­
manidad de conocimientos para trabajar con niveles fundamentales de 
la materia y la energía ... y la creación del mundo físico en el laboratorio 
se hizo posible y real. Lamentablemente, no pasó mucho tiempo y esa 
potencialidad de creación se transformó en realidad de destrucción del 
mundo con las bombas atómicas. El asunto encierra una enseñanza 
básica: cuando la ciencia entra en el dominio práctico de la creación, lo 



34 o REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

opuesto, la destrucción, no es una posibilidad abstracta. Esta enseñan­
za tiene valor para el análisis de todos los avances del conocimiento 
y la tecnología que compartan con la física del micromundo el nivel 
de profundidad en el conocimiento que se maneja. Cuando la ciencia 
trabaja con los estratos básicos de la materia, las consecuencias de las 
acciones no son automáticamente positivas, sino que mucho depende 
de las variables sociales -en especial de los valores- que se incluyan 
en la ecuación científica. 

El avance de las ciencias de la vida desde la segunda mitad del 
siglo xx ha hecho posible que la biología y el universo de ciencias 
ligadas a ella pasaran de ciencias observacionales, que describían el 
mundo de lo vivo, a ciencias creadoras de vida. En este curso de acción 
corresponden a las biotecnologías los avances más espectaculares: 
clonación, modificación genética de animales y plantas y, sobre todo, 
la instrumentación productiva de esos avances a gran escala y en 
breve tiempo. Los laboratorios científicos donde se estudiaban las 
propiedades del mundo se han transformado en industrias; en ellos, de 
modo concentrado e intensivo, se crea la vida. Urge la reflexión sobre 
la moralidad de las investigaciones y la creación en estos dominios del 
saber. Es una urgencia política y ética de los nuevos tiempos, donde la 
destrucción de la vida basada en los conocimientos que las ciencias 
aportan ha dejado de ser una posibilidad abstracta. 

Finalmente, el desarrollo de la cibernética, las ciencias de la informa­
ción y la microelectrónica están haciendo posible la creación de la vida 
artificial. Vida artificial que se expresa en sistemas tecnológicos cada 
vez más autónomos, en la inteligencia artificial y la robótica, así como 
en la fusión de los dispositivos técnicos con los sistemas vivos que se 
vislumbra como una utopía realizable en breve tiempo. Por ejemplo, el 
efecto panóptico de las ciudades inundadas de cámaras entrelaza en un 
abrazo a las ciencias, las tecnologías y la vida cotidiana transformada. 
Requerimos un nuevo aprendizaje para vivir en ese entorno transfor­
mado que, poco a poco, además, abarcará nuestros cuerpos físicos en 
la integración tecnobiológica. En estas nuevas condiciones, la ideología 
del control y la anulación de la individualidad y del ciudadano encuen­
tran nuevos reforzamientos. Es inevitable, pero enfrentarlo requiere de 
aprendizajes que solo puede proveer una educación reinventada a partir 
de una reforma profunda de sí misma y de la política. 

Así, pues, el paso de la ciencia contemporánea es el de la creación 
de mundo, la creación de vida y la creación de vida artificial. Para 



• CAPÍTULO l. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 35 

lidiar con estas creaciones necesitamos una educación que enseñe a 
distinguir los problemas fundamentales y nos prepare para afrontar­
los en diálogo con la política; que coloque los conocimientos humanos 
en función de la vida y no contra ella. 

Reconsideración del problema ambiental 
Con respecto a la problemática ambiental, se requiere también un giro 
fundamental, educativo y transformador, que ponga de pie lo que está 
de cabeza. 

En el ambientalismo, el hombre común, incluido el sentido común, 
fue reconocido como un actor singular al que se debía considerar. 
Esta inclusión confirió importantes elementos de diversidad al pen­
samiento ambientalista y produjo impactos positivos importantes. No 
solo abrió las puertas a la diversidad cultural propia del actor, sino que 
también confirió características específicas a la producción de ideas y 
a los debates. Como se recordará, en la ciencia, a partir de la revolución 
copernicana, junto a la exclusión del sentido común como criterio de 
veracidad, el hombre ordinario fue relegado al rol de elemento pasivo, 
destinatario final de los resultados científicos. La participación ciu­
dadana, la reacción humana ante la percepción del daño ambiental 
inmediato, convirtió al sujeto colectivo en un actor cuyas ideas y 
modos de pensar el problema debían considerarse. En la búsqueda 
de soluciones al problema ambiental, se reconoció al hombre común 
como un actor en dos manifestaciones: como agente negativo, por 
su contribución a la perpetuación del problema, y agente positivo, 

como promotor de los cambios necesarios para solucionarlo. En tal 
sentido, el hombre común recabó una atención especial, pues su con­
versión en un agente positivo se consideró posible a través del proceso 
de educación ambiental. 

La ética fue invocada, en el ambientalismo posterior a Aldo 
Leopold, como agente de control normativo en busca de una alternati­
va que frenase los negativos efectos de las intervenciones humanas en 
la naturaleza y contribuyese a la toma de conciencia sobre el problema 
ambiental. Este modo de considerar lo ético es perfectamente com­
patible con el ideal clásico de separación entre la ciencia y la moral, 
aquel que entendía lo ético como un dominio ajeno al conocimiento 
científico, aceptable como expresión de los compromisos y vínculos 
sociales de la ciencia. El ambientalismo busca en la ética un freno a las 
conductas que, desde la ciencia, provocan efectos negativos y generan 



36 o REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

incertidumbres, conductas moralmente dudosas o cuestionables por 
el daño potencial o efectivo que traen consigo. Es, eminentemente, un 
enfoque externo, de contraposición entre conocimiento y moral. 

Las particularidades del problema ambiental-involucra integrados 
a los conocimientos, la producción, los seres humanos y la naturaleza, 
así como a la búsqueda de un enfoque transdisciplinar para encontrar 
soluciones- hacen necesario un nuevo saber que se distinga de aquel 
que condicionó las intervenciones sociales en cuyos marcos el proble­
ma ambiental maduró. 

Al revelar la concatenación de los fenómenos planetarios y la impo­
sibilidad de continuar los modelos de desarrollo asentados en las ideas 
científicas legitimadoras del dominio del hombre sobre la naturaleza, 
el ecologismo ha cuestionado directamente las bases del modelo de 
ciencia vigente. También ha extendido conocimientos elaborados 
en terrenos científicos especiales a la globalidad y ha mostrado que 
el pensamiento holista no es necesariamente vago y difuso, epítetos 
que hacían desestimarlo en el modelo de ciencia anterior y todavía, en 
gran medida, en vigor. 

El camino hacia una reflexión integradora está relacionado con 
la naturaleza compleja del problema ambiental, donde confluyen 
fenómenos que hasta hace poco tiempo eran estudiados por dominios 
del saber absolutamente separados. La complejidad de lo ambiental 
incluye la consideración de fenómenos naturales y sociales, y, dentro 
de estos, los cognitivos, los económicos, los políticos y los ideológicos. 

La transformación actual del medio natural por los seres humanos 
pone en riesgo la sobrevivencia de la especie. La intuición de esta realidad 
trajo consigo la conformación del movimiento social ambientalista. 
N o obstante, amplios sectores políticos y ciudadanos continúan cre­
yendo fervientemente que el problema ambiental encontrará solución 
mediante la producción e instrumentación tecnológica de más saber 
objetivado sobre el mundo. 

Aunque hay grandes esperanzas involucradas en esa creencia, y 
fuertes intereses económicos y comerciales la favorecen y sustentan, 
ellas tienen también un trasfondo epistemológico. El hecho de que el 
conocimiento producido por la ciencia se considere como objetivo y 
absolutamente veraz legitima las acciones depredadoras productivas 
y tecnológicas. 

Para encontrar soluciones, se hace necesario superar la visión ob­
jetivista simplificadora del mundo. En el caso del problema ambiental, 



• CAPÍTULO l. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 37 

el asunto se complica más, porque el mundo de los seres humanos y su 
espiritualidad -lo que piensan y desean, lo que saben y lo que pretenden 
hacer, sus creencias y convicciones- no pueden ser excluidas. Incluso, 
no pueden ser estimados como algo externo al asunto de la cognición 
-como ha hecho en su mayor parte la ciencia con los problemas de la 
moralidad-. El problema ambiental se genera a partir de la interacción 
de dos elementos -<<cultura» y <<naturaleza>>- que, al ponerse en con­
tacto práctico, forman una unidad. La transformación resultante -no 
deseada en sus consecuencias a largo plazo- es lo que llamamos proble­
ma ambiental. Si el nivel de los conocimientos y tecnologías alcanzados 
por la humanidad fuesen otros, y otros sus modos de vivir y convivir, 
entonces es muy probable que no tuviéramos ante nosotros el problema 
ambiental. Por tanto, no puede estudiarse al margen o de espaldas a 
la sociedad, a la cultura. Sin la acción subjetiva de los seres humanos, 
dicho dilema no existiría. Está ligado indisolublemente a la subjetividad 
humana y a lo social. Entre las variables que se deben considerar, están 
los ideales, los deseos y las formas humanas de entender la naturaleza. 

Si examinamos algunas de las definiciones sobre el problema am­
biental, veremos que una de las más frecuentes es la que lo considera 
un asunto de la relación de la sociedad con la naturaleza. Esta es una 
definición muy generalizada, que toma en consideración el daño que 
el hombre provoca con sus acciones productivas en los sistemas na­
turales. Sin embargo, basta con preguntarnos: <<¿ha existido siempre 
el problema ambiental?>>, para estar seguros de que no se trata de un 
dilema producido por la relación entre <<la sociedad>> y <<la naturaleza>>, 
sino más bien entre cierto tipo histórico de sociedad -en la actualidad, 
la sociedad occidental industrialista- y su entorno. 

La sociedad occidental -un fenómeno cultural y social diverso e 
integral- se ha constituido en sociedad predominante en el mundo 
contemporáneo, a partir de una doble influencia material y espiritual. 
La influencia material está asociada a las relaciones de dominación 
y colonización política y económica impuestas en el mundo desde la 

modernidad y a la transformación indiscriminada de la naturaleza. La 
espiritual tiene que ver con la generalización de determinada idea del 
mundo, consistente en la extensión de la relación instrumental con la 
naturaleza, lo que devino visión unificada del mundo natural como 
opuesto al social. 

Si analizamos el asunto bien de cerca, el problema ambiental no 
puede ser definido -y así se entiende comúnmente- como el de la reJa-



38 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS .. • 

ción de la sociedad con la naturaleza, ni como el de la relación de cierto 
tipo de sociedad con ella. Está claro que los humanos transformamos 
el medio natural y hay pruebas suficientes del daño que ocasionamos; 
pero el daño provocado es consecuencia de nuestra consideración 
sobre la naturaleza o, más exactamente, sobre lo que ella significa para 
nosotros dentro de la cultura occidental. 

Subyace un problema de valores, puesto que las acciones produc­
tivas están basadas en la idea de que la naturaleza es objeto de apro­
piación y dominio, y de todas las posibles relaciones humanas con la 
naturaleza ha predominado la relación instrumental, que la reduce a 
recurso económico, medio para la satisfacción de finalidades humanas 
sumamente diversas. 

Visto desde este ángulo, el ambiental no es el problema de la rela­
ción del hombre con la naturaleza: es ante todo un problema complejo 
de relación del ser humano consigo mismo. No hay dos polos, sino 
recursividad en esta ecuación. Entenderlo como problema cultural 
significa tomar en consideración los límites epistemológicos del modo 
de relación del hombre con la naturaleza y también los límites de su 
modo de construirse socialmente. No es solo el daño ocasionado a un 
medio supuestamente externo, separado, sino también aquel que se ha 
ocasionado a sí mismo. 

El elemento espiritual de base, de orden epistemológico y cognitivo, 
condiciona el resto. El mundo cultural de un tipo de hombre histórico 
ha producido este problema y lo reproduce cada día. De nada vale que 
intentemos dotar a los seres humanos de conocimientos positivos so­
bre la dinámica de la naturaleza y las rupturas que nuestros modelos 
de interacción productiva provocan con ella, si no nos planteamos 
como asunto central la consideración de los límites culturales de ese 
sujeto provocador del daño ambiental. El contenido de la tarea edu­
cativa debe estar referido, en primer lugar, a ese medio interno que 
llamamos cultura. 

Cuando el problema ambiental se piensa desde una óptica dico­
tómica de relación con otro externo -la naturaleza, la sociedad, el 
hombre, el medio-, se supone siempre que pueden alcanzarse solucio­
nes parciales basadas en el conocimiento objetivo que la ciencia debe 
proveer. Esto garantizaría acciones eficaces sobre el otro, con el fin 
de restablecer lo que ha sido alterado o sus efectos negativos. Se pro­
cede totalmente en los marcos del presupuesto clásico de objetividad 
y no se consideran las interferencias reflexivas. Se piensa entonces 



• CAPÍTULO l. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 39 

que los humanos serían capaces de convivir en un medio natural 
no dañado, conservado, recuperado, etc. Se asume también que si, 
por el contrario, se continúan cometiendo <<errores>>, produciendo y 
utilizando <<tecnologías inadecuadas>>, etc., los desequilibrios no serán 
superados y el problema se incrementará y dirigirá sus pasos hacia un 
desenlace fatal para los humanos y la biosfera. 

Se reclama así, con urgencia, la producción de nuevos conocimien­
tos, lo que corresponde, por supuesto, a la ciencia, y se trabaja para 
mejorar lo que ha sido afectado, y para introducir cambios parciales 
que modifiquen el estado de cosas, como pueden ser reglamentaciones, 
añadidos de <<dimensión ambiental>> a los proyectos inversionistas, etc. 
Dos limitaciones caracterizan estos enfoques: 

l. La omisión de los nexos recursivos de la dinámica entre nues­
tras intenciones sociales, nuestras acciones tecnológicas y la 
propia dinámica de la naturaleza sobre la que esta dinámica 
humana dual -espiritual y material- se vuelca. 

2. La omisión de los elementos integradores y emergentes de la 
totalidad, que se desechan al trabajar el asunto por partes. 

Es muy significativo que la tendencia a trabajar el asunto por partes, <<en 
pequeñO>>, atacando los problemas que se presentan, sea tan extendida 
todavía en nuestros días y coincida con el ideal de simplificación. 

Lo ambiental apareció en el horizonte de la ciencia como problema 
de una disciplina particular, la ecología, y se planteó en términos muy 
estrechos: enfrentar determinados problemas específicos y darles una 
solución satisfactoria. Solo después rebasó los límites de esa disciplina y 
se extendió a los dominios de la economía, la sociología, la ciencia 
política; y más tarde, rebasó lo académico para convertirse en política, 
desencadenar movimientos sociales e identidades de grupos. 

El trabajo científico que atiende lo ambiental por partes se tornó 
cada vez más difícil, porque las soluciones alcanzadas estaban acompa­
ñadas de la aparición de nuevos problemas, muchas veces asociados a 
las soluciones instrumentadas. A medida que esto ocurrió, en determi­
nados grupos sociales y en la comunidad científica creció la conciencia 
de que el asunto rebasaba los límites de la ciencia. Enfrascada en la 
solución por partes del problema ambiental, atacando cada situación 
en forma relativamente aislada, la ciencia llegó a un callejón sin salida. 
Al intentar resolverlo en los marcos del estereotipo metodológico del 



40 o REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... o 

reduccionismo que la domina desde el siglo xvn, la ciencia natural se 
encontró con un problema no reducible y, por tanto, insoluble. 

Lo holístico apareció en el horizonte de comprensión del asunto en 
la medida en que las herramientas y metodologías parciales resultaron 
fallidas. Ha sido el primer problema planteado a la ciencia que por sí 
mismo obligó a superar los límites de lo que hemos llamado ciencias 
naturales y ciencias sociales. Su tratamiento obligó a comprender qué 
es un problema científico en términos de ciencias sociales, naturales, 
técnicas, y también en términos de práctica política. 

Además, el proceso de maduración de una opinión pública preocu­
pada por las cuestiones ambientales -podríamos añadir incluso, de 
una conciencia ambiental- denota la presencia de los ideales clásicos 
hechos carne en el entorno social más amplio. Ha sido el filósofo 
y ambientalista noruego Arné Naess quien primero dio cuenta del pre­
dominio de las tendencias simplificadoras en los inicios del movimiento 
ambientalista, constatación que lo condujo a distinguir teóricamente 
la ecología superficial de la ecología profunda. Naess constató que las 
personas involucradas en el movimiento ambientalista lo hacían im­
pulsadas por las afectaciones inmediatas provocadas a su propia vida. 
La preocupación por lo ambiental era conducida por la percepción de 
pérdida personal. Esta postura respecto del ambiente debida a una 
preocupación primaria por la situación de los humanos en general, y 
en específico por la propia de los individuos implicados, fue conceptua­
lizada por Naess como <<ecología superficial>> (Shallow Ecology). Desde 
el punto de vista ético, la naturaleza continuaba siendo un medio para 
alcanzar un fin, sin ser en modo alguno finalidad en sí misma. En opo­
sición, Naess planteó la necesidad de avanzar hacia una postura social 
de «ecología profunda>> (Deep Ecology) que colocase a la naturaleza en 
el centro de atención. El desarrollo ulterior de un movimiento ambien­
talista radical -la ecología profunda- y la crítica al antropocentrismo de 
la «ecología superficial>> se convirtieron en puntos álgidos de los debates 
ambientales y de la ética ambiental del siglo xx a nuestros días. 

Otros autores -filósofos y politólogos entre ellos- se encargaron 
de puntualizar varios asuntos teóricos básicos para el análisis y la 
comprensión de la cuestión ambiental. Martín Heidegger y Mau­
rice Merleau-Ponti resultan representativos de la influencia dual y 
contradictoria del pensamiento filosófico con respecto al problema 
ambiental, que se debatía entre el reconocimiento de la dualidad 
sociedad-naturaleza, la aceptación del antropocentrismo y la funda-



• CAPÍTULO 1 ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 4I 

mentación de la necesidad de asumir una conducta responsable para 
con la naturaleza. La obra de estos filósofos sentó las bases para la 
distinción de un concepto central en el ambientalismo, expuesto en los 
inicios de la década del cincuenta por Aleksander Koyré y la politóloga 
Hannah Arendt: la alienación de la Tierra. 

En 1962, La primavera silenciosa, de Rache! Carson -probablemen­
te la obra ambientalista más influyente de todos los tiempos-, planteó 
una serie de problemas concretos relacionados con el empleo de los 
insecticidas químicos y elevó al plano teórico varios cuestionamientos 
ambientales en relación con el carácter de las intervenciones sociales 
en el entorno natural y la preparación ciudadana para realizar las 
intervenciones de forma responsable. Entre las cuestiones presentadas 
en esta obra, se destacan la consideración del problema ambiental 
como alteración de la naturaleza en su conjunto; el problema del tiem­
po; la intensidad de los cambios; el choque de la actividad humana con 
la dinámica de la naturaleza; la limitación de los enfoques científicos 
para dar cuenta de la problemática ambiental; la necesidad de una 
conducta humana responsable, lo que coloca el asunto ambiental en el 
terreno de la ética del compromiso con el futuro y remite a la obra de 
esta autora como promotora del principio preventivo. 

Iniciada en la obra de precursores como Charles Fourier, Lewis 
Mumford y Aldo Leopold, la ética ambiental, al perseguir la preserva­
ción y restauración del entorno natural, se ha planteado la necesidad 
de un compromiso con la naturaleza y ha formulado un conjunto de 
interrogantes fundamentales referidas al valor intrínseco de la natu­
raleza; el orden natural y el humano; la existencia de deberes con res­
pecto a las generaciones futuras, los animales, las plantas y los objetos 
inanimados; preocupaciones morales a distintos niveles, entre los que 
se incluyen los individuos, las especies, los ecosistemas y el planeta; la 
necesidad de reconocer límites a los modelos de desarrollo económico 
y a las pretensiones humanas de transformación de la naturaleza. 

Con el paso del tiempo, en la ética ambiental se han confi­
gurado varias tendencias bien delimitadas, entre ellas la ecología 
profunda, la ecología social y el ecofeminismo. Entre los 
elementos de distinción entre ellas, se encuentran el problema 
del antropocentrismo, su crítica y la adopción de una posición 
abiertamente antropocéntrica, biocéntrica o ecocéntrica. Las 
tres se han destacado por su agudeza y la contribución al deve­
lamiento de problemas teóricos relevantes en materia ambiental. 



42 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS .. • 

Un conjunto de compromisos ideológicos radicales declarados y 
promocionados ampliamente como principios caracteriza a los ecolo­
gistas profundos. Esta tendencia ha sido criticada ampliamente, y 
algunas de sus posiciones, tergiversadas y caricaturizadas como una 
supuesta búsqueda de armonía entre el hombre y su medio sobre 
la base de renuncias al desarrollo tecnológico y sacrificios en los 
niveles de vida. 

Sin embargo, la propuesta de los ecologistas profundos no puede 
reducirse a dicha parodia. Los puntos fundamentales de la polémica 
están centrados en el reconocimiento del valor propio de la naturaleza 
y la crítica al antropocentrismo. Por su parte, el ecofeminismo no ha 
sido menos agudo en su aproximación al problema ambiental desde 
la perspectiva feminista y ha develado los elementos patriarcales que 
se encuentran en la base del modo cultural occidental y ha señalado 
su influencia en la instrumentación y persistencia de una relación 
depredadora con la naturaleza. En fin, ha mostrado el vínculo exis­
tente entre las formas de opresión social a la mujer y la depredación 
ambiental. En consecuencia, ha fundamentado la necesidad de incluir 
una aproximación femenina a este problema cultural. Como en el caso 
de la ecología profunda, su aguda militancia ideológica ha conducido 
a críticas y a algunas expresiones caricaturescas, aunque es innegable 
su aporte al debate ambientalista contemporáneo. 

Mención aparte dentro de la ecología social merece el ecodesarrollo, 
que en la obra de Ignacy Sachs y en la de otros autores ha promovido 
la discusión sobre el desarrollo sostenible, el estudio de las bases de 
equidad social y sustentabilidad ecológica. Esta tendencia promueve 
el desarrollo a partir de las potencialidades regionales, naturales y 
étnicas; la autogestión comunitaria; la consideración de la biosfera 
como un bien público global, y el estricto respeto a los contratos <<na­
tural» y <<Social». Entre otros elementos económicos, el ecodesarrollo 
reconoce la necesidad de la intervención estatal en la regulación de los 
mercados, la planificación flexible y negociada en correspondencia con 
los intereses de los poderes públicos, las empresas, los sindicatos y la 
sociedad civil. Desde el punto de vista más general, destaca el conflicto 
entre tres valores de la sociedad contemporánea: la eficiencia econó­
mica, la justicia social y la sustentabilidad. El primero se garantizaría 
con una asignación óptima de recursos; el segundo, con una adecuada 
política de redistribución del ingreso, y el tercero, si se considera la 
escala óptima de utilización del medio ambiente. 



• CAPÍTULO J. ENCRUCIJADAS DE LOS CONOClM!ENTOS ... • 43 

La extensión de un nuevo paradigma holista, de ecología profun­
da en la sociedad contemporánea, está relacionado directamente 
con la reconsideración de la oposición sociedad-naturaleza; con 
la comprensión de lo ambiental como asunto interno del sistema de 
relaciones sociedad-naturaleza como totalidad, donde lo social es 
desencadenante primero desde la subjetividad; con el análisis de la 
subjetividad cultural involucrada. 

El <<uno>> y lo <<otro>> no están separados y no pueden separarse. 
Es posible suponer soluciones viables a partir de la producción de 
conocimiento científico, saber, valores, subjetividad, como parte 
de la interacción práctica de producción de entorno, como desenvol­
vimiento mismo de la vida. Este es un punto sumamente sensible, 
pues no se trata, entonces, de restablecer equilibrios, volver a esta­
dos de pasado, encontrar tecnologías mejores o peores para estados 
de futuro deseables, <<sustentables>>, etc. Ha de cambiar el modo 
social actual de producción del entorno y no simplemente cambiar 
tecnologías o elementos del sistema productivo. Este debería ser un 
contenido fundamental de los empeños educativos renovados. 

Cuando en páginas anteriores nos referimos al problema am­
biental en términos de una ecuación donde no existen dos polos, 
no reducíamos el problema de modo idealista a la categoría de 
problema supuesto. El problema es real, hay un daño tecnológico 
y productivo a los sistemas naturales y a la biosfera en su conjunto; 
existe, de hecho, una exteriorización del daño hacia el otro natural. 
Pero esa exteriorización, ese daño real, es posible no porque existan 
diversas tecnologías, sistemas productivos o acciones humanas 
depredadoras. Ellas son efectivamente depredadoras, pero existen 
porque emanan de un modo cultural de relación entre lo humano y 
lo natural que es primeramente conceptual y, después, se traduce en 
conocimientos científicos, tecnologías y acciones productivas que 
degradan la naturaleza indiscriminadamente. 

El modo social actual de relación con la naturaleza consiste en la 
producción de entorno destruido, o en una producción destructiva de 
entorno. A eso hemos llamado hasta hoy problema ambiental. Desde 
esta perspectiva, es un problema de cultura, donde los componentes 
cognitivo y social son lo primero que debe desentrañarse y formar 
parte de los contenidos a debatir en procesos educativos. 

Es muy significativo, además, que, si nos ubicamos en la primera 
posición -la visión parcial y fragmentada de los asuntos ambientales-, 



44 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

lo que se propone desde la segunda puede ser valorado como verdad 
o error y, en consecuencia, aceptado o rechazado. Ubicados en la 
segunda posición -la visión de lo ambiental como asunto cultural 
de subjetividad-, lo que se propone puede ser valorado desde sus 
condiciones de posibilidad como saber construido por el sujeto en 
sus circunstancias y como expresión de cierta práctica de vida, por 
lo que desde el momento mismo de su planteamiento pasa a formar 
parte de la infinita red de nexos recursivos donde observador y 
observado se autodeterminan y producen. Pero, ¿acaso no es esa 
precisamente la lógica de lo ambiental como problema? ¿Qué es 
el problema ambiental, sino producción social de vida que destruye 
las bases de la vida? El análisis de lo ambiental desde una perspec­
tiva integradora compleja hace posible conceptuarlo de una manera 
nueva. La médula del asunto no está en que los humanos dañen 
a la naturaleza. Radica en que los seres humanos, desde sus valores 
-entre los que está incluido el conocimiento-, se han enfrascado 
desde hace mucho tiempo en un modelo cultural de producción de 
entorno destructivo. 

Al desarrollar sus acciones productivas guiado por los valores del 
conocimiento objetivo separado de la moralidad, en cierto momento 
el ser humano comenzó a «producir su entorno» mediante un proceso 
que consiste en la destrucción sistemática de las bases biológicas de su 
propia vida. En su proceso de vida sienta las bases, desarrolla y acelera 
los procesos que contribuyen a cercenar la perpetuación de su propia 
existencia biológica. 

Vista así, la cuestión no encontrará soluciones mediante el incre­
mento de la producción de conocimiento <<objetivO>> sobre el mundo. El 
asunto no gira en torno al conocimiento objetivo involucrado, sino en 
torno a los valores implicados en la constitución de ese conocimiento 
<<objetivO>>. La reflexión sobre la vida y los valores pasa, también aquí, 
a un plano principal y apunta hacia el vínculo necesario entre las 
reformas de la educación y la política. 

En todo su proceso de vida, el ser humano produce artificialidad: 
genera un universo de creaciones artificiales a partir de lo que es o 
no valioso para él. Esto incluye el mundo de los objetos naturales y 
artificiales, el de las formas de vida y conocimientos. El problema 
ambiental es parte de la creación de lo artificial por el ser humano. 
Que este comprenda la artificialidad de su relación con el mundo 
es un paso decisivo en la superación de los enfoques científicos 



• CAPITULO L ENCRUCIJADAS DE LOS CONOCIMIENTOS ... • 45 

objetivistas que han conducido, desde lo epistémico, a través de la 
tecnología y la producción, al daño ambiental. 

Aprender a vivir en la Tierra-Patria habrá de ser el contenido más 
general de la educación ambiental. Una educación reformada no para 
alcanzar sustentabilidad, sino para comprender y cambiar el modo 
actual de producción de entorno, incompatible con la vida. 



Capítulo 11. En busca de rutas creativas: 
educación} universidad y complejidad 



La pregunta por la educación es interrogante por lo que ocurre y 
por nuestro contexto, pues está en el centro de la vida social, de la 
reproducción y la generación de los conocimientos, de la creación de lo 
nuevo y la conservación del pasado. La pregunta por la educación es, a 
su vez, interrogante por nuestras cegueras: ¿acaso podemos solucionar 
un problema con el mismo pensamiento que lo ha creado? 

No es una cuestión ociosa ni retórica. Einstein lo afirmó categóri­
camente y, si convertimos su afirmación en pregunta, es porque con 
frecuencia se supone que contamos con todo lo necesario para enfren­
tar los desafíos de nuestro tiempo. Al suponerlo, no se reflexiona con 
profundidad en la magnitud global de esos desafíos y en la limitación 
fundamental del pensamiento fragmentado y fragmentador con que 
contamos. Un pensamiento que se mueve en los detalles y el análisis, y 
no alcanza a integrar lo que ha sido previamente desmembrado, no es 
suficiente para identificar y trabajar desafíos globales. 

La humanidad encara hoy un número creciente de retos que 
tienen como denominador común su naturaleza global. Para estar en 
mejores condiciones de enfrentarlos, necesitamos una educación que 
nos prepare para reconocer y combatir problemas de esa naturaleza. 
Contamos con ella solo parcialmente. La creación de ese pensamiento 
es parte de la reinvención de la educación y de la universidad como 
uno de sus pilares. 

Los sectores especializados del saber están compartimentados 
y se restringen a un dominio que se delimita de forma artificial. El 
sistema de educación nos prepara para aislar los objetos, pero no para 
religados. Necesitamos repensar la educación para superar los efectos 
cada vez más graves de la hiperespecialización, que impide trabajar 
con los problemas globales. Los problemas esenciales no son jamás 
parcelarios, y los problemas globales son cada vez más esenciales. 



50 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

Al mismo tiempo, es imposible pensar los problemas al margen del 
contexto al que pertenecen, un contexto global, planetario. Pero que 
no es solo global. 

Si, como hemos señalado antes, la complejidad educativa lo es 
cognoscitiva, política y ciudadana, no podemos quedarnos en la esti­
mación de la educación como un dispositivo supuestamente neutral. 
Las vías para su reinvención tampoco son neutrales, puesto que han 
de abarcar sus dimensiones cognoscitiva, política y ciudadana. 

Por otra parte, dentro de la institucionalidad educativa, la univer­
sidad es un dispositivo fundamental que necesita ser reinventado; es 
decir, pensado y hecho en correspondencia con la naturaleza de los 
problemas fundamentales que enfrentamos como comunidades y 
como humanidad. 

Los caminos para la reinvención de la educación y la universi­
dad incluyen el contexto; la reforma profunda de la enseñanza y el 
pensamiento; considerar seriamente lo que ocurre en la ciencia, la 
tecnología y el planeta; la reversión de la disyunción entre la ciencia, 
la ética y la política; la re-conceptualización de la democracia; asumir 
un pensamiento complejo del Sur. 

Contexto de la crisis de la humanidad 

El contexto en que se desenvuelven la vida y la educación en la actua­
lidad está signado por la policrisis de la humanidad: una policrisis que 
demanda creatividad y audacia para sortear el abismo. Necesitamos 
reinventar la educación y la universidad para la formación de personas 
capaces de enfrentar el desafío global, planetario, de esa policrisis de 
la humanidad. 

Abundan las descripciones detalladas de lo que ocurre en el 
mundo contemporáneo: avances impactantes, que se acompañan 
de fenómenos de degradación y destrucción de igual magnitud. 
Un abanico de crisis susceptible de identificación con formas eco­
nómicas, políticas, sociales, ambientales, de salud, educativas, de 
convivencia, éticas ... 

A veces discutimos si globalizarnos o no, cuando, en realidad, es 
tan destructivo globalizarnos como intentar mantenernos al margen 
de la globalización. La entrega incondicional al flujo de las corrientes 
globales es tan destructiva para las comunidades y las identidades, 
como el intento de protegerlas mediante el aislamiento y el freno 
artificial a los procesos globales. La abundancia de estrategias fallidas 



• CAPÍTULO II. EN BUSCA DE RUTAS CREATIVASo EDUCACIÓN ... • 51 

evidencia fallas formativas, incomprensiones básicas que se alimentan 
de la segmentación y la fragmentación educadas. 

Se requiere un pensamiento complejo que integre y permita com­
prender que las policrisis ocultan y develan una crisis mayor, la crisis de 
la humanidad que puja por llegar a ser Humanidad. A la globalización 
de la dominación debemos oponer la globalización de la solidaridad 
y necesitamos aprender y concientizar sobre el fenómeno actual para 
que esto sea posible. Nada escapa a la crisis de la humanidad que 
constituye el contexto de nuestro quehacer. 

Si comprendemos que el contexto en que vivimos no se reduce 
a muchas crisis desconectadas, sino a una policrisis que tiene en su 
núcleo la crisis de la humanidad, la relevancia de dos actividades 
estrechamente conectadas se hace evidente: la educación y la política. 
Sin cambiarlas, la única salida a la crisis será la destrucción. La creati­
vidad y la audacia se requieren, sobre todo, para cambiarlas a las dos, 
simultáneamente. 

Avanzar hada una reforma profunda de la enseñanza y el pensamiento 
Las reformas de la enseñanza y el pensamiento se presuponen la 
una a la otra, y ambas conforman un bucle que se retroalimenta. Se 
trata de una reforma <<profunda», que no se limita a métodos, pro­
cedimientos, o a cambios de políticas, infraestructuras o programas 
de estudio. 

Por una parte, es necesario poner en claro las fuentes y las conse­
cuencias del pensamiento disyuntivo y fragmentador, sus limitaciones 
y la imposibilidad de encontrar soluciones a los problemas del presente 
si continuamos guiados por ese pensamiento racionalizador. Se trata, 
asimismo, de comprender las relaciones, las redes de relaciones; de 
reinterpretar la causalidad para comprender las retroacciones y las 
curvas generadoras; de superar la rigidez lógica y considerar los pro­
cesos de auto-organización, el pensamiento sistémico, la dialógica que 
enfrenta las dicotomías y los aislamientos; de fomentar la actitud para 
contextualizar y globalizar, y desplegar las capacidades para plantear 
y resolver problemas; de alcanzar el pleno empleo de la inteligencia y 

una nueva aptitud para organizar los conocimientos, en formas ínter-, 
multi- y transdisciplinarias. 

Por otra parte, se trata de cambiar afirmativamente la enseñanza, 
pues existen en ella notables ausencias que deben superarse, como las 
representadas por <<los siete saberes . . . >> (E. Morin, 1999b), entendidos 



52 o REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

como enseñanzas ausentes y necesarias para la educación contempo­
ránea: 

l. Enseñar sobre las cegueras del conocimiento: el error y la 
ilusión. 

2. Enseñar para trabajar con el conocimiento pertinente. 
3. Enseñar la condición humana. 
4. Enseñar la identidad terrenal. 
5. Enseñar para aprender a trabajar con las incertidumbres del 

conocimiento. 
6. Enseñar la comprensión humana. 
7. Enseñar la ética del género humano. 

Y también, y no menos importante, el octavo saber ausente y constante­
mente escamoteado por el predominio de las relaciones de dominación: 
la Historia. Por una parte, se trata de enseñar la Historia, omitida y 

tergiversada por las conveniencias de la dominación y los dominadores. 
Por otro lado, consiste en reconocer que sin historia no sabemos dónde 
estamos, pues no sabemos ni de dónde venimos, ni cómo hemos llegado 
hasta aquí. En consecuencia, sin historia no podemos actuar. 

En el camino de la reinvención de la educación se alzan, además, 
dos desafíos formidables. 

En las grandes organizaciones burocratizadas y tecnocratizadas, las 
decisiones se adoptan a partir de informes especializados, elaborados 
por expertos que forman comisiones. Así, lo que está fragmentado en 
el nivel de los expertos, aparece también sin rostro individual en el 
nivel de las comisiones. Todo esto afecta sensiblemente la responsa­
bilidad individual y su representación social. Necesitamos un cambio 
educativo tal que nos habilite para conjugar una concepción global 
de lo esencial y una formación ética de la responsabilidad. La reforma 
debe atravesar todo el sistema educativo, pero es imprescindible que 
se fortalezca y enraíce en la universidad, que puede y debe realizar 
contribuciones fundamentales: a la formación ética de la responsabi­
lidad y a la formación política de la democracia. Desde la universidad 
se puede contribuir de manera decisiva a una formación profesional y 

ciudadana pertinente, que conjugue la responsabilidad y la democra­
cia, la ética y la política. 

La universidad ha crecido en nuestro tiempo, se ha diversificado y 

extendido. Tiene variadas formas en los espacios públicos y privados. 



• CAPÍTULO Il. EN BUSCA DE RUTAS CREATIVAS, EDUCACIÓN ... • 53 

Su prestigio social, el número de estudiantes y la cobertura, a pesar 

de las desviaciones locales, crecen. A su vez, el crecimiento plantea 
problemas de infraestructura, en la formación de la planta docente, en 

la organización interna y en sus vínculos con el entorno. 
La universidad que ha alcanzado niveles elevados de masividad en 

la actualidad está lejos, sin embargo, de ser una entidad democrática. 
No lo es por su estructura interna, por las relaciones de poder que 
sobre ella y en ella se ejercen, ni por el manejo general de los cono­

cimientos, todavía distante de la democracia cognoscitiva y comu­
nicacional. Entre los múltiples desafíos que enfrenta la universidad, 
donde se incluyen además cuestiones inherentes a los programas de 

estudio, los vínculos con la investigación y la vida material, los desafíos 
cognoscitivo y cívico son medulares para una reforma profunda. 

La organización disciplinaria de los conocimientos impide hoy que 
formemos un pensamiento capaz de afrontar los problemas funda­
mentales de naturaleza global. Formar un pensamiento complejo, que 
reconozca lo que está tejido junto, demanda una nueva epistemología. 

En esto consiste el desafío cognoscitivo. 
El estado actual de la enseñanza, que separa lo complejo porque 

no lo reconoce, que fragmenta el mundo para conocerlo y no es capaz 
de religar lo que ha sido separado, fracciona los problemas, atrofia la 
comprensión, limita las perspectivas e impide que pueda desplegarse 

una visión de largo plazo que reúna lo disperso. Como consecuen­
cia, uno de los problemas más graves que enfrentamos consiste 
en nuestra incapacidad para trabajar con los dilemas de naturaleza 
global. A su vez, esto repercute en la ética de la enseñanza, cuando 
cada profesor actúa como soberano de su campo disciplinario y reco­
noce con recelo y antipatía cualquier intromisión en sus dominios. La 
perspectiva cognoscitiva se transforma en actitud que tiende a cerrar 
la universidad sobre sí misma, frena el intercambio de conocimientos 

y limita la realización de sus misiones. 
Reformar el pensamiento requiere la formación de una nueva acti­

tud ante los conocimientos y la responsabilidad. El desafío cognoscitivo 
deviene desafío cívico, que concierne a la ética en el manejo de los 

conocimientos, a la democracia cognoscitiva y comunicacional, que 
es uno de los problemas fundamentales del presente. La separación 
de los conocimientos y la hiperespecialización producen esoterismos 
que limitan la competencia ciudadana para tomar decisiones. Tanto en 
asuntos de ciencia, como en los de tecnología y política, y cada vez más 



54 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

en todos los dominios de la vida social, el poder de los conocimientos 
se deposita en los expertos. 

Considerar seriamente lo que ocurre en la ciencia, la tecnología 
y el planeta 
Como hemos examinado en el capítulo anterior, la espiral del avance 
científico y tecnológico impetuosa y creciente está cambiando el lugar 
de las personas en la vida social. Ha cambiado el mundo del trabajo 
y cambia radicalmente la vida cotidiana y nuestros cuerpos con la 
introducción de los resultados de la ciencia y la tecnología. 

Los cambios son fundamentales: manejamos los niveles básicos de 
la energía, la vida y la conciencia. Del mundo de los objetos nos vamos 
desplazando al de la conectividad y las redes, y se abren gigantescas po­
sibilidades de perfeccionamiento y de manipulación. Los impactos no 
pueden ser menos que planetarios, y lo son de hecho, pues nuestro 
objeto de trabajo ya no es un pedazo del planeta: es el planeta en su 
totalidad. 

Los avances son significativos y no hay por qué temerles, pero 
debemos ser prudentes para habilitar esos conocimientos, pues la 
ambivalencia de la ciencia y la tecnología consiste en que nos cambia 
sin que esté predeterminado, ni anunciado, el signo de esos cambios. 

El cambio en la ciencia nos dota de instrumentos de nuevo tipo y 
de poderes extraordinarios. Pero, ¿los sabemos utilizar con prudencia? 
Y tan importante como esa pregunta: ¿puede continuar el poder del 
conocimiento concentrado en unos pocos y unas pocas actividades 
generadoras de conocimientos?, ¿podemos y debemos continuar ma­
nejando la noción abstracta de conocimiento en singular?, ¿podemos y 
debemos abrirnos a la diversidad de los conocimientos humanos y de 
sus fuentes? Estas no son preguntas retóricas, pues ha llegado la hora 
de que consideremos seriamente que la ciencia no es la única actividad 
humana que produce conocimientos válidos; debemos reconocer al 
resto, a las formas culturales más diversas que los crean y recrean, 
y a la vida humana en todas sus dimensiones. El gran reto consiste 
en abrirnos a un diálogo de saberes, y tendrá que ser un diálogo de 
comunidades humanas para iniciar el camino que permita alcanzar 
una democracia cognoscitiva y comunicacional. 

El cambio en los instrumentos y los procesos de trabajo han 
modificado el lugar de los humanos en las cadenas productivas. Cada 
vez más la hiper-tecnología o meta-tecnología nos desplaza hacia la 



o CAPÍTULO 11. EN BUSCA DE RUTAS CREATIVAS, EDUCACIÓN ... • 55 

periferia, pues la tecnología ha pasado a ser el medio en que se desen­
vuelve nuestra actividad. Es un proceso maravilloso y positivo, que en 
el contexto social actual termina desplazando a las personas que no 
logran estar en la cúspide de la ola y las excluye de la vida social conde­
nándolas a la condición de parias. ¿Es inevitable? No: depende de cómo 
organicemos la sociedad, y se requiere ciertamente una reorganización 
a profundidad. 

Los cambios de la vida cotidiana y de nuestros cuerpos producen 
constantemente incertidumbres éticas y políticas que requieren 
atención y preparación. Salir de los estrechos marcos que nos ofrecen 
el cientificismo y el anticientificismo también exige un ejercicio de de­
mocracia cognoscitiva y comunicacional que no llegará por sí mismo. 
Debemos crear las condiciones que lo hagan posible. 

Todo esto nos indica que hay un cambio mayor, pues la ciencia 
y la tecnología afectan la democracia y los dominios de lo político y 
la ciudadanía. La política altamente tecnificada y profesionalizada 
tiende a desplazar al ciudadano y reducirlo a espectador manipulable, 
que ha delegado en los expertos (la «clase política», los <<decisores>>, 
los <<políticos>>, la <<administración>> ... ) el poder que le corresponde. 
Hemos llegado a una situación insostenible de carencia de democracia 
cognoscitiva y comunicacional, donde el poder de los conocimientos y 
las decisiones se encuentran concentrados en los expertos. 

Por el camino de la ciencia, la tecnología, los conocimientos, las 
redes y la ampliación de las comunicaciones también llegamos a la 
pregunta política fundamental por la democracia, la ciudadanía, 
la ética y la política. 

Educación, política y pensamiento del Sur 
Toda la educación es política, como ha señalado Paulo Freire (2008); 
pero, por paradójico que parezca, se continúa pensando en la educa­
ción como dispositivo supuestamente neutral y se sigue actuando para 
hacer de la educación un instrumento de reproducción de los propósi­
tos políticos de los grupos que pugnan por el poder, y de reproducción 
del sistema social vigente. 

En tal sentido, la educación es sumamente política, aunque se pre­
tenda separada de la política. Pero no basta este aspecto del análisis. 

Hablemos de Política con mayúsculas; de una política que consiste 
en tomar conciencia del mundo en que se vive, de las relaciones de­
mocráticas que queremos que en él predominen, y comenzaremos a 



56 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

entrever que hoy existe un divorcio entre la educación y esa política, 
porque la educación está fallando en su función de preparación de los 
seres humanos para la vida. Si requerimos de una política de civiliza­
ción y humanidad que reconozca nuestras responsabilidades y nuestro 
lugar en la Tierra-Patria, la educación ha de tornarse profundamente 
política también en ese sentido más amplio. 

Hacer política de toda la educación, en el sentido de constituirla en 
un dispositivo que habilite a los seres humanos para alcanzar una con­
ciencia crítica de sus circunstancias, su quehacer y su vida, permitiría, 
a la vez, contribuir a la realización práctica de la vida democrática en 

el sentido antes expuesto, y a la superación del divorcio actual entre 
ambas. 

La educación política es parte insoslayable del pensamiento del 
Sur. ¿Pensamiento del Sur? 

Hemos llegado hasta la situación actual, guiados por un pensamien­
to que universaliza de manera abstracta, que separa y fragmenta. 
Lo hemos llamado indistintamente pensamiento disyuntivo, racio­
nalizador, clásico, moderno ... y aunque cada término precisa algún 
aspecto, es indudable que se trata de un pensamiento que, por separar 
y fragmentar, es insuficiente para comprender los problemas, para 
problematizar y encontrar soluciones. 

Necesitamos un pensamiento que una y contextualice; un pen­
samiento complejo que reconozca y asuma el desafío de la complejidad, 
que no es otra cosa que comprender lo que está entretejido, la trama 
de la cual formamos parte. Venimos de una época que sembró la 
fragmentación y la disyunción como ideales que han cobrado 
formas concretas en la dominación cognoscitiva y el universalismo 
abstracto. 

La dominación cognoscitiva nos hace dependientes de los centros 
de poder y nos oculta la riqueza propia del pensamiento de los pue­
blos que han logrado resistir esa dominación. Por eso, no basta un 
pensamiento complejo para salir de la crisis. Es necesario, pero no 
basta. Es capital la existencia de un pensamiento complejo y del Sur. 

Primero, necesitamos saber qué no es el pensamiento del Sur: 

l. El pensamiento del Sur no se reduce a una forma, como puede 
ser el andino-amazónico. 

2. El pensamiento del Sur no se reduce a una localización 
geográfica. 



• CAPÍTULO 11. EN BUSCA DE RUTAS CREATIVAS' EDUCACIÓN ... • 57 

3. El pensamiento del Sur no es desprecio por los aportes del 
Norte y el pensamiento occidentalizado. 

4. El pensamiento del Sur no se reduce a un pensamiento: hay 
muchos sures, que habitan en el pensamiento y en las realida­
des del Norte. 

Después, necesitamos saber qué es el pensamiento del Sur: 

l. El pensamiento del Sur se encuentra en permanente formación 

a partir de los muchos sures. 
2. El pensamiento del Sur es universalista porque está abierto a 

todas las culturas, y es un pensamiento contextualizado, que 
no renuncia a su propio fundamento. 

3. El pensamiento del Sur re-problematiza nuestra relación con 
la naturaleza. 

4. El pensamiento del Sur re-problematiza la razón y la raciona­
lidad. 

5. El pensamiento del Sur re-problematiza la ética, comprende su 
complejidad y es responsable y solidario. 

6. El pensamiento del Sur rechaza la unificación abstracta y 
reconoce, se nutre y se abre a la diversidad. 

7. El pensamiento del Sur no se queda en la prosa y se abre tam­
bién a la poesía de la vida y el vivir. 

Por todo esto, la complejidad y el buen vivir son medulares en el pen­
samiento del Sur. 

Por otra parte, una forma muy conocida de universalismo abstrac­
to nos domina. Continuamos pretendiendo alcanzar el conocimiento, 
como si existieran sujetos universales capaces de poseer una mirada 
de Dios. A la pretensión del conocimiento en singular es necesario 
oponer la comprensión de los conocimientos, de la pluralidad, que 
viene no de la atomización individualizante, sino de la diversidad de 
formas de vida humana. 

A la lucha por reconocer y proteger la diversidad biológica, debemos 

añadir la lucha por reconocer y proteger la diversidad sociopolítica y 
cultural de la humanidad. Y como nada de esto se resuelve con declara­
ciones, es imprescindible educar en un pensamiento contextualizado 
y contextualizador, que contribuya y forme parte de esa diversidad de 
conocimientos humanos. 



58 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

En síntesis, si consideramos lo esbozado hasta aquí, queda claro 
que hemos llegado a la crisis actual guiados por un pensamiento que 
no nos permitirá salir de esa crisis. Por todo esto, la reinvención de la 
educación supone trabajar para constituir y asumir un pensamiento 
complejo del Sur. 

Doble misión de la universidad 
Como parte de la institucionalidad educativa, la universidad es conser­
vadora, generadora y regeneradora. Ella conserva, memoriza, integra, 
ritualiza una herencia cognitiva, y la genera reexaminándola, actua­
lizándola y trasmitiéndola. Por eso, la universidad tiene una misión y 
una función trans-secular, que a través del presente va del pasado al 
futuro. También tiene una misión transnacional, que es contraria a la 
clausura nacionalista moderna. 

Puede realizar esas misiones porque cuenta con la autonomía 
necesaria para ello. No una autonomía jurídica formal, sino la auto­
nomía entendida de manera compleja; es decir, cuenta con suficientes 
vínculos de autonomía/dependencia dentro del contexto social. 

En la medida en que la universidad queda a expensas de relaciones 
sociales estrechas, como pueden ser su dependencia con respecto a 
grupos de poder internos a la academia, los grupos políticos, los ca­
cicazgos, etc., cae en sumisa actitud con respecto al mercado y sus 
demandas, que llegan incluso a imponerle la agenda interna de trabajo. 
La universidad pierde, así, su autonomía y se afecta su doble misión 
trans-secular y trans-nacional. 

La misión de la universidad es realizable únicamente cuando una 
madeja viva de relaciones de autonomía/dependencia la atan al contex­
to social que le es propio, a la vez que la liberan para hacerla parte del 
contexto mayor que representa la sociedad humana en su conjunto. Es 
en la tensión de la autonomía/dependencia que la universidad puede 
realizar su misión trans-secular y trans-nacional. 

La función conservadora de la universidad también debe ser enten­
dida como una relación compleja: vital, cuando salvaguarda y preserva, 
y prepara para resistir las fuerzas de la desintegración cultural; estéril, 
cuando es dogmática y rígida. 

La universidad puede cumplir sus misiones en la medida en que, sin 
renunciar a sus profundas raíces culturales y cognoscitivas, problema­
tiza y pregunta. Es la médula del cambio operado en la universidad en 
el siglo XIX, que llevó a su transformación institucional, simbolizada 



• CAPÍTULO JI. EN BUSCA DE RUTAS CREATIVAS' EDUCACIÓN ... • 59 

en la que tuvo lugar en Berlín en 1809, que instauró la libertad inte­
rior de la universidad con respecto a la religión y el poder, y colocó la 
problematización en el centro de la actividad universitaria. Con esa 
reforma, la ciencia disciplinaria se fortaleció y se colocó en el núcleo 
de la universidad. Más tarde, la organización disciplinaria entronizó la 
rigidez y la separación de dos culturas que no han alcanzado todavía 
a reencontrarse, aunque este problema fue identificado con claridad 
desde los años cincuenta del siglo xx. En los últimos sesenta años, 
la interrelación de la ciencia con la tecnología, y los vínculos que se 
han establecido con la sociedad mediante la revolución científica y 
tecnológica, multiplicaron, a la vez que enclaustraron, a la universidad. 
Clausura de los saberes disciplinarios, clausura de la fragmentación de 
los conocimientos, clausura de las dos culturas, que han afectado la 
integración de las ciencias en la universidad. 

Desde la reforma decimonónica, la universidad investigadora no 
solo ha de formar para el ejercicio profesional: ha de formar para la 
investigación. Es fundamental, también, que forme para la vida. 

Cuando hablamos de la misión trans-secular de la universidad, 
nos referimos a que la universidad extiende sus valores a la sociedad, 
los introduce en ella y los fomenta: la autonomía de conciencia, la 
problematización, la primacía de la verdad sobre la utilidad y la ética 
del conocimiento. Esos valores constituyen el núcleo de la formación 
profesional, pero no pueden quedarse únicamente constreñidos y ac­
tuando en ese espacio; han de extenderse e introducirse en la sociedad. 
Pero como vimos en el capítulo anterior, el siglo del conocimiento ha 
modificado desde lo profundo la vida de las personas. A la universidad 
corresponde también participar activamente de lo que la vida social 
trae a ella, y ha de modificarse a sí misma como resultado de ese diá­
logo con la vida transformada, que ahora devuelve a la universidad y a 
la academia preguntas fundamentales por la responsabilidad, la ética, 
y la transformación de la vida que traen consigo la introducción de los 
conocimientos como ideas o como artefactos. 

Si antes hemos definido la complementariedad y el antagonismo 
entre las dos misiones de la universidad (adaptarse a la sociedad y 
adaptar la sociedad a sí) como dos misiones que remiten la una a la 
otra en un bucle que debería ser productivo y expresa la necesidad de 
modernizar la cultura y culturizar la modernidad ... , ahora añadimos 
que el propósito de la universidad de formar para la vida las reúne 
(E. Morin, 1997). Y es cada vez más urgente en un siglo XXI, donde la 



60 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

segmentación de los conocimientos, la parcelación y el aislamiento de 
las profesiones y las actividades humanas amenazan la conservación 
de la vida y su futuro. 

La universidad debe plantearse como un horizonte de integración 
que permita realizar más plenamente su doble misión: la formación de 
las personas para la vida, lo que significa un replanteamiento político 
de sí misma, para abrirse a una nueva comprensión de la ciudadanía, 
la democracia y la política. Y puesto que los horizontes culturales se 
mueven no solo hacia la destrucción, sino también hacia la creación y 
la transformación, la universidad ha de abrirse al Sur y lo que esta no­
ción ambigua e inquietante trae consigo para innovar y hacer posible 
un cambio cultural planetario. 

La universidad en el siglo xx tuvo que cumplir su misión afron­
tando varios retos que no pueden subestimarse y que todavía forman 
parte del entorno en que se desenvuelve: 

l. La presión sobreadaptativa. 
2. La <<dicotomización» de las dos culturas. 
3. El liderazgo triple de la ciencia, la tecnología y los saberes 

marginalizados. 
4. La interdisciplinariedad y la transdisciplinariedad demanda­

das y repudiadas. 
5. La reforma del pensamiento, la enseñanza, la vida y la política. 

La presión sobreadaptativa concierne, en primer lugar, a la adecuación 
del mundo interior de la universidad, su institucionalidad, sus progra­
mas y proyecciones de estudios a las demandas económicas, técnicas y 
administrativas coyunturales. Esto la ha llevado a una subordinación 
al mercado de trabajo y mercancías. 

El vínculo de la universidad con la vida económica y política, con 
el mercado y sus demandas no es en absoluto un fenómeno negativo, 
pero la sobreadaptación, que termina en subordinación y sustitución 
de finalidades y propósitos, anuncia senescencia y muerte, pues las 
fuerzas creadoras terminan en condiciones de subordinación que 
las asfixian y extinguen. La omnipresencia del mercado y la generaliza­
ción del consumismo como ideología y modo de satisfacción de las nece­
sidades, que consiste en la constante insatisfacción, generan demandas 
públicas que refuerzan la sobreadaptación, la misma que se expresa 
en estudios de corto plazo, practicismo en las titulaciones, reducción 



• CAPÍTULO Il. EN BUSCA DE RUTAS CREATIVAS: EDUCACIÓN ... • 61 

drástica de las humanidades y los saberes que no tributen directamente 
a las competencias relacionadas con el desempeño laboral..., pérdida 
sistemática de universalidad e incremento de la fragmentación. 

La sobreadaptación reduce a la universidad a espacio de entrenamien­
to e instrumentalización, que repercute a su vez en la incapacidad del 
egresado para hacer frente a la rapidez de los cambios que ocurren en el 
mercado de trabajo. En el intento de adaptarse y cumplir sus funciones 
formadoras de cara al mundo del trabajo, la universidad sobreadaptada 
falla en sus propósitos y queda mermada en su condición. 

La presión sobreadaptativa se expresa hoy, además, en fenó­
menos transformadores de las relaciones sociales, como los cam­
bios radicales que están ocurriendo en los sistemas de patentes 
y derechos sobre los conocimientos, la propiedad intelectual e 
industrial. Aparentemente, son los cambios científicos, la profun­
didad de los nuevos conocimientos en la física del micromundo, 
la genética y las ciencias de la vida los que demandan cambios en 
el sistema de derechos. En realidad todo es más complejo: se trata 
de un sistema que incluye la ciencia, la tecnología, la universi­
dad y las instituciones públicas y privadas para la realización de 
las investigaciones científicas, que influyen, a su vez, en la formación 
de las colectividades, el financiamiento de las actividades científicas y 
educacionales; en fin, una secuencia de ciclos que se superponen unos 
a otros, y que terminan generando una dinámica institucional y social 
que afecta directamente la ética y la responsabilidad profesionales y 
ciudadanas. No se trata ya exclusivamente de ética profesional, sino 
del cambio en la ética misma, de la necesidad de un replanteamiento 
de la ética que la comprenda compleja (E. Morin, 2006) y rela­
cionada con la vida, que conjugue conocimientos y valores en 
busca de la sabiduría necesaria para manejar los conocimientos 
(V. R. Potter, 1971). 

Por su parte, la <<dicotomización>> de las dos culturas se nos presenta 
como un fenómeno mucho más complejo que el simple enfrentamiento 
e incomunicación entre los especialistas formados en universidades que 
han cedido su universalidad a favor, ya sea a de las ciencias o de las hu­
manidades. Esta dicotomía no es un fenómeno exclusivo del siglo xx. En 
el siglo XIX, se manifestó como un enfrentamiento entre la enseñanza 
humanística y literaria que todavía predominaba en una parte de las 
universidades, en contraposición a la enseñanza científica y tecnológica. 
La primera, alejada de las necesidades de la industria y el progreso, y 



62 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

la segunda, vinculada a ellas. Para pensadores avanzados de la época, 
la segunda vertiente, que representaba el progreso, era preferible a la 
primera, y en la práctica de vida de la época terminó triunfando. 

Frente a la enseñanza humanística alejada de la vida práctica, la 
promoción de la enseñanza científica fue un progreso indudable y 
un horizonte esperanzador para las sociedades. Pero con el paso del 
tiempo, la separación entre dos culturas conllevó la pérdida del uni­
versalismo inherente a la universidad. Las universidades humanísticas 
y las técnicas, cada una por su lado, representaron la universalidad 
cercenada. Es la situación más o menos típica de mediados del siglo xx 

que dio lugar al reconocimiento de la dicotomía de las dos culturas en 
la década del cincuenta. Las dos culturas se representaron entonces 
como dos segmentos de la vida profesional, con personas concretas 
incapaces de comunicarse entre sí por el aislamiento recíproco de 
sus profesiones. Se trataba ya de una dicotomía hecha carne en la 
institucionalidad universitaria, en la pérdida de la universalidad de 
la universidad, y en la estrechez de los profesionales. Cada quien resul­
tó abocado a un área de competencia específica, más allá de la cual, la 
competencia devino incompetencia y el conocimiento, ignorancia. 

Se comenzó a entrar, así, en una nueva ignorancia: la ignorancia 
de la ciencia escindida y compartimentada, del especialista cada vez 
más competente en un área cada vez más estrecha de conocimientos y 
de prácticas. Se impuso la ignorancia de la disyunción y la separación 
disciplinaria. 

Pero el proceso estaba lejos de haber concluido. Primero, a pesar 
de que fuera identificado con claridad, no se revirtió en absoluto. La 
institucionalidad universitaria se ha hecho cada vez más especializada 
y menos universalista. Segundo, se añadió otro componente, esta vez 
tecnológico, que provocó más segmentación. Las nuevas tecnologías 

de la información y las comunicaciones han traído consigo la posibili­
dad de novedosas integraciones de conocimientos y prácticas. En igual 
medida, han traído consigo otra segmentación relativa a las personas. 
Términos en boga como «nativos digitales», «tercer entorno>>, «era 
digital», «Net Generation» vienen a significar una nueva dicotomía, 
entre modos de conocer, aprender, interactuar y comunicar. 

A la partición de las dos culturas se añade y superpone la división 
de las tres culturas. La posibilidad y realidad de una integración que 
supere esta dicotomía compite con la posibilidad y la realidad de la 
segmentación, que en el plano social deviene exclusión y dominación. 



• CAPÍTULO Il. EN BUSCA DE RUTAS CREATIVAS, EDUCACIÓN ... • 63 

La recuperación de la universalidad de la universidad requiere en la 
actualidad que se trabajen las tres culturas: humanística, científico­
técnica y digital. 

Por otra parte, el liderazgo de la ciencia es un aspecto a considerar. 
La universidad contemporánea nació con los signos de la pregunta, la 
investigación y la ciencia. El liderazgo de la ciencia se consolidó y con­
solidó a la universidad, pero su exclusividad tiene hoy competidores de 
gran envergadura. 

La primacía de la ciencia en la generación de conocimientos com­
pite con la de la tecnología, que ha venido creciendo, transformándose 
a sí misma, y se ha convertido en la actualidad en preponderancia 
de la hiper- o metatecnología. A su vez, los saberes marginalizados, 
que habían sido excluidos de la ciencia y la universidad, reclaman un 
espacio que les pertenece por su pertinencia y vitalidad cultural. 

La importancia esencial de la ciencia es cada vez más parcial por 
razones internas y externas. En lo interno, la ciencia se compromete 
cada vez más con un liderazgo múltiple, que se aparta de las nociones 
lineales que en los siglos XIX y xx hacían pensar en la existencia de 
una ciencia puntera única y básica. La posición de vanguardia de la fí­
sica, entendida al modo positivista como liderazgo exclusivo, enfrenta 
hoy la competencia múltiple de las ciencias de la vida y la cognición. 
La ciencia conserva así su papel central, multiplicándolo. Estos son 
tres liderazgos que fortalecen la ciencia, la diversifican, a la vez que la 
privan del exclusivismo verticalista de antaño, que colocaba una sola 
ciencia por encima de las demás. A esto se añade la situación crítica de 
las ciencias sociales, crítica en sentido complejo; es decir, un momento 
de incesantes búsquedas epistemológicas para dar cuenta de su objeto 
de estudio fragmentado, oportunidad para potenciar el cambio de este 
tipo de ciencia. 

El liderazgo científico múltiple tiene, a su vez, que convivir con 
el de las tecnologías, productoras de conocimientos e innovaciones, 
generadoras ellas mismas de problemas tecnológicos y de otros que re­
claman investigación científica. Se trata de un nuevo liderazgo que por 
momentos se separa del científico para aparecer como independiente 
y, por momentos, se funde con aquel en uno nuevo, científico y tecno­
lógico, reconocible, en términos al uso, como «tecnociencía». 

El impacto de la tecnología y su primacía tiene relevancia episte­
mológica, pues ha mostrado, además, que no solo el conocimiento 
científico, justificado y fundamentado, es el género de conocimientos 



64 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

apreciable, valioso y acreditable como verdadero. Distintos en su 
forma, en su justificación y en su realidad, los conocimientos tecnoló­
gicos vienen a ampliar la noción misma de conocimiento para incluir 
un plural irrenunciable. 

Finalmente, en el marco de esta concurrencia de liderazgos -desde 
la ciudadanía y las comunidades, desde los entornos sociales de resis­
tencia a la dominación, desde las culturas que han logrado sobrevivir y 
conservar saberes, prácticas médicas y conocimientos sobre la natura­
leza y sus potencialidades-, se hace visible la competencia de saberes no 
científicos, que reclaman espacios y muestran vitalidad. Ellos reúnen 
lo valioso y lo superfluo, prácticas validadas por la vida, y creencias y 
supersticiones, un mundo de realizaciones y de imaginarios. 

La universidad no puede incorporar acríticamente esos saberes 
y sucumbir ante ellos. Envueltos muchas veces en formas míticas y 
cotidianas que son contrarias a la ciencia, no pueden incluirse sin un 
ejercicio crítico sistemático y pormenorizado. ¿Cómo impedir que 
el ejercicio crítico necesario se convierta en barrera paradigmática y 
exclusión cognoscitiva? 

Pasar por alto los métodos de la ciencia o ceñirse de forma dogmá­
tica a sus formas acuñadas no pueden ser las alternativas que dominen 
la búsqueda de soluciones a un problema, que concierne a la organiza­
ción de los conocimientos y a su generación por los seres humanos, a 
partir de sus prácticas y formas de vivir. 

La universidad tampoco puede dar la espalda a estos saberes que, 
en su diversidad, representan no solo la amenaza de las nuevas mi­
tologías, sino la riqueza de lo que ha sido omitido y oprimido por las 
relaciones de dominación cognoscitiva. 

El reto que para la universidad representa el liderazgo compartido 
por diversos saberes humanos tiene relevancia para su reinvención, 
pues, en busca de vías para la metamorfosis de la humanidad, pue­
den proveerlas de alternativas. La universidad que existe hoy es un 
resultado de la historia, tiene carta de ciudadanía europea y, aunque 
representa valores que portan universalidad, no es ajena a los procesos 
de sujeción social y cultural que tienen también la forma de domi­
nación cognoscitiva. Una vía para afrontar el reto del origen radica 
en abrir la universidad a la riqueza del pensamiento proveniente de 
esas fuentes culturales que nutren el pensamiento del Sur. Las claves 
no radican en aceptarlo o rechazarlo, sino en producir una apertura 



o CAPÍTULO ll. EN BUSCA DE RUTAS CREATIVAS' EDUCACIÓN ... • 65 

desde la problematización universitaria, que se revierta a su vez sobre 
ella y habilite el cumplimiento de su doble misión. 

Un reto fundamental, que ha puesto a prueba las fuerzas de 
conservación y cambio en el seno de la universidad, concierne a 
la interdisciplina y la transdisciplina, entendidas como antídotos 
a la separación y «dicotomizacióm> de los saberes. Avanzar hacia 
formas de organización de los conocimientos que sean interdis­
ciplinarias y transdisciplinarias se repite, se reclama y se pone en 
práctica por colectivos pioneros. Interdisciplina y transdisciplina 
han corrido la suerte de ser popularizadas e incomprendidas. Mu­
chas veces demandadas en el discurso y otras tantas repudiadas en 
los hechos. Las causas son disímiles para explicar ese acontecer. Se 
suman razones institucionales, paradigmáticas, conceptuales ... no 
se excluyen los hábitos, las costumbres y la formación de capillas 
intelectuales. 

Desde finales del siglo xx se realizaron esfuerzos sistemáticos para 
avanzar en la superación de las barreras disciplinarias y encauzar la 
formación y la investigación por los derroteros de la interdisciplina­
riedad y la transdisciplinariedad. La lista de acciones es sumamente 
amplia, e incluye eventos promovidos desde las organizaciones 
internacionales, como el simposio Transdiscíplinaríty Stimulating 
Synergies, Integrating Knowledge (1998); la realización de investiga­
ciones para promover recomendaciones de cambio cognoscitivo e 
institucional, como fuera el caso de la Comisión Gulbenkian para 
la reestructuración de las ciencias sociales y su informe Abrir las 
ciencias sociales (I. Wallerstein, 1996); reuniones de investigadores 
comprometidos y declaraciones de principios programáticos, como 
la «Carta de la transdisciplinariedad, (Convento de Arrábida, 1994); 
búsquedas metodológicas intensas, como las realizadas por Basarab 
Nicolescu, que plasmó en La transdísciplinariedad. Manifiesto 
(1996) ... Todas estas investigaciones y acciones han abierto caminos 
y también han encontrado resistencias formidables. Todas han en­
frentado una barrera cultural profunda, que no puede superarse sin 
una reforma del pensamiento, la enseñanza, la vida y la política. 

La reforma del pensamiento y la enseñanza (con su doble carác­
ter y la necesidad de comprenderla y avanzar hacia ella no como una 
reforma más, sino como un cambio global que reclama un esfuerzo 
intelectual y práctico de carácter monumental) ha sido argumenta­
da detalladamente en varios textos de amplia divulgación, entre los 



66 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

que cabe mencionar La cabeza bien puesta (E. Morin, 2002) y Los 
siete saberes necesarios para la educación del futuro (E. Morin, 1999b) y 
Educar en la era planetaria (E. Morin, E. R. Ciurana y R. D. Motta, 
2002). 

Se trata de un proceso que no puede reducirse a modificaciones co­
yunturales o cambios de infraestructura, sino se precisa de una refor­
ma profunda que atienda simultáneamente los vacíos de la educación 
contemporánea y la hagan efectiva para habilitar a los seres humanos 
para resolver los problemas fundamentales y globales. Una reforma 
que debe resolver la imposibilidad que supone el dilema de la forma­
ción de formadores, puesto que es necesario educar a los educadores 
mediante acciones de transformación pioneras, marginales al inicio, 
pero que irán creciendo y diversificándose mediante la participación 
de amplios sectores, y mediante la energía del bucle a través del cual 
la reforma del pensamiento retroalimenta la reforma de la enseñanza 
y viceversa. 

Una reforma profunda, como la que se reclama, no puede realizarse 
al margen de una modificación esencial de carácter epistemológico. 
Este es quizás, el cambio nuclear que puede detonar el resto de las 
transformaciones requeridas. 

No es posible reformar la enseñanza y el pensamiento sin adoptar 
una postura epistemológica abierta a la complejidad del mundo, a su 
diversidad social, cultural y biológica. La dispersión del saber contem­
poráneo no es solo un fenómeno resultante de la forma disciplinaria 
que adoptó predominantemente el saber universitario. Tras la riqueza 
del fenómeno podemos develar un problema relevante, de naturaleza 
epistemológica, que concierne a la reorganización de ese saber dis­
perso. La reforma de la enseñanza y del pensamiento, que es medular 
en la reforma de la universidad, debe prestar atención a la necesidad 
de una nueva epistemología, que reconozca la diversidad humana, de 
quehaceres, realidades de vida y perspectivas. 

Esa diversidad no es la de un conglomerado de objetos separados, 
sino la de una red donde las conexiones configuran totalidades que 
delimitan los componentes. En esta nueva epistemología habría 
un doble camino a recorrer: desde la diversidad de prácticas gene­
radoras de conocimientos y desde la globalidad que las integra en 
la red de la cual forman parte. Ninguno de esos caminos por sí mismo 
representa el camino de los conocimientos. Es necesario tomar ambos 
para reorganizar los saberes, aprovechando su condición polidis-



• CAPÍTULO !l. EN BUSCA DE RUTAS CREATIVAS, EDUCACIÓN ... o 67 

ciplinar y multicéntrica para estudiar sistemas complejos como la 
biosfera, la Tierra, la cultura. Y aprovechando esos saberes que, desde 
lo profundo de las comunidades y las culturas, reconocen la totalidad 
y no la reducen ni aliado prosaico, ni aliado poético de la vida. Las 
ciencias que estudian lo humano encontrarán en este doble camino 
fuentes renovadoras fundamentales que les permitirían abandonar los 
derroteros de las conocidas economía y política que dan la espalda a 
las personas reales y sus problemas. 

La transdisciplinariedad, entendida como forma de organización 
de los conocimientos, no puede reducirse a un problema de método 
o metodología. Tampoco consiste en un ejercicio de mutación y 
tránsito entre disciplinas. Deberá estar abierta a la identificación 
y búsqueda de soluciones a los problemas de naturaleza compleja. 
Complejidad y transdisciplinariedad van juntas, del mismo modo 
que van juntas educación y autoeducación. Así, la posibilidad de la 
vida puede enfrentar la imposibilidad de la lógica y hacer posible 
que los formadores eduquen a quienes, a su vez, formarán a otros, 
en un bucle infinito ... 

Del mismo modo que la reforma del pensamiento reclama y re­
quiere la reforma simultánea de la enseñanza, la transdisciplinariedad 
solo podrá realizarse si se produce una reforma del pensamiento que 
incluye a esa transdisciplinariedad. 

¿Círculo vicioso o virtuoso? Virtuoso, decimos, porque se funda 
en el hacer de una reforma paradigmática que concierne a nuestra 
actitud para organizar los conocimientos y retomar la centralidad de 
la problematización en función de que la universidad se reinvente a sí 
misma y cumpla su doble misión. Una problematización que incorpora 
las de la ciencia, de la tecnología, de los conocimientos y de la propia 
universidad. 

A todos los retos que el siglo x x  añadió a la doble misión de la uni­
versidad, se añade hoy el de completar la reforma paradigmática para 
incluir la de la vida, que comprende a su vez la de la política. Todas las 
reformas convergen en la de la vida. Aunque las imágenes del bienestar 
anuncian los goces de la vida plena y la abundancia, la civilización y la 
razón, vivimos vidas degradadas y amenazadas por las barbaries del 
egoísmo, la envidia, el resentimiento, el odio; se alimentan los odios 
de naciones, de individuos, de géneros, de sexos, de clases, de pueblos 
y regiones. La civilización se acompaña de barbarie; la velocidad y el 
cambio nos apartan del disfrute y la plenitud; la disyunción valorativa 



68 • RElNVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

deviene hipertrofia de los valores económicos y el dinero, y la angustia 
existencial se calma con la posesión y el consumismo desenfrenados. 

Al deterioro de la convivencia en el anonimato, la mecanización 
y la hiperespecialización diagnosticados por Iván Ilich, se suma hoy 
el deterioro de la biosfera y de las vidas cotidianas. El bienestar se ha 
tornado malestar. 

Reformar la vida es, en primer lugar, la conquista de un arte 
de vivir. Sea la búsqueda de los antiguos, o la representación del buen 
vivir de los pueblos andino-amazónicos, la conquista de un arte 
de vivir implica reducir el poder del dinero y el afán de lucro. No puede 
reducirse a la «representación materialística occidental del bienestar>>, 
y debería reconocer que la calidad es más importante que la cantidad, 
que el ser es más importante que el tener, que se deben asociar las ne­
cesidades de autonomía y comunidad, así como recuperarse la poesía 
de la vida. 

Hemos enunciado antes (E. Morin, 2011, pp. 245-282) las finalida­
des de la reforma de la vida en un marco general de desaceleración que 
alterne serenidad con intensidad (que profundice la humanización), 
autonomía con comunidad (que afirme la libertad con responsabi­
lidad, la integración en el «nosotros>>), convivialidad y comprensión 
(que afiance el convivir como aptitud para la simpatía y el diálogo, y la 
comprensión no como gesto de condescendencia, sino como resistencia 
a la reducción de una realidad compleja a uno de sus elementos), 
compenetración de lo femenino con lo masculino y lo masculino con 
lo femenino (puesto que cada sexo lleva en sí la presencia del otro) y la 
relación estética (que expulse la publicidad que degrada y que aprecie 
la calidad que el sentido global del arte ofrece). 

Para trascenderse y reencontrarse a sí misma en este nuevo milenio, 
la universidad debe tomar conciencia de las barreras institucionales y 
de las aperturas epistemológica, cultural y política que se requieren 
para que pueda reinventarse. 



Capítulo 111. Transformación de la política 
y lo político. Sociedad, política y academia 



La política es una actividad que parece no tener fronteras. Su ámbito se 
ha extendido, se ha impregnado de todos los problemas de la sociedad 
y se ha dejado contaminar por ellos. En algunos casos muy notables, 
como el vínculo con la economía, se oscila constantemente entre dos 
simplificaciones: la que subordina la economía a la política y la que 
subordina la política a la economía. Así, de ilusión en ilusión, se ha 
supuesto que una política de desarrollo económico promoverá a su vez 
desarrollo social, que también a su vez propiciará desarrollo humano, 
que igualmente, mordiéndose la cola, favorecerá que haya desarrollo 
político. Es un esquema circular que no puede dar cuenta de la com­
plejidad política, la cual tiene entre sus ingredientes el contexto de la 
sociedad planetaria, la consideración de la política como un arte y el 
lugar especial del ciudadano y la comunidad. 

Comprender la política es comprender un arte que exige imagina­
ción, creatividad y capacidad para afrontar la ecología de la acción. Un 
arte arrestado, que debe combinar el principio del riesgo con el de la 
precaución. El arte de la política hoy tiene ante sí el reto monumental 
de abrir la vía que salve a la humanidad del desastre, de establecer 
un compromiso con la realidad para modificarla. Un arte que exige 
constante autoexamen y autocrítica, compromiso ético y diálogo con 
los conocimientos. Estos últimos, contrapuestos y disminuidos por la 
carnavalización de la política y la disyunción entre la ciencia, la ética 
y la política. 

Como se ha expuesto en La vía (E. Morin, 2011), la acción política 
se ha basado siempre, implícita o explícitamente, en una concepción 
del mundo, del hombre, de la sociedad y de la historia, es decir, en 
un pensamiento. Necesitamos una política que se proponga mejorar 
las relaciones entre los humanos (pueblos, grupos e individuos) y esta 
debe, más que cualquier otra, basarse en una concepción del mundo, 



72 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

del hombre, de la sociedad y de la historia, pero también de la era 
planetaria. Sin un diagnóstico pertinente sobre el curso actual de la 
era planetaria que está arrastrando en su carrera a la especie humana, 
no puede fundarse una política que habilite la vía que nos aparte del 
abismo. 

Visto desde la perspectiva que ofrece el contexto planetario, el pen­
samiento político se halla en el grado cero. Ignora los trabajos sobre el 
devenir de las sociedades y del mundo. La política se ha tecnificado y 
tecnologizado, se ha banalizado, carnavalizado y ya no tiene un pen­
samiento. Ya no tiene cultura. Ya no percibe el efecto de Shakespeare. 
Ignora las ciencias humanas. Ignora los métodos que serían aptos para 
concebir y tratar la complejidad del mundo, para vincular lo local con 
lo global, lo particular con lo general. La disyunción de la ciencia, la 
ética y la política simboliza y expresa su degradación actual. 

Privada de pensamiento, la política va a remolque de la economía. 
Como decía Max Weber, la humanidad ha pasado de la economía 
de la salvación a la salvación por la economía. Esta cree resolver los 
problemas políticos y humanos mediante la competencia, la desregu­
larización, el crecimiento, el aumento del PIB y, en caso de crisis, el 
rigor; es decir, los sacrificios impuestos a los pueblos. Y, al igual que 
la lechuza huye del sol, la clase política rehúye cualquier pensamiento 
que pueda iluminar los caminos del bien común. No vivimos solo la 
era de las políticas de este o aquel signo ideológico. Los males que 
aquejan a la política hoy atraviesan las políticas de partidos al uso y 
las que aún aspiran a una pertenencia ideológica definida. El problema 
de la política sin pensamiento es también el problema de la falta de 
cultura para hacer política. Se necesita problematización de la política 
y lo político; enlazar la ética, la política y la ciencia; tomar en cuenta 
el proceso de tecnologización de la política, y sus vínculos con el de 
su banalización y carnavalización; en síntesis, se requiere renovar y 
reinventar desde el núcleo que nos ofrece la educación política. 

El pensamiento político necesita ser regenerado. Esto supone, al 

mismo tiempo, la reforma del pensamiento que hemos examinado en 
el capítulo anterior para que llegue a ser necesariamente complejo. Es 
decir, debe tener en cuenta contextos, interacciones y retroacciones; 
reconocer las ambivalencias y las contradicciones; concebir las emer­
gencias y considerar las relaciones helicoidales entre lo global y lo locaL 
Debería basarse en una concepción trinitaria de lo humano (individuo­
sociedad-especie), en una concepción compleja del individuo (sapiens/ 



• CAPÍTULO Ill. TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO ... • 73 

demens, faber/mythologícus, economícus!ludens). Debería ser capaz 
de pensar la era planetaria y preparar la vía de la salvación común. 

La nueva política tendrá que obedecer a una doble orientación: la 
de una política de la humanidad y la de una política de la civilización. 
Debería pensar permanente y simultáneamente en lo planetario, lo 
continental, lo nacional y lo local. Se trata de una política capaz de 
dialogar con la realidad y la identidad humana. 

Pontica de humanidad, política de civilización, antropolítica 
La política renovada ha de ser política de humanidad, pues lo exige la 
comunidad de ventura de la especie humana frente a problemas vitales 
y mortales compartidos. Una política basada en el concepto de Tierra­
Patria, que supone la conciencia del destino, la identidad y el origen co­
mún de toda la humanidad. La Tierra-Patria, lejos de anular las patrias 
singulares, las integraría en una grande para todos. A diferencia de 
los internacionalismos, que ignoraban la importancia de la diversidad 
cultural y nacional, la Tierra-Patria se ocuparía de salvaguardar in­
disolublemente la unidad/diversidad humanas: el tesoro de la unidad 
humana es la diversidad humana; el tesoro de la diversidad humana 
es la unidad humana. Una política capaz de romper con las opciones 
dicotómicas del presente, que exigen globalizar o desglobalizar, crecer 
o decrecer, desarrollar o involucionar, transformar o conservar. 

La transformación de lo político en una política de humanidad exi­
ge atender problemas fundamentales como la existencia de un sustrato 
para la sociedad mundo; la reforma de la ONU y la implementación de 
una gobernanza global que disponga de unas primeras instituciones 
dotadas de poderes efectivos para prevenir las guerras planificando 
el desarme progresivo y generalizado (que debería comenzar por las 
armas de destrucción masiva), que asegurara la aplicación de normas 
ecológicas y económicas vitales y de interés planetario, que se plantea­
ra la reducción de las enormes desigualdades existentes en el mundo, 
así como la regulación de los flujos migratorios. Una política que 
superara la idea del desarrollo; que integre lo que es válido en esa idea, 
pero que lo inserte en el contexto singular de cada cultura o nación. 
Que lo asuma críticamente, como parte de un ejercicio necesario para 
deshacernos de la arrogancia intelectual occidentalcentrista, que me­
nosprecia y califica como subdesarrolladas a culturas poseedoras de 
conocimientos, técnicas, sabidurías y artes de vivir, a menudo ausen­
tes o desaparecidos en occidente. Una política de humanidad deberá 



74 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS .. • 

apreciar las ambivalencias y las cualidades de todas las culturas, a la 
vez que promoverá los aspectos positivos de la occidentalización. De­
berá, asimismo, completar la idea del desarrollo con la de la involución, 
con la conservación de las protecciones comunitarias, de salvaguarda 
de las cualidades que el desarrollo tiende a destruir, de regreso a 
valores no materiales como la sensibilidad, el corazón, el alma. Una 
política que respete la autonomía de las sociedades incluyéndolas en 
los intercambios y las interacciones planetarias; que refuerce lo local, 
regional y nacional, al mismo tiempo que lo mundial. 

La transformación de lo político exige, además, una política de 
civilización que se ejerza sobre los crecientes efectos negativos del 
desarrollo de la civilízación occidental y que potencie sus efectos po­
sitivos. Se precisa de su enfrentamiento a los males de la civilización 
que han puesto en evidencia la cara negativa de la individualización, 
la disolución de las solidaridades tradicionales, la urbanización, la tec­
nificación y la monetarización del desarrollo y el bienestar, la familia 
en crisis y el estrés y el tipo de vida que predomina ... ; que encare las 
regresiones democráticas: la desposesión de los ciudadanos por los 
expertos y los técnicos; las crisis de las ideologías, que ha sido crisis de 
los ideales y los proyectos; la degradación del civismo por el efecto del 
deterioro de la solidaridad y la responsabilidad, entre otros. 

Una política de civilización incluirá, por necesidad, una política de 
solidaridad, una política de calidad de vida; reconsiderará la cuestión 
democrática; valorará los pueblos indígenas y evitará las integraciones 
que desintegran; abrirá la vía ecológica; buscará vías eco-reformadoras; 
trabajará para reformar el pensamiento y se planteará una eco-política 
planetaria que atienda problemas fundamentales como el consumo, 
el hábitat, el transporte y la convivencia, el agua, las energías y los 
recursos renovables, la ciudad y el campo, la naturaleza. Se trata de 
una política situada en el complejo que incluye economía, ecología, 
sociedad, civilización y política. Esto significa considerar los datos 
particulares en relación con el conjunto del cual forman parte, y tam­
bién el conjunto en relación con las partes. 

La transformación de la política y lo político demanda atender un 
conjunto de aspectos fundamentales, como la reversión de la disyun­
ción entre la ciencia, la ética y la política; la re-conceptualización de la 
democracia; la comprensión compleja de la ciudadanía, que la enlaza a 
la ética, la política y la democracia, y el cambio del predominio de las 
relaciones de dominación y su vínculo con la democracia cognoscitiva 



• CAPÍTULO III. TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO ... • 7S 

y comunicacional; considerar el desafío complejo que tiene ante sí la 
academia frente a la política y lo político. Significa, asumir el Sur y su 
pensamiento. 

Sin dudas, la disyunción de la ética, la ciencia y la política es uno de 
los signos distintivos de la crisis de la humanidad. 

Por el camino de una ciencia al margen de la ética avanzamos irre­
mediablemente hacia el abismo. La clave reformadora se encuentra no 
en prohibir desde la ética, no en imponer restricciones éticas al avance 
de las ciencias, sino en habilitar los conocimientos científicos con per­
tinencia ética. Una ética que conduzca y habilite es la que necesitamos 
y se encuentra en formación. 

Ha de tomarse en cuenta que la ética está cambiando en dos direc­
ciones todavía hoy separadas: 

• La bioética (global) que reclama la ampliación del círculo de la 
moralidad para incluir a los humanos en su contexto, es decir, 
para incluir lo vivo y la vida. 

• La ética compleja, que propone asumir la complejidad de la 
moralidad humana para superar las dicotomías y atender a la 
incertidumbre moral de nuestros tiempos tecnocientíficos y 
planetarios. 

Esa ética en formación, compleja y bioética, también es parte del pen­
samiento del Sur. 

Por otro lado, la disyunción de la ética y la política, inducida por 
varias corrientes del pensamiento político desde la modernidad y 
realizada en la vida política contemporánea en el cinismo y la falta de 
responsabilidad política, necesita ser superada con una acción a la vez 
política y educativa. 

El alejamiento de la ética, la ciencia y la política repercute direc­
tamente en las disyunciones educativas, y la educación de hoy 
contribuye a la reproducción de esa separación. El esfuerzo para 
el cambio no puede ser solo educativo, este requiere ser práctico y 
transformador. En el plano educativo y científico se requiere pensar 
también desde el Sur la política y el lugar de la democracia y los 
ciudadanos en ella. 

Los tiempos actuales nos piden que conjuguemos ética, ciencia y 
política en una antro política capaz de integrar en sí los imperativos de 
la era planetaria. 



76 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

La ética planetaria solo puede afirmarse a partir de tomas de con­
ciencia capitales: 

l. La identidad humana común a través de las diversidades de 
individualidad, de cultura, de lengua. 

2. La comunidad de destino: en adelante cada destino humano se 
une al del planeta. 

3. Las relaciones entre humanos están devastadas por la incom­
prensión, y debemos educarnos en la comprensión no solo 
hacia los allegados, sino también hacia los extranjeros y lejanos 
en nuestro planeta. 

4. La finitud humana en el cosmos, que nos conduce a concebir 
que, por primera vez en su historia, la humanidad debe definir 
los límites de su expansión material y, correlativamente, em­
prender su desarrollo psíquico, moral, mental. 

5. La conciencia ecológica de nuestra condición terrena, que 
comprende nuestra relación vital con la biosfera. La Tierra no 
es la adición de un planeta físico, de una biosfura y de una hu­
manidad. La Tierra es una totalidad compleja física-biológica­
antropológica, en la que la vida es una emergencia de la historia 
de la Tierra, y el hombre, una emergencia de la historia de la 
vida. La relación del hombre con la naturaleza no puede ser 
concebida de manera disjunta, aislada o de manera simplifica­
dora. La humanidad es una entidad planetaria y biosférica. El 
ser humano, a la vez natural y sobrenatural, debe volver a las 
fuentes de la naturaleza viviente y física, de donde emerge y de la 
que se distingue por la cultura, el pensamiento y la conciencia. 
Nuestro vínculo consustancial con la biosfera nos conduce a 
abandonar el sueño prometeico del dominio de la naturaleza 
por la aspiración a la convivencialidad en la Tierra. 

6. La necesidad vital del doble pilotaje del planeta: la combina­
ción del pilotaje consciente y reflexivo de la humanidad con el 
pilotaje eco-organizador inconsciente de la naturaleza. 

7. La conciencia cívica planetaria; es decir, de la responsabilidad 
y la solidaridad hacia los hijos de la Tierra. 

8. La prolongación en el futuro de la ética de la responsabilidad 
y la solidaridad con nuestros descendientes (Hans jonas), de 
ahí la necesidad de una conciencia con un teleobjetivo dirigido 
alto y lejos en el espacio y el tiempo. 



... ------------�-------------------------------------------------------

• CAPÍTULO 1II. TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO ... • 77 

9. La Tierra-Patria como comunidad de destino/origen/per­
dición. La idea de Tierra-Patria no niega las solidaridades 
nacionales o étnicas, y de ningún modo tiende a desenraizar a 
cada cual de su cultura. Añade a nuestros enraizamientos uno 
más profundo en la comunidad terrena. 

La idea de Tierra-Patria sustituye al cosmopolitismo abstracto que ig­
noraba las singularidades culturales y al internacionalismo miope que, 
a su vez, ignoraba la realidad de las patrias. Aporta a la fraternidad la 
fuente necesaria de la maternidad incluida en el término <<Patria>>. No 
hay hermanos sin madre. A ello, añade una comunidad de perdición, 
puesto que sabemos que estamos perdidos en el gigantesco universo, y 
que estamos todos condenados al sufrimiento y a la muerte. 

La misión antropo-ético-política del milenio es realizar una 
unidad planetaria en la diversidad. Es superar la impotencia de la 
humanidad para constituirse como Humanidad, de ahí la necesidad 
de una política de la humanidad. Es civilizar la Tierra, amenazada por 
el desencadenamiento de las viejas barbaries y la generalización de la 
nueva barbarie glacial propia de la dominación del cálculo tecnoeco­
nómico; de ahí la necesidad de una política de civilización. 

La antropolítica recoloca al ciudadano en el centro de los procesos. 
Es fundamental; pero sin incorporar la ética y las identidades produci­
ría un nuevo individualismo extremo. ¿Puede evitarse? Puede, y la vía 
para lograrlo pasa por la reinvención de la educación y la reconceptua­
lización de la democracia. 

Reconceptualizar la democracia y el ciudadano 
La democracia es un ideal y un anhelo, pero es también un concepto 
político que en esta era de sobredimensionamiento de la política ha 
roto completamente sus límites. 

La idea de la democracia no es otra cosa que el respeto por la 
complejidad humana; es decir, implica no contentarse con simplifi­
caciones maniqueas o tecnicistas, así como reconocer la compleji­
dad social, que contiene numerosos desórdenes y antagonismos. Y 

como sistema, la democracia instituye la complejidad política. No 
es la ley de la mayoría, sino la regla del juego que permite que la 
múltiple diversidad de opiniones se exprese y se conforme a través 
de la polémica y del debate en foros públicos. Puede ejercer así la 
función reguladora de los conflictos, y puede llegar a permitir que el 



78 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

conflicto sea fructífero; es decir, que genere lo nuevo. Asegurar por 
igual el voto periódico de la mayoría y la protección de las minorías 
es esencial a la democracia, aunque no basta. Se necesita trasponer 
las fronteras formales para habilitar un ejercicio pleno de sus agen­
tes: los ciudadanos. 

La comprensión formal estrecha del ciudadano como portador de 
derechos y deberes reduce la complejidad política. La comprensión 
compleja de la ciudadanía enlaza ciencia, ética, política y democracia. 

Hemos visto en los dos primeros capítulos que el impetuoso 
avance de la ciencia y la tecnología es uno de los signos distintivos 
de la sociedad contemporánea. Ha producido cambios fundamentales 
en la vida cotidiana y la producción de bienes; ha transformado la 
convivencia y las relaciones de poder. La dinámica de cambios que 
ha provocado ha sido tan impetuosa que reta las costumbres, la mo­
ralidad y la vida. Entre las transformaciones fundamentales que han 
ocurrido bajo su influencia se encuentran el surgimiento de nuevos 
campos de interconexión entre la ciencia y la ética, como la bioética 
y los estudios sociales de la ciencia y la tecnología; la modificación 
del entorno social y natural reconocible en el problema ambiental, y 
la entrada de la humanidad en una nueva etapa de su devenir histórico, 
identificada parcialmente, como hemos señalado antes, en el concepto 
de globalización. 

La centralidad de la ciencia y la tecnología ha devenido un problema 
para la política. Las políticas de ciencia y tecnología afrontan el reto de 
una impronta científico-tecnológica global con rasgos hegemónicos 
y necesidades muy variadas, a veces diametralmente opuestas a esa 
hegemonía, en los entornos locales. Aparece así una problemática 
política sumamente controvertida, pues la definición de política debe 
considerar la polaridad de lo global y lo local, sin que se distinga con 
claridad, en todos los casos, aquel ente mediador que puede habilitar­
las realmente para gestionar y direccionar los cambios. 

Para que pueda cumplir su función, la política misma debe ser 
transformada, de una actividad delegada hoy en los expertos, en una 
que coloque en el centro al ciudadano. Sin embargo, la reducción de 
la noción de ciudadanía a un dispositivo instrumental formal y de la 
política a una actividad tecnificada demanda la transformación simul­
tánea y correlacionada de ambas. Veamos un poco más de cerca los 
elementos rectores de una dinámica de cambios que enlaza ciencia, 
tecnología y ciudadanía. 



o CAPÍTULO III. TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO ... o 79 

Ciencia, tecnología y ciudadanía 
Por una parte, el carácter rector de las transformaciones científicas y 

tecnológicas en la sociedad contemporánea está lejos de limitarse a la 
creación de dispositivos y procedimientos nuevos. Como actividades 
regentes, transforman la vida social, la naturaleza, y se transforman a 
sí mismas en una vertiginosa espiral que parece estar todavía lejos de 
sus límites propios. 

El avance científico y tecnológico contemporáneo puede ser 
caracterizado como proceso de: !) doble entrelazamiento y II) despla­
zamiento. 

Doble entrelazamiento 
La ciencia y la tecnología contemporáneas se encuentran entrelazadas 
entre sí, y de conjunto con la vida cotidiana. Este doble entrelazamien­
to tiene efectos fundamentales sobre la sociedad y la naturaleza. Y en 
lo que concierne a su impacto, este puede definirse a través de tres 
factores: intensidad, profundidad y extensión. 

Visto en su manifestación como entrelazamiento de ciencia y 

tecnología, 

l. conforma un bucle que se retroalimenta constantemente; 
2. produce una espiral de nuevos conocimientos y la transforma­

ción de la ciencia y la tecnología como actividades; 
3. amplía la comprensión de los conocimientos científicos y 

tecnológicos, para incluirlos de manera paralela (ciencia 
y tecnología) y complementaria (tecnociencia), a la vez que los 
diferencia y reconoce como epistemológicamente válidos. 

Visto en su manifestación como entrelazamiento de la ciencia y la 
tecnología con la vida cotidiana, 

l. condiciona cambios radicales en la vida social; 
2. y reta los conocimientos, las costumbres y los valores de las 

comunidades humanas. 

El bucle de ciencia y tecnología se ha convertido en uno de los mo­
tores más importantes para la transformación social y del medio 
natural. La retroalimentación que produce reafirma a la ciencia y la 
tecnología como actividades generadoras de nuevos conocimientos, 



80 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

estrechamente conectadas con la vida económica y la transforma­
ción práctica del entorno. Lo <<natural» va desapareciendo cada vez 
más del horizonte productivo, y su lugar es ocupado por lo <<artifi­
cial», lo creado por los seres humanos con base en los conocimientos 
avanzados que ellas ofrecen. 

La espiral de nuevos conocimientos es vertiginosa y autotransfor­
madora. El primer impacto lo reciben la ciencia y la tecnología como 
actividades. Allí donde la espiral se frena o se detiene, la actividad 
científico-tecnológica se diferencia, y junto con ella se diferencia la 
parte de la sociedad que sigue el ritmo de los cambios, mientras otra 
queda al margen de ellos. 

El proceso parece semejante a un torbellino, donde hay áreas de 
ciencia-tecnología-sociedad que se desplazan al centro vertiginoso y 
estrechan relaciones entre ellas, mientras otras se van quedando reza­
gadas, se desarticulan cada vez más mientras se desplazan a la periferia. 
Es un proceso que se agudizó desde los años ochenta y es identificable 
en la creación de núcleos de avance científico-tecnológico (parques 
tecnológicos, polos científicos ... ), lo que en determinados momentos 
torna incluso problemático referirse a la ciencia y la tecnología o a su 
avance (revolución científico-técnica) como un proceso homogéneo o 
relativamente uniforme en regiones y países. 

Para la comprensión de la política y para la definición de políticas, 
la polarización que articula/desarticula ciencia-tecnología-sociedad 
tiene consecuencias fundamentales. Incide en la diferenciación de la 
actividad científica y tecnológica y en la diferenciación social más o 
menos extremas. La existencia de centros de investigación científica en 
convivencia geográfica y cultural con barrios marginales hace visible 
este tipo de situaciones paradojales. Y aunque se trata de un proceso 
global, su impacto en los países subdesarrollados, que priorizan el 
avance científico y tecnológico en función del desarrollo social, puede 
hacerse notable. Es un factor esencial a tomar en cuenta para la forma­
ción de las políticas públicas, además, porque su impacto se revierte 
en la población, que puede tener un posicionamiento muy desigual 
con respecto a la ciencia y la tecnología, tanto en el nivel práctico de 
acceso, como en el de conocimientos y percepción social de ellas y sus 
resultados. Por lo general, en la formación de las políticas se toma en 
cuenta el problema del acceso, pero no siempre el resto. Tales situacio­
nes favorecen la activación crítica de unos sectores sociales, así como 
la pasividad de otros. 



o CAPÍTULO lll. TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO ... • 81 

Como explicamos antes, la ampliación de la comprensión de los 

conocimientos se expresa, primero, en el reconocimiento de la tecno­

logía como una actividad generadora de conocimientos válidos. Para 
la comprensión clásica del conocimiento es una situación completa­

mente fuera del pronóstico, pues la ciencia occidental era vista, desde 
la modernidad, como la actividad productora de conocimientos por 
excelencia y, ante ella, el resto de las actividades quedaron en desven­
taja. La emergencia de la tecnología en esta dimensión cognoscitiva 
contribuye a superar el monopolio de la ciencia como supuestamente 

la única actividad productora de conocimientos y abre las puertas a 
interpretaciones epistemológicas que reconocen la diversidad de los 
conocimientos, de sus fuentes y de sus posibilidades explicativas. No 
es en absoluto casual que surgieran casi simultáneamente los plan­
teamientos epistemológicos divergentes, la bioética como nuevo saber 
ético y los estudios ambientales, las epistemologías hermenéuticas y 

de segundo orden, que democratizan la noción de sujeto y reconocen 

la urgencia de situar el problema de los conocimientos, superando 
el singular, que suponía posible afirmar y resolver el problema del 
conocimiento. 

El condicionamiento de los cambios radicales en la vida social por 
la ciencia y la tecnología ha tenido las consecuencias prácticas antes 
enunciadas, que van desde la ciencia y la tecnología, abarcan la pro­
ducción y la vida cotidiana en general, e influyen a su vez en las con­
cepciones sobre los conocimientos y el valor de las diversas actividades 
humanas. Los cambios radicales ya han tenido lugar. Primero, como 
transformación material de la base productiva y de todo el entorno 
material de la vida cotidiana, desde los instrumentos de trabajo hasta 
los medios para la realización de las actividades hogareñas. Segundo, y 
simultáneamente, como una transformación subversiva de los sujetos 
de esa vida cotidiana. 

En el capítulo primero hemos argumentado este proceso como 
subversión material y espiritual de la vida cotidiana, que tiene uno de 
sus centros en el cambio de actitud hacia la novedad, ahora no solo 
favorable, sino expuesta totalmente al apetito desenfrenado por lo 
nuevo. Acompañado de la propaganda comercial y la ideología del 
consumismo, este apetito por lo nuevo se potencia en su vertiente 

negativa, que incrementa la falta de conciencia y el consumismo como 
modo de satisfacción de las necesidades. Pero su resultado no tiene 
un signo inevitable en esa dirección. Su ambivalencia consiste en que 



82 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

simultáneamente es la fuente de una activación de los sujetos indivi­
duales y colectivos, que es vital para la transformación de la política y 
la ciudadanía. 

Desplazamiento 
El desplazamiento, que enunciamos al inicio de esta sección, no con­
siste solamente en la transformación de las actividades científicas y 
tecnológicas que hemos caracterizado. Implica además el cambio de la 
actividad tecnológica y del lugar de los seres humanos en ella. Tiene así 
dos manifestaciones: la tecnología se coloca en una nueva posición en 
la producción de conocimientos y en la percepción social que de ella se 
tiene. Se reubican los seres humanos, se les confiere otro «lugar>> en el 
entorno tecnológico. Todo esto tiene consecuencias importantes para 
la política y el trazado de las políticas. 

Por una parte, la tecnología ocupa un nuevo sitio; es reconocida 
como generadora de conocimientos, portadora de una dinámica pro­
pia, no puede ser reducida a derivación o apéndice de la ciencia, por 
lo que demanda una atención diferenciada. Simultáneamente, no se 
la puede concebir separada, independiente o al margen de la ciencia. 
El estrecho entrelazamiento entre ciencia y tecnología se vislumbra 
en términos como tecnociencia, y tiene formas materiales concretas en 
los conglomerados que enlazan las actividades de investigación 
científica, la producción de tecnologías, su uso y las nuevas demandas 
cognoscitivas y prácticas que se generan. 

El desplazamiento práctico antes mencionado se acompaña de 
una percepción social de la tecnología sumamente distorsionada, que 
genera una serie de paradojas, de contrastes entre lo que la tecnología 
realmente es y lo que el amplio público supone que ella es. La tecnología se 
ha recolocado en el imaginario social, pero simultáneamente lo colo­
cado en ese imaginario es muy distante con respecto a lo representado 
por la tecnología. Esta divergencia es fuente de ilusiones y rechazos 
que forman parte importante de lo que se debe considerar para el 
trazado de políticas en ciencia y tecnología, pues se mueven desde los 
extremos de la aceptación acrítica al rechazo injustificado, incluyendo 
ambos. Esto abre, a un tiempo, oportunidades para la inserción social 
de la ciencia y la tecnología en diversos campos, como la educación, 
y representa retos fundamentales para la realización de las políticas, 
donde es imprescindible introducir el reconocimiento de la diversidad 
epistemológica del mundo y el diálogo de saberes. 



o CAPÍTULO 11L TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO . .  o 83 

Finalmente, un tercer desplazamiento es sumamente relevante. La 
consideración de la hiper-tecnología o meta-tecnología que introduce 
una corrección fundamental en la comprensión de la tecnología. En la 
fase meta-tecnológica, caracterizada por la creación de instrumentos de 
trabajo de nuevo tipo -que sustituyen funciones de dirección antes 
exclusivas de los seres humanos mediante el aprovechamiento de las 
retroalimentaciones de la comunicación entre objetos-, la tecnología 
deja de ser un enlace de procesos para convertirse en el medio en 
que se realiza la actividad humana. Esta fase otra, que se acompaña 
de rasgos distintivos, como el impetuoso desarrollo de la informática 
y las telecomunicaciones, produce un cambio social fundamental al 
crear condiciones completamente nuevas para la constitución de una 
sociedad humana a nivel planetario y, paralelamente, profundiza los 
procesos de diferenciación, globales y locales, lo que se convierte en 
un reto adicional considerable para el trazado de políticas, que ahora 
no solo deben considerar la ciencia y su lugar e impacto en la sociedad, 
sino también la transformación a gran escala que se produce en la 
sociedad y las personas a nivel planetario. El teletrabajo, la creación de 
comunidades de aprendizaje en los entornos laborales, redes sociales 
y nuevos espacios públicos on line son una manifestación práctica del 
avance científico y tecnológico que, a su vez, desplazan hacia nuevas 
zonas de avance y de estancamiento a las comunidades científicas y la 
sociedad en su conjunto. 

Como parte de los cambios fundamentales que estamos analizando, 
recordemos la transformación de las actividades y las profesiones que 
tiene lugar en nuestros días. El cierre de la última fábrica de máquinas 
de escribir, la venta de sus últimas producciones, el cierre de ediciones 
impresas de famosas revistas que pasan al entorno digital, o la existen­
cia de una última fábrica de papel carbón no simbolizan únicamente 
cambios tecnológicos que desplazan viejos productos. Simbolizan una 
transformación profunda del entorno donde se realiza la vida humana 
y el desplazamiento de la tecnología de <<instrumento>> o <<proceso» 
que se utiliza, a medio donde se realiza la actividad. 

Todo esto incide decididamente en la ciudadanía y la ética. 

Los cambios que hemos caracterizado desde el primer capítulo han 
tenido repercusiones básicas en la ética y la ciudadanía. Desde el pun­
to de vista ético, no solo ha perdido todo rasgo de pertinencia la vieja 
idea que aseguraba la supuesta neutralidad axiológica de la ciencia y 



84 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

de los conocimientos científicos. El cambio en los conocimientos y las 
tecnologías desde los años setenta del siglo xx trajo consigo el choque 
de las costumbres y los valores con los nuevos conocimientos. Desde 
entonces, las problemáticas éticas y bioéticas crecen, se multiplican y 
se incrementan las demandas ciudadanas. 

A su vez, entendida como tecnociencia, la impronta de los cambios 
cognoscitivos y prácticos, de la mano con las transformaciones políticas 
y económicas, ha producido una reactivación de los sujetos sociales. En 
esta reactivación debemos considerar varios aspectos concurrentes. 

los conocimientos y el acercamiento¡alejamiento de las distancias entre las 
actividades profesionales y la vida cotidiana 
La elevación de los niveles educacionales, el avance de los conocimien­
tos y las facilidades de acceso a las informaciones provenientes de 
la ciencia y la tecnología, acompañados por la introducción de sus 
resultados en la vida cotidiana, han traído consigo la activación 
cognoscitiva de las personas, los grupos sociales y las sociedades en 
su conjunto. 

La transición hacia medios de comunicación más audiovisua­
les que se introducen en la vida hogareña, primero, y los medios 
digitales y el acceso a redes y bases de datos que hacen accesibles 
y popularizan los conocimientos científicos han tenido un efecto 
de activación cognoscitiva, que se recoge parcialmente y de manera 
optimista en conceptos como «sociedad de la información y los 
conocimientos». Pese a lo controvertido de este último término, sin 
dudas, el lugar de los conocimientos ha cambiado en las sociedades 
contemporáneas y ha marcado a los sujetos sociales. 

Simultáneamente, la segmentación y profundización de los co­
nocimientos produce una separación cada vez mayor de los campos 
disciplinarios y de estos con respecto a la vida cotidiana, y hacen 
de las actividades científicas y tecnológicas campos distantes donde 
se maneja lo «desconocidO>>. Este nuevo halo de misterio que en­
vuelve a las actividades científicas y tecnológicas, junto al manejo 
sistemático de las informaciones y el interés de las personas por el 
estado de la ciencia, engendran reacciones opuestas, cientificistas y 
laudatorias de la ciencia y la tecnología, y anticientíficas y críticas a 
ultranza de esos mismos avances. 

Lograr una reflexión crítica ciudadana y ponderada no parece 
posible en las condiciones actuales sin un esfuerzo educativo espe-



• CAPÍTULO I!l. TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO ... • 85 

cial, pues lo que ocurre no se debe a indiferencia, exceso de atención 
o superficialidad de las perspectivas de las personas. La bioética 
tiene algo que decirnos a este respecto. 

En sus cuarenta años de existencia como nueva disciplina aca­
démica, la bioética ha dejado claro que las reacciones de la sociedad 
a la ciencia y la tecnología no dependen solamente de la existencia 
de prejuicios, o de una mayor o menor información disponible y 
veraz. El asunto es más complejo, porque incluye el choque entre 
las identidades humanas, históricamente configuradas, y la for­
mación de nuevas identidade>; las distancias entre la ciencia y los 
conocimientos técnicos y la vida cotidiana de las personas, y otros 
factores, que se expresan en el conflicto entre los conocimientos y 
los valores. Las políticas no pueden considerar la relación entre 
tecnociencia y comunidad, tecnociencia y sociedad, como una rela­
ción de información/desinformación, verdad/error, conocimiento/ 
prejuicio. La aceptación social de la ciencia y la tecnología incluye la 
información, la educación, la expresión de los criterios divergentes, 
la deliberación y la formación de consensos. 

Para los más optimistas, todo esto es posible y necesario; mientras, 
para los que lo son menos puede considerarse una utopía irrealiza­
ble, o incluso, un proceso innecesario, pues la ciencia y la tecnología 
se impondrán por sí mismas bajo el peso de prueba de la eficacia. 
Esta última postura, extrema, parece compartida por una parte del 
público que, indiferente a las cuestiones de ciencia y tecnología, ha 
delegado casi completamente la toma de decisiones en los expertos 
(científicos y políticos). Este último viene a ser uno de los dilemas 
centrales para la política, y ha sido caracterizado como el problema 
de la falta de democracia cognoscitiva y comunicacional; es decir, 
el problema de la delegación del poder de los conocimientos y la 
comunicación, que ha ido a parar tras un largo proceso histórico 
de la sociedad a los expertos. En esto será fundamental considerar 
que la política y la ciencia son actividades que se han modificado 
profundamente, y preguntarnos si son capaces de mantener intacta 
su pertinencia social sin modificarse en las nuevas situaciones. El 
pensamiento complejo ha contribuido a pensar teóricamente estas 
problemáticas de la diversidad de saberes, el diálogo entre ellos y la 
activación cognoscitiva de los diversos sujetos humanos. 

A pesar de lo contradictorio de este proceso de activación 
cognoscitiva y acercamiento/distanciamiento entre las actividades 



86 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

profesionales y la vida cotidiana, el tratamiento de los dilemas y 
conflictos bioéticos ha demostrado que los intereses de la ciudada­
nía y su capacidad para contribuir a la búsqueda de soluciones a los 
problemas, y su contribución al control social de los conocimientos 
y las actividades científicas y tecnológicas, son reales y se pueden 
potenciar con políticas de ciencia y tecnología que consideren esa 
activación, propicien el diálogo de saberes y se propongan como meta 
el movimiento en dirección hacia una democracia cognoscitiva y 
comunicacional. 

La insu�ciencia de las comprensiones de la ciudadanía que la reducen 
a un conjunto de derechos y deberes 
La reducción de la ciudadanía a un conjunto de deberes y derechos 
deja a un lado la cuestión fundamental de las identidades y las solida­
ridades. El sentido de la ciudadanía está lejos de radicar en el individuo 
aislado que toma decisiones en condiciones de <<libertad>>. La ciudada­
nía implica pertenencia, solidaridades, colaboración, y es este lado del 
asunto el que, potenciado desde las políticas de ciencia y tecnología, 
puede elevar el valor social de la participación en la toma de decisiones 
e incidir en su eficacia y permanencia en el tiempo. 

La insu�ciencia de la reducción de la ciudadanía al individuo, entendido 
como átomo social, y de la sociedad a un conglomerado de esos «átomos» 
Por su parte, la reducción de la ciudadanía a lo individual pasa por 
alto que ni el individuo es un átomo social, ni la sociedad se reduce 
al conjunto de ellos. Esto concierne a lo señalado en el punto anterior 
con respecto a las solidaridades y la comunidad, que eleven el sentido 
de la identidad, también individual, y también al lugar que se confiere 
a las estructuraciones sociales y al Estado como macroestructura. 

Para el pensamiento social, y para las prácticas políticas del siglo xx, 

el lugar del individuo ha sido maltratado, ya sea por exceso en la ten­
dencia a colocarlo por encima de la sociedad, o por defecto al intentar 
subordinarlo completamente y diluirlo en ella, o en el Estado como 
sustituto. Encontrar un justo medio entre estas posturas es imposible, 
pues la polaridad individuo-sociedad no permite la existencia de un 
término medio. El dilema debe ser reformulado completamente en 
el nivel en que esos extremos existen de manera completa: el nivel 
comunitario. Para las políticas de ciencia y tecnología esto reviste una 
importancia principal, pues al centrarse en la sociedad en general se 



o CAPÍTULO II1. TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO ... • 87 

termina siempre en la estructura reconocible del Estado, con su capa­
cidad inherente de representar/no representar a la sociedad concreta. 
El descentramiento, por su parte, podría facilitar comprensiones y 

acciones que permitieran un avance científico y tecnológico estrecha­
mente vinculado a las necesidades reales de las comunidades, y no a 
la representación que de ellas se tienen en las instancias científicas y 

políticas a través de sus expertos. 

La heterogeneidad del proceso de reactivación de los sujetos sociales 
y su polarización 
Por su parte, la heterogeneidad del proceso de reactivación de los 
sujetos sociales y su polarización evidencian que no estamos ante 
un proceso uniforme, donde una toma de conciencia masiva per­
mitiría un cambio radical. Amplios sectores permanecen al margen 
de estas problemáticas y esperan de la ciencia y la tecnología el 
cumplimiento de los sueños de bienestar que han tomado forma 
política desde hace más de cien años. Otros más activos caen en 
radicalismos anticientificistas y en utopías antitecnológicas. Todo 
ello prueba, una vez más, que un componente fundamental a incluir 
en las políticas es la educación. Ha de ser educación a la vez cientí­
fica, comunitaria y ciudadana. Una educación genuina, que evite el 
adoctrinamiento y se base en la comprensión de la autonomía de los 
ciudadanos, la existencia de identidades comunitarias, y a distintos 
niveles, dentro de la sociedad; que respete esas autonomías e identi­
dades, y que las conduzca, con respecto a la ciencia y la tecnología, 
hacia una participación activa simultánea con una delegación del 
poder del conocimiento en representantes legítimos. Para ello se 
requiere de una reforma educativa que habilite el pensamiento 
complejo y se dirija simultáneamente hacia la comunidad acadé­
mica y científico-tecnológica (a la que urge el aprendizaje de las 
identidades y la ciudadanía) y hacia la ciudadanía (a la que urge un 
aprendizaje en ciencia y tecnología). En su doble direccionamiento, 
la reforma educativa tendría como propósito principal no instruir, 
sino contribuir a potenciar el diálogo de saberes, y a consolidar una 
delegación de poder basada en el consentimiento informado, edu­
cado y ciudadano. La legitimidad de los representantes en los que se 
delegue el conocimiento dependerá de que ese consentimiento 
se alcance. Sin él, se perpetuaría la falta de democracia cognoscitiva 
y comunicacional. 



88 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN ABRIR CAMINOS ... o 

La necesidad de una reconsideración de la globalidad en que están incluidos 
los sujetos, las comunidades y las sociedades contemporáneas 
Finalmente, un problema fundamental para la política y la formación 
de políticas públicas en ciencia y tecnología consiste en reconsiderar 
la totalidad en que se desenvuelven los procesos sociales contempo­
ráneos, por más aislados y singulares que parezcan. Los sujetos, las 
comunidades y las sociedades contemporáneas forman parte de un 
proceso que los engloba y tiene el rostro sociopolítico reconocible en 
la globalización. Sin embargo, está lejos de ser un proceso que atañe 
solo a las relaciones de poder y dominación económica, política y cog­
noscitiva. La humanidad se encuentra en medio de una fase de cambio 
fundamental, que debe ser considerada especialmente en las políticas 
de ciencia y tecnología. 

Estos cinco aspectos tienen relevancia para la formación de políticas, 
para la comprensión de los problemas éticos a que nos enfrentan los 
avances científicos y tecnológicos, y para la inclusión de las problemáticas 
de este tipo -éticas, educativas y sociales, generales-, en las agendas de 
políticas de ciencia y tecnología. Todo ello adopta la forma de un desafío 
fundamental, que radica en la necesidad de una doble contextualización 
global-local en la formación de las políticas públicas. 

El desafío de la doble contextualización global-local en la formación 
de las políticas públicas 
La comprensión de los procesos globales en la contemporaneidad 
requiere de la superación de las visiones estrechas que lo reducen a la 
intencionalidad política y económica directa que limita con las teorías 
de la conspiración, aquellas que lo cubren de un manto laudatorio y 
una generalización que invisibiliza los extremos de pobreza y exclu­
sión que la última vertiente globalizadora neoliberal, posterior a 1989, 

ha profundizado. Atravesando los procesos reales que incluyen in ten­
cionalidad y formas políticas y económicas neoliberales, hay procesos 
tecnológicos y científicos que hemos identificado antes, y procesos 
ambientales, que contribuyen a cambios radicales. 

Ya hemos argumentado que nos encontramos en un entorno global 
de policrisis; es decir, de crisis múltiples que manifiestan y esconden 
una crisis fundamental: la de la humanidad que puja por convertirse 
en Humanidad. Esta concepción nos ofrece un marco general coheren­
te para comprender la necesidad de pensar las políticas considerando: 



• CAPÍTULO III. TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO ... • 89 

l. el contexto global-local; 
2. la transformación de lo político; y 
3. la transformación de la ciudadanía. 

El contexto global-local implica que las políticas no pueden ser ni 
localistas, al margen de la globalidad, ni globalistas ingenuas que 
descuiden las identidades y pretendan una inserción global <<plena>> 
e inmediata. Las identidades locales, al margen del proceso globali­
zador, solo garantizarían su extinción, olvidadas y arrastradas por el 
propio proceso globalizador. A su vez, la inserción de espaldas a esas 
identidades las haría desaparecer por dilución en el contexto global, 
dominador y excluyente. Este es un punto que se comprende casi corno 
una verdad evidente. Sin embargo, no es tan claro el asunto cuando se 
plantea el luga� que ha de tener la autonomía de esas identidades en 
el proceso. 

Las formas estatales de organización y estructuración de la vida 
social protegen las identidades frente al proceso globalizador, pero la 
tutela de espaldas a la autonomía se convierte en aliada del proceso de 
exclusión que la globalización genera. Entonces, se requieren políticas 
de ciencia y tecnología que propicien un desarrollo local donde la 
autonomía sea el eje aglutinador de lo global y lo local, tanto en el 
entorno general planetario, corno en el nacional, donde la estructura 
del Estado tiende a suplantar esas autonomías. Este es un problema de 
política que está lejos de ser trivial y no se resolverá de manera senci­
lla, en especial en las sociedades corno la cubana, donde el Estado y la 
centralización estatal han desempeñado un papel que frecuentemente 
sustituye y anula esas identidades. En el marco de una situación tan 
compleja, la identificación de lo local con las formas de estructuración 
del Estado y los poderes públicos (municipios, alcaldías) no necesaria­
mente coincide con lo local y podría reforzar el efecto de sustitución 
antes mencionado. 

Por su parte, la transformación de lo político es una urgencia de la 
vida transformada, consecuencia del cambio científico, tecnológico y 
social que ha tenido lugar. En este lapso, la política ha extendido sus 
fronteras para abarcar prácticamente todo el dominio de lo social. No 
hay esferas excluidas de la política, y no hay fronteras estrictamente de­
finidas de lo político. Se trata de un proceso mundial que se acompaña 
de la profesionalización de la política, y la conversión de esta actividad 
vital para la conducción de los procesos sociales, en una actividad cada 



90 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

vez más técnica ejecutada por personas especialmente preparadas y 
dedicadas a ello. Ningún país está excluido de ese proceso global de 
tecnificación y especialización de la política, y, a pesar de la existencia 
de un proceso social participativo y revolucionario, no podrá instru­
mentar formas de participación genuinas que reconozcan la autonomía, 
sin una reconfiguración de la política y lo político. Es un reto que coin­
cide además con procesos de transformación social y del Estado en su 
conjunto, que llegan también a lo internacional y transnacional. 

En el mundo globalizado, la transformación de la ciudadanía 
ha dado pasos importantes. A la problemática formal y práctica 
que introdujo y extendió la comprensión liberal de los derechos 
humanos después de la Segunda Guerra Mundial, y a los avances y 
retrocesos de la democracia y la participación en los asuntos polí­
ticos de manera directa en las luchas electorales y las revoluciones 
e insurrecciones, se añadió en los setenta una forma relativamente 
nueva por su direccionalidad. La problemática ambiental añadió un 
tipo de activismo ciudadano que, sin pretender cambiar la estruc­
tura del poder, condujo a cambios importantes en la participación 
política de personas hasta entonces alejadas de esas preocupaciones. 
Un valor agregado fue en este caso la naturaleza <<ambiental» de las 
preocupaciones. Nótese que antes de que la problemática ambiental 
fuera ampliamente reconocida como política en la Cumbre de Río, 
ya había sido planteada desde la sociedad por los movimientos 
ambientalistas. Por esa misma época, los conflictos éticos en la 
atención de la salud introdujeron la agenda bioética, primero con 
un sentido político limitado a la defensa de los individuos, pero cada 
vez más creciente, hasta alcanzar la dimensión de una ética política 
defensora de la ciudadanía en el terreno político, pero no con asun­
tos relativos al poder del Estado, sino a ese poder en su vínculo con 
los avances científicos y tecnológicos. 

En época más reciente, las preocupaciones alcanzaron una forma 
política directa, al expresarse como preocupaciones ambientales que 
atañen no a los individuos y su salud individual exclusivamente, sino 
que intentan representar el bienestar en un sentido amplio, para incluir 
también el resto de los seres vivientes y la vida en su conjunto. En esta 
última vertiente, las problemáticas de la ciencia y la tecnología han 
pasado a primer plano, tanto en las propuestas de soluciones, como en 
las críticas y el cuestionamiento a la introducción de los resultados del 
avance científico y tecnológico en la vida social. 



- ·---�---------

• CAPÍTULO IlL TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO ... • 91 

Al enfrentar estos complejos procesos y considerarlos parte de 
un contexto del pasado (es decir, al no tomar en consideración que 
estamos en condiciones de metatecnología, de introducción creciente 
de los resultados de la ciencia y la tecnología en la vida social, ante un 
proceso de diferenciación, entrelazamiento y exclusión como 
resultado de esa ciencia y esa tecnología introducidas), se puede 
caer con mucha facilidad en un error de cálculo que considere la 
aceptación tácita de la población a los resultados de la ciencia y 
la tecnología como un signo positivo, o una ventaja. En realidad, no 
es más que la apariencia de silencio y tranquilidad que antecede a 
una tormenta que se avecina. 

Si vivimos en condiciones de una vida transformada, donde han 
cambiado los medios, la comunicación, las profesiones, y donde la 
exclusión no se reduce a procesos socioeconómicos y políticos, sino 
que tiene signos cognoscitivos, científico-tecnológicos y globales, se 
requiere pensar la política de ciencia y tecnología en una doble con­
textualización global y local, local y global. 

De lo ocurrido en el entorno internacional en los últimos tiempos 
se pueden extraer algunas lecciones importantes. La indignación ha 
sido entendida en la prensa casi completamente como un fenómeno 
que tiene que ver con el deterioro de la vida social por el impacto 
de las políticas neoliberales. Sin embargo, el mensaje contenido en 
Indignaos (S. HesseL 2010), y El camino de la esperanza (S. Hessel y 
E. Morin, 2012), y el realizado por los indignados en diversos confines 
del planeta permiten constatar: primero, que la indignación concierne 
sobre todo a la pérdida de poder de la ciudadanía, y en ese proceso 
también participan la ciencia, la tecnología y la delegación del poder 
del conocimiento en los expertos; segundo, que hay rasgos distintivos del 
movimiento, como la recuperación de los espacios públicos, el llamado 
a la paz y la deliberación, el compromiso con los demás, la creciente 
conectividad y crecimiento de las solidaridades horizontales, la auto­
gestión, el descentramiento y el funcionamiento en red, que expresan 
potencialidades de la ciudadanía renovada cruciales para la partici­
pación y la transformación de la ciudadanía misma. Son variables 
científicas, tecnológicas, éticas, políticas y ciudadanas que la política 
sobredimensionada debe considerar. 

Como hemos afirmado antes, el sobredimensionamiento de la po­
lítica consiste en que las fronteras de lo político se han hecho cada vez 
más difusas y la política llega a abarcarlo todo. Como parte de ello, el 



92 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

concepto de democracia, entendida solo como forma de organización 
del régimen político, es un concepto estrecho e insuficiente. 

Si la política se ha tornado una actividad de límites difusos, la de­
mocracia debe ser también reconceptualizada, comprendida de nuevo 
para abarcar el fenómeno de la vida social en su sentido más amplio, 
desde la organización de la vida en el hogar y la comunidad, hasta el 
ejercicio de los poderes públicos. Para este concepto de democracia 
es fundamental comprender el marco, que no es otro que el de la co­
munidad que se forma. La democracia en general y en abstracto es un 
concepto vacío. Hablemos de democracia en comunidades específicas, 
desde las locales, hasta las naciones y pueblos, pues para construir una 
vida democrática se requiere la formación de una comunidad que viva 
democráticamente. 

No se trata entonces de un conjunto de deberes y derechos políti­
cos, sino de una forma de organización del vivir que se piense desde la 
comunidad y desde la pertenencia a la comunidad, no importa cuán 
amplia sea esta. 

La democracia así entendida nos permite dejar claros los límites de 
tolerancia, pues todo lo que fortalezca y tribute a la comunidad y su 
vida, incluidos los dilemas, los conflictos y el debate de ideas, caben en 
ella. Pero la inclusión democrática no es ilimitada: tiene un límite claro 
en la comunidad que pretende vivir democráticamente y lo que la des­
truye no es aceptado ni tiene cabida en ella. Vivir democráticamente 
implica un debate constante de ideas diversas, donde no encuentran 
espacio las que son destructoras de la comunidad. 

En el otro extremo, el corrimiento de las relaciones de autonomía/ 
dependencia para reforzar el lado de la dependencia en detrimento y 
anulación de la autonomía, marca los límites de la vida democrática, 
asfixiada por la reducción de la autonomía a la dependencia. 

Concebida como relación de autonomía/dependencia, la demo­
cracia desaparecería en la anulación de cualquiera de los extremos 
que representan estos conceptos. Vivir democráticamente implica 
una tensión de autonomía/dependencia donde no son admitidos los 
extremos de las autonomías y las dependencias sobredimensionadas 
o absolutas. 

Simultáneamente, la comprensión de la democracia debe incluir los 
conocimientos, así como una nueva actitud hacia la ciencia y las tec­
nologías, que sea incluyente y, al mismo tiempo, diferenciadora desde 
la perspectiva que ofrece la comunidad que vive democráticamente. 



• CAPÍTULO lll. TRANSFORMACIÓN DE LA POLíTICA Y LO POLíTICO. .. • 93 

Necesitamos educar para aprehender este concepto ampliado de 
democracia y plasmarlo en la vida. Se trata de un concepto a la vez for­
mal, porque recoge el reto de las libertades políticas y se estructura a 
través de mecanismos de representatividad, participación y delegación 
de funciones, como la toma decisiones; y cambiado en su contenido, 
porque se reconoce a sí mismo como una tensión de autonomía/de­
pendencia, centrada en la comunidad, que se constituye en una forma 
de organización del vivir y, sin dejar de ser un concepto político, se 
enraíza en la cultura y deviene elemento nuclear para la formación de 
una nueva cultura. 

Y es, a su vez, un ejercicio práctico, que trasciende la escuela y la 
institucionalidad educativa, pero que no deja de ser por ello un pro­
ceso de educación social a gran escala que llegará a ser en sí mismo 
un ejercicio de reconstrucción de la vida social en su conjunto. Esa 
reconstrucción/reinvención de la democracia como concepto y como 
práctica es parte de la reforma del pensamiento y componente princi­
pal del pensamiento del Sur. 

Asumir el pensamiento del Sur para transformar la educación, 
la sociedad y la vida 
La academia y la política tienen ante sí un desafío complejo que 
solo puede abordarse mediante un ejercicio sistemático de diálogo y 
colaboración que incluya la generación de una nueva actitud hacia el 
ciudadano, que identi6.que y se nutra de fuentes renovadoras como 
el pensamiento del Sur. Conocer su existencia no basta: es necesario 
asumirlo. 

Asumir el pensamiento del Sur no es un ejercicio intelectual: es un 
ejercicio práctico de transformación de la vida; es el inicio del camino 
por una de las vías principales para realizar la metamorfosis de la 
humanidad. Asumir el pensamiento del Sur es enlazar la academia 
y la política mediante un diálogo fundamental que supere el divor­
cio y la incomunicación actuales. Asumir el pensamiento del Sur es 
abrirnos a la diversidad de la que formamos parte, diversidad social y 
política, y diversidad de vida. El pensamiento del Sur debe ser primero 
aprehendido y, luego, simultáneamente, devuelto en acciones que nos 
permitan enfrentar las complejidades de nuestras vidas, la complejidad 
de las realidades humanas y la complejidad del mundo. 

Asumir el pensamiento del Sur significa, además, un esfuerzo 
intencional para habilitar los conocimientos y avanzar en la búsqueda 



94 o REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

de la sabiduría necesaria para manejar los conocimientos. En esto 
van juntos Edgar Morin y Van Rensselaer Potter, fundadores del 
pensamiento complejo y la bioética, respectivamente. Esa sabiduría 
es problematizadora y reconoce el estrecho vínculo entre la razón y la 
pasión, la totalidad del mundo espiritual de los seres humanos, puesto 

que no existe razón sin pasión ni pasión sin razón. Significa, entonces, 
restaurar lo concreto, lo afectivo, lo singular de nuestras vidas, la poe­
sía y las solidaridades concretas, mundializar la solidaridad planetaria 
y la comprensión, el sentido de pertenencia a nuestras comunidades y 
a la comunidad planetaria de la Tierra-Patria. 

La educación, la sociedad y la vida se transformarían en un esfuer · 

zo que repercutirá de la una en la otra. La educación que incorpore 
el pensamiento del Sur y contribuya a su instrucción apostaría, a la 
vez, por la transformación de la educación misma y de la sociedad, 
que transformará la vida que transformará simultáneamente a la 
educación, a la sociedad y que volverá en nuevas espirales a la trans­
formación de la vida. 

La transformación de la educación, la sociedad y la vida significa 
asimismo que el pensamiento del Sur habrá de restaurar valores que 
en él permanecen fuertes, como el sentimiento del honor y de la hos­
pitalidad. Promoverá la regeneración ética de las solidaridades y las 
responsabilidades, y defenderá la autonomía moral e intelectual que 
incluye la búsqueda de la verdad y la apertura estética que nos hacen 
estar plenamente conscientes de las inmensas emociones propiciadas 
por las artes, por la literatura, por el espectáculo de la naturaleza. 

Asumir el pensamiento del Sur significará establecer fuertes 
vínculos entre saberes-conocimientos-capacidades de toda índole, 
individuales, institucionales, colectivos, tecnológicos y científicos, 
comunitarios. La amplia agenda política no podrá ser gerenciada 
solo por expertos, sean estos políticos, científicos, o la amalgama de 
políticos y científicos. El éxito de cualquier esfuerzo realizado para 
abordar los problemas fundamentales de la humanidad dependerá de 
la presencia y participación plenas de la academia científica y tecno­
lógica, de la intelectualidad del mundo, y de la ciudadanía a través de 
representantes legítimos y la participación directa. Tal concurrencia 
de la heterogeneidad humana en el complejo política-saberes-cono­
cimientos-participación ciudadana-redes sociales-creación abierta 
posibilitará la creación de innovaciones radicales y la generación de 
los consensos necesarios para asumir los riesgos que implican. 



• CAPÍTULO HI. TRANSFORMACIÓN DE LA POLÍTICA Y LO POLÍTICO ... • 95 

Asumir el pensamiento del Sur abrirá caminos a la refundación de 
la esperanza, de la metamorfosis de la humanidad, que es su misión. 

*** 

Si consideramos necesario reinventar la educación, lo hacemos por­
que la policrisis de la humanidad contemporánea no tiene salidas si 
utilizamos las herramientas y el pensamiento que nos han hecho caer 
en ella. 

Requerimos reinventar la educación para abrir caminos a la 
metamorfosis de la humanidad, a un cambio humano que permita 
revolucionar y conservar. 



Epílogo. Vivi� repensar, reinventar 

Cada día, personas en todo el mundo, de las más diversas edades, 
educandos y educadores, se empeñan en la labor educativa. Desde 
el mundo interior de los individuos, el seno de las familias y las más 
diversas organizaciones, la curiosidad y el deseo de aprender de 
los humanos halla cauces para hacer posible el encuentro con 
nosotros mismos y nuestro mundo. En una danza de intereses y 
propósitos, se construyen, se entrelazan y se mezclan los destinos 
individuales y colectivos. Tras los propósitos visibles y las necesida­
des sentidas, una finalidad invisible y mayor se abre paso y los aúna: 
aprender a vivir. 

La preocupación por la pertinencia de la educación y la enseñanza 
motiva a numerosos autores a pensar y repensar los caminos recorri­
dos y las prácticas establecidas. Paso a paso, la preocupación por lo 
cotidiano y perentorio ha cedido lugar al discurso lúcido que aboga 
por la transformación profunda para que la educación vuelva a ser, 
llegue a ser, una actividad centrada en aprender a vivir. 

Dos libros recientes forman parte de ese caudal y nos invitan a 
considerar la situación que atraviesa la educación que tenemos y 
sus perspectivas de futuro. Se diferencian en muchos aspectos con­
cretos, pero se identifican en cuestiones fundamentales: la crítica al 
estado actual de la educación, la propuesta de cambios no coyunturales 
o instrumentales, sino de cambios de fondo para transformar radical­
mente la educación y ponerla en consonancia con las necesidades de la 
vida humana en un mundo transformado: Enseñar a vivir. Manifiesto 
para cambiar la educación, de Edgar Morin (2015), y Replantear la 
educación. ¿Hacia un bien común mundial?, elaborado por un grupo 
de expertos auspiciados por la UNESCO (VV. AA., 2015). Añadimos a 
estos esfuerzos Reínventar la educación. Abrir caminos a la metamor­

fosis de la humanidad. 



98 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

En algún momento del camino recorrido, los fines de la educación 
se han trastocado y el fin supremo, aprender a vivir, se ha cubierto con 
un velo de semipenumbra que ha llegado a oscurecerse, al punto de casi 
hacerlos desaparecer. La centralidad de la vida ha de ser retomada por 
la educación y esta, su finalidad mayor, deberá colocarse nuevamente 
en el horizonte como faro y destino. Es un modo esencial de reinventar 
la educación desde su propósito más estratégico. 

El texto que hemos presentado da continuidad al camino em­
prendido en Los siete saberes necesarios para la educación del futuro 
(E. Morin, 1999b), I.a cabeza bien puesta (E. Morin, 2002) y Educar en 
la era planetaria (E. Morin, E. R. Ciurana y R. D. Motta, 2002), para 
profundizar el mensaje crítico y esperanzador de Morin: el cambio 
en la enseñanza y el pensamiento no se reduce a una reforma insti­
tucional, de infraestructuras o de procedimientos. No es un asunto 
exclusivamente institucional; debe tomar en consideración y centrarse 
en los individuos concretos, los que conocen y comprenden el vivir y la 
condición humana que les identifica y define. 

La reforma que se propone, desde el individuo y sus circunstancias 
sociales y biológicas, ha de superar conservando y revitalizando. Y 

para lograrlo, debe recolocar el objetivo de la educación en el lugar 
cimero, de orientación y guía que le corresponde. Por eso se vuelve 
hacia el aprendizaje para vivir. 

La reinvención de la educación retoma aquí el mensaje de Rousseau 
y los grandes humanistas: enseñar es enseñar a vivir; y recoloca al 
individuo y sus circunstancias sociales y de entorno en el centro de 
atención educativa. Reinventar la educación se expresa en los impera­
tivos vivir, comprender, conocer la humanidad y lo humano. Significa 
trabajar por una educación que deje de ser solo uno de los dispositivos con 
que cuentan las sociedades para acoger, acompañar, seducir, conducir 
y controlar, y transformarla para que recupere y realice en las 
nuevas condiciones su finalidad: hacer posible aprender a vivir 
en nuestro tiempo. 

Se encontraba en proceso de revtswn nuestro libro, cuando 
vio la luz la obra colectiva gestada en la UNESCO (VV. AA., 2015), 
significativa por su alcance y cercana por las preocupaciones que la 
animan, por la dirección en que se buscan soluciones a los problemas 
de la educación y por la importancia que se concede en este empeño 
al cambio de pensamiento hacia uno complejo y contextualizador. 
Sus autores, expertos internacionales, presentan en cuatro capítulos 



• EPÍLOGO. VIVIR, REPENSAR, REINVENTAR • 99 

un informe detallado sobre la educación, que vuelve sobre problemas 
fundamentales: la sustentabilidad, reafirmar la visión humanista, la 
formulación de políticas de educación en un mundo complejo y 
la pregunta por la educación como bien común. Destaca en todo el 
informe el reconocimiento de la complejidad y las incertidumbres del 
mundo actual y la necesidad de tomarlas en consideración para pensar 
los cambios necesarios. Es coincidente, además, con la comprensión 
de la necesidad de un cambio epistemológico como fundamento de la 
transformación educativa. Informa, invita a repensar y propone cam­
bios estratégicos a escala mundial, comprometidos con la perspectiva 
epistemológica compleja y abierta a la diversidad humana. Es un 
documento reflexivo y crítico que realiza un llamado a los líderes y a la 
comunidad académica mundiales para emprender transformaciones 
profundas del estado de cosas existente en la educación. 

Nuestra obra se ubica entre las que apuestan por ello. Enseñar a 

vivir es su antecedente natural y reconoce en Replantear la educación 
las mismas preocupaciones que nos animan a proponer la reinvención 
de la educación, puesto que la policrisis de la humanidad contempo­
ránea no tiene salidas si utilizamos las herramientas y el pensamiento 
que nos han hecho caer en ella. 

Asimismo, afirmamos que requerimos reinventar la educación no 
para propiciar una mejora circunstancial, sino para abrir caminos a 
la metamorfosis de la humanidad, a un cambio humano que permita 
revolucionar y conservar para encontrar soluciones a los problemas 
fundamentales de la humanidad contemporánea. Reconocemos que 
no basta con colocar al individuo en el centro de atención, ni con hacer 
visible y patente el vínculo educación-política, ni con abogar por una 
reforma profunda del pensamiento y la enseñanza. 

Reinventar la educación significa enlazar la ciudadanía con 
la traniformación de la política y las reformas del pensamiento y la 
enseñanza;fundir en una las reformas del pensamiento, la enseñanza, 
la política y la vida. 



Bibliografía mínima 

DELGADO DÍAZ, CARLOS )ESÚS (2002): Límites socioculturales de la edu­

cación ambiental (acercamiento desde la experiencia cubana), Siglo 
XXI Editores, Ciudad de México. 

DELGADO DíAz, CARLOS JEsús (2007): Hacia un nuevo saber. La bioética 

en la revolución contemporánea del saber, Acuario, La Habana. 
FREIRE, PAULO (2008): Política y educación, Cuadernos de Educación 

N.0 164, Laboratorio Educativo, Caracas. 
HESSEL, STÉPHANE (2010): Indignaos, lndigene Éditions, Montpellier. 
HESSEL, STÉPHANE y EDGAR MORIN (2012): El camino de la esperanza. 

Una llamada a la movilización cívica, Paidós, Barcelona. Primera 
edición en francés Librairie Artheme Fayard, 2011. 

MALDONADO CASTAÑEDA, CARLOS EDUARDO; SERGIO NÉSTOR ÜSORIO; 

CARLOS )Esús DELGADO DíAz (2013): Ciencias de la complejidad, 

desarrollo tecnológico y bioética. ¿Para qué sirve la bioética global?, 

Colección Bioética 12, Universidad Militar de Nueva Granada, Santafé 
de Bogotá. 

MORIN, EDGAR (1983): El método 2. La vida de la vida, Cátedra, Madrid. 
Primera edición en francés Éditions du Seuil, 1980. 

MoRIN, EDGAR (1992): El método 4. Las ideas, Cátedra, Madrid. Primera 
edición en francés Éditions du Seuil, 1991. 

MoRIN, EDGAR (1999a). El método 3. El conocimiento del conocimiento, 

Cátedra, Madrid. Primera edición en francés Éditions du Seuil, 1986. 
MORIN, EDGAR (1999b): Los siete saberes necesarios para la educación del 

futuro, UNESCO, París. 
MORIN, EDGAR (2001). El método l. La naturaleza de la naturaleza, Cáte­

dra, Madrid. Primera edición en francés Éditions du Seuil, 1977. 
MORIN, EDGAR (2002): La cabeza bien puesta. Repensar la reforma. Refor­

mar el pensamiento, Nueva visión, Buenos Aires. Primera edición en 
francés Éditions du Seuil, 1999. 



102 • REINVENTAR LA EDUCACIÓN. ABRIR CAMINOS ... • 

MoRIN, EDGAR (2003a): El método S. La humanidad de la humanidad, 
Cátedra, Madrid. Primera edición en francés Éditions du Seuil, 2001. 

MüRIN, EDGAR (2003b): «Estamos en un Titanic», Banco Interamericano 
de Desarrollo, <http://www.iadb.org/etica/Documentos/dc_mor_es­
tam.doc.4> [8/4/2013]. Documento del año 2001 incluido dentro de 
la Biblioteca Digital de la Iniciativa Interamericana de Capital Social, 
Ética y Desarrollo. 

MoRIN, EDGAR (2006): El método 6. Ética, Cátedra, Madrid . Primera 
edición en francés Éditions du Seuil, 2004. 

MoRIN, EDGAR (2009): «Sobre la reforma de la universidad», <http://www. 
ugr.es/-pwlac/G25_00Edgar_Morin.htmb [3/10/2013]. Conferencia 
dictada en el Congreso Internacional «Quelle Université pour de­
main? Vers une évolution transdisciplinaire de l'Université», CIRET­
UNESCO, Locarno, 1997. 

MORIN, EDGAR (2011): La vía. Para el futuro de la humanidad, Paidós. Barce­
lona. Primera edición en francés Librairie Artheme Fayard, 2011. 

MoRIN, EDGAR (2015): Enseñar a vivir. Manifiesto para cambiar la edu­
cación, Nueva Visión, Buenos Aires. Primera edición en francés Actes 
Sud/Play Bac, 2014. 

MoRIN, EDGAR y ANNE BRIGITTE KERN (2006): Tierra Patria, Nueva Visión, 
Buenos Aires. Primera edición en francés Éditions du Seuil, 1993. 

MORIN, EDGAR; EMILIO ROGER CIURANA; RAÚL DOMINGO MOTTA (2002): 
Educar en la era planetaria. El pensamiento complejo como método 
de aprendizaje en el error y la incertidumbre humana, UNESCO­
Universidad de Valladolid, Valladolid. 

NICOLESCU, BASARAB (1996): La transdiscip/inariedad. Manifiesto, Édi­
tions du Rocher, Mónaco. 

POTTER, VAN RENSSELAER (1971): Bioethics Bridge to the Future, Prentice­
Hall, New jersey. 

PoTTER, VAN RENSSELAER (1988): Global Bioethics. Building on the Leo­
pold Legacy, Michigan State University Press, Michigan. 

UNESCO (1998): Transdisciplinarity: Stimulating Synergies, Integrating 
Knowledge, División of Philosophy and Ethics, París. 

VV. AA. (2015): Replantear la educación. ¿Hacia un bien común mundial?, 
Ediciones UNESCO, París. 

WALLERSTEIN, l. (1996): Abrir las ciencias sociales, Siglo XXI Editores, 
Ciudad de México. 



Sobre los autores 

Edgar Morin 
PARÍS,1921 

Filósofo, antropólogo y sociólogo francés. Luchador en la resistencia 

francesa. Director Emérito del Centro Nacional de Investigaciones 

Científicas de Francia. Autor de El método, y una vasta obra académica 

y publicista en la que ha desarrollado y extendido a varios campos del 

saber humano el concepto filosófico de «pensamiento complejo». Los 

temas de la educación están presentes a lo largo de su amplia y profun­

da obra, siempre vinculados a las problemáticas política y ambiental. 

Entre sus libros fundamentales: Los siete saberes necesarios para la 

educación del futuro; La cabeza bien puesta; Tierra Patria; Educar en 

la era planetaria; La vía; El camino de la esperanza; Enseñar a vivir. 

Carlos Jesús Delgado Díaz 

LA HABANA, 1959 

Filósofo y profesor universitario. Profesor Titular y Decano de la 

Facultad de Filosofía, Sociología e Historia de la Universidad de La 

Habana. Académico Titular de la Academia de Ciencias de Cuba. 

Entre sus libros, donde se vinculan pensamiento complejo, bioética, 

medio ambiente y educación, se encuentran: Limites socioculturales de 

la educación ambiental; La revolución contemporánea del saber y la 

complejidad social; Bioética y medio ambiente; Hacia un nuevo saber: 

la bioétíca en la revolución contemporánea del saber; Ciencias de la 

complejidad, desarrollo tecnológico y bioética. 

* 



- ·  

Esta edición 

de Reínventar la educación. Abrir caminos a la metamorfosis 

de la humanidad, de Edgar Morin y Carlos jesús Delgado Díaz, 

se terminó en 2017. 

Para su composición se emplearon las tipografías 

WARNOCK PRo -en sus variantes CAPTION, TEXT y SuBHEAD-, 

del diseñador norteamericano Robert Slimbach; 

FoNTANA ND -en sus variantes Aa, Ce, Ee, Gg y Ll, 

en OLDSTYLE FIGURE (OsF) y SMALL CAPITAL (SC)-, 

del argentino Rubén Fontana 

y WINGDING -en su variante Regular-

de los norteamericanos Kris Holmes y Charles Bigelow. 

Impreso en Palcograf. 


