
Por la reconstrucción 
epistémica de las 
Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas: 
hacia unas Ciencias 
Sociales decoloniales y 
emancipatorias.

Manual 
de Ciencias 
Sociales, 
Políticas y 
Económicas

C.S.PyE. 2022Diseño Curricular 
Escuela Secundaria, 
Neuquén.



M
A

N
U

A
L
 D

E
 

C
IE

N
C

IA
S

 S
O

C
IA

L
E
S
, 

P
O

L
ÍT

IC
A

S
 Y

 
E

C
O

N
Ó

M
IC

A
S

: 
H

A
C

IA
 U

N
A

S
 

C
IE

N
C

IA
S

 S
O

C
IA

L
E
S

 
D

E
C

O
L
O

N
IA

L
E
S

 Y
 

E
M

A
N

C
IP

A
T
O

R
IA

S
.

2 C.S.PyE. 2022



Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas. 3

Lafón, Juan Marcelo 
Manual de Ciencias Sociales, Políticas 

y Económicas. Por la reconstrucción 
epistémica de las Ciencias Sociales, Políticas 
y Económicas: hacia unas ciencias sociales 
decoloniales y emancipatorias / Juan Marcelo  
Lafón; Valeria Panozzo Galmarello. - 1a ed - 
Neuquén: Juan Marcelo  Lafón, 2022.

292 p. ; 29 x 21 cm.

ISBN 978-987-88-7051-9

1. Ciencias Sociales y Humanidades. I. 
Panozzo Galmarello, Valeria II. Título

CDD 300.1

Marcelo Lafón.
culmine@live.com

Valeria Panozzo. 
mandrilval@gmail.com

Diseño Editorial: 
Patricio Kolar. 
kolar.patricio@gmail.com

Octubre 2022

MANUAL. C.S.PyE.		  2 0 2 2
DISEÑO	 CURRICULAR	 E S C U E L A
S E C U N D A R I A , N E U Q U É N



Í N D I C E

Por la reconstrucción epistémica de las Ciencias 
Sociales, Políticas y Económicas: hacia unas Ciencias 
Sociales decoloniales y emancipatorias

8

La Revolución 
Negra de Haití  

La Revolución 
Mexicana de 1910

La Revolución 
Socialista Rusa                             

La Revolución 
Cubana de 1959

* Economías Otras para unas 
Ciencias Sociales, Políticas y Económicas 
decoloniales y emancipatorias                                                                

* Los orígenes Orientales de 
La Civilización de Occidente                                                                   

* Las Representaciones Sociales 

* Anarquismo y Socialismo             

* El surgimiento del Estado 

14

42

58

74

17

45

61

71

87

La Comuna de París.

Rojava: la Revolución 
que está siendo.

La Conquista, la caza de 
Brujas y la acumulación 
originaria.

La Rebelión de 
Túpac Amaru.

* Filosofías Otras para una 
Ciencias Sociales, Políticas 
y Económicas decoloniales y 
emancipatorias  

122
128

142

154

137

La Revolución 
Industrial China

La Revolución 
Industrial Inglesa

* La Dictadura del Reloj

* ¿Qué es una clase social?

92

102

99

115

4 C.S.PyE. 2022
Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



Las genealogías: una aproximación

Los genocidios: la teoría constitutiva de la práctica.

Los genocidios fundantes de la Argentina. 

El Genocidio de Namibia

El genocidio Armenio

El Genocidio Gitano

Palestina                                                                                                                                 

200
202
204
208
212
216
220

La década de 1960 en 
diversos territorios: algo más 
que un clima de época.            

La Revolución Argelina de 1962                                                             

El Apartheid: Sudáfrica, la 
herencia colonialista de la 
modernidad capitalista.
                                                                                                                                  
Estados Unidos: capitalista, 
colonialista y racista.     
                                                                                                                                 
El Movimiento Zapatista.

* Interculturalidad 
en clave decolonial y 
emancipatoria

* Las Perspectivas
como formas otras 
de habitar la escuela: 
una aproximación 
epistémica integral

* Notas sobre 
conocimiento situado y 
sentido común   

232

238
242

248

264

245

257

267

La Revolución 
Popular China de 1949

La Revolución Sandinista de 1979

El Proceso de Humanización

La Revolución Neolítica

* Genealogía de 
los trabajos164

170
176
188

181

5



Por la reconstrucción 
epistémica de las 
Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas: 
hacia unas Ciencias 
Sociales decoloniales y 
emancipatorias. 
MANUAL. C.S.PyE.		  2 0 2 2
DISEÑO CURRICULAR ESCUELA
S E C U N D A R I A , N E U Q U É N



Por la reconstrucción 
epistémica de las 
Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas: 
hacia unas Ciencias 
Sociales decoloniales y 
emancipatorias. 

7Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



8 1 Hablamos de capitalismo mercantil europeo para no seguir invisibilizando la existencia de capitalismos 
mercantiles anteriores imperantes hasta el 1800 en por lo menos tres regiones: China, India y Oriente Medio. 
Ver Hobson,J. (2006). Los orígenes orientales de la civilización occidental. Barcelona. España. Crítica.

Por la reconstrucción epistémica de las 
Ciencias Sociales, Políticas y Económicas: 
hacia unas Ciencias Sociales decoloniales  
y emancipatorias

La ciencia social es una empresa del mundo 
occidental moderno y sus raíces las encontramos 
en el intento - desarrollado desde el siglo XVI con 
la conquista de África y Abya Yala- por desplegar 
un conocimiento secular sistemático sobre la rea-
lidad que tenga algún tipo de validación empírica. 
Esto fue lo que adoptó el nombre de scientia, que 
significaba simplemente conocimiento.

Esa visión clásica de la ciencia que aún predo-
mina en el occidente capitalista fue constituida 
sobre dos premisas. Una, fue el modelo newto-
niano en el cual hay una simetría entre el pasado 
y el futuro. La segunda premisa, fue el dualismo 
cartesiano, la suposición de que existe una distin-
ción fundamental entre naturaleza/cultura, mente/
cuerpo, mundo físico/mundo social. 

Ese tipo de ciencia pasó a ser definida como la 
búsqueda de las leyes naturales universales que se 
mantenían en todo tiempo y espacio, constituyén-
dose como conocimiento legítimo no sólo, sobre 
la naturaleza, sino también sobre el mundo social 
(consolidando así la división binaria cartesiana).

El desarrollo del capitalismo mercantil europeo1 
entre el 1500 y 1850, había producido una literatu-
ra sobre muchos de los temas que hoy entran en 
lo que llamamos ciencia social -el funcionamiento 
de instituciones políticas, características y formas 
políticas de los Estados, reglas que gobiernan las 
relaciones entre Estados, descripción de sistemas 
sociales no europeos- que hacia la segunda mitad 
del siglo XIX ya se encontraban depositados en 
estructuras institucionales diseñadas, tanto para 
producir nuevo conocimiento, como para reprodu-
cir a los productores de ese conocimiento euro-
céntrico, patriarcal y racista.

El intento general del siglo XIX de obtener e 
impulsar el conocimiento “objetivo” de la “realidad” 
con base en descubrimientos empíricos, impulsó la 
actividad de la ciencia social y su institucionaliza-
ción durante ese siglo XIX. Al respecto, y siguiendo 
a Wallerstein2, se observan dos cuestiones:

¿Dónde se produjo esa institucionalización?

La actividad en la ciencia social tuvo lugar prin-
cipalmente en cinco puntos: Gran Bretaña, Francia, 
Alemania, Italia y Estados Unidos. 

¿Cuáles fueron las disciplinas de la ciencia social 
que se institucionalizan?

Fueron principalmente cinco: historia, economía, 
sociología, ciencia política y antropología.

En el caso de la historia, cuya práctica era 
antiquísima, fue la primera de las disciplinas en 
alcanzar una existencia institucional autónoma. La 
economía, por su lado, que hasta el siglo XVIII era 
economía política, desterró este segundo vocablo 
y se convirtió en economía a secas; al eliminar el 
adjetivo “política”, los economistas podían sos-
tener que el comportamiento económico era el 
resultado de leyes inherentes a la economía sin 
intervención de las relaciones sociales y, con ello, 
convalidaban los principios del liberalismo. Más 
tarde, la ciencia política surgía como disciplina 
separada del Derecho y la Filosofía, legitimando 
a la economía también como disciplina separada. 
La economía política había sido rechazada con el 
argumento de que el Estado y la economía debían 
operar según lógicas distintas. Al mismo tiempo, 
empezaba a institucionalizarse la sociología, que 
había surgido fuera del ámbito universitario como 
práctica social que atendía al descontento de las 
poblaciones de trabajadores urbanos. También la 
antropología se había iniciado fuera de la univer-
sidad, como práctica de conquistadores, explora-
dores y funcionarios de los servicios coloniales de 
las potencias europeas, antes de institucionalizar-
se como disciplina universitaria.



92 Immanuel Wallerstein (Coordinador) (1996). Abrir las ciencias 
sociales (Comisión Gulbenkian para la reestructuración de las ciencias 
sociales). México (DF). México. Siglo XXI.

En el caso de la geografía, cuya práctica es tan 
antigua como la historia, se reconstituyó hacia fines 
del siglo XIX como una ciencia social e incluso acer-
cándose a las ciencias naturales gracias a su interés 
por la geografía física, con una gran virtud: fue la 
única disciplina que intentó ser realmente mundial 
en su práctica, en términos de su objeto de estudio.

 A lo anterior, nos permitimos interrogar: ¿En 
qué contexto geo-histórico se produce esta insti-
tucionalización de las ciencias sociales?

En momentos donde Europa está consolidan-
do su dominio imperial sobre otros continentes 
y territorios del planeta, imponiendo una única 
concepción de tiempo y espacio desde su propia 
experiencia. La especificidad histórico-cultural 
europea pasa a ser el patrón de referencia supe-
rior y universal, articulando la totalidad de pueblos, 
espacios y tiempos como parte de la organización 
colonial/imperial del mundo.

Estamos pues, en presencia de la fundación on-
tológica de unas ciencias sociales hegemónicas en 
base a procesos genocidas, epistemicidas, femige-
nocidas y ecocidas, llevados adelante sobre los pue-
blos y territorios de África y Abya Yala. Esos procesos 
dieron los elementos centrales para la construcción 
de una única narrativa. Narrativa que silencia, narra-
tiva que invisibiliza, narrativa que expropia y coloniza 
saberes y conocimientos. Y por ello, una narrativa eu-
rocéntrica que construye y reproduce constantemen-
te una sola y única concepción del tiempo, a saber, el 
tiempo lineal, evolutivo, progresivo; una sola concep-
ción de espacio, a saber, medible, constatable, ubi-
cado en una sola región occidental de Europa que se 
impone como centro; y sobre todo, una narrativa que 
impone una sola manera de ser y estar en el mundo, 
a saber, como dicta el “cogito, ergo sum” y tiene que 
ver con humanus conquistador, que no casualmente, 
es varón, blanco, heterosexual y burgués. 

Este es el sustrato geo-socio-histórico y cultural 
en el que se dio la constitución de las disciplinas de 
las ciencias sociales. Sus presupuestos fundantes 
tienen como eje articulador central la construcción 
de una modernidad patriarcal, capitalista y colonial 
que nuclea estas dimensiones: 

1) La visión universal de la historia asociada a 
la idea del progreso, a partir de la cual se clasi-
fican y jerarquizan todos los pueblos y experien-
cias históricas.

2) la “naturalización”, tanto de las relaciones 
sociales, como de la “naturaleza humana” de la 
sociedad capitalista.

3) la ontologización de las múltiples separacio-
nes que produce ese tipo de sociedad (economía/
política/sociedad/cultura/educación, etc.).

4) la pretendida superioridad de los saberes 
que produce esa sociedad (“ciencia”) sobre todo 
otro saber.

Ni más ni menos, las ciencias sociales se consti-
tuyeron desde una mirada colonial del mundo pro-
movida por esa modernidad occidental y capitalista 
que se erigió victoriosa mediante los genocidios y 
ecocidios, los femigenocidios y epistemicidios, per-
petrados contra las poblaciones e historias, cultu-
ras y territorios, que se resistieron a ser incluidos en 
el universalismo eurocéntrico, blanco y patriarcal. 
De tal constitución del mundo moderno capitalista 
y colonial, tales ciencias sociales. 

Unas ciencias sociales que han contribuido deci-
sivamente a desarrollar un sistema de conocimien-
tos que sostiene y justifica un orden social injusto, 
opresor y genocida. Construcción y desarrollo de 
unas ciencias sociales asentadas en dos premisas:



10
 Lander, E. (Compilador) (2000). La 

colonialidad del saber: eurocentrismo y 
ciencias sociales. Caracas. Venezuela. 
Ed. Ciccus-Clacso. Pp. 27, 28 y 29.

4 La materia educación cívica se incorporó a la escuela en Argentina en el año 
1909 como “Formación moral” y desde entonces ha mutado en su denominación 
(educación democrática, formación moral y cívica, Estudios de la Realidad Social 
Argentina, educación para la ciudadanía) más no en los límites políticos-epistémicos 
que impone a nuestros estudiantes: una ciudadanía liberal y una democracia formal.

a)	 supuesto de la existencia de un me-
tarrelato universal que lleva a todos los 
pueblos y culturas desde lo “primitivo” a lo 
moderno. En esa visión eurocéntrica el capi-
talismo industrial y financiero es la expresión 
más avanzada de la humanidad, y por ello, es 
el modelo que define a la sociedad moder-
na y el que señala el único futuro posible de 
todas las culturas o pueblos. 

b)	 Por el carácter universal que adquirió 
la experiencia histórica europea, las for-
mas del conocimiento desarrolladas para la 
comprensión de esa sociedad se convirtie-
ron en las únicas formas válidas y universa-
les del conocimiento.

Estas son las ciencias sociales en las que he-
mos sido formados como profesores y profesoras y 
que atraviesan nuestras escuelas secundarias: una 
construcción eurocéntrica que piensa y organiza al 
tiempo y el espacio, al mundo y la sociedad, a toda 
la humanidad, a partir de su propia experiencia, 
colocando su especificidad histórico-cultural como 
patrón de referencia superior y universal. Y como 
señala Edgardo Lander3: “Pero es más que eso. 
Este metarrelato de la modernidad es un disposi-
tivo de conocimiento colonial e imperial en que se 
articula esa totalidad de pueblos, tiempo y espacio 
como parte de la organización colonial/imperial del 
mundo. Las otras formas del ser, las otras formas 
de organización de la sociedad, las otras formas 
del saber, son transformadas no sólo en diferentes, 
sino en carentes, en arcaicas, primitivas, tradicio-
nales, premodernas (…) Afirmando el carácter uni-
versal de los saberes científicos eurocéntricos se 
ha abordado el estudio de todas las demás culturas 
y pueblos a partir de la experiencia moderna oc-
cidental, contribuyendo de esta manera a ocultar, 
negar, subordinar o extirpar toda experiencia o ex-
presión cultural que no ha correspondido con este 
deber ser que fundamenta a las ciencias sociales”. 

Ratificando lo anterior, y como ejemplos de 
nuestras prácticas áulicas, la Revolución burguesa 
francesa de 1789 ocupa un lugar destacado en los 
programas de historia, pero no sucede lo mismo 
con la Revolución haitiana de 1791 que ni siquiera 
figura en dichos programas, siendo como se ve, 
contemporáneas ambas. ¿Será que la revolución de 
los esclavos negros en Haití contra los hacendados 
franceses pone en entredicho los postulados de 
“libertad, igualdad y fraternidad” que la revolución 
francesa se negó a aplicar en su colonia america-
na, negando el fin de la esclavitud y enviando sus 
ejércitos para impedir la independencia política de 
Haití, lograda finalmente en 1804? 

Y qué decir de los programas de educación 
cívica4 (o educación ciudadana) que cuando 
incorporan el concepto de trabajo, lo hacen casi 
exclusivamente desde el paradigma occidental y 
capitalista que privilegia a la compra-venta de la 
fuerza de trabajo como el lazo fundante y “natural” 
de las relaciones sociales? ¿por qué, otras formas 
de concebir al trabajo de manera libre y asociativa, 
como parte de otros modos de ver y entender la 
sociedad, no ocupan lugar? 

Y en geografía ¿qué mejor ejemplo que el uso 
cotidiano de los mapas y planisferios eurocéntri-
cos? Como dice Vaca Narvaja5, desde hace más 
de cuatrocientos años se nos enseña -a través 
del Planisferio Mercator- una imagen geográfica 
del mundo que es “(…) una escandalosa represen-
tación colonial “eurocéntrica” que nos muestra 
como ellos nos ven y como ellos quisieran que no-
sotros mismos nos veamos…El planisferio Merca-
tor, en lugar de dividir la superficie del planisferio 
en dos mitades iguales, desplaza el Ecuador hacia 
la parte inferior del mapa, utilizando dos tercios de 
la superficie del plano para representar el hemis-
ferio norte y un tercio para el hemisferio sur…Esto 
se ve claramente si consideramos que Europa (con 
9, 7 millones de kms2) está representada en el 
mapa Mercator tan grande como África (que tiene 
30 millones de kms2) siendo este último tres ve-
ces más  grande que el primero; o bien que Amé-
rica Latina abarca menos espacio que la suma de 
Estados Unidos y Canadá, cuando en realidad es 
bastante mayor que ambas…Quizás haya llegado 
el momento de plantear la existencia de otras mi-
radas, otras concepciones, otras imágenes”. 



11
6 Castro Gómez, S. (2010). Descolonizar la universidad. 

La hibrys del punto cero y el diálogo de saberes. En Castro-
Gómez y Grosfoguel (eds.) (2010). El giro decolonial. Bogotá. 
Colombia. Siglo del Hombre Editores. Pp. 79-91.

5 Victoria Vaca Narvaja. Hacia una visión geográfica propia de 
nosotros mismos. Reflexión sobre el eurocentrismo en los mapas. Revista 
Pensamiento Propio. 5. Pp. 11-27.

La producción y organización de los conoci-
mientos que promueve esa modernidad patriarcal, 
capitalista y colonial que llega a nuestros días -y 
escuelas- se afinca, según Castro-Gómez, en:

(…) la estructura arbórea del conocimiento 
[que favorece] la idea que los conocimientos 
tienen unas jerarquías, unas especialidades, 
unos límites (…) unas fronteras epistémicas 
que no pueden ser transgredidas” … “porque 
lo que hace una disciplina es, básicamente, 
recortar un ámbito del conocimiento inven-
tando para ello los “orígenes” de la disciplina 
…cuáles autores se deben leer (las “autorida-
des” o los “clásicos”), cuáles temas son per-
tinentes y qué cosas deben ser conocidas.6 

Estos muros disciplinarios han contribuido de-
cisivamente a la fragmentación del conocimiento 
naturalizando aquellas divisiones ontológicas (his-
toria/cultura/economía/sociedad, etc.) instauradas 
por la cosmovisión liberal y eurocéntrica. De este 
modo, las ciencias sociales han resultado comple-
mentarias de las políticas epistémicas hegemóni-
cas y la organización del Poder.

Esas son las ciencias sociales que han atrave-
sado nuestros espacios escolares invisibilizando 
las historias populares, silenciando los lenguajes 
subalternos, suprimiendo imaginarios sociales 
alternativos, negando otras culturas y denigrando 
concepciones de tiempo y espacio diferentes a la 
racionalidad occidental.

Por ello, y al momento de interrogar sobre qué 
ciencias sociales, por qué y para qué de las mis-
mas en nuestras escuelas secundarias, aproxima-
mos la idea de unas ciencias sociales que sean 
capaces de sumarse a un proyecto de reconstruc-
ción epistemológica que desmonte todo el sis-
tema de conocimiento que sostiene y justifica un 
orden social injusto, opresor y genocida.

Unas ciencias sociales que colaboren en el 
rompimiento de las actuales estructuras discipli-
nares que acentúan la naturalización y cientifiza-
ción de la cosmovisión y la organización occiden-
tal/liberal del mundo y la sociedad. 

Unas ciencias sociales que sirvan de eficaces 
herramientas para la descolonización activa de 
nuestras prácticas educativas favoreciendo un 
pensamiento situado y contextuado, un aprendi-
zaje descentrado y un desafío epistemológico y 
político a los muros disciplinares vigentes.

Unas ciencias sociales que participen de la 
construcción de Sur/sures, político-epistémicos 
donde tengan lugar conocimientos situados y 
contextuados desde el color, el género, la clase. 
Sur/sures político-epistémicos donde tengan 
cabida las filosofías, las economías, los lenguajes, 
los imaginarios, las historias y geografías que han 
sido silenciadas e invisibilizadas por la moderni-
dad/colonialidad patriarcal y capitalista

Unas ciencias sociales que contribuyan a la fle-
xibilización transdisciplianria del conocimiento en 
tránsito a la transculturalidad de los mismos, permi-
tiendo una ecología de saberes que terminen con la 
hegemonía única de la episteme eurocentrada.

Unas ciencias sociales que aporten a una mira-
da pluri-versal de la organización de los pueblos y 
las sociedades, posibilitando así que los sectores 
populares recreen lenguajes, historias, imagi-
narios y valores que han sido erosionados por la 
creencia de que el estilo de vida capitalista es la 
estación terminal de la humanidad.



	 Revo 
lucio-		
	 nes.
Es— 
tado.
MANUAL. C.S.PyE.		  2 0 2 2
DISEÑO CURRICULAR ESCUELA
S E C U N D A R I A , N E U Q U É N

12



La Revolución 
Negra de Haití  

La Revolución 
Mexicana

La Revolución 
Rusa                             

La Revolución 
Cubana

* Economías Otras para unas 
Ciencias Sociales, Políticas 
y Económicas decoloniales y 
emancipatorias                                                                

* Los orígenes Orientales de 
La Civilización de Occidente                                                                   

* Las Representaciones Sociales 

* Anarquismo y Socialismo             

* El surgimiento del Estado 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas. 13

	 Revo 
lucio-		
	 nes.
Es— 
tado.



LA 
REVOLUCIÓN
NEGRA 	
DE HAITÍ 
(1791-1804). 

“No debemos olvidar que la libertad que ustedes y yo 
disfrutamos hoy; que la libertad que gozan ochocientas mil 
personas de color en las Indias Occidentales británicas; la 
libertad que existe para la raza de color en todo el mundo, 
se debe, en gran medida, a la valiente lucha de los hijos 
negros de Haití, noventa años atrás. Haití ha enseñado al 
mundo el peligro de la esclavitud y el valor de la libertad; 
y los haitianos al luchar por su libertad, lucharon por la 
libertad de cada negro en el mundo.” 

Frederick Douglass
(esclavo emancipado, fue un periodista norteamericano  

abolicionista de mediados del siglo XIX)

14 C.S.PyE. 2022



A partir del proceso de conquista-colonización 
de Abya Yala1 y África hace quinientos años 
antes de ahora, en términos geopolíticos se 
conforma un sistema de explotación y opresión 
de clases, géneros y colores de alcance mundial. 
Este sistema estuvo y está acompañado de 
representaciones dominantes a través de las 
cuales América y África fueron inventadas como 
tales: su población, considerada bajo el signo de 
la ignorancia y la cuestión de color; y su ambiente 
geofísico y sus territorios como los contenedores 
de riquezas ilimitadas, inagotables. Porque aquel 
“descubrimiento” fue y es, antes que nada, un 
“encubrimiento”. Eso significa que la productividad 
histórica del “descubrimiento” de América es 
mayor por lo que ocultó (y sigue oculto) que por 
todo aquello que en su momento permitió hacer 
visible. Aquello que oculta el descubrimiento es el 
tiempo y el lugar originariamente constituyente de 
aquel sistema de opresión y explotación mundial. 
Con la llegada del capital mercantil europeo a las 
tierras-cuerpos2 de Abya Yala y África, se altera 
de allí en más, de forma drástica, la condición 
de humanidad. Los territorios3 de Abya Yala y 
África fueron violentamente incorporados a las 
fuerzas “revolucionarias” del mercado mundial 
capitalista como un espacio periférico y colonial. 
Y esto generó que bajo esas representaciones 
dominantes, la humanidad que vivía  en territorios 
colonizados, sea considerada subhumana. Desde 
su “invención” hasta la actualidad, América y África 
fueron (y son) en esas representaciones, el tiempo 
y el espacio del atraso, de lo primitivo; más aún, 
prácticamente el de la subhumanidad4.

En función de estas representaciones, quedan 
encubiertos los móviles y criterios por los que 
un determinado sector de la humanidad creó al 
hombre moderno y occidental (es decir, al varón, 
blanco, propietario, heterosexual) como el único 
protagonista universal posible. 

¿Cuáles fueron esos móviles e intereses?

La conquista y colonización del capital 
mercantil europeo con su lógica expansiva de 
acumulación por despojo, la expropiación de los 
bienes comunes5 y la imposición de la propiedad 
privada, incluyó la formación y «acumulación» 
de un proletariado mundial. El mismo requirió de 
la expropiación de los medios de subsistencia 
de los trabajadores europeos;  la esclavización 
de los pueblos originarios de América y África 
en las minas y plantaciones del de Abya Yala; 
y la caza de brujas en todos los territorios. 
Dicho tráfico, comercio y explotación de seres 
humanos, despojados de su condición de tales 
al ser esclavizados, se sitúa en un proceso 
de codeterminación: el constituido por ese 
trípode capitalismo/colonialismo/patriarcado 
como sistemas simultáneos de dominación y 
explotación,de violencias, tortura y muerte, de 
despojo y apropiación, extendiéndose a todo 
cuerpo/territorio conquistado hasta hacerse 
hegemónico.

En el caso de los seres humanos de piel negra, 
“cazados” en África y traficados a Abya Yala como 
esclavos, el negro pasa a ser negro, es decir, a 
pensarse desde su color desde que fue sacado de 
África y fue conducido a una situación de esclavitud 
y tráfico. De allí que la esclavitud tiene color: es 
negra, por ende, se bestializa, se la vuelve no-
humana para poder justificarla; ese devenir de no 
humano, de asemejación a una bestia, se extendió 
a la condición de color y a la condición femenina.  
Pero, por eso mismo, hay resistencias, y Haití 
se entrama ahí, como proceso que denuncia las 
injusticias originarias, esas violencias constitutivas, 
y va más allá.

 1 Abya Yala en la lengua del pueblo Cuna significa “tierra madura”, “tierra 
viva” o “tierra que florece” y es sinónimo de América. El pueblo Cuna es 
originario de la sierra Nevada, al norte de Colombia; habitaba la región del 
golfo de Urabá y de las montañas de Darién y actualmente vive en la costa 
caribeña de Panamá, en la comarca de Kuna Yala (San Blas). La expresión Abya 
Yala es empleada por los pueblos preexistentes a los estados-nación para 
autodesignarse en oposición a la expresión “América”. Aunque los diferentes 
pueblos que habitan el continente atribuyen nombres propios a las regiones 
que ocupan -Tawantinsuyu, Anauhuac, Pindorama- la expresión Abya Yala viene 
siendo cada vez más usada por ellos con el objetivo de construir un sentimiento 
de unidad y pertenencia político-territorial. La primera vez que se utilizó con esos 
fines políticos fue en la II Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades 
Indígenas de Abya Yala, realizada en Quito en el 2004 (en la I Cumbre, realizada 
en México en el 2000 la expresión Abya Yala todavía no aparecía, como puede 
apreciarse en la Declaración de Teotihuacan donde se presentan así: “los 
Pueblos Indígenas de América reafirmamos nuestros principios de espiritualidad 
comunitaria y el inalienable derecho a la Autodeterminación como Pueblos 
Originarios de este continente”. A partir de 2007, en la III Cumbre Continental de 
los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala realizada en Guatemala, 
no sólo se autoconvocaron como Abya Yala sino que resolvieron constituir una 
Coordinación Continental de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas de Abya 
Yala. Esto implica no sólo un cambio de nombre sino también la presencia 
de otro sujeto enunciador del discurso hasta entonces callado y sometido 
en términos políticos: los pueblos preexistentes a la conquista. Abya Yala se 
configura, por lo tanto, como parte de un proceso de construcción político-
identitario en que las prácticas discursivas cumplen un papel relevante de 
descolonización del pensamiento. (página 72, Resolución 1463/18, Consejo 
Provincial de Educación, en adelante C.P.E).

2 La categoría de cuerpo-territorio es una categoría integral que se 
corresponde con las vivencias y cosmovisión de los pueblos mayas q´iches, 
sobre todo de las mujeres y cuerpos feminizados que han resistido y resisten 
en esos territorios. En este manual se la toma de forma integral, holística 
repensando desde allí la relación de los cuerpos con los territorios que se 
habita. El habitar como vivir en, como existencia mancomunada, como siendo 
parte de, como un todo. Ambas cuestiones, los territorios y los cuerpos, son 
doblemente expropiados en la imposición del sistema capitalista, colonial/
moderno y patriarcal como sistemas simultáneos de opresión. Siguiendo los 
planteos de estos pueblos, se retoma la integralidad y la cuestión holística de 
estos conceptos que permita interseccionalmente aunar la mirada acerca de 
los cuerpos y los territorios que habitamos, como una cuestión indisociable. 
Esto permite, romper los binarismos, y habilita a pensar-nos genealógicamente 
como parte de ese proceso sociohistórico de imposición de lógicas extractivas 
por parte del trípode existencial patriarcado / capitalismo. Pensar en 
resistencias, es pensar desde los cuerpos - territorios. Y la defensa de esos 
cuerpos y territorios se transforma en una resistencia rizomática.

15



LA COLONIALIDAD6 DEL AZÚCAR: 
HAITÍ, LA JOYA.

El sistema de plantaciones llevó a que  los 
esclavos se levantaran para destruir sus cadenas de 
servidumbre. El primer levantamiento de esclavos 
negros está documentado en 1522, cuando en la 
isla de Hispaniola (en la que hoy existen dos países: 
República Dominicana y Haití)  los Wolofs, orginarios 
de África Occidental, huyeron de la hacienda 
azucarera del almirante Diego Colón. De ahí en 
adelante, ocurrieron casi cada año, levantamientos 
de esclavos hasta el momento mismo de la 
revolución en una u otra de las islas del Caribe. 

Arrebatados/as de la tierra y su trenzado 
comunitario, los pueblos preexistentes del 
Caribe habían sido los primeros sometidos al 
trabajo servil de plantaciones y de minas. Los 
Taínos, el pueblo preexistente que habitaba el 
territorio de Haití, tenían una organización social 
sustentada en una economía concebida como 
bien común, favoreciendo la sostenibilidad de la 
vida y respetando la biodiversidad. Cultivaban una 
diversidad de alimentos como el ají, calabazas 
y maní en las curvas de nivel más bajas; y en las 
más altas, tubérculos como la yuca, planta que 
los proveía del alimento más importante de su 
dieta, el casabe. ¿Y dónde se cultivaba? El conuco 
era una gran extensión de tierra inventado pura y 
exclusivamente para la agricultura donde, mediante 
su embalamiento con hojas, se evitaba la erosión 
y se aseguraba que crecería lo que se plantaba. La 
roza y la quema ayudaban a preparar la tierra para 
su posterior siembra y cosecha, respetando los 
tiempos propios de cada cultivo, las fases lunares 
para su trasplante, cuidados y demás.

La conquista del capital mercantil europeo, 
impuso la conformación de los territorios en 
torno a la producción de azúcar, café, índigo. Esto 
supuso una mirada sobre la naturaleza como 
desprovista de comunidades, y sólo “ocupada” por 
bienes comunes que son mercantilizados como 
“recursos naturales’’, como factores productivos 
que satisfacen las necesidades del colonialismo. 
Para imponer el azúcar, se eliminan los bosques 
haitianos y, con ellos, la comunidad Taina. De 
manera que el poder ejercido sobre el espacio 
geográfico, convierte a éste, en territorio a trazar 
sobre las selvas, ríos, fauna, bosque, comunidades 

y sus bienes comunes. Y ello requirió, del genocidio 
de los Taínos y del ecocidio de la biodiversidad. 

Masacrados los taínos y diezmados los 
sobrevivientes  por las enfermedades que provoca 
la explotación a destajo, el capital europeo se dio 
a la tarea de capturar y traficar7 desde África (con 
ayuda del monopolio legal de transporte naval 
inglés), mano de obra esclava para las infinitas 
jornadas de trabajo forzado. El monopolio y el 
tráfico de esclavos y esclavas implicaba la venta 
de manufacturas británicas en las costas africanas 
a cambio de cuerpos convertidos en esclavos, 
el control de los barcos empleados en el tráfico 
de esclavos, la venta de los negros y negras a 
las plantaciones en el Caribe y la importación a 
Europa de los productos de las plantaciones: índigo, 
café, azúcar, cacao.  El capitalismo europeo se 
hace así, inmensamente rico:  esclaviza, expropia 
y explota los cuerpos y los bienes comunes de 
Abya Yala y el Caribe hasta agotarlo todo (“hasta 
agotar stock’’).  Utiliza la fórmula que no falla, 
acumular, mercantilizar la vida toda, la naturaleza y 
la humanidad son entonces “objetos”, “cosas” con 
valor comercial; por caso, un negro o una negra 
¿Cuánto valen? cotiza lo que cuatro indígenas, 
y para acumular un poquito más, se instituye el 
“trabajo en negro” y para “esos  negros”: con 
el dinero que costaba contratar a un hombre o 
mujer blanca durante diez años, podía comprarse 
un negro o una negra para toda la vida9. Es 
fundamental resaltar que el control sobre los 
cuerpos de las mujeres taínas y negras, devino en 
división sexual del trabajo colonial/esclavista que 
confinó a muchas, aún hasta nuestros días, a la 
exclusividad en el trabajo reproductivo, otras fueron 
obligadas a ser paridoras o amas de leche para hijas 
e hijos de la clase blanca10 propietaria y burguesa. 

El azúcar transformó las plantaciones coloniales 
en Abya Yala, tanto en términos de capital como 
de trabajo intensivo, provocando un aumento 
precipitado en la importación de esclavos africanos 
y una intensificación brutal de su explotación 
laboral para satisfacer la nueva y aparentemente 
insaciable demanda europea de la dulzura adictiva 
del azúcar. A la cabeza del boom caribeño del 
azúcar se encontraba la colonia de Santo Domingo 
y en Francia, más del veinte por ciento de la 
burguesía, dependía de alguna actividad comercial 
relacionada con el esclavismo.

16

 3 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales, sobre el que se desarrollan los procesos 
económicos: el territorio mismo es un proceso, constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que 
construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. 
(Resolución. 1463/18 p.165)

4 Ver categoría de raza e interseccionalidad, en Perspectiva Intercultural Res.1463/18.
5 De acuerdo a Rodriguez Pardo (2010) : “Las riquezas que habitan en la tierra no son recursos naturales, son bienes comunes. Referirse 

a ellos como recursos naturales es la primera forma de apropiación desde el lenguaje. Nadie tiene el derecho a recurrir a un recurso natural, 
apropiándoselo, enajenándolo. El derecho a recurrir a un recurso natural termina en el mismo instante en que ese recurso es también de otro, 
de otros. De manera que las riquezas que admiramos de la tierra y que denunciamos como propias en una acción extractiva, no son recursos 
naturales sino bienes comunes, que pertenecen a los comunes. Bienes y comunes componen un único ecosistema que se verá alterado al 
recurrir a él de manera posesiva, esgrimiendo una propiedad falsa, arrebatando del sitio a partes o a un todo que desequilibrarán el medio, el 
que seguramente se verá dañado o irreparablemente modificado, mutado”. 



¿QUIÉNES, CÓMO Y CON QUÉ
SOSTENEMOS LA VIDA? 

Los procesos de sostenimiento de la vida son 
eco y humanamente interdependientes. Las rela-
ciones de sostenibilidad –producción y reproduc-
ción de la vida, implican un ser-estar en la trama 
socionatural que genera subjetividad social e 
identidades. Una mirada sobre ellas implica ana-
lizar qué factores las construyen y posibilitan. 

La biodiversidad1 brinda las bases naturales 
materiales para que la sostenibilidad de la vida 
sea posible y las personas somos parte cons-
tituyente del mismo en tanto lo construimos y 
dependemos de él. Entonces, analizar quiénes y 
con qué sostenemos la vida, deviene en abordar 
las concepciones de bienes comunes2 y trabajos 
desde perspectivas relacionales. 

Partimos de considerar que los territorios3 
han sido siempre una construcción relacional 
entre su base natural y las comunidades que en 
ella habitan, es por eso que la tierra, el agua, la 
biodiversidad toda, se constituyen en verdade-
ros sistemas de vida que brindan los elemen-
tos básicos para que las comunidades puedan 
producirse-reproducirse, y son los modos de 
hacer que realizan desesidades4, creadores y 
generadores de valores de uso en los procesos 
sociales de sostenibilidad de la vida lo que de-
nominamos trabajos. 

Es alrededor de la naturaleza5 biodiversa e histo-
rizada que las comunidades se asientan y organizan 
el sostenimiento de su vida a partir de sus haceres. 
Los saberes ancestrales no consideran a la base 
natural un recurso, sino que asumen a sus lugares 
como territorios abundantes en vida. El acceso a la 

17

1 El concepto de biodiversidad encierra tres diferentes tipos de elementos: por un lado, a las distintas especies de fauna, flora y 
microorganismos; en segundo lugar, a la variabilidad genética que posee cada una de las especies; y finalmente, a los ecosistemas, 
incluyendo a las especies y también a sus elementos físicos, con las diferentes cosmovisiones de los pueblos preexistentes”. (Diseño 
Curricular Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E., (Resolución 1463/18 p.105).

2 De acuerdo a Rodriguez Pardo (2010) : “Las riquezas que habitan en la tierra no son recursos naturales, son bienes comunes. Referirse 
a ellos como recursos naturales es la primera forma de apropiación desde el lenguaje. Nadie tiene el derecho a recurrir a un recurso natural, 
apropiándoselo, enajenándolo. El derecho a recurrir a un recurso natural termina en el mismo instante en que ese recurso es también de otro, 
de otros. De manera que las riquezas que admiramos de la tierra y que denunciamos como propias en una acción extractiva, no son recursos 
naturales sino bienes comunes, que pertenecen a los comunes. Bienes y comunes componen un único ecosistema que se verá alterado al 
recurrir a él de manera posesiva, esgrimiendo una propiedad falsa, arrebatando del sitio a partes o a un todo que desequilibrarán el medio, 
el que seguramente se verá dañado o irreparablemente modificado, mutado. No aceptamos recurrir al recurso”. Es menester, entonces, 
cuestionar la categoría “recursos naturales”, ya que implica la apropiación capitalista de la naturaleza para su posterior mercantilización. 
Como contrapartida, la categoría bienes comunes desafía estas lógicas y sostiene lazos de horizontalidad y comunidad en la determinación 
del cuidado y uso de la naturaleza. (Diseño Curricular Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E., Resolución 1463/18 p. 167)

* Economías  Otras
para unas Ciencias 
Sociales, Políticas y
E c o n ó m i c a s 
decoloniales y 
e m a n c i p a t o r i a s .
La economía asume una 
función política al constituirse 
no en una ciencia sino en 
un sistema de creencias,  
conservadoramente útil, 
defendiendo esas creencias 
como si fueran una ciencia. 
John Galbraith (1972, p.39). 

La disciplina económica, como la conocemos, no es 
universal, ni objetiva, ni técnica, sino que responde 
a las estructuras epistemológicas del pensamiento 
occidental. Como tal, es una construcción histórica, 
social y cultural que en el transcurso del tiempo ha 
llegado a tener supremacía sobre otras posibles 
visiones o discursos.
 Emilia Ferraro (2004, p.9). 

En el plano de la economía, se 
puede entender que los lugares no 
son nunca totalmente capitalistas, 
sino que son habitados por la 
diferencia económica, con el 
potencial de devenir en algo otro, 
una economía otra. 
Arturo Escobar (2005, p.90). 



Hace dos siglos antes de ahora, Haití se había 
convertido en la colonia más rica de Francia. Y en 
trece años de luchas, una revuelta de esclavos 
negros consiguió la libertad para Haití en batalla 
contra los imperios más poderosos de la época: 
Francia, España, Inglaterra. El acumulado de 
luchas señalado al inicio de este apartado, llevó 
a que, cuando estalla la Revolución Haitiana, ésta 
cambió la meta anterior de las revueltas: de la 
restauración de las relaciones sociales africanas 
comunales se pasó a la expansión de la revolución 
(del intento de liberarse de la esclavitud a la 
pretensión de derrocarla como sistema social). Y 
esto fue posible a través de una gran rebelión de 
esclavos que aprovechó la coyuntura política de 
la revolución burguesa de Francia en 1789. Incluso 
la abolición del comercio de esclavos  en 1807 por 
parte de Inglaterra, aunque reflejaba los intereses 
comerciales de la burguesía inglesa, cuyas 
colonias caribeñas estaban en decadencia, estuvo 
muy influida por el miedo a la propagación de la 
revolución haitiana en sus propias colonias. 

En esos tiempos,  Saint Domingue fue descripta 
por el economista escocés Adam Smith como la 
más importante de las colonias azucareras del 
Caribe. Representaba más de la tercera parte del 
comercio de Francia con el exterior, y más de dos 
veces el valor del comercio de Inglaterra con todas 
sus colonias. Al comenzar la Revolución, había 
alrededor de 800 plantaciones de azúcar, más 
de 2.000 plantaciones de café y 3.000 de índigo 
(extracto vegetal que servía para tinturas textiles).

La estructura de clases en la sociedad colonial 
de Haití tenía una correspondencia con la 
imposición esclavista, colonial y patriarcal que se 
venía desarrollando a escala mundial. Los números 
permiten imaginar esto:  los hacendados blancos 
eran aproximadamente unos 40.000, dependían 
económicamente de los mercaderes de Bordeaux 
y Marsella en Francia pero,  en su condición de 
esclavistas, se encontraban ligados a privilegios 
equivalentes a los de una aristocracia. En su 
contracara, estaban los esclavos y las esclavas 
negros  que eran alrededor de 500.000. Existían 
condiciones diversas, como la cuestión de las y 
los mulatos que eran unos 30.000, muchos de 
los cuales eran libertos (esclavos que habían sido 
dejados en libertad), pequeños comerciantes y 
algunos pocos hacendados.

Algunas experiencias de lucha y libertad

Como ya se dijo, había habido incontables 
alzamientos de los esclavos en décadas anteriores, 
todas reprimidas a sangre y fuego, e incluso 
había grupos de esclavos que habían escapado 
a las montañas y eran llamados los marrons 
(cimarrones en español). El 60 por ciento de los 
esclavos había nacido en África. Así, en Saint-
Domingue las cuestiones de color y clase estaban 
directamente relacionadas. Con las plantaciones 
coloniales de azúcar, los grupos de esclavos que 
rompen los muros y escapan de sus dueños, se 
refugian en las montañas para organizarse en 
comunidades denominadas maniel o palenque. 
Éstos se constituyen en espacios de resistencia 
y organización, es una huída del mundo colonial 
para habitar un mundo distinto. Se organizan 
en el territorio ocupando los lugares más altos  
para protegerse de los posibles ataques de 
las autoridades coloniales que les perseguían. 
En el valle se disponían las viviendas de forma 
irregular ubicadas a poca distancia unas de 
otras. Se alimentaban de plátanos, batata, caña 
y cerdo cimarrón. Los manieles o palenques, 
iban aumentando en número a medida que las 
y los cimarrones lograban que más esclavos se 
escaparan de las plantaciones.

18

 6 La colonialidad del poder, del ser, del saber y del imaginario como un sistema enredado de múltiples y heterogéneas formas de 
jerarquías/dispositivos sexuales, políticas, epistémicas, económicas, espirituales, lingüísticas y raciales de dominaciòn y explotación a escala 
mundial. Una de las varias innovaciones de la perspectiva de la colonialidad del poder es, cómo, la idea de raza y el racismo constituyen 
el principio organizador que estructura todas las múltiples jerarquías del sistema mundo. Quijano, Aníbal (1993); (2000). Colonialidad del 
poder, eurocentrismo y América Latina. En Lander, Eduardo (Comp.) (2000). La colonialidad del saber: eurocentrismo y Ciencias Sociales. 
Perspectivas Latinoamericanas. Caracas. Venezuela. Facultad de Ciencias Económicas y Sociales (FACES- USV). Instituto Internacional de la 
UNESCO para la Educación Superior para América Latina y el Caribe. (IESALC).

7 Del dicho: Amontonados como ganado: viajaban en un barco entre 400 y 500 esclavos y esclavas, atados entre sí, y a veces, junto al ganado. 
9 Una de las fuerzas motrices de la economía mundial ha sido la capacidad del capitalismo internacional de apropiarse de las masas 

trabajadoras globales de campesinos expropiados y de amas de casa, es decir, de la inmensa cantidad de trabajo no contractual, incrementando 
así, de manera exponencial, los porcentajes de plusvalía extraída a los trabajadores industriales. 



tierra se constituye en una condición de posibilidad 
de vida para la comunidad ya que, sin ella, no son 
posibles la producción y reproducción de la misma. 
La tierra, el acceso a la tierra, implica entonces de-
fender la vida de un lugar y, por ende, aquello que las 
y los campesinos paraguayos, por ejemplo, llaman: 
“un lugar de vida”, o tekoha. Es interesante cómo, la 
lengua guaraní, relaciona el teko (forma de ser) con 
el tekoha (tierra lugar para vivir): sin tekoha no hay 
teko. La tierra y la cultura están intrínsecamente vin-
culadas. Para las comunidades indígenas, la organi-
zación de la vida social en ecosistemas específicos 
configura una unidad indisoluble en tanto proyec-
ción de su cultura sobre el espacio, no hay diferencia 
entre territorio y vida social. 

Es interesante remarcar que la lucha por el 
acceso a la tierra constituye un elemento común 
en el sur global. En nuestro país, la UTT-Unión 
de trabajadores de la tierra- brega por la sanción 
de una ley de acceso a la tierra que permita a las 
comunidades subalternas construir sostenibilida-
des vitales reconociendo derechos ancestrales y 
su permanencia en los territorios. 

La ciencia económica hegemónica ha consi-
derado que, tanto el trabajo como la naturaleza, 
son factores productivos, factores formadores 
de riqueza, medios6 de producción o recursos 
productivos. Sin negar inicialmente esta afirma-
ción, nos permitimos construir alrededor de ella, 
miradas otras que posibiliten análisis, relaciones, 
genealogías, cartografías y proyecciones a partir 
de considerar las relaciones sociales que entre 
ellos se establecen y la incidencia del saber-po-
der involucradas en las mismas. 

La base natural es considerada bien común a 
partir de tres criterios centrales:7 el elemento na-
tural, la comunidad y las normas de uso que alre-
dedor de él se construyen. Un elemento –en este 
caso consideramos los naturales- “se convierte 
en común a partir de la práctica de compartir y 
cuidar que él mismo produce y define (“commo-
ning”), así como de las relaciones sociales y las 
funciones que tal práctica genera”. La presencia 
de una comunidad, las relaciones sociales cons-
truidas a su alrededor y la regulación del uso de 
ese elemento natural se constituyen entonces, 
en la condición para que un elemento natural sea 
considerado bien común.

La utilización de los elementos materiales 
naturales implica relaciones de sostenibilidad 
sin destruir los sistemas de vida biodiversos. 
Las prácticas económicas-de producción, in-
tercambio, cuidados y crianza- devenidas de 
esas relaciones de sostenibilidad, se asientan en 
racionalidades ecológicas, solidarias, feministas, 
agrícolas, campesinas, indígenas entre otras. 
Todas implican resistencias y re-existencias co-
lectivas y comunitarias, construcción de saberes 
y de posibilidades concretas y materiales de vida 
basadas en lógicas relacionales que implican 
cuantificaciones, valoraciones y valorizaciones 
múltiples y plurales8.

Los derechos humanos interculturales plan-
tean el reconocimiento de derechos a entidades 
incapaces de ser titulares de deberes, en este 
caso, la naturaleza y las generaciones futuras. 
En base a la justicia intergeneracional y ecoló-
gica, consideran sujeto de derecho a la natura-
leza reconociendo su existencia, su estructura, 
y todos sus procesos vitales y productivos. La 
constitución de Ecuador ya los ha incorporado a 
la legislación. 

Los bienes comunes9, brindan materia prima e 
insumos para la producción de alimentos, ener-
gía, infraestructura, entre otras materializaciones 
de satisfactores de las desesidades humanas. 
Materia prima que el ambiente brinda generosa y 
gratuitamente y que tiene un tiempo de recompo-
sición y un ciclo que deben ser respetados en la 
organización de su utilización. Las comunidades 
humanas producen con sus actividades una hue-
lla ecológica en los bienes comunes que afecta 
los sistemas de vida y su capacidad de mante-
nerse biodiversos. 

La Huella Ecológica10 relaciona la utilización 
de la base natural y la producción de desechos 
causada por las actividades humanas. Mide 
cuánta tierra y agua biológicamente productiva 
necesita un individuo, población o una actividad 
para producir todos los recursos que consume y 
absorber todos los desechos que genera, usan-
do las tecnologías y la administración de recur-
sos vigente. Esa Huella se compara con la bio-
capacidad, que es la capacidad del ecosistema 
en cuestión para producir materias biológicas 
útiles y absorber los desechos generados por 

19

3 Reafirmamos que el territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales, sobre el que se desarrollan 
los procesos económicos: el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es la sociedad, en su devenir, 
la que construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. 
(Diseño Curricular de la Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E, Resolución 1463/18 p.165)

4 Vocablo que conjuga “deseos” y “necesidades” para resignificar la idea de “necesidades” sin escindirla de los “deseos”; surgida desde 
organizaciones de mujeres centroamericanas, la categoría de desesidades permite interseccionar género, clase y color.

5 La categoría de naturaleza es una creación social, distinta en cada momento socio histórico, cambiante de acuerdo a cómo los seres 
humanos se vinculan con su entorno. También se determina socialmente qué se considerará naturaleza, y qué deja de serlo cuando es 
artificializado (Cronon, 1995). La naturaleza resulta ser una categoría propia de los seres humanos. La inversa no existe: el concepto de ser 
humano no es una subcategoría de la naturaleza. La Perspectiva Ambiental del  Diseño Curricular de la Escuela Secundaria en Neuquén 
contiene las miradas sobre la naturaleza que sostienen las concepciones indígenas,  campesinas y de los pueblos orientales. En ellas se 
presta atención, tanto a los conceptos sobre el entorno que poseen esos grupos como a las formas de relacionarse con el ambiente. En estas 
aproximaciones, el ser humano vuelve a ser un elemento más dentro de la naturaleza, y en varias de ellas, se pone en discusión el binarismo 
dicotómico que la separa del ser humano. Ejemplo de ello, es la cosmovisión mapuce, en la que la coexistencia no sólo es entre culturas, sino 
también entre los animales, las plantas, las piedras. 



LA REVOLUCIÓN HAITIANA: UNA MIRADA 
INTERSECCIONAL11

“Haití es una singularidad histórico-política. En 
la historia de América Latina y el Caribe, la primera 
declaración de independencia –para el caso 
respecto de su propia potencia colonial, Francia- 
fue en 1804, y fue la haitiana. En el 2004 nadie, 
salvo Cuba, celebró ese bicentenario. 

Este “olvido”, además de que puede atribuirse 
a un “lapsus” decididamente racista (como se 
sabe, la mayoría de los haitianos y haitianas 
son descendientes de los esclavos que fueron 
forzadamente “importados” de África para sustituir 
a los pueblos originarios de la isla entonces llamada 
Saint-Domingue, que habían sido totalmente 
exterminados), la revolución haitiana no solamente 
fue la primera, sino la más radical en un sentido 
social y político, porque fue la única en la cual las 
clases (y “etnias”) explotadas por excelencia, los 
esclavos negros, lograron tomar el poder, expulsar 
a la ocupación colonial, y fundar una nueva nación 
sobre la base de una transformación profunda de 
las relaciones de producción”.
Eduardo Grüner

La narrativa hegemónica de las Ciencias 
Sociales, Políticas y Económicas se ha encargado 
de reproducir que la Revolución burguesa francesa 
de 1789 derribó a la monarquía y a la aristocracia 
terrateniente y llevó al poder a la burguesía 
mercantil. La misma proclamó las consignas 
de Libertad, Igualdad y Fraternidad y, dos años 
después, emitió la Declaración de los Derechos 
del Hombre y del Ciudadano. Sin embargo, esos 
mismos burgueses se resistieron a reconocer la 
igualdad de los negros y veían con horror la idea 
de abolir la esclavitud colonial en los territorios 
coloniales. ¿Por qué? Porque la riqueza de los 
mayores capitalistas de la época –constructores 
de barcos, mercaderes y traficantes de esclavos 
de Bordeaux, Nantes y Marsella- dependía de 
las enormes ganancias que venían de las islas 
azucareras de las Antillas. Por ello, al momento de 
la insurrección de las y los esclavos negros, esa 
revolución francesa sólo les otorgará derechos 
políticos a los mulatos haitianos para ponerlos 
de su lado, pero mantendrá la esclavitud. El 
reconocimiento del fin de la esclavitud llegó a 
regañadientes recién en 1794 y ello, sólo frente al 
alzamiento negro y para evitar un ataque inglés a la 
más lucrativa colonia de Francia.

Efectivamente, el 14 de agosto de 1791, las y los 
esclavos iniciaron el levantamiento que incluyó la 
destrucción de plantaciones azucareras y cafeteras 
donde eran y tratados como subhumanos por su 
condicón de clase, de color y de género:

Acaso no han colgado a los hombres 
con las cabezas hacia abajo? … ¿No los 
han colgado y crucificado sobre tablas 
de madera, enterrados vivos … dejado en 
carne viva con el látigo (…) atados a estacas 
en los pantanos para que sean devorados 
por los mosquitos(…)echado a calderas de 
jarabe de caña hirviente (...)y han puesto 
a hombres y mujeres dentro de barriles 
con grandes clavos dentro, echándolos a 
rodar por las montañas hasta el abismo …
arrojado a esos negros miserables a los 
perros para que los coman vivos?

Rápidamente, las y los esclavos negros 
rebelados contra esa situación, se conformaron 
como ejército de liberación: de su condición de 
esclavitud primero (luchar por la abolición de la 
esclavitud) a liberarse de la clase propietaria de 
las plantaciones. Y lo hicieron enfrentando, no sólo 
a Francia, sino también a Inglaterra que veía la 
posibilidad de recuperar el monopolio del comercio 
de algodón, índigo, café y ¡esclavos! para lo cual 
también envió tropas a Saint Domingue. 

Con Toussaint L’Ouverture12 a la cabeza de un 
ejército de negros dispuestos a no volver atrás 
en su situación, y ante la invasión inglesa a la 
isla, Francia se apresuró  finalmente a reconocer 
la abolición de la esclavitud en 1794. La misma 
se concretó en los hechos con la derrota de 
la invasión inglesa por parte de los ejércitos 
de ex-esclavos: “Hermanos y amigos, Yo soy 
Toussaint L’Ouberture, mi nombre quizás les 
resulte conocido. Quiero que la libertad y la 
Igualdad reinen en Saint Domingue. Me esfuerzo 
para hacer que esto ocurra. Únanse a nosotros, 
hermanos, y luchen con nosotros en la causa 
común”  fue la proclama con que Toussaint 
inició el camino de unir a negros y mulatos en 
esa causa común.

Mas allá de las diferencias entre esclavos y 
mulatos, hacia 1797 en el territorio de lo que hoy 
conocemos como dos países distintos, república 
Dominicana y Haití, la isla se encontraba unificada y 
libre de esclavitud. 

20

10 Esta práctica se sostenía, a principios del Siglo XIX, en Buenos Aires, a veces a cambio de un pago por horas, otras por techo y comida. 
11 El término interseccionalidad fue acuñado en 1989 por Kimberlé Williams Crenshaw y refiere a las construcciones subjetivas e 

intersubjetivas intersectadas y los diferentes y simultáneos sistemas de opresión que se entraman.  Como perspectiva metodológica, 
problematiza varios sistemas de opresión simultáneos en tanto categorías biológicas, sociales, culturales y simbólicas como clase, raza, 
género, orientación sexual,  discapacidad, religión, edad, nacionalidades, y otros aspectos identitarios en el ser, estar y hacer de las y los 
sujetos. Como perspectiva, evita caer en  la sumatoria de opresiones, evitando la jerarquización y preponderancia de unas opresiones sobre 
otras, para poder pensarlas y accionar como “fusiones” entramadas en clave de potencia.

12 Esclavo negro que adquirió conocimientos sobre plantas medicinales, el idioma francés y la religión católica, era el cochero de su amo 
al momento de sumarse a la Revolución.



los humanos. La sustentabilidad de una comuni-
dad humana surge de comparar su Huella Eco-
lógica con la biocapacidad de su ecosistema, 
y para esa sustentabilidad es necesario que el 
segundo índice sea mayor que el primero. 

La utilización de los elementos de la biodi-
versidad y el asentamiento en los territorios, no 
implica específicamente una noción de propie-
dad, en algunos casos se trata de considerar la 
propiedad como colectiva11, en otros casos, sólo 
se considera el uso y usufructo12. 

La propiedad colectiva implica la necesidad 
de una administración comunitaria, cooperativa 
y participativa de los territorios y su base natural. 
Las tomas de decisiones colectivas establecen 
los objetivos en relación a las desesidades de la 
comunidad, la planificación utilización y distri-
bución de los mismos, las tareas a desarrollar y 
su asignación, entre otras consideraciones. Los 
objetivos planteados son posteriormente los que 
orientan los procesos de evaluación en relación a 
los resultados obtenidos. 

El MST de Brasil tiene una organiza-
ción muy sólida, fundada en la democracia 
de base. La unidad de organización es la 
cooperativa, la propiedad colectiva de los 
medios de producción y la distribución 
igualitaria del producido comunitariamente. 
La tierra conseguida por el MST, a través 
de la ocupación-se atraviesan dos etapas, 
acampado y asentado-, es tenida en con-
dominio por los trabajadores, pero vuelve al 
MST cuando los hijos (la nueva generación) 
llegan a la edad productiva para una nueva 
distribución. Cada miembro del MST debe 
conquistar tierra volviéndose un “acampa-
do”, ya que la misma es inalienable y no se 
hereda. (Revista Herramienta. 2020) 

El Mir, la comuna rusa -un colectivo 
ancestral diverso y fuerte- es una co-
munidad con gobierno propio, principal 
propietaria legal de las tierras poseídas 
o utilizadas como unidades domésticas, 
cuya base era la propiedad colectiva de 
la tierra (texto Revolución Rusa en este 
mismo Manual).

La imposición de las relaciones sociales 
capitalistas, heteropatriarcales13 y coloniales, 
ha considerado a los bienes comunes natu-
rales como medio de producción, mercancía 
apropiable, objeto de expoliación y extracción, 
y condición para la acumulación. Es así que, la 
base natural biodiversa, se considera un recurso 
productivo, objeto de apropiación, infinitamente 
explotable y valorizado monetariamente en fun-
ción del lucro y del crecimiento. Los procesos 
de apropiación capitalista14 -tanto por parte de 
capitales privados como estatales-implican el 
desplazamiento de comunidades, la destrucción 
de la base natural y el sufrimiento de miles de 
millones de personas en el mundo. 

La subordinación de los valores de 
uso para la reproducción del capital 
también supone la mercantilización de 
los mundos de vida anclados al terri-
torio y de la naturaleza. Desde la gra-
mática del despojo, la naturaleza se 
mira como “tierra vacía u ociosa”, con 
lo cual no solo se niega la existencia de 
los derechos previos de los habitantes 
originales, sino también se despoja a la 
naturaleza de su posibilidad de autocon-
servación y regeneración. Y es que, his-
tóricamente, el conjunto de políticas de 
cercamiento de lo común ha estado aso-
ciado a la transformación de la naturale-
za en objeto de dominio de las ciencias 
y en materia prima del proceso produc-
tivo. De aquí la concepción instrumental 
de “recursos naturales” incorporada al 
lenguaje mercantil-estatal que disuelva 
la naturaleza en una mera aglomeración 
de recursos útiles o materias primas 
susceptibles de ser clasificadas, lo que 
sin lugar a dudas obtura y deslegitima 
otras maneras de habitar la naturaleza y 
pensarse en y con ella. [Altvater, 2009: 
2, 4; Marín, 2009: 185-186]. 

21

 6 El abordaje de las relaciones sociales de sostenibilidad desde las miradas científicas-modernas y, por tanto, binarias-hegemónicas 
en la economía, escinde a las fuerzas productivas de lo relacional, realizando abstracciones conceptuales que cosifica y posteriormente 
cuantifica. Esas abstracciones deshumanizan y desnaturalizan: “Esto nos conduce a aceptar que la naturaleza, en tanto una construcción 
social, es decir, término conceptualizado por los seres humanos, debe ser reinterpretada y revisada íntegramente. Para empezar, la 
humanidad no está fuera de la naturaleza. La visión dominante, que pretende ver al ser humano por fuera de la naturaleza, incluso al definirla 
como naturaleza sin considerar a la humanidad como parte integral de la misma, ha abierto la puerta para dominarla y manipularla. Se la ha 
transformado en recursos naturales e incluso en “capital natural” a ser explotados. Cuando, en realidad, la naturaleza hasta podría existir sin 
seres humanos…” Alberto Acosta. (2010) Enfoque sobre bienestar y buen vivir. Economista ecuatoriano. Profesor e investigador de la FLACSO. 
Consultor internacional. Madrid. España

7 Santiago Campos Fernández de Piérola toma estos tres criterios para establecer si un bien es común o no, los recuperamos 
considerando que hacen un aporte analítico. Cuaderno Entretantos 3 (s/d) y se encuentra en Rodriguez Palop, M. (2016). Economistas sin 
fronteras. 

8 Al respecto, es importante señalar que, cuantificar, valorar y valorizar no significan lo mismo y no devienen en considerar al dinero como 
un lenguaje único y exclusivo para materializar dichas cuantificaciones y valorizaciones. La monetarización hegemónica como lenguaje 
exclusivo es propia del sistema capitalista heteropatriarcal y colonial que invisibiliza otras medidas y otras monedas. 



Gobernante de una rica y unificada isla, 
Toussaint enfrentaba ahora problemas más 
espinosos que los planteados por invasiones de 
tropas extranjeras. Once años de guerra y luchas 
internas habían devastado la economía de la isla. 
Un tercio de la población negra había muerto, un 
cuarto de mulatos también y dos terceras partes 
de los blancos se habían ido o habían muerto. Las 
plantaciones estaban en ruinas. Para recuperar la 
productividad, conservó las grandes plantaciones 
prohibiendo el uso del látigo, símbolo de la 
esclavitud, y decretó que las y los trabajadores 
debían recibir una cuarta parte de la producción. 
Nótese la incorporación de la categoría de 
trabajadores como intento de incorporar a la vida 
social, política,cultural y económica de Haití a los 
sectores populares anteriormente esclavizados 
y/o invisibilizados.

En los dos años de su gobierno, y aún sin 
declarar la independencia política de la isla, la 
economía de la misma mejoró notablemente 
con un floreciente comercio con Estados 
Unidos. Y bajo las nuevas condiciones sociales 
de la Revolución, las y los trabajadores negros, 
ahora libres,  mejoraron notablemente sus 
condiciones de vida comenzando por sus 
condiciones de trabajo: donde antes trabajaban 
desde el amanecer hasta muy avanzada la 
noche, ahora el trabajo empezaba a las cinco y 
terminaba a las cinco.

Pero los ataques hacia Toussaint y su 
proyecto de liberación no cesaron. En 1802, 
una nueva fuerza de invasión desde Francia, 
que estaba en manos de Napoleón, ancló 
en la costa oeste de la Hispaniola para, en 
palabras del propio Bonaparte: “aniquilar al 
gobierno de los negros en Saint-Domingue”.  
Toussaint sabía que esta fuerza naval había 
venido para re-esclavizar a las negras y los 
negros, tan claramente como Napoleón pudo 
ver que la política de Toussaint conduciría 
inexorablemente a la independencia de Haití. 
Aun así, las mejores tropas francesas no 
pudieron vencer al  ejército revolucionario 

negro, que luchaba literalmente por Libertad o 
Muerte. Con dignidad Toussaint protestó:

Lo que queremos no es una libertad 
de circunstancia concedida a nosotros 
solos, lo que queremos es la adopción 
absoluta del principio de que todo 
hombre nacido rojo, negro o blanco no 
puede ser la propiedad de su prójimo. 
Hoy somos libres porque somos los más 
fuertes. El cónsul francés mantiene la 
esclavitud en la Martinica y en la isla 
Bourbon; por tanto, seremos esclavos 
cuando él sea el más fuerte.

Toussaint gobernaba lo que era, de facto, 
un país independiente. Firmó tratados con los 
ingleses y los norteamericanos. En mayo de 1801 
promulgó la constitución proclamando al país una 
“colonia independiente de Francia” y a él mismo, 
gobernador general.

La campaña del ejército francés duró de febrero 
a junio de 1802. Durante ese tiempo las fuerzas de 
Toussaint superaron militarmente a los franceses, 
pero el hecho de que no movilizó a los negros 
para una resistencia total desarmó políticamente 
a sus seguidores. Conforme sus generales clave 
-Christophe, Maurepas y los mulatos Rigaud y 
Pétion- se pasaron del lado francés, Toussaint hizo 
una tregua. Poco después fue secuestrado por 
los franceses, deportado a Francia y encerrado 
en una celda donde fue maltratado y desprovisto 
de atención médica hasta su muerte en abril de 
1803, a la edad de 55 años. Después de la muerte 
de Toussaint, Jean Dessalines13 rompió con los 
franceses y llevó la lucha hasta donde no había 
ido Toussaint: la lucha por la independencia. 
Esta fue declarada el 1º de enero 1804, y el nuevo 
estado fue llamado Haití (Aytí es una palabra de 
los indígenas arawaks14, que significa montañas). 
Un año más tarde, en 1805 se aprobó una nueva 
Constitución-la segunda, pero la primera del país 
independiente (la primera en 1801).-que ratificó la 
abolición de la esclavitud “para siempre”.

22
13 Jean Jacques Dessalines, esclavo negro, es quien creó la bandera de Haití el 18 de mayo de 1803, quien proclamó la Independencia 

de la primera república negra e independiente del mundo el 1 de enero de 1804, liberó a los/as esclavizados/as de la parte este de la isla que 
estaba bajo el yugo colonial español, y quien intentó realizar una revolucionaria reforma agraria, Por todo ello, fue asesinado el 17 de octubre 
de 1806.

14 Los Arawaks, también conocidos como taínos, compartían el idioma arawak con otros grupos de las Antillas. Fue el primer pueblo de 
Abya Yala víctima de genocidio durante la Conquista.



La apropiación para la acumulación deviene 
en una cuantificación y valorización mercan-
til-expresada en dinero, devenida en inversión y 
capital- de los bienes comunes y su utilización 
extractiva en función del lucro. Los llamados 
“recursos naturales’’ entonces, son el resul-
tado de las relaciones de propiedad privada 
impuestas por el capitalismo y el objetivo de 
acumulación característico de este sistema. Y 
se denomina rentas -de la tierra - a los ingresos 
obtenidos de su explotación15.

La posibilidad de obtener rentas establece 
el precio de los recursos naturales en las ope-
raciones de compraventa, aquellos recursos de 
los que se obtendrán altas rentas-presentes o 
futuras-, o que son escasos, tendrán un beneficio 
mayor. Los espacios de poder político-territoria-
les consideran riquezas a sus recursos naturales, 
regulan las condiciones de su apropiación y orga-
nizan en base a ellos sus matrices productivas y 
desarrollan, en algunos casos, lo que la economía 
formal hegemónica ha llamado ventajas compa-
rativas. Se constituye  así, un mercado de recur-
sos naturales que incluye tanto al suelo como al 
subsuelo16, y las posibilidades de producción que 
a partir de ellos se generan. 

Las leyes acerca de la propiedad privada17 son 
la materialización jurídica de las regulaciones que 
los estados capitalistas establecen y desarrollan 
normativas referidas a las condiciones de apro-
piación, los tipos y registros de la propiedad, los 
contratos, la concentración de la propiedad, el 
derecho a la acumulación ligado a la propiedad y 
el delito contra la propiedad, entre otras- válidas 
para todo tipo de propiedad, en especial para la 
propiedad privada de los medios de producción 
- y aplicables a los bienes comunes naturales y 
su consideración como medio de producción o 
factor formador de riqueza. 

Las relaciones de sostenibilidad en los territo-
rios implican el desarrollo de múltiples haceres 
que permiten la producción y reproducción de la 
vida, haceres que son indisolubles de las perso-
nas que los realizan. Los haceres se constituyen 

en satisfactores de las desesidades fundamenta-
les en relación a las existencias y se materializan 
y desarrollan alrededor de prácticas culturales de 
subsistencia, protección, afecto, participación, 
ocio, creación, libertad entre otras. 

Es posible establecer que las personas desa-
rrollan actividades, acciones y tareas que permi-
ten realizar las desesidades fundamentales de 
Subsistencia: alimentar, criar sembrar, cosechar, 
producir, coser, tejer, limpiar, sanar, intercam-
biar; Protección: planificar, cuidar, curar, preve-
nir; Afecto: cuidar, asistir, cultivar; Entendimiento 
: investigar, educar; Participación: administrar, 
cooperar, militar; Ocio: crear, construir, producir; 
Creación : inventar, construir, diseñar, compo-
ner, entre las muchas que se pueden nombrar. 
Los trabajos implican la construcción de subje-
tividad social y generan, a la vez, identidad en 
quienes los realizan. 

Estos múltiples haceres se constituyen en 
actividades fundantes para la sostenibilidad de la 
vida desde la óptica de la vulnerabilidad humana 
y la interdependencia. Los definimos trabajos, y 
permiten, al producir valores de uso tanto tangi-
bles y materiales como intangibles y relacionales, 
la construcción de buenos convivires. Todos los 
procesos intersubjetivos e interdependientes en 
las comunidades, todas las actividades útiles y 
necesarias para construir esos convivires, con-
llevan el establecer la responsabilidad colectiva 
en la creación y re-creación de condiciones de 
posibilidad de vida para la comunidad humana y 
no humana. En ese sentido, son trabajos, tanto 
aquellos haceres destinados a la producción, 
como los destinados a la reproducción. De he-
cho, las actividades de cuidados que reproducen 
la vida son la condición de posibilidad de las acti-
vidades de producción. No existiría producción si 
no hubiera reproducción. 

23

9 No se trata sólo de la tierra o de los territorios, sino que los bienes comunes refieren a una relación social en la que las comunidades 
despliegan su vida en común en un territorio con todos los elementos propios de una relación. “Los bienes comunes son un interés compartido 
o valor. Es el patrimonio o legado, y se refiere a cualquier elemento que contribuye al sostén material y social de un pueblo con identidad 
compartida: la tierra, los edificios, el almacenamiento básico de semillas y el conocimiento de la práctica o los rituales”. (Gudeman,2001) “Sin 
bienes comunes, no hay comunidad. Los bienes comunes, entonces, son los espacios, lo tejido por la sociedad, los artefactos, los eventos y las 
técnicas culturales que -en sus respectivos límites- son de uso y goce común, como el pozo de un pueblo, el manejo de un espacio como plaza 
pública urbana, una receta, un idioma o el saber colectivo compartido en Internet” (Helfrich, 2008).

10 La humanidad provoca una «huella ecológica» global equivalente a la utilización de 1,7 planetas Tierra (WWF, 2018). Según datos de Naciones 
Unidas y del Banco Mundial (2018), la «huella material», que refleja el consumo mundial de recursos materiales, crece por encima de la población y 
del PIB. El consumo de materiales ya supera actualmente los 100.000 millones de toneladas anuales y se ha duplicado desde el año 2000.

11 Los tradicionales manejos comunales plantean activar comportamientos y espacios cooperativos para manejar bienes comunes sin 
apropiarse de ellos. 

12 “Es el caso, por ejemplo, de la gestión del agua de riego, que ha sido tarea de organizaciones comunales que vienen existiendo desde hace 
siglos. Se trata de las comunidades de regantes, entidades que agrupan a los regantes de una acequia o un conjunto de ellas, que se organizan 
colectivamente para definir el reparto de los turnos de agua o el mantenimiento de sus infraestructuras por parte de los comuneros, pero que no 
son propietarias del agua. Además de las comunidades de riego de áreas de agricultura intensiva, existen comunidades de regantes en zonas 
de montaña de altísimo valor natural, cuya existencia está en grave riesgo. Por ejemplo, en Sierra Nevada, donde se han inventariado decenas 
de antiguas comunidades de regantes, de origen probablemente musulmán y que son las responsables en parte del valioso paisaje cultural 
alpujarreño, con pequeños cursos de agua artificiales que llevan el agua desde las cumbres al piedemonte, irrigando cientos de hectáreas 
a su paso” (Cuaderno Entretantos 3, Participación en los comunes, p 5). Los consorcios de riego del Alto Valle con sus sistemas de canales y 
compuertas brindan otro ejemplo de administración colectiva de los comunes sin que eso implique propiedad.



La Constitución de 1801 y la
Constitución de 1805

¿Por qué detenerse en las Constituciones 
de una Revolución interseccionada que 
triunfó?

En el territorio revolucionario de Haití, 
en 1801 se escribió y aprobó la Primera 
Constitución, aún cuando la Independencia 
no estaba declarada. 

La primera de esas constituciones cobra 
relevancia al declarar la abolición de la 
esclavitud para siempre y dispuso que en el 
territorio de la colonia: “todos los hombres 
nacen, viven y mueren libres y franceses” 
(art.3). Más allá de que aún no se rompeiran 
los lazos coloniales con Francia, declarar 
la abolición de la esclavitud dispuso las 
condiciones para seguir apostando a la 
independencia abosluta y la ruptura de  
esos lazos. 

Es necesario destacar, que acorde al 
contexto de desarrollo e intensificación 
del sistema capitalista, colonial/moderno 
y patriarcal, en dicha carta magna la 
propiedad fue declarada “sagrada e 
inviolable”, cuestión nodal para preservar 
las acumulaciones de diferencias y de 
riquezas. En ese sentido, en materia 
económica, se estableció la prohibición 
de importar productos similares a los 
producidos en la colonia. En el plano 
político, se dispuso que las leyes serían 
“propuestas por el gobernador y aprobadas 
por una asamblea de habitantes, que 
se reunirán en épocas fijas, en el 
centro de esta colonia, con el título de 
Asamblea Central de Santo Domingo”. La 
constitucionalidad y el desarrollo de los 
regímenes de gobierno iban tomando forma. 

En 1804, un 1º de enero, Haiti declara 
su independencia y un año despues, en 
1805, se aprobó una nueva Constitución 
-la segunda, pero la primera del país 
independiente- que ratificó energicamente 
la abolición de la esclavitud “para siempre” 
y la vigencia de los principios de libertad, 
igualdad y fraternidad. Cuestión no 
menor es que mantuvo la sacralidad de la 
propiedad (privada).

Pero hay dos artículos de su redacción 
que interesa destacar: el 12 y el 14. El primero 
establece: “Ninguna persona blanca, de cualquier 
nacionalidad, pondrá pie en este territorio con 
el título de amo o propietario ni, en el futuro, 
podrá adquirir propiedad aquí”. Acto simbolico y 
legal que da forma al fin de la esclavitud colonial 
moderna (esa que tiene color).

Mientras que el segundo fue más allá: 
“Todas las distinciones de color desaparecerán 
necesariamente entre los hijos de una y la misma 
familia de la cual el jefe de Estado es el padre. 
Los haitianos serán conocidos de ahora en 
más por la denominación genérica de Negros”. 
Al analizar agudamente el significado de este 
párrafo final, el “todos somos negros” es una 
inversión del afán clasificatorio occidental que 
había creído detectar más de cien tonalidades 
diferentes de ’no blancura’. Pero no por 
ello este enunciado implica una completa 
homogeneización, un nuevo universal abstracto.

El color negro del artículo 14 es político 
porque es el color de una piel que viene pegado 
a una carne. En rigor, lo que aconteció es que 
los afroamericanos devenidos haitianos se 
apropiaron del “universalismo” proclamado en 
la Declaración de los Derechos del Hombre y 
del Ciudadano de 1791 en Francia y mediante 
ese gesto de apropiación, desnudaron el 
carácter ideológico de dicho documento, que 
por supuesto otorgaba unos derechos que 
no alcanzaban a las esclavas y los esclavos 
afroamericanos. Demostraban así, que el 
pretendido ‘universalismo’ no era sino un 
particularismo europeo que, por haberse 
hecho hegemónico en tanto ideología de la 
nueva clase dominante, la burguesía, podía 
presentarse ilusoriamente como ‘universal’. Al 
particularismo universalista del pensamiento 
burgués occidental europeo se opone, pues, el 
universalismo particularista de los ex esclavos. 

En ambas constituciones, como en  otras 
cartas magnas de diversos territorios, se 
pueden observar la falta de cuestiones que 
vinculen otras subjetividades que no sean 
los hombres, propietarios, heterosexuales 
y blancos, aunque en Haití eso se radicalizó 
claramente. Las subjetividades otras, en 
términos de clases, colores y géneros, 
al visualizar su invisibilidad denuncian 
la ficción de los principios de libertad, 
igualdad y fraternidad.

24 C.S.PyE. 2022



Lorena Escobar (2008) nos explica las 
formas de trabajo reconocidas en len-
gua cañarí por dicha cultura antes de la 
colonización española: llamcay, trabajo; 
minca, trabajo comunitario; aini, trabajo 
colectivo familiar; rantinpac, trabajo soli-
dario, de ayuda mutua; mita, trabajo obli-
gado, forzado por los españoles/hecho 
por turnos (en el incaico); y maquimaña-
chii, trabajo de colaboración mutua, que 
se devuelve. (Pérez Orozco, 2014, p. 36) 

Los trabajos asumen variadas formas siempre 
en relación a la comunidad en la que se desarrollan 
y las relaciones sociales que en ellas se establecen; 
los trabajos son, en sí mismos, relaciones socia-
les. Se puede afirmar que el trabajo campesino es 
el responsable de la provisión de alimentos18 a la 
comunidad -local y mundial- , que el trabajo fabril 
artesanal o industrial implica una transformación 
de una materia prima en un objeto diferente y es 
responsable de los satisfactores materiales19 de las 
desesidades, que los trabajos de crianza20 y de cui-
dados generan la posibilidad de reproducción de la 
vida, que los trabajos de servicios producen satis-
factores intangibles, en definitiva, existen múltiples 
resultados de los procesos de trabajos. 

La organización de los trabajos de forma coo-
perativa y solidaria permite la realización de dese-
sidades abarcando el amplio espectro de las rela-
ciones de sostenibilidad a partir de la producción 
de alimentos, vestimenta, viviendas, herramientas 
y maquinarias, entre otras, pero también redes 
de crianza, comedores comunitarios, bibliotecas 
populares que permiten la reproducción de la 
vida toda. Estas formas de trabajos cooperativos 
pueden estar institucionalizadas en organizacio-
nes como las cooperativas, o sociales como las 
asociaciones civiles. Los trabajos comunitarios en 
territorio son los responsables de la realización de 
las desesidades en las comunidades. 

Las relaciones capitalistas heteropatriarcales 
y coloniales implican una apropiación-expropia-
ción de los trabajos que deviene en una conside-
ración del trabajo como mercancía -deshumani-
zándolo-21, capaz de agregar valor22 -económico/
monetario-, con una retribución denominada 
salario, asignado al obrero.23 

La racionalidad instrumental, propia de estas 
relaciones, realiza una abstracción de los hace-
res humanos, reduciéndolos a tiempos de traba-
jo, transforma a los y las trabajadoras en fuerza 
de trabajo, mano de obra, capital humano, o, más 
impersonalmente aún, en masa salarial. A la vez, 
esta imposición genera una reducción de las 
actividades consideradas trabajos a su expresión 
mercantil-en relación de dependencia y empleo o 
autónoma- , una subordinación24 y un  descono-
cimiento de las actividades de cuidados y crian-
za de la vida, y una asignación diferenciada de 
salarios en relación al género, la raza, la actividad 
desarrollada, el sector de la economía conside-
rado en función de las ganancias que genera, y el 
producto que se obtiene. 

El patriarcado asigna a las mujeres y cuerpos 
feminizados las tareas de reproducción y las 
relaciones capitalistas las desconocen como 
capaces de agregar valor lo que implica su des-
valorización económica. La crianza de la vida, su 
creación y cuidado se relegan al ámbito íntimo de 
lo doméstico . Las tareas de cuidados25 y crianza 
son las que más bajos salarios obtienen en caso 
de ser realizadas en relación de dependencia y 
sin retribución monetaria26 cuando se realizan en 
el ámbito doméstico. La división sexual del tra-
bajo27 asigna tareas según el género, a la vez que 
las jerarquiza y valoriza28. El entronque patriarcal 
permitió que el patriarcado colonial se aliara con 
algunos tipos de patriarcados ancestrales cons-
truyendo sobre los cuerpos de las mujeres,ver-
daderos territorios de expropiación y conquista, 
subordinando a las mujeres racializadas a la con-

25

13 El patriarcado constituye un sistema de dominación que subordina a las mujeres, a niños y niñas y a los grupos minorizados. Debe 
entenderse como un sistema y dispositivo intersectado por variables económicas, raciales, culturales y religiosas, entre otras. De la mano del 
contrato sexual, aparece la restricción a la libertad de elección de la sexualidad. Así, la heterosexualidad se constituye en palabras de Rich 
(1996) “como una institución política que disminuye el poder de las mujeres”. La clave para entender la obligatoriedad de la heterosexualidad, 
es el castigo y el disciplinamiento sobre los cuerpos cuya sexualidad es disidente para el orden social imperante.   (Diseño Curricular de la 
Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E.,Resolución 1463/18 p.81).

14 En general se trata de procesos violentos- aunque instituidos legalmente- que desconocen a las comunidades ancestralmente 
asentadas en los territorios, sus prácticas vitales, sus lógicas relacionales y las relaciones que en ellos se establecen. “Es común en muchas 
zonas, que vengan, te encierren. Te ponen casillas y te ponen paramilitares y gente armada de otra zona y te amenazan. No te dejan salir si 
quedaste adentro. Hay un campo con 24 mil hectáreas, el empresario vino y alambró todo y quedaron familias adentro, afectadas directamente. 
Y las otras familias son las que vienen por fuera, como decía recién, pero que tienen el derecho también de seguir pasando porque hay un río, 
que es el Río Dulce. Son 300 familias que no pueden cruzar los animales para allá, porque la situación del noreste de Córdoba, en la Rinconada, 
es todo salitre, no hay agua dulce. Entonces al brazo del Río Dulce se llevan todos los animales, que son muchas cabezas de vacuno y muchas 
cabras y muchas ovejas, que se las lleva cuando viene el tiempo de sequía para allá. No están quedando más campesinos, que son parte de 
una cultura también. Esa es la realidad que vamos a mostrar en ese día, marchando por eso, por todas las reservas que tenemos en Argentina, 
los minerales, lo ambiental y todo lo que significa defender lo nuestro. Lo nuestro, decimos para todos, cuando decimos tierra y defendemos 
la tierra, decimos que es porque somos parte de la tierra y no es que queremos la tierra para nosotros como hace el Estado, que nos pide que 
hagamos un cuadrito y que tengamos título, sino que todos somos parte de la tierra, y queremos seguir produciendo, estar, vivir, seguir con 
nuestra cultura, que es parte de todo, que nos quieren borrar y nos quieren hacer tapar la boca.” (Entrevista a Marcos Vargas de la Unión de 
Campesinos del Noreste de Córdoba (UCAN), localidad de Rinconada, Córdoba).

15 Se suele denominar regalías a los ingresos que provienen de las riquezas de los subsuelos, petróleo, gas, etc., aunque la ciencia 
económica hegemónica asigna esta denominación para la retribución de las tecnologías.

16 Los procesos de formación de los latifundios, las haciendas, entre otros, responden a estas consideraciones y la instauración de los 
monocultivos como bases económicas de algunos territorios, también.



El 1º de enero de 1804, Dessalines declara la 
independencia y en la Constitución  de 1805 los 
“negros” nacen, viven y mueren libres”, sí, pero 
ya no más franceses, sino haitianos. Nace una 
república negra con nombre de un pueblo pre-
existente. 

La Revolución Haitiana también tuvo impacto en 
las luchas independentistas de Abya Yala. Después 
de que Simón Bolívar había sufrido una serie de 
derrotas en Venezuela en 1815-16, Haití le otorgó 
refugio dos veces, y le dio dinero y armas para que 
regresara a tierra firme a luchar. A petición de Haití, 
Bolívar proclamó la abolición de la esclavitud en la 
América española.

Las noticias de la revolución negra en Saint-
Domingue se extendieron también al Sur de 
Estados Unidos. Como resultado de la insurrección 
de esclavos en Haití, gran número de hacendados 
franceses huyeron a Norteamérica, principalmente 
a Nueva Orleans y Charleston, llevando consigo 
a sus esclavos. Desde principios de la década de 
1790, las revueltas de esclavos fueron achacadas 
a la influencia de la Revolución haitiana. Charles 
Deslondes, uno de los líderes de la revuelta de 
esclavos en el sur de Luisiana en 1811, la más 
grande en la historia norteamericana, era un mulato 
libre de Saint-Domingue. En muchas partes del Sur 
de Estados Unidos, negros libres se rehusaban a 
celebrar el 4 de julio (Día de la Independencia de 
Estados Unidos, en 1776), celebrando en cambio el 
día de la Independencia de Haití (el 1° de enero).

Haití es un faro para los oprimidos de todos los 
países. Y su impacto fue, sobre todo, el unir la lucha 
por la liberación negra a una transformación de las 
estructuras sociales. 

De modo que la Revolución Haitiana no sólo fue 
la más radical de todas las llevadas adelante en 
territorio de Abya Yala, sino, incluso, “más ‘francesa 
que la francesa”, en tanto se propuso realizar 
(concretar) la “universalidad” (abstracta) de los 
principios proclamados por la burguesía francesa 
al postular la plena emancipación y otorgar 
igualmente plena ciudadanía a las y los esclavos 
afroamericanos. Y es que la revolución haitiana fue 
una revolución interseccional en términos de color, 
clases y géneros.

La pluriversalidad15 como potencia, como 
horizonte: Haití, la Revolución que nos 
permite seguir soñando

En el siglo XVIII, la esclavitud se había convertido 
en la metáfora principal de la filosofía política 
de Occidente para connotar todo lo negativo 
de las relaciones de poder: la esclavitud como 
degradación del espíritu humano. La libertad, su 
antítesis conceptual, era para los pensadores 
del llamado “Iluminismo” el más alto y universal 
de los valores políticos. Sin embargo, esta 
metáfora política comenzó a arraigarse en 
una época en que la práctica económica de la 
esclavitud -la sistemática y altamente sofisticada 
esclavitud capitalista de pueblos no europeos 
como fuerza de trabajo en las colonias- se iba 
incrementando cuantitativamente e intensificando 
cualitativamente, hasta el punto que, a mediados 
del siglo XVIII, todo el sistema económico de 
Occidente estaba basado en ella. El proyecto 
de modernidad formulado por los filósofos del 
“iluminismo” en el siglo XVIII organizó la totalidad 
del espacio y el tiempo -todas las culturas, pueblos 
y territorios del planeta, pasados y presentes- 
en una gran narrativa universal. El “iluminismo” 
contribuyó decididamente a la organización 
colonial del mundo por el cual, los saberes, los 
lenguajes, las memorias y los imaginarios de los 
pueblos conquistados violentamente por el capital 
mercantil europeo, fueron negados, silenciados, 
inferiorizados y/o excluidos de esa gran narrativa 
universal. En esa narrativa “iluminista”, la 
experiencia particular de Europa se constituye en 
una idea universalista donde los tiempos y espacios 
de otras particularidades (Oriente, África, América) 
son inferiorizados y/o excluidos. 

Esa conformación colonial del mundo establece 
un occidente europeo como lo moderno y avanzado 
y los “Otros”, como el resto de los pueblos y 
culturas del planeta “atrasados, bárbaros”. 
En esta narrativa universalista, se niegan los 
derechos de los pueblos conquistados a partir de 
afirmar los derechos del conquistador, es decir, 
del capital mercantil europeo. Y ese derecho 
del conquistador se concibe como derecho de 
propiedad, como propiedad privada. Es este, 
entonces, un universalismo no-universal en la 
medida que niega todo derecho diferente al 
derecho capitalista liberal, que está sustentado en 
la propiedad privada.  La explotación de millones de 

26
15 Llevar la diversidad epistémica al canon del pensamiento para crear un pluri-verso de significados y conceptos, donde la conversaciòn 

inter-epistémica entre muchas tradiciones epistémicas produzca nuevas definiciones de antiguos conceptos e invente conceptos 
pluriversales donde “todos definamos para todos” (pluri-verso) en lugar de “uno para todos” (uni-verso). en Grosfoguel, R. (2013). Racismo/
sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y los cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI. Recuperado en http://www.
revistatabularasa.org/numero-19/02grosfoguel.pdf. 



sideración de subhumanas por lo que, a las opre-
siones de género, se le intersectan las de clase y 
raza29.  El ser-estar y los haceres de las mujeres 
son invisibilizados, subordinados intersectada-
mente, en algunos casos, subhumanizados, y en 
la mayoría de los mismos, no reconocidos sala-
rialmente en forma igualitaria. 

A estas consideraciones hay que agregarle 
que las mujeres han participado siempre de las 
tareas de producción, antes y después de las 
relaciones mercantiles, por lo que su asignación 
laboral ha sido, generalmente, doble30. O bien en 
lo doméstico y en las tareas de producción, o en 
dobles jornadas de tareas de reproducción en 
relación a la clase social. Y se convierte en triple 
cuando las mujeres realizan sus desesidades de 
participación en múltiples haceres relacionados 
con la militancia, la participación social, cultural, 
religiosa entre otras. En cualquiera de los casos, 
las opresiones de raza operan desde la colonia-
lidad del poder31 en los territorios del sur global, 
intersectadas con las de clase y género. 

Las relaciones sociales capitalistas implican 
que los dueños de los medios de producción 
-capitalistas, empresarios, burguesía- se consti-
tuyen en demandantes de mano de obra e impo-
nen sus condiciones al contratar en función de 
sus objetivos de acumulación, y la mano de obra 
o fuerza de trabajo-obreros y obreras, trabaja-
dores y trabajadoras, proletariado- se ofrece a la 
espera de ser demandada y retribuida en fun-
ción de sus necesidades. Para que esta relación 
sea posible fue requerida –en occidente– la 
libertad jurídica para contratar, situación que 
se pregona como una conquista, sin considerar 
la compulsión económica de quienes fueron 
desposeídos de sus medios de producción para 
aceptar tal forma de contratación32. Este tipo de 
relación social ha sido cosificada bajo el nombre 
de mercado laboral, oferta laboral y demanda 
laboral, y sobre ellos se realiza un análisis ma-
temático que deviene también en el análisis de 
población activa, pasiva, empleada, desemplea-

da, y las tasas asociadas a ellas en relación a 
la población total de un espacio considerado. 
En el ámbito mercantil, desde las miradas críti-
cas, la conceptualización hegemónica de clase 
social está ligada a la propiedad de los medios 
de producción y a la condición en relación a los 
trabajos que las personas tienen, y se conside-
ra que los intereses contradictorios entre ellas  
-la ganancia/acumulación y la supervivencia 
respectivamente- son la base de las luchas de 
trabajadoras y trabajadores buscando conquis-
tar derechos. 

Las relaciones laborales son objeto de políti-
cas estatales -en relación al empleo generalmen-
te- y reguladas por leyes, reglamentos, norma-
tivas, estatutos, entre otros, que establecen las 
normativas jurídico-administrativas referidas a la 
contratación, los derechos y obligaciones de las 
partes, las condiciones de trabajo, los salarios, 
entre otras. Las regulaciones y normativas son 
consecuencia de las luchas de trabajadoras y 
trabajadores en reclamo de vidas que merezcan 
ser vividas. 

Las conquistas en las condiciones laborales 
implican los reconocimientos salariales, las jor-
nadas de trabajo, el derecho a la asociación sin-
dical, el régimen de licencias, la seguridad social, 
entre otras. Las luchas de los sectores subalter-
nos por el reconocimiento de los derechos en 
torno a los trabajos devienen en incorporación de 
sus demandas al cuerpo de normativas jurídicas. 
A las demandas obreras por reconocimientos y 
condiciones de trabajo se suman las demandas 
de las economías feministas, cupos laborales 
para mujeres y personas trans, licencias por 
maternidad -y paternidad-, igual remuneración 
por igual tarea, entre otras que devienen de las 
luchas feministas y del colectivo lgtbiq+. Y se 
puede postular que las demandas por los territo-
rios de los pueblos preexistentes y del campesi-
nado están relacionadas con los trabajos, habida 
cuenta de la inseparabilidad entre unos y otros en 
sus sistemas de vidas y sus prácticas culturales. 

27

17 “Concebido como un derecho individual según la concepción occidental de los derechos humanos, la propiedad se encuentra en el centro 
de la línea divisoria del norte global/sur global. Se desarrolla históricamente a través de una serie de cuestiones jurídicas transformadoras: de 
la cuestión general de la legitimidad de la ocupación europea de las tierras del nuevo mundo (…) a la cuestión de la naturaleza de la tierra como 
una cosa, un objeto de propiedad privada (…) A un concepto que depende de connotaciones políticas como la ocupación, le sucede el concepto 
neutral de posesión física que implica el derecho de propiedad sobre una cosa. Esa cosa, en el momento en que se creó el derecho de propiedad 
es, básicamente, la tierra. (Sousa Santos,2010). 

18 “Los pequeños agricultores y las mujeres producen el 70% de lo que comemos; lo demás son productos tóxicos sin nutrientes” Vandana Shiva. 
Recuperado de entrevista en Público.es “La mitad de la población mundial es campesina Hay 1.5 millones de campesinos y campesinas en 380 
millones de fincas; 800 millones más producen en huertos urbanos; 410 millones recolectan las cosechas ocultas de nuestros bosques y sabanas; 190 
millones de pastores y más de 100 millones de pescadores artesanales. Al menos 370 millones de ellos son de pueblos indígenas. Todos juntos, estas 
campesinas y campesinos son más de la mitad de la población mundial y producen al menos el 70% de los alimentos.” (ETC, 2009)

19 En ese sentido se puede afirmar que los llamados bienes económicos, las mercaderías, las cosas en general son trabajo acumulado en objetos y 
materializaciones de relaciones sociales. 

20 La CEPAL (2010) define a los cuidados como todo lo que hacemos para mantener, continuar y reparar nuestro mundo, de manera que podamos 
vivir en él tan bien como sea posible. Incluye nuestros cuerpos, nuestro ser y nuestro ambiente, todo lo cual buscamos para entretejer la compleja red 
de sostenimiento de la vida. 

21 Se produce en este caso la deshumanización del trabajo en pos de una abstracción relacionada sólo al tiempo invertido en las actividades 
laborales y equiparando estos tiempos en relación a las condiciones tecnológicas y socioproductivas que son la base para las consideraciones sobre 
la eficiencia productiva. Tal es el proceso de deshumanización implicado en estas consideraciones que los tiempos se dividen en tiempos laborales-
considerados productivos dentro de los mercados- y tiempos vitales -considerados improductivos en términos mercantiles.



trabajadores esclavos en las colonias fue aceptada 
como parte de una realidad dada por los mismos 
pensadores que proclamaban que la libertad era el 
estado natural del hombre y su derecho inalienable. 
Aun cuando los reclamos teóricos de libertad 
para la burguesía europea se transformaron en 
acción revolucionaria sobre la escena política de 
sus países, la economía esclavista de las colonias 
permaneció en la oscuridad.

En el caso de la Revolución burguesa Francesa, 
los diferentes sentidos de la esclavitud se 
confundieron irremediablemente cuando debieron 
enfrentar la contradicción fundamental entre el 
desarrollo revolucionario de la burguesía en el 
interior de Francia y el desarrollo fuera de ella, en 
las colonias francesas. Fueron necesarios varios 
años de derramamiento de sangre antes de que 
la esclavitud -la esclavitud concreta, no su mera 
analogía metafórica- fuera abolida en las colonias 
francesas. La abolición de la esclavitud no se produjo 
a través de las ideas revolucionarias o incluso de las 
acciones revolucionarias de Francia, sino a través 
de los esclavos mismos contra la propia Francia. La 
colonia de Santo Domingo (Haití) fue el epicentro 
de esta lucha y lo que los revolucionarios haitianos 
hicieron fue “aprovecharse” de la coyuntura política 
que ofrecía la revolución burguesa en Francia. Como 
dice Mignolo “Es totalmente eurocéntrico pensar que 
los esclavizados africanos se dieron cuenta que eran 
esclavos y que podían liberarse porque lo hicieron 
los franceses. Los esclavizados africanos sabían 
desde el momento en que los capturan en África que 
una posibilidad era liberarse, y sus esfuerzos hasta 
ese momento los habían conducido al marronaje 
(escapados de las plantaciones y viviendo en precaria 
libertad), hasta que en 1791 construyen la decisión 
política de su emancipación”.

La propagación de la lógica de la libertad en 
las colonias, amenazaba con desbaratar el marco 

La Revolución burguesa francesa de 1789: 
Olimpia de Gouges para seguir pensando 

interseccionalmente.

Si la mujer tiene el derecho a ser llevada al 
cadalso, del mismo modo tiene el derecho a 

subir a la tribuna.

Defender pensamientos ligados a la cuestión 
femenina en la Francia de la Revolución 
burguesa podía costar la vida. Olimpia de 
Gouges, nacida en aquella Francia, representa 
un paradigma de la in-justicia patriarcal: fue 

institucional de la economía esclavista sobre la 
que se apoyaba una parte tan importante de la 
burguesía francesa. La Revolución Haitiana fue la 
prueba de fuego que comprobó, que los ideales del 
“Iluminismo” francés, eran parte de esa narrativa 
universalista de carácter occidental, blanco, 
burgués y patriarcal. 

Es preciso entonces, construir una mirada 
pluri-versal de la organización de los pueblos 
y las sociedades permitiendo que en el ámbito 
escolar ocupen un tiempo y un espacio lo que ha 
sido negado, invisibilizado, cuando no, asesinado. 
Invitamos entonces a ponerse lentes multicolores 
que posibiliten conocer la revolución de Haití  y 
desde allí “volver a conocer” la revolución francesa. 
Empezar a construir narrativas pluriversales desde 
Haití permite observar que hay otros tiempos 
y otros espacios además del tiempo lineal y el 
espacio homogéneo en el que se han construido 
las ciencias sociales, políticas y económicas 
hegemónicas. Y existen otros tiempos y otros 
espacios porque hay pueblos y sociedades que 
organizan sus formas de ser y estar en el mundo 
desde otras concepciones epistémicas que 
brindan la posibilidad de desarrollar una ecología 
de saberes. Empezar por Haití entonces, permite 
desmontar el ordenamiento epistémico de las 
poblaciones en el tiempo que impuso esa  narrativa 
eurocéntrica como universal, por la cual, unos 
pueblos, los más bárbaros, se hallan congelados 
en el pasado y no han salido de su “minoría de 
edad”, mientras que otros, los europeos civilizados, 
pueden hacer uso autónomo de su razón y viven en 
el presente. Empezar por Haití, permite observar 
que es posible otra narrativa construida desde un 
lugar de enunciación dado por el color de piel, la 
condición social y el género que tiene cosas para 
decir: que son posibles formas otras de organizar 
las relaciones sociales en y con la naturaleza, 
formas otras de ser y estar en el mundo.

asesinada por decir, por pensar, por ser y hacer 
contra el histórico dominio de los hombres. La 
mentada Liberté, Egalité, Fraternité fue puesta 
en cuestión por Olimpia y otras mujeres de los 
clubes revolucionarios. Amparados en la idea 
de la igualdad natural de los seres humanos, 
los revolucionarios de la Asamblea Nacional 
proclamaron en 1791 los Derechos del Hombre 
y el Ciudadano que, al negar el acceso de las 
mujeres a los derechos políticos, en realidad 
le negaban libertad e igualdad. De Gouges 
(nacida Marie Gouzé en Montauban) era hija 
de un carnicero y una lavandera y a los 16 años 

28 C.S.PyE. 2022



Los ámbitos organizacionales establecen las 
formas de administración de sus recursos huma-
nos, y las sistematizaciones registrales de las ac-
tividades y resultados de los procesos de trabajo, 
se utilizan como base para la toma de decisiones 
en función de los objetivos de acumulación. Los 
sistemas de información contable producen la 
información requerida bajo normas técnicas 
establecidas, registrando las actividades valo-
rizadas monetariamente y esa información es 
utilizada para dicha toma de decisiones. Las 
planillas de sueldos y de asistencia, entre otras, 
sistematizan la información contable acerca de 
los trabajos. Se puede notar que, en función del 
objetivo de ganancia, pese a que todas las teo-
rías de la economía política asignan al trabajo la 
capacidad de agregar valor, en las registraciones 
contables se considera un resultado negativo, y 
en los procesos de producción un costo que hay 
que disminuir. 

Es posible afirmar que no existen producción y 
reproducción de la vida sin estos dos elementos 
esenciales: los bienes comunes y los trabajos. 
Los procesos de sostenibilidad o creación/crian-
za de la vida son posibles en tanto y en cuanto se 
acceda a los bienes comunes, y sean posibles las 
tareas de producción y reproducción. 

Los trabajos humanos, en y con, los bienes 
comunes, generan productos tangibles o intan-
gibles que permiten realizar desesidades. A esa 
práctica económica se la denomina producción. 
Cada producto, entonces, no es sólo una cosa, 
sino que representa una relación social en la que 
hay elementos de la base natural y trabajos que 
agregan valor (no exclusivamente representados 
monetariamente). 

Los procesos productivos implican no sólo la 
utilización de elementos materiales y trabajos, 
sino la aplicación de técnicas que son los sabe-
res humanos en relación a la forma de producir, 
por un lado, y tecnologías que son los trabajos 
acumulados que facilitan el proceso productivo, 
por el otro. A la vez, establecen una relación entre 
quienes producen y el resultado de su actividad 
que genera una construcción identitaria de traba-
jador/a-productor/a. 

El imperio inca, por ejemplo, desarrolló múl-
tiples técnicas relacionadas a los trabajos agrí-
colas a partir de sus laboratorios a cielo abierto 
en los que se sembraban semillas en terrazas a 

diferentes alturas para observar sus potenciali-
dades de crecimiento en diversos climas, niveles 
de humedad y suelos; una vez determinada la 
mejor relación para cada semilla, se planifica-
ban las siembras en aquellos lugares del vasto 
imperio que reunían esas características. Estos 
conocimientos y técnicas permiten, cientos de 
años después, desarrollar una variedad de espe-
cies, reproducir las semillas, y lograr abundantes 
cosechas respetando los sistemas de vida33. Los 
camellones, las cochas, los sistemas de canales 
hidráulicos, son tecnologías y técnicas también 
utilizadas para maximizar producciones agrícolas 
en la actualidad. 

La ciencia económica hegemónica incorpora 
a las tecnologías34 como factor productivo dado 
la injerencia que tiene en los procesos de pro-
ducción y sus resultados. Hablar de técnicas y 
tecnologías no sólo refiere a los avances de la 
informática y la computación, sino a todos los 
conocimientos acumulados acerca de las for-
mas de producir y a todos los diseños de herra-
mientas, maquinarias y materiales que utilizan 
las personas en sus tareas de producción para 
resolver los problemas que los procesos produc-
tivos van planteando y facilitar la tarea. En este 
análisis, podemos incorporar dos dimensiones: 
una, las tecnologías y las técnicas responden a 
los problemas que los procesos van presentando, 
a partir de saberes y conocimientos acumulados 
en la comunidad, acumulación que no refiere al 
sentido capitalista ni a la linealidad moderna sino  
a prácticas colectivas ancestrales recuperadas y 
utilizadas por la comunidad; y dos, que la facilita-
ción del proceso deviene en una disminución del 
tiempo dedicado al proceso productivo y permite 
el abordaje de otros haceres relacionales para 
la realización de desesidades en relación a las 
prácticas culturales de entendimiento, participa-
ción, ocio, creación, libertad, entre otras35. 

Los procesos productivos se organizan alre-
dedor de objetivos, disponibilidad de materiales 
e insumos, trabajos, conocimientos técnicos, 
tecnologías disponibles. El resultado del pro-
ceso deviene en producto que tiene un valor de 
uso como satisfactor de desesidades. La canti-
dad de productos a elaborar está en relación di-
recta con las condiciones generales del proceso 
y con las relaciones sociales en las que éste se 
inserta . Establecer el objetivo del proceso de 

29

 22 Sin embargo “el trabajo constituye mucho más que un factor de producción: propicia creatividad, moviliza energías sociales, preserva 
la identidad de la comunidad, despliega la solidaridad y utiliza la experiencia organizacional y el saber popular para satisfacer necesidades 
individuales y colectivas” (Max Neef p. 103).

23 Pese a esta “asignación”, las infancias han sido y son mano de obra utilizada en el mercado. Se calcula que 1 de cada 10 niños y niñas del 
mundo trabajan y suman más de 152 millones. (OIT, 2017)

24 La inclusión trabajadores y trabajadoras autónomas al ámbito mercantil en el marco de relaciones de explotación capitalista responde 
a la irrupción de las flexibilizaciones laborales propias del capitalismo neoliberal en los ámbitos empresariales: trabajadoras y trabajadores 
flexibles, contratos de hora cero, uberización, entre otros; en nuestro país, representados por los y las monotributistas contratados y 
contratadas por las organizaciones empresariales y estatales que llevan a los trabajadores a resignar derechos laborales conquistados para 
sobrevivir. Quizás su mayor grado de expresión sociológica e ideológica sea la figura del “emprendedor” donde se pierde hasta la condición 
de trabajador autónomo para pasar a ser un “empresario de sí mismo”.



se casó con un cocinero mucho mayor que 
ella con quien tuvo dos hijos. Pronto quedó 
viuda y cambió su nombre por el de Olimpia de 
Gouges. En Parìs se integró al mundo del teatro 
y las letras transformando-se y siendo parte de 
las activistas feministas de esos tiempos. 
En ese contexto, profesó en escritos la 
necesidad de la abolición de la esclavitud, 
referenció y denunció la situación de 
las mujeres, sus textos demuestran el 
compromiso de Olmpia en clave de clases 
sociales, colores y generos. Escribió y montó 
la obra de teatro La esclavitud de los negros 
que fue un verdadero manifiesto abolicionista 
que le costó varios días de cárcel. Otro de 
sus escritos, llamado la Declaración de los 
Derechos de la Mujer y la Ciudadana de 1792, 
sostiene que: “la ignorancia, el olvido o el 
desprecio de los derechos de la mujer son 
las únicas causas de la desgracias públicas y 
la corrupción de los gobiernos” y que existen 
derechos “inalienables y sagrados” para las 
mujeres. La defensa de esta Declaración y su 
oposición a la pena de muerte le costó la vida 
bajo la guillotina de Robespierre en noviembre 
de 1793. Sus compañeras fueron recluidas 
en hospicios para enfermos mentales. De 
este modo, quedaba claro que la libertad, la 
igualdad y la fraternidad que proclamaba la 
revolución francesa era sólo para hombres, 
blancos, heterosexuales y propietarios.
La vida de Olimpia y de otras tantas 
mujeres de las que ni siquiera conocemos 
sus nombres revela que la lucha por los 
derechos de las mujeres ha tenido siempre 
un costo demasiado alto en un mundo regido 
por la lógica patriarcal, colonial/moderno y 
capitalista.

DECLARACIÓN DE LOS DERECHOS DE LA 
MUJER Y DE LA CIUDADANA (Redactada 
en 1792 por Olympe de Gouges y otras 
mujeres para ser decretada por la Asamblea 
nacional Francesa)

Preámbulo: Las madres, hijas, hermanas, 
representantes de la nación, piden que se 
las constituya en asamblea nacional. Por 
considerar que la ignorancia, el olvido o el 
desprecio de los derechos de la mujer son 
las únicas causas de los males públicos y de 
la corrupción de 105 gobiernos, han resuelto 
exponer en una declaración solemne, los 
derechos naturales, inalienables y sagrados 
de la mujer a fin de que esta declaración, 

constantemente presente para todos los 
miembros del cuerpo social les recuerde 
sin cesar sus derechos y sus deberes, 
a fin de que los actos del poder de las 
mujeres y los del poder de los hombres 
puedan ser, en todo instante, comparados 
con el objetivo de toda institución política 
y sean más respetados por ella, a fin de 
que las reclamaciones de las ciudadanas, 
fundadas a partir de ahora en principios 
simples e indiscutibles, se dirijan siempre 
al mantenimiento de la constitución, de 
las buenas costumbres y de la felicidad de 
todos. En consecuencia, el sexo superior 
tanto en belleza como en coraje, en los 
sufrimientos maternos, reconoce y declara, 
en presencia y bajo los auspicios del Ser 
supremo, los Derechos siguientes de la 
Mujer y de la Ciudadana:
La mujer nace, permanece y muere libre al 
igual que el hombre en derechos.
El objetivo de toda asociación política es la 
conservación de los derechos naturales e 
imprescriptibles de la Mujer y del Hombre; 
estos derechos son la libertad, la propiedad, 
la seguridad y, sobre todo, la resistencia a la 
opresión.
El principio de toda soberanía reside 
esencialmente en la Nación que no es más 
que la reunión de la Mujer y el Hombre: ningún 
cuerpo, ningún individuo, puede ejercer 
autoridad que no emane de ellos.
La libertad y la justicia consisten en devolver 
todo lo que pertenece a los otros; así, el ejercicio 
de los derechos naturales de la mujer solo tiene 
por límites la tiranía perpetua que el hombre le 
opone; estos límites deben ser corregidos por las 
leyes de la naturaleza y de la razón.
Las leyes de la naturaleza y de la razón 
prohíben todas las acciones perjudiciales para 
la Sociedad: todo lo que no esté prohibido por 
estas leyes, prudentes y divinas, no puede ser 
impedido y nadie puede ser obligado a hacer 
lo que ellas no ordenan.
La ley debe ser la expresión de la 
voluntad general; todas las Ciudadanas 
y Ciudadanos deben participar en su 
formación personalmente o por medio de sus 
representantes. Debe ser la misma para todos; 
todas las ciudadanas y todos los ciudadanos, 
por ser iguales a sus ojos, deben ser 
igualmente admisibles a todas las dignidades, 
puestos y empleos públicos, según sus 
capacidades y sin más distinción que la de sus 
virtudes y sus talentos.

30 C.S.PyE. 2022



producción permite determinar la cantidad de 
producto final, los materiales, insumos y tiempos 
necesarios, los trabajos a realizar, y las técnicas 
y tecnologías a utilizar36. La relación entre obje-
tivo, proceso y producto es la que nos permite 
hablar de eficiencia. 

En este sentido, es eficiente la producción que 
permite realizar desesidades sosteniendo los sis-
temas de vida, tanto en relación a la justicia am-
biental -utilización de elementos naturales, huella 
ecológica- como a la construcción de vidas que 
merezcan ser vividas. 

En el ámbito de la producción de alimentos, 
por ejemplo, un informe de investigación del 
grupo de acción Erosión, Tecnología, Concentra-
ción del 2018 establece que “Los campesinos, 
indígenas y agricultores familiares producen el 
70 por ciento de los alimentos del mundo, a pesar 
de contar con sólo el 25 por ciento de la tierra. 
En contraposición, las empresas del agronego-
cio cuentan con el 75 por ciento de la tierra, pero 
sólo producen el 25 por ciento de la comida” des-
armando así los mitos acerca de la productividad 
y eficiencia de la agricultura industrial y transgé-
nica37. David Barkin (2015) destacaba que: 

En América Latina hay decenas de mi-
llones de personas viviendo en miles de 
comunidades, crecientemente entrelaza-
das entre sí, para defenderse y perfeccio-
nar sus estrategias para consolidar sus 
capacidades de lograr un estilo de vida 
adecuado para ‘satisfacer’ sus necesida-
des y para seguir con sus responsabili-
dades para asegurar un equilibrio en sus 
ecosistemas. Asimismo, hay más de cien 
millones de campesinos agrupados en 
casi cien países en la organización social 
más grande del mundo “La Vía Campe-
sina” que están adelantando sus pro-
pias estrategias para enfrentar la crisis 

alimentaria (la producción comunitaria 
y familiar de pequeña escala) (Martínez 
Torres y Rosset, 2010), mal diagnosticada 
por las instituciones internacionales (e.g., 
Rosegrant et al., 2001) y los “mercaderes 
del grano” (Morgan, 1979) como un pro-
blema de la incapacidad de la agroindus-
tria y la agricultura comercial de ‘alimen-
tar al mundo’. (Polis 41) 

Los trabajos campesinos se caracterizan por 
organizarse en base a unidades productivas 
familiares como estructura básica, que desarro-
llan actividades de producción en diversos ám-
bitos –mayoritariamente agrícolas, pero también 
lo pecuario, el turismo, la artesanía, la pesca, la 
migración, lo forestal, el comercio, entre otros. - 
con objetivos de autoconsumo y redes coopera-
tivas de interrelaciones comunitarias en las que 
realizan sus intercambios. Su fin es su organiza-
ción económica que les permita vivir dignamen-
te y de manera sostenible” (Rivera, D. 2015 p). La 
racionalidad económica se basa en la relación 
trabajo-consumo, diversas relaciones en cuanto 
a la propiedad y utilización de las tierras, el uso 
eficiente de mano de obra familiar, la utilización 
de saberes ancestrales, la diversificación de los 
cultivos, los circuitos cortos y descentralizados 
de comercialización, la multifuncionalidad – sus-
tenta a las familias e integra bienes comunes 
con agricultura-, y diversas formas de organiza-
ción y cooperación. 

El desarrollo de la economía campesina 
permite resguardar la sostenibilidad de la bio-
diversidad local ya que se transmiten genera-
cionalmente los 33 conocimientos sobre los 
agrosistemas38. Dichos conocimientos permiten 
la respuesta efectiva ante condiciones adversas 
–climáticas, de mercado, políticas entre otras-, 
el sostén de objetivos de producción, y el aporte 
a la soberanía alimentaria. 

31

25 Es interesante observar que en Grecia- la “cuna de la cultura occidental”- la nobleza asignaba a mujeres y esclavos el reino de la 
necesidad y la responsabilidad sobre el sostenimiento de la vida, como nivel subhumano. Las tareas de producción y reproducción de la 
vida se limitaban al ámbito doméstico. A los hombres, ciudadanos, se les asignaba el reino de la libertad, verdaderamente humano que, 
en la esfera pública, se ocupaba de los asuntos políticos. “El trabajo para la satisfacción de las necesidades era, en la antigüedad, una 
ocupación servil que excluía de la ciudadanía, es decir, de la participación política en los asuntos públicos, a quienes lo realizaban. El 
trabajo era indigno de los ciudadanos, no porque estuviera reservado a las mujeres y los esclavos; muy al contrario, estaba reservado a las 
mujeres y los esclavos porque trabajar era someterse a la necesidad y sólo podía aceptar este sometimiento aquél que había preferido la 
vida a la libertad” (pg 26-27 Gorz, André). En este planteo, el reino de lo humano, de la libertad, comienza más allá del reino de la necesidad, 
y el trabajo, en tanto ocupación servil del reino de la necesidad, se limita al ámbito doméstico y, por tanto, el ámbito de lo económico era 
el ámbito del hogar, la esfera privada, la familia. Los pocos intercambios con artesanos y comerciantes no se configuraban como esfera 
pública porque seguían sometidos al reino de la necesidad.

26 A nivel global, las personas que trabajan profesionalmente en los cuidados sufren unas condiciones realmente pésimas. En todo 
el planeta hay 67 millones de profesionales del hogar, el 80% son mujeres. Un trabajo feminizado que en el 50% de los casos no tiene 
la protección de un salario mínimo ni de un registro horario. Desde Oxfam aseguran que la legislación laboral de los cuidados solo es 
equiparable con el resto de las normativas de otros trabajos en uno de cada diez casos. Peor aún son las coberturas sociales como la baja por 
maternidad o enfermedad: En el 90% de los casos no tienen acceso a estas prestaciones de la seguridad social. 

27 Asimismo, al incrementarse la participación de las mujeres en el trabajo asalariado, se da, además, un aumento de la mercantilización 
de los trabajos domésticos y de cuidados, actividades mayoritariamente llevadas adelante por mujeres en situaciones desfavorecidas. 

Esto lleva también a pensar en la proliferación de “cadenas globales de cuidado”, en donde las demandas de cuidado son atendidas 
por personas trabajadoras migrantes, que dejan en sus países de origen hijas, hijos u otras personas dependientes, que, a la vez, quedan 
bajo responsabilidad de otras integrantes del grupo familiar. Estas cadenas globales de cuidado generan condiciones de desigualdad y 
marginalidad. (Corina Rodríguez Enríquez). 



Ninguna mujer se halla eximida de ser 
acusada, detenida y encarcelada en los casos 
determinados por la Ley. Las mujeres obedecen 
como los hombres a esta Ley rigurosa.
La Ley sólo debe establecer penas estrictas 
y evidentemente necesarias y nadie puede 
ser castigado más que en virtud de una Ley 
establecida y promulgada anteriormente al 
delito y legalmente aplicada a las mujeres.
Sobre toda mujer que haya sido declarada 
culpable caerá todo el rigor de la Ley.
Nadie debe ser molestado por sus opiniones 
incluso fundamentales; si la mujer tiene 
el derecho de subir al cadalso, debe tener 
también igualmente el de subir a la Tribuna con 
tal que sus manifestaciones no alteren el orden 
público establecido por la Ley.
La libre comunicación de los pensamientos 
y de las opiniones es uno de los derechos 
más preciosos de la mujer, puesto que esta 
libertad asegura la legitimidad de los padres 
con relación a los hijos. Toda ciudadana puede, 
pues, decir libremente, soy madre de un hijo 
que os pertenece, sin que un prejuicio bárbaro 
la fuerce a disimular la verdad; con la salvedad 
de responder por el abuso de esta libertad en 
los casos determinados por la Ley.
La garantía de los derechos de la mujer y de 
la ciudadana implica una utilidad mayor; esta 
garantía debe ser instituida para ventaja de 
todos y no para utilidad particular de aquellas 
a quienes es confiada.
Para el mantenimiento de la fuerza pública 
y para los gastos de administración, las 
contribuciones de la mujer y del hombre 
son las mismas; ella participa en todas las 
prestaciones personales, en todas las tareas 
penosas, por lo tanto, debe participar en la 
distribución de los puestos, empleos, cargos, 
dignidades y otras actividades.
Las Ciudadanas y Ciudadanos tienen el 
derecho de comprobar, por sí mismos o por 
medio de sus representantes, la necesidad 
de la contribución pública. Las Ciudadanas 
únicamente pueden aprobarla si se admite 
un reparto igual, no solo en la fortuna sino 
también en la administración pública, y si 
determinan la cuota, la base tributaria, la 
recaudación y la duración del impuesto.
La masa de las mujeres, agrupada con 
la de los hombres para la contribución, 
tiene el derecho de pedir cuentas de su 
administración a todo agente público.
Toda sociedad en la que la garantía de los 

derechos no esté asegurada, ni la separación 
de los poderes determinada, no tiene 
constitución; la constitución es nula si la 
mayoría de los individuos que componen la 
Nación no ha cooperado en su redacción.
Las propiedades pertenecen a todos los 
sexos reunidos o separados; son, para cada 
uno, un derecho inviolable y sagrado; nadie 
puede ser privado de ella como verdadero 
patrimonio de la naturaleza a no ser que la 
necesidad pública, legalmente constatada, lo 
exija de manera evidente y bajo la condición 
de una justa y previa indemnización.
Epílogo: Mujer, despierta; el rebato de 
la razón se hace oír en todo el universo; 
reconoce tus derechos. El potente imperio de 
la naturaleza ha dejado de estar rodeado de 
prejuicios, fanatismo, superstición y mentiras. 
La antorcha de la verdad ha disipado todas 
las nubes de la necedad y la usurpación. El 
hombre esclavo ha redoblado sus fuerzas y 
ha necesitado apelar a las tuyas para romper 
sus cadenas. Pero una vez en libertad, 
ha sido injusto con su compañera. ¡Oh, 
mujeres! ¡Mujeres! ¿Cuándo dejaréis de estar 
ciegas? ¿Qué ventajas habéis obtenido de la 
revolución? Un desprecio más marcado, un 
desdén más visible. [...] Cualesquiera sean los 
obstáculos que os opongan, podéis superarlos; 
os basta con desearlo.

Haití hoy

«Como mínimo Francia debería reembolsar 
más de 28.000 millones de dólares 
americanos a Haití»

Por Thomas Lalime | 29/01/2020 | América 
Latina y Caribe
Le Nouvelliste publica en esta edición 
una entrevista realizada por el Doctor en 
Economía Thomas Lalime, cronista de la 
sección Economía del periódico, con el 
célebre economista francés Thomas Piketty 
sobre en qué forma sus trabajos podrían 
ayudar a esclarecer la elección de las 
políticas públicas en Haití. El director de los 
estudios en la Escuela de Altos Estudios 
en Ciencias Sociales (EHESS) y eminente 
profesor de la Escuela de Economía de París, 
Piketty, respondió de manera transparente y 
sin maquillajes a sus preguntas.
Thomas Lalime (T.L): Después de El Capital 
en el siglo XXI en 2013, usted presenta al gran 

32 C.S.PyE. 2022



El aporte de los trabajos campesinos en la 
producción de alimentos sanos, la conservación 
de la biodiversidad y su relación con la huella 
ecológica, pese al desarrollo del agronegocio, 
retoma la preeminencia de la producción y dis-
tribución frente a las lógicas productivistas y de 
la acumulación, subvirtiendo las prioridades y 
objetivos hegemónicos 

Se estima que a nivel mundial existen 
1,2 mil millones de unidades productivas 
campesinas (Charvet, 2005), y este mis-
mo autor considera que la población de 
familias campesinas en la actualidad, no 
es para nada despreciable, si se tiene en 
cuenta que constituye aproximadamente 
las dos quintas partes de la población. 
Por su parte, diversos estudios apun-
tan a que las comunidades campesinas 
siguen teniendo un peso importante en 
las sociedades modernas, a pesar de las 
fuertes tendencias de globalización en 
los diferentes ámbitos de la sociedad. Se 
estima que, en la última década del siglo 
XX, aproximadamente 2.000 millones 
de personas dependían de la agricultura 
tradicional con sistemas agrícolas com-
plejos y diversos (Pretty y Hine, 2003) 
… []que 1.500 millones de campesinos 
distribuidos en 380 millones de fincas 
en el mundo, generan mayor empleo que 
las actividades propias de los agro-ne-
gocios. (Santacoloma-Varón, L. 2015, 
p.42-43)

El desarrollo de actividades ganaderas y pas-
toriles propio de la economía campesina cuenta 
con otro aspecto importante que es la trashu-
mancia y que puede ser considerado un proceso 
productivo en sí mismo, compartiendo caracte-
rísticas de las economías campesinas pero in-
corporando sus particularidades en relación a las 

temporalidades – veranada, invernada-, a la com-
plementación de diferentes pisos ecológicos, a 
la conformación de su circuito económico, a las 
condiciones socio-institucionales de propiedad 
y tenencia de las tierras. En nuestra provincia, 
la Ley Nº 3016 tiene el objetivo de garantizar el 
derecho de las familias trashumantes a transitar 
con su ganado por las huellas de arreo, chocando 
cada vez más con el permanente cercado de las 
tierras por parte del capital privado. 

Las prácticas culturales indígenas en relación 
al desarrollo de estas actividades de produc-
ción, ordenan el ciclo anual entre áreas de valles 
y de puna o serranías, dicho de otro modo, zonas 
bajas y zonas altas según la época del año, lo 
que ha sido bautizado como control vertical de 
los distintos pisos ecológicos. En este marco 
trasladan sus animales y preparan las siembras 
y las cosechas, así como también el trabajo 
extrapredial, los rituales y las celebraciones en 
general. En estos casos, tal experimentación del 
mundo se impone muchas veces sobre el argu-
mento productivo 

Las relaciones sociales capitalistas estable-
cen el objetivo de lucro como organizador de las 
prácticas económicas de producción, a partir del 
cual se planifica, ejecuta y evalúa el proceso pro-
ductivo considerando que es eficiente en tanto 
produzca la mayor cantidad de producto posible 
en relación a los materiales utilizados, los tiem-
pos de producción y la cantidad de tiempo de 
trabajo requerido, y los costos asociados. 

Es así que, eficiencia técnica y económica, 
rentabilidad y productividad son los organiza-
dores del proceso de producción siempre en 
función de la ganancia, sin considerar las con-
secuencias socioambientales que tal paradigma 
genera en términos de extractivismo, explotación 
laboral, contaminación, entre otras. El producti-
vismo genera consecuencias de devastación del 
ambiente natural, explotación laboral, y destruc-
ción de las condiciones de posibilidad de vida. 

33

 28 El valor económico del trabajo de cuidados no remunerado que llevan a cabo en todo el mundo las mujeres de 15 o más años asciende 
al menos a 10,8 billones de dólares anuales, una cifra que triplica el tamaño de la industria mundial de la tecnología", reza el informe. Una 
actividad no remunerada que en España ocupó 130 millones de horas en 2018, lo equivalente a 16 millones de personas trabajando ocho horas 
al día y a un 14,9% del PIB, según la Organización Internacional del Trabajo. Esto serían unos 180 mil millones de euros. 

29 Según las epistemologías indígenas mayas, el género no es un principio que explique las relaciones sociales de los pueblos 
preexistentes y, por tanto, no se puede hablar de patriarcado hasta la invasión colonial. Aura Cumes plantea que “El principio explicativo 
podría ser la idea de que todas y todos nos complementamos, de que todas y todos formamos parte de la vida y del todo. El principio de la 
existencia no es el individuo, sino el par a través de lo cual se pueden crear acuerdos y construir una vida basada en lo poli y lo pluri. El género 
no fue una organización básica de los Pueblos Originarios, eso viene después.” (Revista de la universidad de México. Abril 2021) 

30 Si tomamos en cuenta, además, la suma de ambos trabajos, el remunerado y el doméstico-familiar, observamos que las mujeres 
trabajan una hora más al día que los hombres durante los veinte años de los que disponemos de datos. Esto significa que a la semana trabajan 
alrededor de siete horas más: una jornada laboral. De esta forma, las mujeres abastecen a la sociedad en mayor medida que los hombres de 
los bienes y servicios necesarios para la pervivencia. Esto es, la vida se sostiene, mayormente, por el trabajo desempeñado por las mujeres, 
tanto fuera como dentro de los hogares. Como contrapartida, ellas disponen de menos tiempo que ellos para el ocio, la vida social y los 
trayectos. Un desigual acceso al ocio, a la vida social, al tiempo propio y a la movilidad merma la capacidad de actuar de las mujeres afectando 
su bienestar. (Matxalen Legarreta Iza y Marina Sagastizábal Emilio-Yus, 2018) Universidad del País Vasco, UPV/EHU EsF Dossier 29 2018. En 
el caso de Argentina, al decir de Luciana Peker: “las diferencias de género a la hora de barrer, limpiar y cocinar quitan tiempo para disfrutar, 
estudiar, descansar, trabajar y hacer deportes entre otras cosas. Por supuesto a mayor dificultad, mayor diferencia de género ¿la igualdad? 
Mal, gracias. En cuatro horas podés ver una serie, hacer un postgrado, terminar una biblioteca en taller de carpintería, leer un libro, correr, 
arreglar la moto, hacer changas, trabajar, tuitear, tomar una cerveza con amigas, tener sexo, patinar con tu hija, tejer, dormir, escuchar música, 
escribir, mirar Instagram, merendar en un bar, retomar clases de yoga. Sin embargo, todo el goce se diluye en esas cuatro horas diarias que 
no son dedicadas a pavear, disfrutar, ejercitarse o charlar, sino en realizar tareas del hogar” (Peker, Luciana Diferencias de género a la hora de 
barrer, limpiar y cocinar en Página 12 https://www.pagina12.com.ar/189751-diferencias-de-genero-a-la-hora-de-barrer-limpiar-y-cocinar).



público Capital e ideología en 2019 con el fin 
de presentar un cuadro bastante fiel de las 
desigualdades. Haití, antigua colonia francesa, 
permanece aún como uno de los países más 
desiguales del mundo. ¿Ocupó Haití un lugar 
importante en sus investigaciones?
 Thomas Piketti (T.P): Mi nuevo libro, Capital e 
ideología, presenta una historia de los regímenes 
de desigualdades, en particular los sistemas de 
justificación ideológica de las desigualdades. 
El caso de Haití juega un rol muy importante 
en mi libro, pues la manera en que la isla ha 
sido tratada por la potencia colonial francesa 
y los antiguos propietarios de esclavos ilustra 
de manera extrema (pero desgraciadamente 
representativa) la brutalidad de la ideología 
propietarista en vigor en el siglo XIX, teniendo 
como fundamento una cuasi-sacralización de los 
derechos de los propietarios, cualesquiera sean 
los orígenes y las formas de la propiedad.
 ¿Cuál es el rol de la herencia colonial en la 
emergencia, la agravación y la persistencia de 
esas desigualdades de riquezas en Haití?
 La monarquía francesa impuso en 1825 una 
muy dura deuda a Haití con el fin de compensar 
a los propietarios de esclavos despojados de su 
derecho de propiedad. Esta deuda injusta pesó 
gravemente en el desarrollo económico, político 
y humano de la isla. La deuda fue oficialmente 
pagada hasta la mitad del siglo XX. En realidad, 
es hasta nuestros días que esta pesada herencia 
esclavista y colonial ha hecho sentir sus efectos.
 T.L: Haití fue forzada a pagar una deuda de la 
independencia de 150 millones de francos-oro 

en 1825, o sea un monto capitalizado de más 
de 21.000 millones de dólares hoy, lo que en 
gran parte hundió la posibilidad de su despegue 
económico. ¿Piensa usted que Haití tiene derecho 
hoy a una reparación por parte de Francia?
 T.P: Esta deuda representaba en 1825 el 
equivalente de alrededor de tres años de 
producción de Haití (300% del PBI con el 
lenguaje de hoy) Esto sin tomar en cuenta 
siquiera los intereses que los banqueros 
franceses, y anglo-sajones no dejaron de hacer 
pagar hasta 1950 a cambio del «refinanciamiento 
de esta deuda». Francia debería hoy reembolsar 
a Haití, mínimamente con el equivalente de tres 
años del PBI haitiano actual.
En mi libro, estudio igualmente formas 
más ambiciosas de justicia transnacional 
fundada en la desigualdad de acceso 
a la educación y a los otros bienes 
fundamentales, en dondequiera uno haya 
nacido, independientemente de los orígenes 
de los unos y los otros y de toda lógica de 
solidaridad intergeneracional. Esto conduciría 
en la práctica a retribuciones mucho más 
importantes todavía en beneficio de los 
jóvenes Haitianos. Pero a partir del momento 
en que no se instrumente una norma de 
justicia de este tipo, hay que aceptar entonces 
la lógica de las reparaciones.
Fuente: http://lenouvelliste.com/article/211316/
au-minimum-la-france-devrait-rembourser-
plus-de-28-milliards-de-dollars-americains-
a-haiti-aujourdhui-soutient-le-celebre-
economiste-francais-thomas-piketty

34 C.S.PyE. 2022



Las llamadas externalidades, por ejemplo, son 
consecuencias de las consideraciones produc-
tivas alrededor del lucro y no de la realización de 
desesidades y descargan en las comunidades los 
costos de la contaminación. 

Estas consideraciones acerca del proceso pro-
ductivo bajo las relaciones capitalistas, escinden 
a quienes trabajan en él del producto obtenido, 
generando una externación –alienación- respecto 
tanto del proceso de producción como del resul-
tado del mismo. Esta situación muta la identidad 
de quienes trabajan, de trabajadores/as-producto-
res-as en trabajadores/as-consumidores/as. 

En el marco de las relaciones capitalistas, las 
organizaciones empresariales fijan los objetivos 
de maximizar la producción, producir a escala, 
ser competitivos, reducir los costos, mejorar la 
productividad, incrementar las ganancias, entre 
otras, y alrededor de estos objetivos se planifica 
todo el proceso productivo a partir de modeli-
zaciones matemáticas y sistematizaciones con-
tables. La ciencia económica hegemónica en 
su vertiente analítica ha desarrollado funciones, 
fórmulas, gráficos etc. que cosifican las relacio-
nes sociales que se generan en las prácticas de 
producción. La función de producción, el produc-
to total, medio y marginal, la teoría de los cos-
tos fijos y variables, la productividad media del 
trabajo, el equilibrio de producción son algunas 
de ellas. Una vez más, no se trata de negar su 
utilidad, sino de señalar que cosifican variables 
que son sociales y relacionales, y se erigen como 
leyes naturales, válidas universalmente, ocultan-
do su carácter histórico. 

Las organizaciones empresariales administran 
su producción tomando decisiones acerca de 
los tipos de productos, la cantidad, el aprovisio-

namiento, los procesos, etc. Las gerencias de 
producción analizan las informaciones elabora-
das en torno a la producción para tomar sus de-
cisiones. Los sistemas de información contable 
producen estos datos centrados en los procesos 
productivos y la contabilidad de costos se consti-
tuye en una información básica a la hora de tomar 
decisiones empresariales. 

Las relaciones de sostenibilidad implican la 
existencia de variados mercados en donde los pro-
ductos-resultado de las prácticas económicas de 
producción-son intercambiados entre sus produc-
tores/as con el fin de obtener la variedad de pro-
ductos necesarios para realizar las desesidades. 

Los procesos de intercambio se organizan, 
también, en función de los objetivos que la co-
munidad establezca en base a diversas lógicas y 
racionalidades. Es así que se verifica la existencia 
de múltiples tipos de intercambio y múltiples mer-
cados en donde los y las productoras ofrecen sus 
productos intercambiándolos por otros y/o por di-
nero, donde las racionalidades para asignar valor 
no tienen relación con el lucro sino con la recipro-
cidad, la solidaridad, la justicia y la igualdad. 

El elemento central identificado como 
propio de la economía indígena está ba-
sado en el poder de dar y recibir, dentro 
de las normas culturales de intercambio 
recíproco. Es una economía

basada en la apreciación personal, 
como fuente de obligación recíproca. 
Así como para la economía de mercado 
el eje ordenador o principio lógico es la 
acumulación, para la economía indígena 
el eje ordenador es la distribución. El re-
galo es el instrumento central por medio 

35

31  La colonialidad del poder, del ser, del saber y del imaginario como un sistema enredado de múltiples y heterogéneas formas de jerarquías/
dispositivos sexuales, políticas, epistémicas, económicas,  lingüísticas y raciales de dominación y explotación a escala mundial. Una de las 
varias innovaciones de la perspectiva de la colonialidad del poder es, cómo, la idea de raza y el racismo constituyen el principio organizador que 
estructura todas las múltiples jerarquías del sistema mundo. Quijano, Aníbal (1993); (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América 
Latina. En Lander, Eduardo (Comp.) (2000). La colonialidad del saber: eurocentrismo y Ciencias Sociales. Perspectivas Latinoamericanas. 
Caracas. Venezuela. Facultad de Ciencias Económicas y Sociales (FACES- USV). Instituto Internacional de la UNESCO para la Educación 
Superior para América Latina y el Caribe. (IESALC).

32 En parte del territorio europeo, la libertad jurídica implicó la ruptura de los lazos feudales, sin embargo, en los territorios del sur global, 
las relaciones laborales capitalistas se desarrollaron también bajo relaciones sociales esclavas y profundamente extractivas, y relaciones 
laborales tributarias asignadas a los pueblos preexistentes como la mita el yanaconazgo y la encomienda que institucionalizan las violencias 
raciales, laborales y sexuales. 

33 Moray se encuentra a 45 km desde Atoq San Blas en Cusco. El complejo está compuesto por andenes circulares con una variación de 
altura exacta y orientación especial hacia el sol. La diferencia entre los distintos andenes (más de 100 metros de profundidad) genera que 
haya una variación en temperatura de hasta 15Cº entre los andenes superiores e inferiores. Un dato curioso, la diferencia de 15Cº entre los 
andenes es similar a la diferencia de temperatura entre la Costa y la Sierra del Perú (zonas que ocupó el Imperio Incaico en su época de auge). 
Estas diferencias climatológicas generadas por el diseño de Moray ayudaron a que los Incas pudieran experimentar con distintos cultivos 
y su adaptabilidad a diferentes climas, logrando cultivos naturalmente modificados. Cada terraza contaba con su propio canal de irrigación 
que creaba un microclima diferente. De ese modo, los incas pudieron investigar con semillas de todo tipo, desde el maíz, la fruta o la coca que 
crece en climas cálidos, la quinoa o la kiwicha, que lo hace en condiciones más frescas, hasta la patata que lo hace en ambientes fríos.

34 Se recupera acá el planteo del área Tecnología del Diseño Curricular de la Escuela Secundaria de Neuquén, para dar cuenta  que las 
tecnologías implican relaciones sociales, saberes y conocimientos en relación a las condiciones y objetivos de una comunidad en relación a 
los procesos productivos. “El programa u organización de cualquier acto con un propósito predeterminado constituye el proceso de diseño 
(...) Diseño es escribir un poema épico, realizar un mural, pintar una obra maestra, componer un concierto. Pero diseño es también limpiar y 
organizar el cajón de un escritorio, cocinar un pie de manzana, escoger lado en un partido callejero de baloncesto (. ..). Diseño es el esfuerzo 
consciente por imponer un orden significativo" (Serrano 2001, p.3) Se entiende al diseño como la actividad esencial en el proceso de creación 
de cualquier objeto y sistema tecnológico que involucra tanto su imagen mental inicial, como la representación gráfica, los diagramas y 
dibujos, el modelado y la programación de las actividades de producción y control. Desde el enfoque de Buch (1999), el objeto tecnológico o 
sistema tecnológico abarca una diversidad de objetos tanto de origen orgánico como inorgánico, que recorren un proceso de transformación 
que entran en contacto con diversidad de sujetos que ejercen sobre él varias funciones”. Res 1463/18, pp. 300-301.



del cual se establecen alianzas que per-
miten entrever relaciones para conformar 
un sólido tejido social. El desarrollo de 
esta economía basada en la generosidad, 
a su vez, trae prestigio y respeto, un be-
neficio social derivado precisamente del 
dar. La regla básica es que cada “regalo” 
debe ser retornado, reciprocado. Por lo 
tanto, es fundamental la obligatoriedad 
de recibir el regalo. De esta manera, se 
busca generar un perpetuo ciclo de inter-
cambios y reciprocidad, como fin último 
y creación cultural. (Economía indígena y 
mercado, 2007) 

Plantea Mignolo (2016) que: “para tres cuar-
tas partes del mundo el mercado no es un lugar 
donde se consume el salario, sino un lugar de 
encuentro, de sociabilidad, de intercambio en 
comunidades donde se trabaja para vivir y no se 
vive para trabajar y consumir”. 

Un estudio de los procesos de in-
tercambio en la amazonia colombiana 
analiza las formas de intercambio de 
productos de la agrobiodiversidad exis-
tente entre las familias que habitan en la 
región. Los autores destacan que las co-
munidades que habitan actualmente en 
el espacio amazónico se destacan por 
tener prácticas basadas en un sistema 
productivo de intercambio y autoconsu-
mo que integra los ciclos agroecológi-
cos y climáticos en torno a una lógica de 
redistribución y relaciones de reciproci-
dad. (Polis /12026-4/7) 

Plantea Forero (2002) que:

La economía campesina tiene un ámbito 
mercantil, en el cual las transacciones se 
rigen por el dinero, y un ámbito doméstico 
resultado de los intercambios configura-
dos por redes de solidaridad y de apoyos 
mutuos que se fortalecen en momentos de 
crisis. (Santacoloma Varon, L. 2015, p. 42). 

Asignar valor a los productos implica estable-
cer una relación entre ellos y algún otro producto 
u objeto. Las monedas sirven y han servido como 
medida de valor, aunque no son el único medio 
de cambio posible. 

Los consumos que se configuran en los diver-
sos intercambios están ligados a la realización de 
desesidades, a las producciones especializadas 
y a la complementariedad propia de las comu-
nidades, cualquiera sea el espacio considera-
do. Las lógicas acerca de los consumos están 
fuertemente relacionadas con las concepciones 
que sobre el vivir bien circulan y operen en una 
comunidad o sociedad, y con las prácticas cultu-
rales y de existencias de la misma. La propuesta 
de los consumos responsables apunta al cuidado 
de la vida tanto presente como de las generacio-
nes futuras. Los consumos desesarios se basan 
en lógicas matriciales que realizan desesidades 
fundamentales sinérgicamente39.

Los circuitos de intercambio pueden ser cortos 
o largos, directos entre productores/as-y entre 
productores/as y consumidores/as- o indirectos 
a través de agentes intermediarios, realizados en 
el marco de la comunidad o entre comunidades. 

Los circuitos cortos de intercambio permiten 
la relación directa entre productores/as y consu-
midores/as y la consideración de precios justos, 
evitando las intermediaciones, los traslados 
y sus costos asociados en términos socioam-
bientales y económicos. Los precios justos son 
aquellos que reconocen y valorizan tanto las 
materias primas e insumos como los procesos 
de trabajo involucrados en los productos que se 
intercambian sin criterios de lucro como objetivo 
último del intercambio. 

La economía solidaria establece una diferen-
cia entre comercialización y venta; la comerciali-
zación está orientada hacia las desesidades del 
consumidor y las ventas están orientadas hacia 
el lucro del vendedor. En todo proceso de comer-
cialización hay ventas, pero el punto de partida y 
el objetivo, no son iguales. 

Entre los diversos espacios político territoria-
les se producen intercambios ligados tanto a los 
productos como a los trabajos; las mismas pue-

36

 35 Se puede desarrollar un ejemplo concreto alrededor de cualquier herramienta y la capacidad de la misma para resolver un problema o 
facilitar una tarea productiva; eso es un conocimiento acumulado por la comunidad; y los materiales utilizados para construirla implican, no sólo su 
disponibilidad en tiempo y espacio, sino conocimientos acerca de las propiedades de esos materiales para resolver el problema planteado. A este 
análisis se le puede agregar cuál es la huella ecológica que genera la utilización de un material u otro.

 36 En palabras de Hinkelammert y Mora: “El análisis del valor de uso mira el proceso económico bajo el ángulo de las condiciones de posibilidad 
de la vida. Formula, por tanto, la pregunta de cómo tiene que ser producido, distribuido y consumido el producto para que el ser humano pueda 
vivir, esto es, cómo se puede realizar el proceso de reproducción en términos de un proceso de reproducción de la vida humana. Esto no implica 
una reducción del ser humano al producto (“eres lo que comes”), pero sí significa que ningún valor humano puede ser realizado si no entra en esta 
simbiosis con los valores de uso”. (p 146) 

37 En cada país, la agricultura de pequeña escala controla menos de la mitad de las tierras agrarias, pero produce la mayor parte de los 
alimentos consumidos Un ejemplo típico es el del reciente censo agropecuario de Brasil. El campesinado y la agricultura familiar manejan tan 
solo el 24,3% de las tierras agrarias, pero representan el 84,4% de las fincas y dan empleo a tres veces más personas que lo hace el agronegocio 
(que en Brasil depende del salario del hambre, con numerosos casos recientes de trabajo esclavo y de contratos de miseria).En la cuarta parte de 
tierras arables que manejan, esta agricultura de pequeña escala produce el 87% de toda la yuca, el 70% de los frijoles, el 46% del maíz, el 34% 
el arroz, el 58%de la leche, el 50% de las aves de corral, el 59% de porcino y el 30% de bovino, el 38% del café, entre otros muchos productos 
alimenticios. El campesinado cuenta con menos del 25% de las tierras agrarias, pero genera 40% de todo el valor agrícola.



den estar asentadas en operaciones de comer-
cio, voluntariados, campañas, congresos y foros 
mundiales entre otras, y basadas en lógicas rela-
cionales, recíprocas y solidarias. Las relaciones 
de reciprocidad y solidaridad entre países refle-
jan este tipo de intercambios en la cooperación 
internacional. Las brigadas médicas de Cuba son 
un claro ejemplo de estas relaciones. 

Las relaciones sociales capitalistas son rela-
ciones sociales de mercado, basadas en proce-
sos de producción para la compraventa, raciona-
lizando instrumentalmente los bienes comunes, 
a quienes producen, y a los productos. En ese 
sentido, todo se convierte en mercancía, en un 
ciclo de búsqueda de acumulación estableciendo 
un precio que permita maximizar la ganancia. 

La racionalización instrumental de las relaciones 
de intercambio implica considerar oferta a todo lo que 
es -o pretende- ser vendido y demanda a todo lo que 
es comprado -o pretende serlo-. A la vez, se asigna 
la categoría de mercancía a todo lo que circula en el 
mercado, por un lado, y se constituye una subjetivi-
dad social ligada al consumo de mercancías, por el 
otro. Las personas en tanto productoras-consumi-
doras, son clasificadas por el espacio que ocupan en 
el mercado dando lugar a una identidad ligada a los 
consumos. Los mercados se convierten en el centro 
de referencia analítica de la vida toda. 

Las organizaciones mercantiles concentran 
en las ventas el desarrollo de sus negocios. Las 
gerencias o departamentos de ventas –comer-
cialización desarrollan estrategias de marketing, 
políticas de precios, campañas, estudios de 
mercado, entre otras, con el objetivo de au-
mentar la cantidad de ventas. Es, en general, 
este departamento quien genera la información 
acerca de la evolución de las ventas, la segmen-
tación del mercado, las estadísticas, entre otras; 
información que permite tomar decisiones acer-
ca de las compras y la producción. Los sistemas 
de información contable analizan la evolución 
de las ventas y de los gastos asociados ya que 
las primeras se constituyen en la fuente de los 
beneficios empresariales. 

A partir de este tipo de producción para el in-
tercambio y el intercambio para la acumulación, 

es que el capital-principalmente en la forma 
dinero- se instituye como factor productivo; las 
inversiones, las ganancias económico-financie-
ras se consideran ligadas- básicamente- a la 
mercancía dinero cuya retribución como factor 
productivo es llamada interés. Las relaciones 
sociales capitalistas especulativas –y globaliza-
das-desarrollan un mercado de capitales en el 
que el dinero se invierte para producir más dine-
ro sin intervención de los procesos de produc-
ción materiales40. Las relaciones entre oferta y 
demanda van a establecer los precios y las can-
tidades en mercados en los que existan varios 
oferentes y varios demandantes. Los procesos 
de concentración de la propiedad han devenido 
en mercados donde sólo algunas corporaciones 
-monopólicas u oligopólicas-41 se constituyen 
en oferentes de productos y demandantes de 
trabajos y tienen poder para establecer precios, 
cantidades, condiciones generales de produc-
ción, etc. El desarrollo del mercado capitalista 
ha producido su institucionalización como refe-
rencia hegemónica de la economía y ha gene-
rado una suerte de personalización, a punto tal 
que se habla de los mercados como si se tratara 
de personas42. Cuando se establecen intercam-
bios de mercancías -materiales o inmateriales 
entre espacios político territoriales-estados 
nacionales- se denomina comercio internacio-
nal, se conceptualizan las operaciones como 
exportaciones e importaciones y se cuantifican 
monetariamente. Esta cuantificación se refleja 
en la denominada balanza comercial que refleja 
los ingresos de divisas por las exportaciones y 
los egresos de divisas por importaciones. Las 
relaciones de intercambio internacionales en-
tre países dan lugar a acuerdos comerciales 
que establecen las condiciones de intercambio, 
los precios. Los intercambios de la mercancía 
dinero en formas de préstamos internacionales 
generan las llamadas deudas externas. El poder 
corporativo del norte global impone, la mayoría 
de las veces, las condiciones en que estos in-
tercambios serán posibles, y en algunos casos, 
establecen bloqueos que impiden la comerciali-
zación, como en el caso de Cuba43. 

37

 38  En una vida agraria bien organizada y sin monocultivos extensivos, se estima que entre una y dos hectáreas son aproximadamente el terreno 
necesario para atender a las necesidades de una familia de forma autosuficiente. La huella ecológica del sistema productivo actual, el capitalismo, 
es de 2.7 hectáreas por persona. 

39 Para todos los satisfactores, plantea Max Neef (1993) que son sinérgicos aquellos que, al realizar una desesidad, estimulan y realizan 
simultáneamente otras. Por ejemplo, la producción autogestiva realiza desesidades de subsistencia a la vez que estimula y realiza desesidades de 
participación, identidad, creación, entendimiento, libertad.

40 Las corporaciones manejan más del 51% de la economía mundial, mientras que el resto es manejado por los gobiernos de los países. Esta 
situación pone entre signos de preguntas los márgenes de acción que en términos de políticas económicas tienen los gobiernos. Por ejemplo, 
frente a mercados monopólicos que fijan unilateralmente los precios, ¿cuál es la posibilidad cierta de manejar la inflación?

41 Es interesante observar que toda la teoría hegemónica acerca de la oferta y la demanda de mercado, se construye-y enseña- en base a esta 
situación denominada competencia perfecta cuando su existencia dejó de ser hegemónica hace más de un siglo. El funcionamiento del mercado 
basado en los monopolios-monopsonios y oligopolios-oligopsonios se presenta como “falla del mercado”, situación excepcional, etc. La ciencia 
económica que se enseña hegemónicamente se desliga así, de las relaciones socioeconómicas históricas en las que se asienta. “En la ciencia 
económica se utilizan muchos modelos matemáticos que: “están basados en unos supuestos que simplifican la realidad y formados generalmente 
por ecuaciones matemáticas que relacionan distintas variables.” (Martínez Coll, 2001), así se aprecia como las matemáticas son un recurso con el 
que se intenta describir el comportamiento humano como si este siguiese una ley natural”. (González Socorro, 2017) 



Las relaciones entre las posibilidades de pro-
ducción de los diversos países del mapamundi y 
su incorporación a los mercados de intercambio 
mundiales, da lugar a lo que se llama división 
internacional del trabajo-basada en la teoría clá-
sica del comercio internacional desarrollada por 
Smith y Ricardo- sobre la que opera el ejercicio 
del poder imperial de algunos países sobre otros, 
generando intercambios desiguales y distribu-
ción injusta44. La riqueza biodiversa de algunos 
territorios del sur global ha servido de excusa 
para asignarles una “especialización” en las pro-
ducciones ligadas a la misma, desarrollando las 
concepciones de ventajas comparativas asocia-
das a la maximización de beneficios. El desarrollo 
del monocultivo, el desmonte, la minería extrac-
tiva, etc., en los territorios del sur global, respon-
den a estas concepciones. 

En términos ecológicos, es posible realizar un 
balance entre biocapacidad y huella ecológica: 
existe superávit en aquellos que tienen una huella 
ecológica menor que su biocapacidad y un déficit 
en aquellos cuya huella ecológica supera su bioca-
pacidad. Ya en el 2010, los países del norte global 
presentaban un déficit importante asociado a que 
consumen más recursos y generan más desechos 
que los que sus ecosistemas pueden soportar, 
este patrón se puede asociar al nivel y al estilo de 
vida que tiene cada país, en definitiva, a lo que se 
considera desarrollo. En el marco del intercambio 
entre países, plantea Naredo (2010) que se podría 
establecer que los países del sur global exportan 
biocapacidad que no utilizan, a los países del norte 
global que la importan. Se estaría produciendo un 
extractivismo ecológico (Grosfoguel, 2016), que no 
es más que una expresión más de la colonialidad, 
ya que este intercambio desigual es tan desigual 
que no lleva contraprestación a los países del sur. 

La dominación político territorial desarrolla , 
también en este aspecto, normativas jurídico-ad-
ministrativas que regulan y organizan tanto las 
operaciones de intercambio como las produccio-
nes asociadas a ellos. Las relaciones de poder 
instituidas en el mapamundi implican que estas 
regulaciones dependen, en el sur global, de exi-
gencias de los organismos financieros y el poder 
comercial del norte global45. 

Las relaciones de sostenibilidad, basadas en 
los procesos de crianza, producción y cuidados 
tienen como objetivo la construcción de bien-es-
tares, buenos convivires, vidas que merezcan ser 
vividas. Esta noción de construcción vital implica 
también el sostenimiento de los sistemas de vida 
que se habitan. Estos buenos convivires enlazan 
la vida comunitaria, la complementariedad, el 
compartir sin competir, la armonía entre las per-
sonas y la naturaleza de la cual se forma parte. 

Desde esta perspectiva, el Vivir Bien 
no es lo mismo que el vivir mejor, el vivir 
mejor es a costa del otro. Vivir mejor 
es egoísmo, desinterés por los demás, 
individualismo, sólo pensar en el lucro. 
Porqué para vivir mejor se hace necesa-
rio explotar al prójimo, se produce una 
profunda competencia, se concentra la 
riqueza en pocas manos” (Huanacuni 
Mamani, 2010). 

Se define al desarrollo, desde la perspectiva 
del Buen Vivir, como un proceso cualitativo -no 
meramente cuantitativo- que debe considerar 
el disfrute de los bienes materiales y las posibi-
lidades concretas de realización sociosubjetiva, 
intelectual y espiritual de todas las personas. 

Es así que, orientaciones y sentidos no utilita-
rios, y acceso a servicios adquieren centralidad 
en la propuesta; el goce colectivo, la capacidad 
del diálogo intercultural y la identidad cultural se 
constituyen como elementos fundamentales para 
la comprensión de lo “común”. 

Es así que las lógicas recíprocas y relacionales 
construyen modos otros de vivir bien que no es-
tán asociados al consumo ni tienen como objeti-
vo obtener una ganancia. Producen y consumen 
bienes materiales desde otras valorizaciones y 
valuaciones. Las comunidades organizan y cons-
truyen sus territorios construyendo bien-estares, 
sosteniendo materialmente la vida, consumiendo 
lo necesario, intercambiando recíprocamente, 
respetando los ciclos de la biodiversidad, todas 
prácticas culturales en relación a sus existencias. 

Hablar de desarrollo entonces, traspasa la línea 
del consumo material y abarca todos los modos no 

38

42 Es importante plantear que también a las corporaciones se las humaniza o personaliza, las empresas sociedades anónimas logran 
ser consideradas personas jurídicas, reconocidas como sujetos de derecho, de ello deviene una situación de propiedad colectiva que tiene 
intereses particulares, en el marco institucional. En el ámbito del mercado, esta personalización se utiliza como cercanía, complicidad, 
solidaridad, etc. en las campañas publicitarias y campañas de marketing.

43 Los procesos de dependencia derivados de las deudas externas y el poder de las corporaciones financieras plantean programas de 
ajustes y desregulación tanto del marco normativo laboral y de las relaciones laborales como de la utilización de los bienes comunes que 
se expresan a través del desempleo, la precariedad, la pobreza, la contaminación, entre otras.

44 El mercado de los commodities en el ámbito internacional. 
45 Los diversos tipos de Estado nacional establecen normativas acerca de cantidades, precios, tributos, aranceles, etc., del comercio 

exterior en base a sus programas de gobierno. 
46 Cuando hablamos de sentido común hegemónico, nos referimos a los conocimientos socioeconómicos generales que tenemos 

incorporados sin cuestionar cómo los hemos adquirido, quiénes y por qué los proponen e imponen, qué propuestas de Vida transmiten, 
etc. En el caso de nuestras sociedades, podemos decir que el sentido común hegemónico es de base capitalista, moderno, colonial y 
patriarcal. Y entonces, cuando pensamos en algunos conceptos o ideas -y cuando vertimos opiniones o analizamos las de otras personas-, 
automáticamente les asignamos sentidos que tienen su base filosófica en estas miradas hegemónicas de la vida de las sociedades, 
atravesadas por la clase social dominante, el color blanco y el género masculino.



sólo de tener, sino de hacer y ser-estar que reali-
zan satisfactores. Sin negar la materialidad de la 
vida, se incorporan otros aspectos a las conside-
raciones acerca del desarrollo que abarcan todos 
los aspectos de la vida en los territorios. 

Al poner el foco en un objetivo otro, desde las 
lógicas de la relacionalidad, aparecen otros pa-
rámetros para medir ese desarrollo que no res-
ponden a la lógica del progreso infinito impuesta 
por la modernidad capitalista occidental. Estos 
parámetros se basan en la inter y eco dependen-
cia humanas, en la sinergia, en la justicia ecoló-
gica, en la convivencialidad, y en la reciprocidad, 
destronando al consumo capitalista del centro de 
producción y reproducción de la vida. Las prác-
ticas de la comunalidad desarrollan verdaderos 
sistemas de sostenibilidad de la vida donde las 
personas producen, material e inmaterialmente, 
su vida y los cuidados de la vida toda se constitu-
yen en el centro de los mismos.

El sentido común46 hegemónico acerca del de-
sarrollo -identificado con el  progreso -se basa en 
una lógica de crecimiento lineal y progresivo con-
siderando que las actividades económicas capita-
listas son las únicas prácticas de sostenibilidad de 
la vida. Así, el progreso refiere a mayor producción 
y acceso a bienes y servicios, los recursos eco-
nómicos son la naturaleza, el capital económico 
y financiero, la tecnología y el trabajo, son todos 
racionalmente instrumentalizados. La calidad 
de vida se mide por las posibilidades de consu-
mo y acceso a bienes y servicios mercantiles, y 
esa calidad de vida se presenta como el objetivo 
primordial de todas las sociedades. La eficiencia 
económica y técnica son la forma excluyente de 
producción, el trabajo mercantil capitalista es lo 
único considerado trabajo, la propiedad privada es 
el único modo de apropiación, el mercado capita-
lista es el único sistema posible de intercambio. 
La ganancia o beneficio es el fin indiscutido de las 
actividades económicas, la riqueza asociada a la 
propiedad es el estándar meritocrático de evalua-
ción de personas y países, y el crecimiento econó-
mico es la única medida de éxito del devenir de los 
gobiernos. A todas estas consideraciones referi-
das a la economía formal hegemónica, se le agre-
gan otras en términos políticos y sociosubjetivos. 

Plantea Gonzalez Socorro (2017) que el obje-
tivo de desarrollo construido y que se persigue 
contiene diferentes sesgos: 

El primer sesgo es el Eurocentrismo u 
Occidentalocentrismo, y es que en defi-
nitiva el concepto de desarrollo nace de 
Occidente y pone su modo de vida en el 
centro como el ideal que hay que perse-
guir. El segundo sesgo que contiene este 
concepto es el Antropocentrismo, esto se 
refiere a que pone al hombre en el centro 
del objetivo y en el que el hombre se en-
cuentra por encima del resto de la natura-
leza y de la biosfera. El tercer sesgo es el 
Capitalocentrismo, es decir, el capitalismo 
se encuentra en el centro y la forma de 
satisfacer las necesidades del capitalismo 
es el objetivo, confundiendo de esta forma 
lo que pueden ser necesidades. El cuarto 
sesgo se refiere al Androcentrismo, esto 
es, la prevalencia o mayor importancia del 
hombre sobre la mujer. En el concepto 
de desarrollo al igual que en la econo-
mía capitalista, las necesidades de los 
cuidados están invisibilizadas, y resulta 
que el trabajo de cuidados está asociado 
tradicionalmente a la mujer y estos se dan 
como cubiertos de forma natural sin tener 
en cuenta la importancia que tienen para 
el desarrollo de las personas en todos los 
aspectos y la cantidad de dedicación que 
conlleva. (p 60-61) 

Poder analizar estos sesgos deviene en con-
siderar que el desarrollo se impuso como una 
verdadera ideología, una cosmovisión capitalista, 
heteropatriarcal y moderna de la vida. Plantea 
Dania López Córdova (2016) en relación a la no-
ción de desarrollo en nuestramérica que: 

…el Progreso fue entendido como 
crecimiento acumulativo, continuidad en 
el tiempo y necesidad del desarrollo de 
las potencialidades a partir de la acción 
humana; como una ruptura con las atadu-
ras de la tradición para alcanzar un mayor 

39

47  El desarrollo sustentable (se lo suele llamar también sostenible pero sostenible sería si pudiese sostener las condiciones 
de los sistemas de vida en el tiempo. Como no lo hace, es sólo un modo de utilizar el lenguaje de forma engañosa) surge como 
enfoque de desarrollo que aborda la problemática medioambiental (al hablar de medioambiente, ya se instrumentaliza al ambiente 
como un medio para obtener un fin), proponiendo que los países desarrollados disminuyan sus niveles de consumo, y los países 
subdesarrollados protejan sus recursos naturales y se reduzcan demográficamente para lograr crecimiento económico. No cuestiona 
ni la apropiación, ni la explotación, ni la acumulación. 

El desarrollo humano dice superar el énfasis económico porque incorpora aspectos como la educación, la salud y la nutrición 
como forma de mejorar la calidad de vida de las sociedades. No cuestiona la acumulación ni la concentración. 

El desarrollo a Escala Humana cuestiona que se ponga al individuo como centro y responsable de definir su pobreza o 
prosperidad, y propone que se realicen las necesidades fundamentales con el acceso a bienes y servicios que mejoren la calidad 
de vida a partir de reconocer nuestra mutua autodependencia, cuidar los límites físicos del planeta y generar un equilibrio 
económico sinérgico. Cuestiona en cierto modo las miradas liberales-o neoliberales- pero no pone en tela de juicio la apropiación, 
concentración, y acumulación. 

El desarrollo Local como crítica al proceso de globalización, continúa con la reafirmación del modelo capitalista y la 
consideración del crecimiento económico como única vía para alcanzar el bienestar, sugiere bajar la economía global capitalista a la 
economía de espacios locales, sin cuestionar finalmente dicho modelo occidental de desarrollo.



bien-estar, lo que derivó en una visión 
evolucionista y lineal del cambio social, 
y en la escisión radical humano-Natura-
leza. Se estableció la primacía de los hu-
manos sobre los no humanos (separación 
Naturaleza-Cultura) y de ciertos humanos 
sobre otros (separación colonial “noso-
tros”-“los otros”); la idea del individuo se-
parado de la comunidad; la creencia en el 
conocimiento objetivo, la razón y la cien-
cia como los únicos modos válidos de co-
nocer, orientados a dominar la Naturale-
za. Estos rasgos fueron compartidos por 
la propuesta más reciente del Desarrollo; 
pues la idea de Progreso fue reformulada 
bajo el concepto de Desarrollo en el siglo 
XX. El Desarrollo es entendido como una 
senda evolutiva, acumulativa de menos a 
más, en términos materiales y culturales, 
políticos y sociales. No obstante, desde 
el pensamiento crítico, el Desarrollo no 
es el desarrollo de un país, sino del pa-
trón de poder moderno/colonial y capi-
talista que se ejerce globalmente desde 
sus comienzos. (p 9) 

Las propuestas de desarrollo sustentable 
-sostenible-, desarrollo humano, desarrollo glo-
bal, desarrollo local, desarrollo a escala humana, 
son todas variantes de esta identificación del de-
sarrollo con el progreso que cuestionan algunas 
de las variables involucradas en su consideración 
pero, en general, sin cuestionar la estructura del 
sistema en que se asientan47.

En un análisis sociohistórico del desarrollo, 
Peña plantea que: 

La visión dominante del desarrollo se 
encuentra agotada en la medida en que lo 
que se observa por doquier es el “mal-de-
sarrollo” (Peemans, 1996: 41) en forma 
de crisis agrarias y urbanas, desempleo, 
exclusión, fragmentación social, pauperi-
zación y supervivencia informal, además 
de numerosas guerras y de problemas 
ambientales de carácter global como el 
efecto invernadero, la desertificación de 
vastas zonas del planeta, la deforestación, 
la extinción de especies animales y vege-
tales y el agotamiento y contaminación de 
fuentes de agua. (p 23) 

El mayor desafío que enfrenta el 
concepto de desarrollo es el de poder 
desligarse del proceso de acumulación 
de capital, de escapar de los límites 
estrechos de la dimensión económica, 
porque “hasta el presente siempre se ha 
confundido con la acumulación a través 
del papel positivo que se atribuye al cre-
cimiento” (Peemans, 1996: 48), lo cual se 
evidencia en el hecho reiterado de com-
parar y clasificar los países de acuerdo 
con su nivel de PIB per cápita, inconve-
niente en la medida en que desconoce 
los problemas de distribución del ingre-
so y las características sociales internas 
de cada nación, además de centrar la 
atención en la categoría riqueza pero sin 
tener en cuenta que “mientras la econo-
mía mundial continúa su proceso de ex-
pansión y crecimiento global, una visión 
de conjunto del mundo permite ver que 
estamos avanzando hacia un colapso de 
la misma civilización que se está ex-
pandiendo y creciendo” (Razeto, 2000: 
11) como producto, precisamente, del 
equivocado enfoque dado al concepto 
de desarrollo al haberlo confundido con 
sus objetivos y al asimilar éstos al creci-
miento económico y a la acumulación de 
capital. (p 31) 

Los Estados nacionales, como relaciones de 
dominación, se asientan en las relaciones socia-
les capitalistas heteropatriarcales y coloniales 
asumiendo estas mismas características. En ese 
sentido, desarrollan políticas estatales laborales, 
monetarias, financieras, fiscales. El objeto de 
estas llamadas políticas macroeconómicas es la 
administración general del territorio y de regíme-
nes diversos de la población que en ellos habita. 

Alrededor de estas políticas económicas se 
desarrolla información sobre los procesos y 
resultados de las mismas, y sobre la circulación 
económica general de un país, que son registra-
dos en la llamada contabilidad nacional, a partir 
de agregados económicos, y se construyen indi-
cadores que sirven para la toma de decisiones48. 

La imposición de las relaciones capitalistas 
heteropatriarcales y coloniales han entronizado 
al desarrollo lineal, identificado con el progreso 
infinito, como objetivo último de estas políticas e 

40
48 Producto nacional bruto y neto, producto bruto geográfico (para 

provincias o regiones), cuadros de insumo-producto, índice de precios, 
entre otros.

49 También puede ser calculado en función de los valores agregados 
sectoriales y/o desde los ingresos o retribuciones de los factores productivos.



identificado a éste con el crecimiento económi-
co. La reducción tanto del objetivo como de los 
procesos que lo construyen, a meros indicadores 
numéricos, construye como no existentes las 
relaciones sociales que les dan origen. 

El PBI es el indicador por excelencia utilizado 
para sistematizar las relaciones socioeconómi-
cas dentro de los espacios político-territoriales 
y medida de comparación entre países. Regis-
tra, dentro de un país y en función de la llamada 
economía formal, los consumos de las econo-
mías domésticas, las inversiones de las organi-
zaciones empresariales, los gastos de los esta-
dos y los resultados del comercio exterior en un 
año en términos monetarios49. Cabe aclarar que 
no todas las transacciones se ven reflejadas en 
su cálculo y que no son contabilizadas las pérdi-
das ambientales que el extractivismo genera en 
los territorios50. 

El crecimiento económico se ve reflejado en 
este indicador y su aumento permanente es el 
objetivo de la mayoría de las políticas estatales. 
Los regímenes de bienestar social están aso-
ciados a las políticas distributivas, basados en 
teorías sobre el trabajo, referenciados en con-
cepciones acerca del empleo, la empleabilidad, 
los derechos sociales, y clasificados básicamen-
te en dos vertientes, keynesiana y neoliberal, 
sin cuestionar la desigualdad que las relaciones 
sociales capitalistas generan. Las políticas socia-
les distribuyen -más o menos restringidamente- 
el bienestar y amplían o restringen derechos sin 
cuestionar las bases de acumulación capitalistas. 

Los procesos asociados a la imposición de las 
relaciones sociales capitalistas, heteropatriarca-
les y coloniales han generado y generan resisten-
cias y movilizaciones políticas tanto en relación a 
su imposición como a los procesos y condiciones 
que devienen de la misma. Estas resistencias son 
verdaderas semillas de propuestas políticas que 
en algunos casos logran institucionalizarse, bien 
dentro del esquema de dominación existente o 
bien rompiendo estas relaciones de dominación. 

Las relaciones sociales de los sistemas colec-
tivistas se basan en una planificación de la econo-
mía en función de las desesidades de la población 
y no del lucro, una asignación también planificada 
de las fuerzas productivas, un móvil dominante 
que es el bienestar social, la propiedad colectiva 
de los medios de producción con una administra-
ción gubernamental de los mismos. Hablamos de 

sistemas colectivistas en relación a lo económico 
dado que las relaciones de dominación estatales 
son y han sido diversas. Las revoluciones rusa y 
cubana responden a estas resistencias que han 
roto las relaciones capitalistas y de dominación 
impuestas, institucionalizando otros sistemas y re-
gímenes de vida. Las políticas estatales, en estos 
casos, se desarrollan en función de las desesida-
des y los principales indicadores son los referidos 
a la sostenibilidad de la vida. 

Las resistencias explicitan los conflictos que 
la apropiación, el productivismo, el extractivis-
mo sobre los cuerpos y los territorios, han gene-
rado configurando el conflicto capital-vida, base 
de la crisis civilizatoria. A la vez, hacen visible 
lo que las relaciones sociales dominantes he-
gemónicas han construido como inexistentes, 
recuperando otras escalas, otras productivida-
des, otras temporalidades y otros tiempos, otros 
reconocimientos y otros saberes. Los sistemas 
alternativos de producción, las organizaciones 
económicas populares, las cooperativas obre-
ras, las fábricas recuperadas y autogestionadas, 
las organizaciones campesinas de producción 
agroecológica que luchan por el acceso a la 
tierra, las redes de intercambio solidario, las co-
munidades de pueblos preexistentes, las luchas 
feministas, las redes de cuidados colectivos, las 
organizaciones de la economía solidaria, entre 
otras, visibilizan que las resistencias y revolu-
ciones construyen otros mundos posibles, de 
la comunidad y para la comunidad, a partir del 
reconocimiento de la diversidad, de las identi-
dades colectivas, de la autonomía y la autode-
terminación, generando re-existencias donde 
se construyen vidas que merezcan ser vividas 
y políticas de buenos convivires apoyadas en 
racionalidades comunitarias, solidarias, ecológi-
cas, recíprocas y cooperativas. 

Prof. María Laura Martinez 

41
49  También puede ser calculado en función de los valores agregados 

sectoriales y/o desde los ingresos o retribuciones de los factores productivos. 
50  Por ejemplo, en las exportaciones de cereales de Argentina, no se 

contabilizan los millones de toneladas de nutrientes naturales como fósforo, 
nitrógeno y potasio que se pierden anualmente. 



LA 
REVOLUCIÓN

MEXICANA 
DE 1910. 

Porque la resistencia y la rebeldía son las que 
rompen las geografías y los calendarios de arriba. 
Porque cuando allá arriba predica la derrota, el 
desánimo y la claudicación, hay siempre unoa, una, 
uno que dice NO. 
Porque, miren lo que son las cosas, en las raíces 
de la libertad siempre hay un NO que se aferra a 
la tierra, de ella se nutre y con ella crece. 
Sale pues. Y no olvidemos ni el hoy ni el ayer, 
así recordaremos mañana lo pendiente.

Subcomandante Insurgente Moisés.

42 C.S.PyE. 2022



Desde  el proceso de conquista-colonización 
de Abya Yala y África hace más de quinientos años 
antes de ahora, geopolíticamente se conforma un 
sistema de explotación y opresión en términos de 
clases, géneros y colores de alcance planetario. 
Este sistema estuvo y está acompañado de re-
presentaciones dominantes a través de las cuales 
América y África fueron inventadas como tales 
acordes a las lógicas de atraso, barbarie, salvajis-
mo y negación, impuestas por la conquista. En ese 
sentido, el territorio1 de eso que conocemos como 
México ocupa una posición estratégica con res-
pecto a las comunicaciones continentales, entre el 
golfo de México y el mar Caribe. Domina los estre-
chos del área y es contigua a los Estados Unidos y 
el Atlántico norte. Con la llegada del capital mer-
cantil europeo a las tierras-cuerpos2 de Abya Yala 
y África, se altera de allí en más, de forma drástica, 
la condición de humanidad. Los territorios de Abya 
Yala y África fueron violentamente incorporados a 
las fuerzas “revolucionarias” del mercado mundial 
capitalista como un espacio periférico y colonial.

 Y esto generó que bajo esas representaciones 
dominantes, aquella humanidad que vivía y vive en 
territorios colonizados, sean considerados subhu-
manos. Desde su “invención” hasta la actualidad, 
América y África fueron (y son) en esas representacio-
nes, el tiempo y el espacio del atraso, de lo primitivo; 
más aún, prácticamente el de la subhumanidad3.La 
conquista y colonización del capital mercantil eu-
ropeo con su lógica expansiva de acumulación por 
despojo, la expropiación de los bienes comunes4 y la 
imposición de la propiedad privada, incluyó la forma-
ción y «acumulación» de un proletariado mundial. El 
mismo requirió de la expropiación de los medios de 
subsistencia de los trabajadores europeos,  la esclavi-
zación de los pueblos originarios de América y África 
en las minas y plantaciones de Abya Yala, y la caza 
de brujas en todos los territorios (para ampliar, ver el 
capítulo “La conquista, la caza de brujas y la acumu-
lación originaria”). Dicho tráfico, comercio y explota-
ción de seres humanos despojados de su condición 
humana al ser esclavizados, se sitúa en un proceso 
de codeterminación: el constituido por ese trípode 

capitalismo/colonialismo/patriarcado como sistemas 
simultáneos de dominación y explotación, de vio-
lencias, tortura y muerte, de despojo y apropiación, 
extendiéndose a todo cuerpo/territorio conquistado 
hasta hacerse hegemónico. Ese avance del capi-
tal mercantil europeo hacia Abya Yala y África hace 
quinientos años antes de ahora, también impuso un 
posicionamiento jerárquico, en términos geopolíticos 
de los territorios, de alcance mundial como parte de 
la planificación articulada de la empresa de conquis-
ta-colonización, desposesión, explotación y opresión 
de clases sociales, géneros y colores. El territorio 
que hoy conocemos como México, según la lógica 
de la matriz colonial de poder5 europea, constituía un 
territorio clave, debido a sus costas surcadas por los 
océanos Pacífico y Atlántico; de hecho, la empresa de 
conquista y colonización a través de los barcos llega 
a las costas mexicanas por el Atlántico, en principio 
a Cozumel y luego a Yucatán. Desde este momento, 
hasta hoy, el dominio, saqueo, despojo, extractivis-
mo, es lógica hegemónica en territorio mexicano.Los 
pueblos preexistentes mexicas, texcoco, Toltecas, 
mayas Quiché, tlaxcaltecas, que habitaban estos 
territorios, tenían en común la lengua por la cual los 
conocemos como los Nahualts o Nahuas.  Se orga-
nizaban  y organizan como parte de la naturaleza6 
biodiversa7, en donde a partir de sus conocimientos 
y saberes asumen los territorios como abundantes 
en vida y en clave de comunidad. Esto resulta hasta 
hoy, una práctica intergeneracional, donde la defensa 
de los territorios, los bienes comunes que coexisten, 
es una práctica de vida en clave comunitaria. Para 
estos pueblos, el sostenimiento de la vida está ligada 
a  las prácticas sociales y culturales acordes a sus 
desesidades8, por ejemplo, a la caza y la recolección 
de alimentos propios de la  tierra. Esto se proyecta 
en la construcción sociotemporal del ciclo agrícola 
como regente de su temporalidad y vida. Los pueblos 
Nahualts poseían conocimientos ancestrales acerca 
de los movimientos de los astros, con exactitud cons-
truyeron un calendario con base lunar y solar. Las 
expresiones artísticas y literarias quedaron y quedan 
plasmadas en diversos soportes por su trascendente 
sistema de escritura.

1 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las 
relaciones sociales sobre el que se desarrollan los procesos económicos: 
el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones 
sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino 
“los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, 
superpuestas y de diferentes escalas. (Resolución. 1463/18 p.165)

2 La categoría de cuerpo-territorio es una categoría integral que se 
corresponde con las vivencias y cosmovisión de los pueblos mayas q´iches (o 
Quiché), sobre todo de las mujeres y cuerpos feminizados que han resistido 
y resisten en esos territorios. En este manual se la toma de forma integral, 
holística repensando desde allí la relación de los cuerpos con los territorios 
que se habita. El habitar como vivir en, como existencia mancomunada, como 
siendo parte de, como un todo. Ambas cuestiones, los territorios y los cuerpos, 
son doblemente expropiados en la imposición del sistema capitalista, colonial/

moderno y patriarcal como sistemas simultáneos de 
opresión. Siguiendo los planteos de estos pueblos, se retoma 
la integralidad y la cuestión holística de estos conceptos 
que permita interseccionadamente aunar la mirada acerca 
de los cuerpos y los territorios que habitamos como una 
cuestión indisociable. Esto permite romper los binarismos y 
habilita a pensar-nos genealógicamente como parte de ese 
proceso sociohistórico de imposición de lógicas extractivas 
por parte del trípode existencial patriarcado/capitalismo/
colonialismo. Pensar en resistencias, entonces, es pensar 
desde los cuerpos-territorios y la defensa de sus cuerpos, de 
sus territorios, se transforma en una resistencia rizomática.

3 Ver categoría de raza e interseccionalidad, en 
Perspectiva Intercultural Res. 1463/18. 43



44

4 De acuerdo a Rodriguez Pardo (2010) : “Las riquezas que habitan en la tierra no son recursos naturales, son bienes comunes. Referirse 
a ellos como recursos naturales es la primera forma de apropiación desde el lenguaje. Nadie tiene el derecho a recurrir a un recurso natural, 
apropiándoselo, enajenándolo. El derecho a recurrir a un recurso natural termina en el mismo instante en que ese recurso es también de otro, 
de otros. De manera que las riquezas que admiramos de la tierra y que denunciamos como propias en una acción extractiva, no son recursos 
naturales sino bienes comunes, que pertenecen a los comunes. Bienes y comunes componen un único ecosistema que se verá alterado al 
recurrir a él de manera posesiva, esgrimiendo una propiedad falsa, arrebatando del sitio a partes o a un todo que desequilibrarán el medio, 
el que seguramente se verá dañado o irreparablemente modificado, mutado. No aceptamos recurrir al recurso”. Es menester entonces 
cuestionar la categoría “recursos naturales”, ya que implica la apropiación capitalista de la naturaleza para su posterior mercantilización. 
Como contrapartida, la categoría bienes comunes desafía estas lógicas y sostiene lazos de horizontalidad y comunidad en la determinación 
del cuidado y uso de la naturaleza. (Resolución 1463/18 p. 167) 

5 La colonialidad del poder, del ser, del saber y del imaginario como un sistema enredado de múltiples y heterogéneas formas de 
jerarquías/dispositivos sexuales, políticas, epistémicas, económicas, espirituales, lingüísticas y raciales de dominaciòn y explotación a 
escala mundial. Una de las varias innovaciones de la perspectiva de la colonialidad del poder es como la idea de raza y el racismo constituyen 
el principio organizador que estructura todas las múltiples jerarquías del sistema mundo. Quijano, Aníbal (1993); (2000). Colonialidad del 
poder, eurocentrismo y América Latina. En Lander, Eduardo (Comp.) (2000). La colonialidad del saber: eurocentrismo y Ciencias Sociales. 
Perspectivas Latinoamericanas. Caracas. Venezuela. Facultad de Ciencias Económicas y Sociales (FACES- USV). Instituto Internacional de la 
UNESCO para la Educación Superior para América Latina y el Caribe. (IESALC).

LAS RESISTENCIAS PLURIVERSAS:  
LA REVOLUCIÓN EN TERRITORIO MEXICANO

El territorio de los pueblos Nahualts, bajo las 
prácticas sociales y culturales que impone el sis-
tema capitalista, colonial-moderno y patriarcal, 
encontró en su propia ancestralidad las fugas para 
plantear resistencias: la revolución mexicana de 
1910. La independencia política alcanzada en el siglo 
XIX, no significó la libertad de los pueblos: ésta es 
enmascarada e interceptada por la desposesión de 
cuerpos-territorios,  de los bienes comunes conver-
tidos en recursos naturales para acumular, ¿Acu-
mular para qué? Para hacer funcionar la maquinaria 
imperialista de producción-dominación, que será el 
patrón del sistema capitalista, patriarcal y colonial. 

Mucho más que en cualquier otra porción de Abya 
Yala, el territorio conocido como México logró su 
independencia de España a través de una guerra po-
pular, cuya máxima figura fue José María Morelos; y 
al igual que en el resto del continente -a excepción de 
Haití-10 la organización del país, luego de la indepen-
dencia política alcanzada en 1821, quedó en manos de 
una burguesía emergente de grandes terratenientes y 
comerciantes asociados al capital extranjero. 

El proceso de despojo de la tierra a los pueblos 
preexistentes en manos del sistema capitalista, 
patriarcal y colonial, continuó aún luego de la inde-
pendencia. La logica de acumular gran cantidad de 
tierras en pocas manos, liquidaba la pequeña pro-
piedad comunal en que se organizaban hombres y 
mujeres mexicanos, además de violar el ejido esta-
blecido para núcleos de población mediante títulos 
de legalidad. El dominio latifundista devoró las pe-
queñas porciones de tierra de aquellos propietarios 
minifundistas. Esto implicó que poblaciones ente-
ras fueran consideradas automáticamente como 
peones de latifundios o haciendas.  La acumulación 
de tierras por despojo a comunidades enteras, 
responde a profundizar el sistema imperialista de 
dominación. Esas tierras destinadas al monocultivo 
de algodón, azúcar y henequén, determinan que la 
población esté inmersa en lógicas de dominación 
y desposesión al servicio del capital, poniendo  en 
jaque las libertades y las posibilidades de  autode-
terminación de los  pueblos. 

El proceso de conquista y colonización  implicó 
necesariamente la construcción de la mirada en 
relación a ese “otro”, esa “otra”, en el mismo senti-
do de violencias, tortura, despojo, dominación. Esa 
lógica se extiende a los territorios, que comienzan 
a ser demarcados, dominados, jerarquizados y 
nombrados como la  periferia de la colonia; y es la 
misma que se reproduce para las subjetividades en 
los cuerpos-territorios. A partir de la demarcación 
colonial de territorios, de subjetividades, de cuer-
pos-territorios, Europa se ubica en el centro del 
mundo como símbolo de poder-saber, conforman-
do un patrón de dominación estratégico expresado 
en representaciones sociales (norte-sur-este-oes-
te) y el consecuente borramiento de los pueblos 
preexistentes ahora colonizados. 

A través de las representaciones sociales, en-
tendidas como artefactos e instrumentos (llámese 
mapas, cartas topográficas o de navegación y otras 
cartografías) construidos desde ese poder-saber 
hegemónico eurocentrado,  las poblaciones de 
América y África fueron inventadas: clasificadas 
bajo el signo de la ignorancia, de lo no blanco, de lo 
bestial, lo bárbaro, prácticas de subvaloración de 
la condición de color. El ambiente geofísico y sus 
territorios son delimitados utilizando líneas como 
límites, estriando los espacios, como símbolo del 
desmembramiento que luego convertirán en catá-
logos de objetos a explotar y acumular; así racio-
nalizan la mirada de la naturaleza al servicio de la 
colonia, sepultando el equilibrio biodiverso de los 
pueblos en y con la naturaleza. Así, tanto los cuer-
pos como la naturaleza preexistente son separa-
dos, y puestos al servicio de la colonia como re-
cursos al que se le asigna un valor mercantil, como 
objetos de dominio y de control. 

En este plano, el proceso de conquista y co-
lonización centrada en el despojo, se constituye 
en prácticas ecocidas, epistemicidas, terricidas, 
genocidas y femigenocidas hacía los pueblos 
preexistentes y de color; lo que resulta en la trans-
formación de esos muchos mundos diversos, los 
pluriversos9, en un sólo mundo posible: el  de rique-
zas ilimitadas, inagotables, mercantilizadas, y de 
cuerpos-territorios al servicio del capitalismo-colo-
nialismo y patriarcado.



45

* Los orígenes 
Orientales de 
La Civilización 

de  
O c c i d e n t e
“Nos han enseñado, en las aulas y fuera de ellas, que existe una entidad llamada Occidente, y que podemos pensar 
que ese Occidente es una sociedad y una civilización independiente de otras sociedades y civilizaciones (es decir, 
Oriente) y opuesta a ellas. Muchos de nosotros nos hemos educado incluso creyendo que ese Occidente posee una 
genealogía (autónoma), según la cual la antigua Grecia engendró a Roma, Roma engendró a la Europa Cristiana, la 
Europa cristiana engendró el Renacimiento, el Renacimiento a la Ilustración, la Ilustración a la democracia política y 
la revolución industrial (…) Se trata de un concepto erróneo, en primer lugar porque convierte la historia en un relato 
acerca del triunfo moral, una carrera en el tiempo en la que cada corredor (occidental) entrega la antorcha de la 
libertad al siguiente relevo. La historia se convierte así en un cuento sobre el avance de la virtud, sobre el modo en 
que los niños virtuosos (es decir, Occidente) vencen a los niños malos (Oriente)”.

Eric Wolf

Hobson John (2004). Los orígenes Orientales de La Civilización de Occidente. Barcelona. España. Ed. Crítica. 

Esta marginación de Oriente de las historias 
enseñadas escamotea tres conceptos fundamen-
tales. En primer término, Oriente tuvo un papel 
muy activo en la iniciación de su propio desarrollo 
económico, por lo demás bastante importante, a 
partir del año 500 aproximadamente. En segundo 
lugar, Oriente creó y conservó activamente la eco-
nomía global a partir del año 500. Y en tercer lugar, 
y sobre todo, Oriente ha contribuido activamente 
y de manera muy significativa a la ascensión de 
Occidente creando nuevas “carteras de recursos” 
(por ejemplo, tecnologías, instituciones, ideas) y 
transmitiéndoselas a Europa.

A esta percepción de la supuesta irrelevan-
cia de Oriente y de la pretendida superioridad de 
Occidente, ha contribuido y mucho el mapa del 
mundo de Mercator. Este mapa se encuentra en 
todas partes, desde los atlas universales o las pa-
redes de las escuelas hasta las agencias de viaje. 
Mientras el tamaño de las masas continentales del 
hemisferio sur es el doble que el de las del hemis-
ferio norte, en Mercator la masa continental del 
hemisferio septentrional ocupa dos terceras par-
tes del mapa, mientras que la correspondiente al 

sur representa sólo un tercio. De ese modo, aun-
que la superficie de Escandinavia es más o menos 
un tercio de la de la India, en el mapa se concede 
a una y otra zona casi la misma cantidad de espa-
cio. Es más, en Mercator, Groenlandia aparece re-
presentada casi dos veces más grande que China, 
aunque ésta en realidad es prácticamente cuatro 
veces mayor que Groenlandia. Para corregir lo que 
él consideraba una forma racista de privilegiar a 
Europa, en 1974 Arno Peters creó la proyección 
Peters (o Peters-Gall), que pretendía representar 
los países del mundo según la superficie real de 
cada uno. En ese mapa, el hemisferio sur aparece 
representado, como corresponde, con un tamaño 
mayor, mientras que el de Europa se ve conside-
rablemente reducido. Incluso una reconfiguración 
del mapa de Peters, la llamada Hobo-Dyer, sitúa 
a China en el centro debido al papel crucial que 
desempeñó este país en la ascensión de Occi-
dente. Y un detalle no menos importante es que, 
Estados Unidos y Europa, ocupan ahora, como les 
corresponde, los márgenes periféricos reduci-
dos respectivamente del extremo nordeste y del 
extremo noroeste. Y aunque África ocupa también 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



46

6 La categoría de naturaleza es una creación social, distinta en cada momento socio histórico, cambiante de acuerdo a cómo los seres humanos 
se vinculan con su entorno. También se determina socialmente qué se considerará naturaleza, y qué deja de serlo cuando es artificializado (Cronon, 
1995). La naturaleza resulta ser una categoría propia de los seres humanos. La inversa no existe: el concepto de ser humano no es una subcategoría 
de la naturaleza. La Perspectiva Ambiental del presente Diseño Curricular contiene las miradas sobre la naturaleza que sostienen las concepciones 
indígenas,  campesinas y de los pueblos orientales. En ellas se presta atención, tanto a los conceptos sobre el entorno que poseen esos grupos 
como a las formas de relacionarse con el ambiente. En estas aproximaciones, el ser humano vuelve a ser un elemento más dentro de la naturaleza, y 
en varias de ellas se pone en discusión el binarismo dicotómico que la separa del ser humano. Ejemplo de ello es la cosmovisión mapuce en la que la 
coexistencia no sólo es entre culturas, sino también entre los animales, las plantas, las piedras. 

7 Esta categoría encierra tres diferentes tipos de elementos: por un lado, a las diferentes especies de fauna, flora y microorganismos; en 
segundo lugar, a la variabilidad genética que posee cada una de esas especies; y finalmente, a los ecosistemas incluyendo a las especies pero 
también a sus elementos fìsicos, con las diferentes cosmovisiones de los pueblos preexistentes. Diseño Curricular de la Nueva Escuela Secundaria. 
Resolución 1463/18. p. 105. 

8La dicotomía entre necesidades y deseos es propia de la comprensión binaria de la vida y ha sido utilizada para descalificar los deseos –
especialmente de las mujeres, de las y los pobres, de los pueblos pre-existentes-, jerarquizar la clasificación de las necesidades humanas, deificar a 
la producción de bienes y servicios mercantiles y generar consumos, entre otras situaciones. 
Recuperar la consideración de los deseos en tanto necesidades colectivas e individuales, nos permite hablar de desesidades (como neologismo 
entre deseo y necesidad) inaugurando nuevos lenguajes en busca de otros mundos posibles.

Los latifundios organizados como haciendas pro-
piedad de los grandes terratenientes, se organizan 
como unidad económica de dependencia y de vio-
lencias jerarquizadas en esa lógica de “un adentro” 
y “el afuera”. Hacia adentro de los paredones de los 
cascos que limitaban ese “adentro” y “afuera” se en-
contraba: la gran casa del propietario (con todos los 
lujos) y  las casas de administradores y empleados; 
también estaba la escuela para los hijos (sí, varones) 
de quienes trabajaban allí, y acompañaban el paisa-
je, las oficinas de la hacienda, la tienda, la iglesia, los 
establos y la huerta para la alimentación de los ha-
cendados y sus familias. Fuera de esos cascos que 
delimitaban, a cosa de unos kilómetros nada más, 
estaba la “cuadrilla” donde las y los  peones vivían: 
cuadrillas hechas sobre pisos de tierra con una ha-

ERAMOS POCOS Y….

Ya me gritaron mil veces que me regrese a mi tierra,
 porque aquí no quepo yo

Quiero recordarle al gringo: Yo no crucé la frontera, la frontera me cruzó
América nació libre, el hombre la dividió.

Ellos pintaron la raya, para que yo la brincara y me llaman invasor
Es un error bien marcado nos quitaron ocho estados, quien es aquí el invasor

Soy extranjero en mi tierra, y no vengo a darles guerra,
 soy hombre trabajador.

Y si no miente la historia, aquí se asentó en la gloria la poderosa nación
hombres guerreros valientes, indios de dos continentes,

mezclados con español.
Y si a los siglos nos vamos, somos más americanos,

somos más americanos que el hijo de anglosajón.
Nos compraron sin dinero las aguas del Río Bravo.

Y nos quitaron a Texas, Nuevo México, Arizona y Colorado.
También voló California y Nevada, con Utah no se llenaron,

el estado de Wyoming, también nos lo arrebataron.
Yo soy la sangre del indio, soy latino soy mestizo

Somos de todos colores y de todos los oficios.
Y si contamos los siglos, aunque le duela al vecino,

somos más americanos que todititos los gringos.
Somos más americanos, Los Tigres del Norte.

bitación por familia sin ventanas. Todo lo que podían 
“comprar”, consumir, vestir de las tiendas, se les 
descontaba de sus jornales. Todo esto demuestra la 
absoluta dominación en términos de clases sociales, 
de colores y géneros. 

Así pues, se profundizan las marcas, las estrías 
de la colonia sobre la base de violencias constitu-
tivas de ese trípode existencial que es el capita-
lismo-patriarcado y colonialismo. En este espacio 
mexicano, la re- territorialización con la implanta-
ción de haciendas latifundistas y la irrupción del 
ferrocarril, la extracción de bienes comunes con-
cebidos como recursos naturales y la mercantili-
zación, como en el resto de los territorios de Abya 
Yala, son expresiones acabadas de esas prácticas 
de “despojo” y extractivismo. 



47 1 Mann, M. Las fuentes del poder social I. Alianza, Madrid, 1991.

el extremo occidental, el aumento de sus dimen-
siones viene a corregir la relegación y marginación 
de que la hacía objeto el modelo eurocéntrico.

Otro ejemplo que encontramos en las ciencias 
sociales de realzar su perspectiva eurocéntrica, 
es la del “mito de Vasco de Gama”. Occidente 
suele enorgullecerse de que fuera el navegante 
portugués Vasco de Gama el primero en doblar el 
cabo de Buena Esperanza y continuar navegando 
rumbo a las Indias orientales donde hizo con-
tacto con poblaciones autóctonas. Pero en una 
fecha de, entre veinte y cincuenta años antes, 
el navegante islámico Ahmad ibn-Majid ya ha-
bía doblado el cabo y, tras remontar la costa de 
África occidental, había llegado al Mediterráneo 
cruzando el estrecho de Gibraltar. Además, los 
persas sasánidas habían llevado a cabo viajes 
por mar a la India y la China desde los primeros 
siglos del primer milenio, al igual que los etíopes 
negros y posteriormente los musulmanes desde 
el 650 aproximadamente. Y los javaneses, indios 
y chinos también habían doblado el cabo de Bue-
na Esperanza muchas décadas, cuando no si-
glos, antes que Vasco de Gama. Aparte, todas las 
técnicas náuticas y navales que hicieron posible 
el viaje de Vasco de Gama habían sido inventa-
das en China o en el Oriente Medio islámico. Y si 
añadimos el hecho de que el cañón y la pólvora 
fueron descubiertos en China, no queda indicio 
alguno que permita a los portugueses –como 
parte de Europa- reclamar nada suyo.

De modo más general, conviene señalar que 
las carteras de recursos orientales tuvieron una 
influencia significativa en todos los grandes pun-
tos de inflexión de la historia de Europa. La mayo-
ría de las grandes tecnologías que permitieron la 
revolución agrícola de la Europa medieval llegaron 
desde Oriente. A partir del año 1.000, las grandes 
tecnologías, ideas e instituciones que estimularon 
las revoluciones comerciales, productivas, navales 
y militares de Occidente, así como la revolución 
renacentista y científica, se desarrollaron en pri-
mer lugar en Oriente. A partir de 1.700, las tecno-
logías que aceleraron las revoluciones agrícola 
e industrial de Gran Bretaña fueron transmitidas 
desde China mediante la apropiación de recursos 
no europeos, imperialismo mediante.

En resumen, cuando mostramos el cuadro 
general que el europeo se empeña en oscurecer, 
la imagen primordial de la civilización occidental 
–presentada como autónoma, genial y moralmente 
progresiva- se revela muy semejante al retrato de 
Dorian Gray de Oscar Wilde, cuyo verdadero rostro 
ha sido ocultado al espectador.

Pioneros Islámicos y Africanos

La construcción del Puente del Mundo y la eco-
nomía global en la era afroasiática de los descubri-
mientos, 500-1500

“Si como filósofo desea uno instruirse acerca 
de lo que ha tenido lugar en el globo, ante todo 
debe volver sus ojos hacia Oriente, cuna de todas 
las artes, al que Occidente debe todo”. Voltaire

El eurocentrismo supone que hasta el 1.500, con 
la aparición de Europa como civilización avanzada, 
no dio comienzo la era europea de descubrimien-
tos. Esta imagen es un mito, ante todo y sobre todo, 
porque ya en el siglo VI, durante la era afroasiática 
de los descubrimientos, dio comienzo una economía 
global que rompió el aislacionismo de las civilizacio-
nes. Una economía global que va a generar un poder 
“extensivo” y un poder “intensivo”1. En el terreno 
económico, el poder extensivo tiene que ver con la 
capacidad que tiene un estado o una región de pro-
yectar sus tentáculos económicos hacia el mundo 
exterior, mientras que el poder intensivo alude al alto 
grado de poder “productivo” existente dentro de 
sus propias fronteras. Así, por ejemplo, aproximada-
mente entre los años 650 y 1000, el Oriente Medio y 
el norte de África musulmán alcanzaron los grados 
más altos de poder extensivo e intensivo, aunque 
hacia el 1.100 el protagonismo del poder intensivo 
había pasado a China (donde permaneció hasta el 
siglo XIX). No obstante, el liderazgo del poder exten-
sivo siguió en manos de Oriente Medio y el norte de 
África hasta el siglo XV donde China toma el relevo. 
Esta imagen fue remodelada conscientemente por 
los intelectuales eurocéntricos durante el siglo XIX –
no casualmente, el siglo del desarrollo de unas cien-
cias sociales también eurocéntricas- para (re)pre-
sentar primero a Venecia y luego a Portugal, España, 
los Países Bajos y Gran Bretaña como las principales 
potencias globales a partir del año 1000.



48

 9 Llevar la diversidad epistémica al canon del pensamiento para crear un pluri-verso de significados y conceptos, donde la conversaciòn 
inter-epistémica entre muchas tradiciones epistémicas produzca nuevas definiciones de antiguos conceptos e invente conceptos pluriversales 
donde “todos definamos para todos” (pluri-verso) en lugar de “uno para todos” (uni-verso). en Grosfoguel, R. (2013). Racismo/sexismo epistémico, 
universidades occidentalizadas y los cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI. Recuperado en http://www.revistatabularasa.org/
numero-19/02grosfoguel.pdf. Resolución 1463/18. p. 164. 

10 Para ampliar ver texto del manual sobre Revolución de Haití. 
11 Esta dicotomía rural/urbano es parte de la visión clásica de las Ciencias Sociales que aùn predomina en el Occidente Capitalista que fue 

constituidos sobre dos premisas: la primera es el modelo newtoniano, en la cual hay una simetría entre el pasado y el futuro; y la segunda premisa, es 
el dualismo cartesiano, la suposición  de que existe una distinción fundamental entre naturaleza/cultura, mente/cuerpo, mundo físico/mundo social. 

El territorio de ese incipiente estado Méxica-
no sufrió directamente el embate de la expansión 
inicial del capitalismo norteamericano. En 1847, 
Estados Unidos invadió el país y se apoderó de la 
mitad de su territorio, unos dos millones de kiló-
metros cuadrados que hoy constituyen los estados 
de Texas, Nevada, Utah, Colorado, Nuevo México, 
Arizona y California. El capitalismo norteamericano 
se ampliaba arrebatando tierras mexicanas al estilo 
de los procesos de conquista y colonización. El 
despojo fue legalizado por el tratado de “Guadalu-
pe Hidalgo” entre ambos países en 1848.

En este contexto, y para las representaciones 
simbólicas y sociales de cualquier territorio de Abya 
Ayala, pero sobre todo México, la dicotomía entre lo 
rural y lo urbano para explicar los procesos sociohis-
tóricos han sido dominantes. Esto tiene correlación 
con la implantación del sistema binario de pensa-
miento que las Ciencias Sociales, políticas y Econó-
micas han reproducido como parte sustancial del 
sistema capitalista-colonial/moderno y patriarcal11. 
Esto se expresa en las narrativas hegemónicas que 
dividen a las sociedades en dos mundos geográficos 
de asentamientos humanos, para así poder situar y 
calificar a la población de acuerdo con la forma en 
cómo interactúa con los bienes que los rodean. 

El territorio mexicano en esos relatos ha sido divi-
dido acorde a la interacción con los bienes comunes 
y la biodiversidad en norte y sur. Esa división que 
responde a los intereses dominantes queda corta en 
la explicación de procesos sociohistóricos de carác-
ter revolucionarios como los vividos en este territorio 
hace más de doscientos años antes de ahora. 

Luego de la invasión imperialista de Estados 
Unidos, hacia 1855 se observa el ascenso del par-
tido liberal al gobierno mexicano, partido que llevó 
adelante reformas económicas y sociales  lideradas 
por Benito Juárez hasta su muerte en 1872, luego 
de lo cual,y tras un breve interregno, en 1876 asu-
me el general Porfirio Díaz que se mantendrá en el 
poder hasta 1910.

1910 es el año de la manifestación de la crisis 
económica y sociopolítica que atravesaba el territo-
rio mexicano y que se vio exacerbada ante la inten-
ción de Porfirio Diaz de llevar adelante su séptima 
reelección. Como manifestación del descontento 
político, proveniente de los círculos económicos 
privilegiados de la ciudad, se presenta Francisco 
Madero a través  del Partido Antirreeleccionista. 
Madero es partidario de la libre empresa, del otor-
gamiento de facilidades crediticias y de la moderni-
zación de la agricultura. Desde ese lugar, se posi-

ciona en contra de la reelección de Porfirio Díaz y 
se liga con los sectores populares más desposeí-
dos para liderar la oposición política que logre la 
salida de éste. Ese fue el año en que el movimiento 
revolucionario, que nuclea a los sectores populares, 
procuraron transformar las estructuras económi-
cas, sociales y políticas capitalistas de la sociedad 
y de todo el territorio mexicano.

LA REVOLUCIÓN EN CLAVE DE COLORES, 
GÉNEROS Y CLASES SOCIALES: NUESTRA 
MARIPOSA TECNICOLOR 

Hacia fines del siglo XIX, los territorios meji-
canos del norte geográfico caracterizados por la 
actividad industrial, dan lugar a conflictos entre 
esas burguesías emergentes -que se hallaban en 
desventaja por la competencia extranjera- contra 
las burguesías tradicionales (cuya expresión políti-
ca era Porfirio Díaz).

En contrapartida, desde los sectores popula-
res, los movimientos campesino-indígenas de-
sean recuperar las relaciones sociales previas a la 
conquista que los gobiernos independentistas no 
devolvieron, de modo que los trabajadores rurales 
se rebelan periódicamente contra el dominio lati-
fundista. De ahí que en el sur geográfico -que para 
las lógicas de producción capitalista, aparece como 
“atrasado”- las resistencias se organizan como un 
entramado comunitario, incorporando dimensiones 
político-culturales en su accionar. Son las comuni-
dades indígenas del sur que pelean por la restitución 
de las tierras comunales. Sobre todo, en el estado 
de Morelos, principal centro azucarero de México, 
los trabajadores vivían en aldeas comunales donde 
conservaban sus tradiciones e instituciones, una 
de las cuales, el Consejo de Ancianos, es la que en 
asamblea elige a Emiliano Zapata para liderar sus 
propuestas. Esta zona zapatista se conformó como 
un poder autónomo que no estaba dispuesto a espe-
rar la sanción de leyes agrarias y avanzó en la ocupa-
ción de tierras y en la redistribución de las haciendas 
a las comunidades campesinas. Mientras tanto, en el 
norte geográfico, el campesinado mestizo liderado 
por Pancho Villa, peleaba contra la explotación capi-
talista y por lograr mejores condiciones de trabajo, y 
en materia agraria, reclamaban el reparto de tierras 
más que recuperar títulos de propiedad. En estos 
territorios, la movilidad se extendía desde el norte 
hacia el centro de México, con un ejército integra-
do por obreros ferroviarios, campesinos y hombres 
provenientes del bandidaje social. 



492 Para seguir desmitificando sobre el islam, ver en este mismo manual, La Revolución de Rojava.

En 1° lugar, a partir del año 500, persas, ára-
bes, africanos, javaneses, judíos, indios y chinos 
crearon y mantuvieron hasta más o menos el año 
1800 una economía global, a través de la cual las 
grandes civilizaciones del mundo permanecieron 
en todo momento en contacto (de ahí la expresión 
globalización oriental).

En 2° lugar, las diversas regiones fueron 
gobernadas por regímenes que crearon un 
ambiente pacífico y mantuvieron muy bajas las 
tasas impuestas al tráfico mercantil con el fin de 
facilitar el comercio global.

En 3° lugar, a partir del año 500 fueron crea-
das y puestas en vigor una serie de instituciones 
capitalistas lo bastante racionales para mantener 
el comercio global: “las distancias medidas en 
tiempo eran calculadas en el mejor de los casos 
por semanas y meses, pero se tardaba años en 
atravesar todo el circuito global. Y sin embargo se 
llevaban mercancías de un sitio a otro, se fijaban 
precios, se acordaban tipos de cambio, se hacían 
contratos, se ampliaban créditos –en fondos o en 
mercancías situadas en otro lugar-, se formaban 
sociedades y, evidentemente, se llevaba una con-
tabilidad y se respetaban los acuerdos”.

En 4° lugar, las tecnologías relacionadas con 
el transporte resultaron suficientes para llevar a 
cabo un comercio global que afectó mayorita-
riamente a productos de consumo masivo y, en 
menor medida, a artículos de lujo, con consecuen-
cias reorganizativas considerables sobre todas las 
sociedades del mundo.

En 5° lugar, el significado fundamental de la eco-
nomía global (flujos significativos de mercancías, 
monedas, capitales) radicó en que se constituyó 
en una cinta transportadora para la difusión de las 
“carteras de recursos” orientales más avanzadas, 
por ejemplo, tecnologías e instituciones.

El acontecimiento clave en este sentido, fue 
la aparición de una serie de imperios mundiales 
interconectados que permitieron el desarrollo de 
un ambiente marcadamente pacífico dentro del 
cual pudo florecer el comercio terrestre y maríti-
mo. La ascensión de la China de los T’ang (618-
907) y el imperio musulmán de los omeyas y los 
abasíes en Oriente Medio (661-1258), así como 
el de los fatimitas en el norte de África (909-1171) 
fueron factores decisivos para la aparición de una 
red comercial global suficientemente extensa 
que alcanzaba incluso al imperio carolingio (751) y 

las ciudades-estado comerciales de Italia duran-
te los siglos VIII y IX.

El nacimiento de la globalización oriental (que 
fue la madre del Occidente medieval y moderno) 
debe mucho al Oriente Medio y al norte de África is-
lámico. Los musulmanes (y los negros) del norte de 
África, así como los musulmanes de Oriente Medio 
fueron los verdaderos pioneros del capitalismo glo-
bal, pues contribuyeron a tejer una economía global 
que se extendía por todo el continente afroasiático 
y por las rutas marítimas que van de Europa occi-
dental a China y Corea por el este, y África, Poli-
nesia (y tal vez la Australia de los aborígenes) por 
el sur. ¿Cómo se alcanzaron semejantes logros en 
aquella época?

El Islam, pionero de la globalización:  
la ascensión del poder extensivo e  
intensivo islámico

Después de 610, Oriente Medio comenzó su 
ascensión hacia la categoría de potencia global 
con los aportes de Mahoma que contribuyó a forjar 
una unidad a través del poder del Islam. Y uno de 
los aspectos más significativos del Islam era su 
inclinación por el comercio y la actividad capitalista 
racional. Los habitantes de La Meca hicieron fruc-
tificar su capital por medio del comercio y de los 
préstamos a interés (…) Los mercaderes del imperio 
musulmán encajaban perfectamente con los crite-
rios racionales aplicados por Weber a la actividad 
capitalista. Aprovechaban cualquier oportunidad 
que se les presentara de obtener beneficio, y calcu-
laban sus inversiones, sus cobros y sus beneficios 
en términos monetarios. El Corán afirma que uno 
no debe olvidar nunca su propia porción del mundo 
y que conviene compaginar la práctica de la religión 
con la vida material, comerciando incluso duran-
te las peregrinaciones y sosteniendo el beneficio 
comercial con el nombre de “Munificencia de Dios”. 
Las casetas de los cambistas en la gran mezquita 
de la ciudad-campamento de Kufa ilustra el hecho 
de que, en el Islam, no existía necesariamente un 
conflicto entre negocio y religión. Y aunque habi-
tualmente consideramos que la Sharia (la ley sagra-
da islámica) es la fuente de despotismo y del atraso 
económico2, en realidad fue creada como medio 
de evitar los abusos de poder de los gobernantes y 
los califas, y además contenía claras disposiciones 
relativas al derecho mercantil.



50
12 Ejemplo de esto, son las soldaderas o Adelitas en los contingentes de las milicias yendo al combate, asistiendo a los heridos, cocinando o 

actuando como espías.  La sostenida y consecuente  participación de las mujeres en el proceso revolucionario,  llevó a que se organizara lo que 
podríamos denominar, el Primer Encuentro Feminista de Abya Ayala el 16 de enero de 1916, en Mérida. 

13 Expropiar, en este caso, es una medida político-económica que le restituye al campesinado las tierras que les habían sido robadas 
“legalmente” por la clase propietaria.

Hacia 1911, Madero, con una amplia y hetero-
génea coalición social, que va desde la burguesía 
más concentrada hasta los sectores sociales más 
pobres, pone fin al gobierno de Porfirio Díaz. Pero 
claro, una coalición de fuerzas socioeconómicas con 
intereses tan antagónicos entre sí no podía perdurar 
en el tiempo. Muy rápidamente, y en la medida que 
el proceso revolucionario se extendió por todo el 
territorio mexicano, el presidente Madero cede a las 
presiones de los latifundistas y el movimiento agrario 
en el sur mexicano empieza a ser reprimido. 

Ante la represión llevada adelante por el Esta-
do Mexicano en manos de Madero, el zapatismo 
promueve, bajo el lema Tierra y Libertad, el plan 
Libertador de los hijos del estado de Morelos. 
Dicho plan, proclamado en 1911 en la villa de Ayala, 
es conocido popularmente como el “Plan de Aya-
la”, (que reconocía también el plan de San Luis de 
Potosí) y  planteaba la recuperación de los bienes 
comunes para ser restituidos a las comunidades, 
es decir, recuperar/expropiar tierras, montes, bos-
ques y aguas que habian sido usurpados por los 
hacendados. Dicho movimiento de recuperación 
de los bienes comunes comienza en los sectores 
populares, es decir desde abajo, mediante la for-
mación de grupos de milicias territoriales bajo una 
proyección pluriversal común. Es a partir de sus 
propios métodos, de su propia organización en 
clave de desesidades, que proyectan la sostenibi-
lidad de la vida en clave comunitaria. Para ello, no 
esperaron reconocimientos, ni leyes, ni decretos 
por parte del Estado.

La proyección de esa vida que merece ser vivida 
se anclaba en la base de las clases trabajadoras, 
y se trataba de una insurrección popular en clave 
de clases sociales, de colores y sin distinción de 
géneros12. Esta insurrección popular en clave plu-
riversal, posibilitó su ampliación y extensión hasta 
llegar al 4 de diciembre de 1914 cuando los ejérci-
tos populares, con Pancho Villa y Emiliano Zapata 
a la cabeza, entran a la Ciudad de México, corpote-
rritrializando ahí una unión que rompe esa idea de 
norte y sur del relato hegemónico.  

Esta unidad de los sectores populares que amena-
zaba con la expropiación generalizada del capital, hizo 
que la burguesía mexicana pospusiera sus diferencias 
internas y se abocara a sofocar, a sangre y fuego, el 
proceso revolucionario. A fines de 1915, la burguesía lo-
gra derrotar a Villa en el norte del país obligando al líder 
popular a refugiarse en la frontera cercana a Estados 
Unidos; y a continuación, la represión estatal se dirige 
a terminar con la experiencia que se está llevando a 
cabo en el sur del país, en Morelos, ahí donde la revolu-
ción social campesina ha ido más a fondo.

VIVA MÉXICO CABRONES!!: LOS PLURIVERSOS 
DEL PROCESO REVOLUCIONARIO MEXICANO

 “Abajo haciendas, arriba pueblos” 

Este fue el grito inicial del campesinado zapatista 
en el sur mexicano, lo que implicaba terminar con 
la propiedad privada capitalista y recuperar la pro-
piedad comunal y los bienes comunes de la misma 
a manos de los sectores populares. Este lema y las 
acciones que lo acompañaron por parte de la organi-
zación popular, expresada en el Plan de Ayala antes 
mencionado, plantea una lógica de acción donde los 
sectores populares parten de la tierra, de sus cuer-
pos-territorios y desesidades y luego se discute. De 
modo tal que, este planteo zapatista, sigue un camino 
inverso a las reformas agrarias emprendidas desde el 
Estado (incluida la época de Lázaro Cárdenas) donde 
es exactamente al revés, se va de arriba a abajo.

En medio del proceso revolucionario entonces, y 
certificando su carácter de tal, tiene lugar la Comuna 
de Morelos, llevada adelante entre 1914 y 1917. En ese 
estado mexicano se lleva adelante la experiencia 
agraria más radical de la historia de México, expro-
piando13 las haciendas y los ingenios azucareros que 
son puestos a producir bajo control de los campe-
sinos-indígenas. El estado de Morelos se organizó 
políticamente a partir del “gobierno de los pueblos”, 
que les permitía tratar en asamblea general los 
asuntos fundamentales, y cuyas decisiones eran 
después llevadas adelante por los jefes populares. 

La organización popular en este proceso revo-
lucionario, a través de sus jefes populares, intentó 
establecer lazos con otros sectores de trabajadores 
para ampliar la experiencia de la Comuna de Morelos. 
Para ello se establecieron acuerdos con los diversos 
representantes de la clase trabajadora aglutinados, 
sobre todo, en  la Casa del Obrero Mundial con sede 
en la ciudad de México, fundada en el verano de 1912. 
Como central sindical la Casa del Obrero Mundial, 
coordinó las acciones de las y los trabajadores en 
relación a las condiciones de trabajo, en pos de pro-
fundizar las políticas sindicales y así transformar las 
viejas organizaciones mutualistas. Pero su accionar 
quedó circunscripto a las demandas exclusivamente 
ligadas a los sectores fabriles de la clase obrera sin 
interesarse por las demandas campesinas y por ello, 
terminó apoyando a la burguesía mexicana. Así, el 
zapatismo comenzaba a ser aislado, y mientras en 
el norte del país la burguesía postergaba una y otra 
vez el reparto de la tierra, en el sur se preparaba una 
represión mayor para terminar con la revolucionaria 
experiencia social de la “Comuna de Morelos”.



51 3 Braudel, F. Las civilizaciones actuales. Tecnos, Madrid, 1983.

En último término, la ventaja relativa del Islam 
radicaba en su considerable poder “extensivo”. El 
centro del Islam, La Meca, fue  uno de los centros 
de la red mercantil global. El poder del Islam se 
difundió rápidamente a partir del siglo VII hasta el 
punto que el Mediterráneo se convirtió en un lago 
musulmán, y la “Europa occidental” pasó a ser un 
promontorio dentro de la economía global afroa-
siática. El Islam ejercería una influencia poderosa 
en el desarrollo de Europa, particularmente a tra-
vés de la España musulmana. Ante todo, el mun-
do musulmán constituyó ni más ni menos que el 
Puente del Mundo, a través del cual muchas “car-
teras de recursos” y mercancías orientales pasa-
ron a Occidente desde 650 y hasta 1800 incluso.

La densidad de las relaciones comerciales 
dentro del mundo musulmán constituía una es-
pecie de mercado mundial de unas dimensiones 
desconocidas hasta entonces. El desarrollo de 
los intercambios había hecho posible la especia-
lización regional en la industria y la agricultura. El 
mundo musulmán conoció no sólo un sector ca-
pitalista, sino que dicho sector fue el más exten-
so y desarrollado de la historia antes de la época 
moderna. El Islam se propagó no sólo hacia el 
oeste, es decir hacia Europa, sino también hacia 
el este, es decir por la India, el Sudeste asiáti-
co y China, y hacia el sur en el interior de África; 
propagación que fue posible por dos conductos 
interrelacionados: la influencia religiosa y la in-
fluencia comercial.

Los omeyas (661-750) y los abasíes (750-1258) 
en Oriente Medio, y los fatimitas en el norte de 
África tuvieron una importancia especial, pues 
contribuyeron a unir las diversas arterias del co-
mercio a larga distancia conocidas ya en la An-
tigüedad, que iban desde el océano Índico hasta 
el Mediterráneo. Entre ellas estaban las rutas 
del mar Rojo y del golfo Pérsico, que a su vez se 
abrían a través del océano Índico hacia el mar de 
China Meridional y el mar de China Oriental. Ade-
más de las rutas marítimas, quizá la más famosa 
fuera la ruta terrestre que conducía a China y por 
la cual transitaban las caravanas atravesando las 
ciudades iraníes que después continuaba, por un 
lado hacia China, y por otro hacia la India.

Aunque el eurocentrismo desdeña la relevancia 
de África en el sistema mercantil internacional an-

tes de 1.500, el comercio africano distaba de ser 
insignificante y existió mucho antes de que llega-
ran los europeos. Los mercaderes negros llevaban 
a cabo un importante comercio con la India antes 
incluso de la llegada del Islam. La producción de 
minería de oro, la producción de cobre y la fun-
dición de hierro, así como la comercialización de 
productos de consumo masivo como las frutas, los 
granos y los tejidos, ya tenían lugar en el interior 
de África antes de la llegada de los musulmanes. 

Fernand Braudel describía la actividad econó-
mica del mundo musulmán después del año 800 
en los siguientes términos:

“El calificativo “capitalista” no es demasiado 
anacrónico. De un extremo a otro de las relacio-
nes mundiales del Islam, los especuladores se 
dedicaron profusamente al comercio. Un autor 
árabe, Hariri, hacía decir a un mercader: “Quie-
ro enviar azafrán de Persia a China, donde he 
oído que alcanza precios muy elevados, y luego 
embarcar porcelana china con destino a Grecia, 
brocados griegos a la India, hierro indio a Aleppo, 
vidrio de Aleppo al Yemen, y telas rayadas yeme-
níes a Persia”. En Basora, se establecían acuer-
dos entre mercaderes por medio de lo que hoy en 
día llamaríamos un sistema de acreditación”.3

En este sentido, fueron decisivas las numero-
sas innovaciones productivas y perfeccionamien-
tos tecnológicos que llevó a cabo el Islam. Desde 
los avances de la astronomía y las matemáticas 
islámicas, hasta el desarrollo de la vela latina, el 
astrolabio y la fabricación de papel desde el 751, 
por citar unos pocos ejemplos. Pero que se re-
fuerzan cuando observamos la manufactura de la 
seda en Siria e Irak y la fabricación de telas lino y 
lana en Egipto, así como el uso de diversas tintu-
ras. La influencia islámica queda patente en los 
numerosos términos arábigos (y persas) que fue-
ron importados a las distintas lenguas europeas. 
Se necesitaban productos químicos llamados 
mordentes para fijar los colores, especialmente 
el álcali (de la palabra arábiga alkali, “cenizas”). El 
“azafrán” procede del árabe zafaran. El término 
“damasco” deriva del nombre de la ciudad de Da-
masco, “muselina” del nombre de Mosul. “Moer” 
procede del término arábigo mukhayyir (que 
significa “lo mejor”) y “tafetán” deriva de taftan 
(verbo persa que significa “hilar”).



52

La institucionalización de la Revolución: cuando 
la burguesía se apropia de las luchas populares.

A partir de la represión a sangre y fuego por par-
te del Estado mexicano y el consecuente asesinato 
de los jefes populares, primero Emiliano Zapata 
en 1919 y luego Pancho Villa asesinado en 1923, el 
proceso revolucionario perdió terreno significativa-
mente. Ciertos sectores de la burguesía mexicana 
empezaron una política de encauzar por las vías 
institucionales las demandas populares. Esa crista-
lización estatal de los reclamos populares tiene su 
máxima concreción en la creación, por parte de la 
burguesía, del Partido de la Revolución Institucional 
(el PRI) en 1924, que gobernará México ininterrum-
pidamente hasta el año 2006. 

Desde 1924 se suceden diversas presidencias 
hasta llegar a Lázaro Cárdenas en 1934-1940. Lazaro 
Cardenas, como expresión de ciertos sectores de 
la burguesía, en ese contexto social y por la presión 
popular debió recuperar, hasta cierto punto, las pro-
yecciones del proceso revolucionario iniciado en 1910. 
Bajo el lema una democracia de  trabajadores,  pro-
yectó políticas estatales donde se garantizó el reco-
nocimiento del derecho a huelga, una fuerte interven-
ción del Estado en la economía, la educación pública, 
la igualdad político-social de la mujer, las garantías 
y libertades para los pueblos indígenas, el seguro 
social, el control de precios, la construcción de vivien-
das populares, la no intervención en los asuntos de 
otras naciones, el derecho a la autodeterminación de 
los pueblos y el combate al fascismo, destacándose 
por recibir en su territorio a miles y miles de exiliados 
políticos de todas partes del mundo.

En correlaciòn a estas políticas estatales y su ex-
presión en el corpus legal y de estatus político, Lazaro 
Cárdenas, atento a las  demandas populares, llevó a 
cabo la más amplia Reforma Agraria en todo el territo-
rio mexicano, recuperando en términos de planifica-
ción y organización las ideas de los movimientos popu-
lares insurgentes de 1910. Esto implicó la distribución 
de 18.000.000 hectáreas a las comunidades campe-
sinas-indígenas, lo que provocó el aumentó  de tierras 
comunales fuera del régimen de propiedad privada a 
25.000.000. Esto posibilitó la formación de pequeñas 
unidades productivas con capacidad de autosuficien-
cia alimentaria en estrecha relación con los planteos 
de sostenibilidad de la vida y soberanía alimentaria. 

Asimismo, recuperó los sentidos y organizacio-
nes en ejidos, lo que incluía a cientos de familias a 
las que, desde la entidad bancaria creada en este 
contexto como  Banco de Crédito Ejidal, se les otor-
gaba créditos para su producción y reproducción, 
como así también para la proyección y construcción 

de escuelas y hospitales bajo la supervisión comu-
nal.  Las políticas de organización, distribución y 
reparto de tierras  a través de la recuperación de la 
idea y sentidos socioculturales del ejido representó 
un gran logro de y para los sectores populares. Esto 
significó sentar las bases para el mejoramientos de 
las condiciones de propiedad y acceso a la tierra, 
como así también para que el Estado mexicano 
lleve adelante políticas en su intención de “moder-
nizar” el espacio agrario. Pero, las resistencias de 
los sectores latifundistas y del capital transnacional 
asociado a ellos, más sectores de la burguesía, no 
se hizo esperar, y la repartición “ideal” de tierras en 
sentido comunal no se logró en su totalidad para 
todo el territorio mexicano. 

Bajo el lema «México para los mexicanos», el 
Estado en manos de Cárdenas llevó adelante una 
nacionalización de empresas y compañías extran-
jeras, entre ellas, las relacionadas a la explotación y 
producción de petróleo. Si bien esto va a permitir un 
avance en cuanto a la independencia en la explota-
ción del bien comùn del petróleo, aún así  se sostie-
nen  las lógicas productivistas de explotación que no 
responden al habitar el mundo en y con la naturaleza 
para un buen vivir, ya que expolian las riquezas del 
suelo mexicano respondiendo a la búsqueda de la 
acumulación de capital que impone el sistema capi-
talista, colonial/moderno y patriarcal. 

Las disputas por las memorias

En la disputa por las memorias de la Revolución 
Mexicana, y desde una perspectiva de clase, colo-
res y géneros que contribuya a la construcción de 
sur-sures epistémico-políticos, bien puede decirse 
que las masas populares insurgentes en territorio 
mexicano fueron capaces, en diez años de proceso 
revolucionario (1910-1920), de construir pluriversos 
de sentidos para las clases populares  en tèrminos 
de antiimperialismo en todo el mapamundi y, desde 
allí, reconfigurar y rehacerse como clase social en 
clave de colores y géneros.  

El proceso revolucionario mexicano, especial-
mente en la expresión alcanzada en el movimiento 
zapatista, muestra el sentipensar de lo comunitario: 
desde la participación en la repartición de tierras, en 
la defensa de los bienes comunes,  en los enfrenta-
mientos armados.  La lucha por los bienes comunes, 
en este caso la tierra, expresa la idea de cuerpo-te-
rritorio encarnando las subjetividades comunitarias 
transformadoras de su realidad colectiva y perso-
nal.  El espacio del proceso revolucionario posibilita 
que las relaciones subjetivas en términos de color y  

C.S.PyE. 2022



53

Cabe señalar también que los musulmanes do-
minaron a los europeos en lo tocante a la produc-
ción de hierro y ese dominio se prolongó hasta el 
siglo XVIII en la producción de acero. Además, la 
producción islámica se extendía al refinado del 
azúcar, la construcción, la fabricación de mue-
bles, el vidrio, el curtido de pieles, la cerámica 
y la cantería. La producción egipcia de caña de 
azúcar fue una de las industrias globales más 
importantes y el sukkar refinado (de donde pro-
cede nuestro vocablo “azúcar”) fue exportado de 
manera extensiva a todo el mundo. El Islam domi-
nó también la energía a través de los molinos de 
viento y de agua, que eran utilizados para facilitar 
la producción industrial. No menos importante 
fue la creación de toda una serie de instituciones 
capitalistas (relacionadas con las sociedades, el 
derecho mercantil, la banca, el crédito y muchas 
otras cuestiones), en las que descansaron no 
sólo la producción, las inversiones y el comercio 
islámico, sino también todo el comercio global. 
Por todo ello, cabe afirmar contra los planteos 
eurocéntricos al respecto, que Venecia y Génova 
no fueron las “pioneras” del comercio global, sino 
sus adaptadoras, colándose por los intersticios 
de la economía global liderada por asiáticos y 
africanos y comerciando casi siempre en los tér-
minos impuestos por los musulmanes de Oriente 
Medio, y especialmente por los egipcios. De he-
cho, Venecia logró hacer fortuna tan sólo debido 
al acceso que tuvo al comercio oriental a través 
del norte de África.

No obstante, a despecho de la magnitud del 
poder extensivo musulmán y pese al hecho de 
que Oriente Medio siguió siendo el Puente del 
Mundo durante buena parte del segundo milenio 
occidental, el protagonismo del poder intensivo 
global pasó, no a Italia después del año 1000 ni a 
Portugal después del año 1500, sino a China en el 
año 1100. Y allí permaneció hasta el siglo XIX.

PIONEROS CHINOS

El primer milagro industrial y el mito del 
aislacionismo chino, 1000-1800

Hacia el año 1.100, el protagonismo del poder inten-
sivo global había pasado a China. A ello había con-
tribuido decisivamente la revolución industrial china. 
El milagro del hierro y el acero de China se remonta 
al año 600 antes de la era cristiana, con la aparición 
del primer objeto de hierro fundido que data del 513. 
Incluso, el asombroso crecimiento de esta rama de la 
industria entre el 800 y el 1100 ya de esta era, llega al 
punto que las 125.000 toneladas de hierro producidas 
en el 1.078 sólo fueron igualadas por el conjunto de 
Europa recién en el siglo XIX. Los estudiosos eurocén-
tricos a menudo desdeñan esta conquista aduciendo 
que el uso del hierro en China se limitaba sólo a armas 
y a las artes decorativas. Pero el hecho es que el hierro 
se utilizaba para fabricar objetos y herramientas de 
la vida cotidiana, como es de esperarse en una revo-
lución industrial. Entre esos instrumentos, cabe citar 
cuchillos, hachas, cinceles, barrenos, martillos, rejas 
de arado, palas y vertederas, ruedas, carretillas, herra-
duras, sartenes y cacerolas, ollas, campanas, cadenas 
para puentes colgantes, puertas y atalayas blindadas, 
puentes, y prensas y tipos de imprenta. No menos 
impresionante en este sentido son las técnicas de 
fabricación que se inventaron, sobre todo a partir del 
hierro fundido y no del hierro forjado (que los europeos 
utilizaron hasta el siglo XVIII). El hierro fundido era muy 
superior debido a su mayor fortaleza. Y esto fue posible 
por los adelantos alcanzados en el campo de la fundi-
ción, trascendentales para la producción de hierro fun-
dido. A este respecto tuvieron particular importancia 
los altos hornos y el fuelle de pistón (ambos conocidos 
desde más de 1000 años antes). El fuelle suministraba 
el flujo continuo de aire necesario para mantener las 
altas temperaturas requeridas (975 °C). Se utilizaba 
ya en el siglo IV antes de nuestra era y en el siglo I  era 
movido por energía hidráulica. Además, China produ-
cía acero (material derivado del hierro fundido) ya en el 
siglo II antes de nuestra era, mientras que Europa no 
llegó a desarrollar la producción de acero sino hasta 
el siglo XVIII. Otro avance significativo fue el que se 
consiguió en el siglo XI con la sustitución del carbón 
vegetal por la hulla o carbón de piedra, logro que Gran 
Bretaña alcanzaría siglos después. Los notables avan-
ces conseguidos en la fabricación de tejidos también 
se anticipan en siglos a los que alcanzará Gran Bretaña 
recién en el siglo XVIII. Y cabe acotar que la innovación 
tecnológico-industrial más avanzada se llevó a cabo 
en el sector textil con la adopción generalizada de la 
máquina de hilar movida por energía hidráulica que se 
utilizaba en la elaboración del cáñamo y la seda.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



54 14 El Lugar es explicado por la Perspectiva Ambiental del Diseño Curricular, como “forma de espacio vivido y enraizado en la cotidianeidad de las 
personas, en oposición al desarrollo imperial del capitalismo”. (Pág.166)

géneros,  como las diferencias sociales y territoriales 
se vean interpeladas al visibilizar la diversidad de 
cuerpos y de formas de ser y estar en territorio; y son 
esos cuerpos-territorios los que crean, reproducen y 
modifican los entornos en clave de desesidades, en 
México y en cualquier lugar14 del mundo.  

Construir una mirada pluri-versal de la organiza-
ción de los pueblos y las sociedades permitirá que 
en nuestras aulas ocupen un tiempo y un espacio lo 
que ha sido negado, invisibilizado, cuando no, asesi-
nado. Invitamos entonces a ponerse lentes multico-
lores que nos posibiliten conocer el proceso revolu-
cionario. Empezar a construir narrativas pluriversales 
desde y en México, permite observar que hay otros 
tiempos y otros espacios además del tiempo lineal y 
el espacio homogéneo en el que se han construido 
las ciencias sociales, políticas y económicas hege-
mónicas. Y existen otros tiempos y otros espacios 
porque hay pueblos y sociedades que organizan sus 

formas de ser y estar en el mundo desde otras con-
cepciones epistémicas que brindan la posibilidad 
de desarrollar una ecología de saberes. Retomar las 
narrativas en clave pluriversal y de clases, colores 
y géneros del proceso revolucionario en México 
entonces, permite observar que son posibles formas 
otras de organizar las relaciones sociales en y con la 
naturaleza, formas otras de ser y estar en el mundo.

Desde Sures politicos-epistémicos entonces, 
en este caso la revolución de México en 1910, es 
preciso revisar eso que se instituye como hegemó-
nico y “verdadero”, recuperando una genealogía 
otra: la de subjetividades políticas que resisten al 
capitalismo y sus prácticas genocidas y ecocidas, 
mostrándonos que Otros mundos son posibles. El 
proceso revolucionario mexicano se coloca como 
devenir posible, como devenir emancipatorio de 
las subalternidades que conjugan cuestiones de 
clases sociales, de color y de género.

La recuperación del legado de 
Emiliano Zapata

El primero de enero de 1994, México y el con-
tinente todo, se vieron sacudidos por la irrupción 
de pueblos indígenas que tomaron posesión 
de pueblos y ciudades en el sur de ese país. El 
Ejército Zapatista de Liberación Nacional se 
anunciaba públicamente como heredero de las 
luchas campesinas e indígenas lideradas por 
Emiliano Zapata ochenta años antes. A través del 
zapatismo, ahora los pueblos de Chiapas proce-
den a la construcción de subjetividades sociales 
por fuera del Estado, a través de la generación de 
un conocimiento del sujeto opuesto a las con-
ceptualizaciones que lo estandarizan, niegan y 
borran. Esto permite resignificar las voces de los 
y las verdaderas protagonistas  de las historias de 
lucha por el espacio agrario. La subjetividad a la 
que nos referimos está arraigada a un contenido 
de clase, color y género como lucha. El zapatismo 
es una lucha contra la clasificación, estandari-
zación y universalización. Por consiguiente, es 
una lucha  antagónica a la lógica del capital que 
reduce todo a mercancía y contra la legalidad que 
el Estado crea para la dominación racional de los 
seres humanos, sus culturas, territorios y vida. 

En estas luchas, cobra importancia la noción 
de autonomía que viene de los pueblos origina-
rios y que se extiende a recuperar la tierra como 
bien común, como el lugar donde producir y 
reproducir vida para la comunidad; regulando el 
uso de ese elemento natural, sin destruir los sis-

temas de vida biodiversos, es la condición para 
que sea considerado un bien común.

El zapatismo prueba que es posible la cons-
trucción de sujetos revolucionarios en una 
sociedad oprimida, a la vez que se manifiesta 
la dimensión espacial y territorial de los fenó-
menos de autoorganización social. De manera 
que los modos de rehacer comunidad para los 
pueblos campesinos indígenas van a centrarse 
en su autodeterminación, en donde se entrete-
jen las libertades individuales con la colectiva.

Las comunidades mexicanas que recuperan 
sus tierras y su agua reformulan sus espacios, 
son parte de una re-territorialización dinámica, 
configurando una red que amplía la capacidad de 
articulación entre las asambleas, consejos y orga-
nismos desde abajo hacia arriba. El trabajo comu-
nal es la columna vertebral del gobierno indígena, 
su funcionamiento se basa en la producción y el 
resguardo de los bienes comunes en jornadas 
de reproducción de agua, mantención de los 
caminos, el cuidado y reforestación del bosque, 
en suma, garantizar la reproducción de la vida. En 
términos más amplios, el trabajo comunal habilita 
la posibilidad de decidir sobre todo aquello que se 
comparte, se decide sobre lo que se trabaja y se 
trabaja sobre lo que se decide.

La experiencia de comunalizar los espacios, 
recuperando bosques, ríos, tierras, transfor-
man las subjetividades subalternizadas y colo-
nizadas en sujetos colectivos que dan formas 
otras a lo político, donde las decisiones que se 
toman afectan directamente sus vidas.



55 4 Temple, R. El genio de China. Debate, Barcelona, 1987.

Las revoluciones en el ámbito del transporte 
y la energía

Los molinos de agua chinos se desarrollaron 
principalmente para impulsar los fuelles de los 
altos hornos ya en el siglo I. Y lo que es más sig-
nificativo, el empleo de un vástago de émbolo y 
de la correa de transmisión en el fuelle hidráulico 
guarda un parecido asombroso con la máquina de 
vapor. Los canales y compuertas mecánicas fue-
ron un invento importantísimo antes del 1000 in-
cluso. Y el transporte del carbón mineral, el hierro 
y el acero por los canales permitió su distribución 
a vastas regiones geográficas. Los chinos, tam-
bién explotaron el petróleo y el gas natural como 
combustibles para su utilización en la cocina y en 
la iluminación, ya en el siglo IV antes de nuestra 
era; el alcance de esta innovación nos lo revela el 
hecho de que alrededor del siglo IX se producían 
en masa lámparas de asbesto permanentes desti-
nadas a la iluminación de los hogares.

Los impuestos, el papel, la imprenta y el 
desarrollo de una economía comercializada

Mientras que el papel moneda fue inventa-
do alrededor del siglo IX con fines crediticios, 
a comienzos del siglo X pasó a convertirse en 
papel moneda “de verdad” utilizado como valor 
de cambio. En 1.161 el Estado emitía diez millo-
nes de billetes al año (esto fue copiado poste-
riormente por los europeos) y cada vez empezó a 
exigirse el pago de los impuestos en metálico y 
no en especie, obligando así incluso a los cam-
pesinos a emprender actividades mercantiles. A 
diferencia de la imagen eurocéntrica del estado 
chino, presentado como clásico ejemplo de des-
potismo oriental, los gobiernos chinos abando-
naron su función de asignar y reasignar tierras 
a cambio de servicios laborales y de impuestos 
en especie y empezó a cobrar los tributos en 
metálico. Esta política de no intervención facilitó 
el crecimiento del mercado privado de bienes 
raíces. Mientras que el eurocentrismo pinta la 
economía china como un sistema agrario de 
subsistencia, lo cierto es que el comercio cono-
ció un altísimo desarrollo al punto que el estado 
obtenía la mayor parte de sus ingresos fiscales 

del sector comercial. Y un testimonio de esto es 
el desarrollo de muchas ciudades que supera-
ban el millón de habitantes. El desarrollo de una 
economía monetaria está significativamente vin-
culado con otra innovación decisiva: la imprenta 
y la fabricación de papel. Ya para el siglo VIII se 
había desarrollado la imprenta y para el 1.100 se 
había generalizado el uso del papel moneda.

La revolución agrícola

Ya en el siglo VI China tenía todos los aspectos 
que relacionamos con la revolución agrícola bri-
tánica de los siglos XVIII y XIX. Como dice Robert 
Temple:

No es exagerado afirmar que China estaba 
en la situación de Estados Unidos y Europa 
Occidental hoy en día, y que Europa esta-
ba en la situación, pongamos por caso, de 
Marruecos actual. Sencillamente, no había 
comparación entre la agricultura primitiva y 
desesperada de Europa antes del siglo XVIII y 
la agricultura avanzada de China después del 
siglo IV antes de nuestra era.4

La situación de la China del siglo XII no fue 
alcanzada por Europa sino en el siglo XX. Los 
agricultores chinos gozaban de unos niveles de 
producción muy superiores a los de sus homólogos 
europeos. Y para ello, el gobierno daba incentivos 
a los agricultores para que invirtieran en sus ex-
plotaciones y concedía préstamos a intereses muy 
convenientes.

La revolución en el ámbito de la navegación

Es célebre la afirmación que hacía Francis 
Bacon en su Novum Organun (1620) en el sentido 
de que los tres descubrimientos más importantes 
del mundo fueron la imprenta, la pólvora y la brú-
jula. Los tres fueron inventados en ¡China!. Fue-
ron los chinos también los que descubrieron que 
el polo magnético y el polo norte no eran exac-
tamente idénticos, permitiendo así, que hacia el 
siglo XV, se elaboraran los mapas más exactos 
conocidos hasta entonces. Acaso el aspecto 
más sorprendente de la revolución experimenta-
da por la navegación china sea el desarrollo de 
los barcos, tanto por su número como por sus 



56 5 Op. Cit.
6 Needham, J., Wang, L. y Lu Gwei-Djen. Science and Civilisation in China. 
Cambridge, 1971.

dimensiones. Mientras los barcos chinos despla-
zaban hasta 4.000 toneladas, los barcos ingleses 
apenas llegaban a las 400 toneladas … y en el 
siglo XVI. Además, los barcos chinos disponían 
de numerosos elementos como el casco cuadra-
do, el timón de popa, las velas de proa a popa, y 
los compartimentos estancos, elementos todos 
ellos que fueron asimilados mucho después por 
la navegación europea. Y la producción de barcos 
chinos se contaba por decenas de miles dando 
cuenta del carácter industrial y comercial de su 
economía. La conclusión a la que llega Temple 
parece bastante acertada:

“Probablemente sería prudente decir que 
los chinos fueron los mayores navegantes de la 
historia. Durante casi dos mil años dispusieron de 
barcos y técnicas de navegación tan adelantadas 
respecto al resto del mundo que las compara-
ciones resultan tremendamente embarazosas. 
Cuando Occidente logró por fin ponerse a su 
nivel, fue sólo a costa de adaptar de un modo u 
otro los inventos que habían hecho los chinos. 
Durante la mayor parte de la historia, los euro-
peos utilizaron barcos decididamente inferiores 
a los chinos en todos los aspectos imaginables, 
incluso en 1800”5.

La primera revolución militar:  
China, 850-1290

La pólvora, las armas de fuego y el cañón 
fueron inventos chinos entre el 850 y 1290. A co-
mienzos del siglo X ya utilizaban la pólvora en sus 
lanzallamas y en 969 fue utilizada para disparar 
fechas. En 1231 fue empleada en bombas, grana-
das y cohetes (en forma de mortero metido en un 
tubo de hierro). Y en el siglo XIV era utilizada para 
fabricar minas terrestres y marítimas. Los chinos 
también inventaron lanzacohetes que podían 
disparar 320 proyectiles de una vez, arma que 
Needham califica de “equivalente medieval de la 
bazuka usada con tanta profusión en la segun-
da guerra mundial”. Y en el siglo XIV los chinos 
desarrollaron un cohete con alas y aletas que, de 
nuevo según Needham, “guardaba un fuerte pa-
recido con los famosos cohetes V-1 de la segunda 
guerra mundial”6. La primera pistola que arrojaba 
balas de hierro fue inventada hacia el 1259 y ya 
se usaba un tambor metálico en 1275. En 1288 ya 
había sido inventado un cañón rudimentario y hay 
testimonios de su transmisión a Europa. Y uno de 
los aspectos más llamativos de la revolución mi-
litar china es el correspondiente a la marina, flota 
que llegó a contar con decenas de miles buques 
acorazados con planchas de hierro y armamento 
sin igual en Occidente.



57

El mito del aislacionismo y el 
estancamiento económico chino: China, 
“primus inter pares”, 1434-1800

Aunque China fue la primera potencia mun-
dial, la mejor forma de calificarla sería decir que 
fue un primus inter pares. La distribución del po-
der económico en el mundo sometido a la glo-
balización oriental era “policéntrica”, y todos los 
países y regiones, China, India, Oriente Medio y 
el norte de África, el Sudeste Asiático y Japón, 
desempeñaron papeles significativos. La vigoro-
sa economía china estaba plenamente integrada 
en la economía global al punto de convertirse en 
el centro de absorción de la mayor parte de la 
plata del mundo. Hay cuatro razones fundamen-
tales que explican por qué la plata del mundo 
tendió a gravitar hacia China. En primer lugar, a 
mediados del siglo XV se produjo la conversión 
de la economía a la moneda de plata. En segun-
do lugar, la solidez de la economía china generó 
una fuerte demanda interna de este metal. En 
tercer lugar, las exportaciones de China supe-
raban en gran medida a sus importaciones. Y 
en cuarto lugar, el precio de la plata respecto 
al oro en China era el más alto del mundo. Así 
lo reconocía Adam Smith: “En China, país más 
rico que cualquier lugar de Europa, el valor de 
los metales preciosos es mucho más alto que 
en cualquier parte de Europa”. El hecho de que 
el precio de la plata china respecto al oro fuera 
tan alto y que en cualquier otro sitio fuera más 
bajo, dio lugar a un sistema global de arbitraje. 
Se podía utilizar una onza de oro para com-
prar unas once onzas de plata en Amsterdam, 
y transportar el metal a China y cambiar allí las 
once onzas por unas dos onzas de oro. Las dos 
onzas de oro podían llevarse de nuevo a Europa 
y cambiarlas por veintidós de plata, que a su vez 
podían ser llevadas de nuevo a China, donde su 

valor volvería a doblarse. Si China no hubiese 
tenido una economía tan dinámica basada en 
una moneda de plata que le permitiera absorber 
las enormes cantidades de este metal extraído 
de las minas de América a lo largo de tres siglos, 
esas minas habrían acabado siendo ruinosas al 
cabo de unas pocas décadas. Que estas cuan-
tiosas importaciones de plata afluyeran a China, 
da cuenta del poder intensivo y la exuberancia 
de su producción y su comercio. Producción y 
comercio acompañados por un importante con-
junto de infraestructura capitalista de carácter 
estatal y privado (la banca privada era superior 
a la pública incluso). La producción algodonera 
era gigantesca, lo que exigía grandes cantida-
des de materias primas, llegando incluso en el 
siglo XVIII a importar de la India más algodón del 
que importaba Inglaterra de América, debiendo 
señalarse un dato no menor: la participación 
china en la producción mundial de manufacturas 
fue hasta 1860 más alta que la de Gran Bretaña.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



58 C.S.PyE. 2022

“La causa de México revolucionario y la causa de la Rusia 
irredenta son la causa de la humanidad, 

el interés supremo de todos los pueblos oprimidos” 
Emiliano Zapata, cuartel general, 14 de febrero de 1918.

“Por un mundo donde seamos socialmente iguales, 
humanamente diferentes y totalmente libres” 

Rosa Luxemburgo

LA  
	 REVOLUCIÓN 
SOCIALISTA   			
DE	 1917 
EN RUSIA: 
De cuando 
los 	 obreros 
conquistaron 	 el 
poder.



59

 1 Rosa Luxemburgo fue una revolucionaria socialista que había nacido en Polonia en 1870. Defensora de la unidad de los 
trabajadores en todo el mundo, se opuso decididamente a la primera guerra mundial interimperialista (1914-18). Defendió la revolución 
rusa de 1917 y fue asesinada por el gobierno alemán en 1921.

2 Zar es una palabra que deriva del latín caesar, para significar el título de emperador entre los romanos. Zar, emperador, rey. En el 
caso de Rusia, las diversas dinastías que se habían sucedido llegaban casi a los trescientos años al momento de la revolución de 1917.

3 La cartografía militar como herramienta propagandista, es recuperada en muestras de colección donde se aprecian bestias 
monstruosas con tentáculos, lo que hace pensar que era un rasgo característico de la forma de cartografiar en la época. La mayoría 
de las representaciones son de autores anónimos. En el momento en que estalló la guerra de 1914, los británicos tuvieron que 
reconsiderar sus opiniones sobre enemigos y aliados. La imagen del Zar Nicolás aparece montando una apisonadora que se dirige 
hacia las potencias centrales del momento. Un caniche francés y un bulldog británico se enfrentan a un dachshund y a un perro 
austriaco, representando de este modo la multietnia del Imperio Habsburgo. Y aun así, esta imitación de los “perros de la guerra” de 
Shakespeare es tremendamente divertida y refleja la visión optimista en los primeros meses de la guerra, cuando se pensaba que esta 
finalizaría pronto. Lea más en https://es.ihodl.com/analytics/2016-10-16/la-cartografia-militar-como-herramienta-propagandistica/ 

Rosa Luxemburgo1 nos invita a resignificar la 
categoría de revolución que atraviesa un proceso 
social que instituyó nuevas y emancipadoras rela-
ciones humanas. Revolución, ya no, vista sólo como 
un cambio rápido y profundo que atravesó diversas 
dimensiones, sino también como una transforma-
ción en el tiempo-espacio que permitió releer ac-
ciones colectivas para convertirse en herramienta 
de luchas populares.

La revolución rusa de 1917 tuvo como uno de sus 
grandes vectores la lucha por la recuperación de la 
tierra por parte de los campesinos, que constituían la 
inmensa mayoría de la población. Durante siglos, mi-
llones de hombres y mujeres vivieron en condición 
de siervos de la tierra trabajando para los grandes 
propietarios de las mismas, en condiciones incluso 
que limitaban la capacidad de movimiento del cam-
pesinado para ir de un lugar a otro.  Aun así, y duran-
te siglos también, esta relación de clase coexistió 
con relaciones sociales comunales. Las mismas 
se organizaban en el Mir, comunidad territorial con 
gobierno propio, con base en la propiedad colectiva 
y con decisiones políticas también comunitarias. La 
comuna campesina, mediante asamblea, redistri-
buía tierras periódicamente según el crecimiento 
de las familias; además de organizar tareas como el 
mantenimiento de puentes y caminos y la provisión 
de educación. Las Comunas resistieron la servidum-
bre y la Ley de inmovilización del régimen zarista, 
organizando insurrecciones que eran reprimidas 
severamente. Hasta que, en 1861, el zar2 Alejandro 
II decide liberar a las y los siervos con el planteo 
de: “Es mejor liberar a los campesinos desde arriba 
que esperar a que conquisten su libertad mediante 
el levantamiento desde abajo”. De todas maneras, 
dicha medida no significó la liberación absoluta, sino 
que más bien era un modo de neutralizar los levanta-
mientos contra el latifundio, porque el campesinado 
debía pagar un “rescate” al latifundista para que le 
otorgara el permiso de libertad; lo que sí permitió 
fue que gran parte de los siervos se movieran a las 
ciudades en busca de otros trabajos. 

¡Qué Grande Rusia!

Pese a ello, finalizado el siglo XIX occidental, Ru-
sia todavía era un gigante cuya economía mantenía 
el modelo de explotación de grandes latifundios, 
donde trabajaban millones de campesinas/os en 
condiciones de extrema precariedad. En términos 
políticos, existían restricciones a la prensa, los par-
tidos políticos estaban prohibidos y los derechos 
civiles y el acceso a la educación eran práctica-
mente inexistentes para las mayorías.

 
El avance imperialista del Zarismo, no sólo 

es contada y vivida, sino también dibujada. 
Así pues, aparecen representaciones sociales 
artísticas que muestran la figura del Zar en 
una aplanadora pasando por encima de 
los territorios que va conquistando, como 
símbolo de la expropiación violenta a la que 
somete a los pueblos.3



60

 4 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales sobre el que se desarrollan los procesos 
económicos: el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que 
construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. 
(Resolución. 1463/18 p.165)

5 De acuerdo a Rodriguez Pardo (2010) : “Las riquezas que habitan en la tierra no son recursos naturales, son bienes comunes. Referirse 
a ellos como recursos naturales es la primera forma de apropiación desde el lenguaje. Nadie tiene el derecho a recurrir a un recurso natural, 
apropiándoselo, enajenándolo. El derecho a recurrir a un recurso natural termina en el mismo instante en que ese recurso es también de otro, 
de otros. De manera que las riquezas que admiramos de la tierra y que denunciamos como propias en una acción extractiva, no son recursos 
naturales sino bienes comunes, que pertenecen a los comunes. Bienes y comunes componen un único ecosistema que se verá alterado al 
recurrir a él de manera posesiva, esgrimiendo una propiedad falsa, arrebatando del sitio a partes o a un todo que desequilibrarán el medio, 
el que seguramente se verá dañado o irreparablemente modificado, mutado. No aceptamos recurrir al recurso”. Es menester entonces 
cuestionar la categoría “recursos naturales”, ya que implica la apropiación capitalista de la naturaleza para su posterior mercantilización. 
Como contrapartida, la categoría bienes comunes desafía estas lógicas y sostiene lazos de horizontalidad y comunidad en la determinación 
del cuidado y uso de la naturaleza. (Resolución 1463/18 p. 167)

del siglo XIX occidental y los primeros quince del 
siglo XX occidental, la producción industrial de 
Rusia comenzaba a imbricarse lentamente den-
tro de la economía capitalista mundial. Y es que 
cuando nació la industria rusa a finales del siglo 
XIX occidental, adquirió inmediatamente la forma 
característica de la fábrica a gran escala. Junto 
con la concentración del capital en las compañías 
industriales y comerciales que permite el desarrollo 
de una clase social industrial y financiera de rique-
za e influencias crecientes en el aparato estatal, se 
va a dar una altísima concentración de trabajadores 
en estas fábricas. Esto va a estar acompañado por 
la creación de complejos que combinaban, como 
en el sector textil, todos los procesos, o como en el 
sur, la minería con la metalurgia, las construcciones 
mecánicas y la maquinaria Esta gran concentración 
obrera, minoritaria siempre en relación a la com-
posición mayoritariamente campesina del territorio 
ruso, va a desempeñar un papel de primer orden en 
el proceso revolucionario que se avecina.                

De febrero a Octubre del ‘17: La previa

Un antecedente para aproximarse a los su-
cesos de 1917, es considerar las jornadas revo-
lucionarias de doce años antes, en 1905, donde 
la consigna fue: “ la tierra debe ser considerada 
propiedad común de todo el pueblo”. Rusia venía 
de perder la guerra contra el Japón (1903-1905) 
con desastrosas consecuencias económicas, lo 
que, junto a las hambrunas periódicas, los movi-
mientos circulares de población, y el desempleo 
temporal de los obreros y las obreras, la insatis-
fecha demanda campesina por la tierra y el recla-
mo de libertades políticas y civiles, se conjugaron 
y estallaron socialmente. Las masas ganaron las 
calles y pusieron en jaque al gobierno zarista que 
actuó en dos direcciones:

Por un lado, otorgó supuestas libertades polí-
ticas de reunión y asociación, concedió limitadas 
elecciones parlamentarias y prometió reformas 
sociales. Con esta puesta en escena de libertades, 
estratégicamente, el régimen apaciguó en parte las 
demandas de la clase trabajadora y de la naciente 
burguesía industrial que propugnaban pasar del 
régimen autocrático a un régimen político al estilo 
de las democracias parlamentarias europeas. 

Una gran industria minera se formó en la cuen-
ca del Río Donetsk, y en 1891 se empezaron a 
tender los primeros rieles del Ferrocarril Transibe-
riano de más de 9350 Kilómetros. El espacio-te-
rritorio,4 empieza a ser modificado en la lógica 
expansiva del capitalismo con características 
particulares en el territorio ruso. 

Moscú se convirtió en centro textil y San Peter-
sburgo en centro manufacturero de máquinas y de 
máquinas-herramientas. En los Urales se producía 
hierro y en Bakú petróleo; la parte rusa de la dividi-
da Polonia, era fuente de carbón, hierro, acero y de 
productos químicos. Al finalizar el siglo XIX, Rusia 
ocupaba el cuarto lugar en la producción y mer-
cantilización de bienes comunes5 como: hierro, 
carbón, petróleo y algodón. 

Hasta ese momento, las y los trabajadores 
industriales permanecían mayoritariamente como 
campesina/o. Incluso en las regiones de Moscú y 
San Petersburgo con sus grandes radicaciones in-
dustriales, esos trabajadores seguían pertenecien-
do a sus comunidades de aldea: a ella le pagaban 
impuestos y de ella precisaban obtener el “permiso 
de ausencia”. La gran mayoría de las nuevas gene-
raciones de trabajadores industriales era todavía 
campesina con ropa de fábrica. Pero lo cierto es 
que, hacia fines del siglo XIX, el desarrollo industrial 
llevó a que una gran masa de campesinos fuera 
transformada en trabajadores industriales.

El campesinado estaba disperso sobre la su-
perficie de un país inmenso con ciudades muy 
distanciadas entre sí. Una sociedad compuesta por 
Kulaks –campesinos ricos- trataba de unirse a la 
burguesía de las ciudades, mientras que las capas 
empobrecidas del campesinado (Mujik) empeza-
ban a mirar con cierto interés lo que sucedía con 
los obreros de las industrias de las ciudades. Estas 
diversas perspectivas dentro del campesinado, 
manifiestan de alguna manera la desigual situación 
económica por la que atravesaban. Como ya se 
señaló, recién en 1861 se había abolido legalmente 
la servidumbre campesina, por lo cual, los usos y 
costumbres de la relación señor-siervo en el cam-
po, pervivieron durante décadas todavía. 

No obstante, el sostenido proceso industriali-
zador llevó a que, en un breve período de tiempo, 
una enorme masa campesina diera paso al obrero 
fabril, en la medida que en los últimos veinte años 



61

1 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales sobre el que se desarrollan los procesos económicos: 
el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino 
“los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. (Diseño Curricular de la Escuela 
Secundaria de Neuquén, C.P.E., Resolución 1463/18 p.165)

2 Abya Yala en la lengua del pueblo Cuna significa “tierra madura”, “tierra viva” o “tierra que florece” y es sinónimo de América. El pueblo Cuna 
es originario de la sierra Nevada, al norte de Colombia; habitaba la región del golfo de Urabá y de las montañas de Darién y actualmente vive en la 
costa caribeña de Panamá, en la comarca de Kuna Yala (San Blas). La expresión Abya Yala es empleada por los pueblos preexistentes a los estados-
nación para autodesignarse en oposición a la expresión “América”. Aunque los diferentes pueblos que habitan el continente atribuyen nombres 
propios a las regiones que ocupan -Tawantinsuyu, Anauhuac, Pindorama- la expresión Abya Yala viene siendo cada vez más usada por ellos con 
el objetivo de construir un sentimiento de unidad y pertenencia político-territorial. La primera vez que se utilizó con esos fines políticos fue en la II 
Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala, realizada en Quito en el 2004 (en la I Cumbre, realizada en México en 
el 2000 la expresión Abya Yala todavía no aparecía, como puede apreciarse en la Declaración de Teotihuacan donde se presentan así: “los Pueblos 
Indígenas de América reafirmamos nuestros principios de espiritualidad comunitaria y el inalienable derecho a la Autodeterminación como Pueblos 
Originarios de este continente”. A partir de 2007, en la III Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala realizada 
en Guatemala, no sólo se autoconvocaron como Abya Yala sino que resolvieron constituir una Coordinación Continental de las Nacionalidades y 
Pueblos Indígenas de Abya Yala. Esto implica no sólo un cambio de nombre sino también la presencia de otro sujeto enunciador del discurso hasta 
entonces callado y sometido en términos políticos: los pueblos preexistentes a la conquista. Abya Yala se configura, por lo tanto, como parte de 
un proceso de construcción político-identitario en que las prácticas discursivas cumplen un papel relevante de descolonización del pensamiento. 
(Diseño Curricular de la Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E, Resolución 1463/18, página 72).

La construcción de la visión del mundo ca-
pitalista, colonial y patriarcal utiliza metáforas 
espaciales y gráficas a la hora de expresar rela-
ciones de poder. Hay una pulsión cartográfica en 
el proyecto colonial que, mediante la ideología 
dominante, va a convertir esa pulsión en disposi-
tivos ( mapas, cartas de navegación, etc)  en tanto 
ordenan y producen, no únicamente la tierra, sino 
también las relaciones entre sus elementos. El 
dispositivo está inscripto siempre en el juego del 
poder, para articular las piezas de la maquinaria 
colonial; la cartografía que inunda las escuelas es 
la utilizada como base para la guerra, la conquis-
ta y la producción de territorios coloniales. 

Así, la necesidad de dominación colonial,  
introduce la linealidad, a diferencia de las medi-
das ancestrales de diferentes pueblos y comu-
nidades que tomaban como referencia, la escala 
humana: los pasos, la jornada de caminos, el 
alcance de la flecha. Las medidas lineales cons-
tituyen los primeros dispositivos ordenadores de 
los territorios1, si bien para comenzar a abarcar 
mayores territorios, tuvo que desarrollarse la 
geometría y la agrimensura. 

Abya Yala2 es convertido en laboratorio para apli-
car las herramientas de medición de los territorios, 
con la imposición de diseños urbanos insólitos, con 
planos tirados a regla y a cordel a partir de una plaza 
mayor, un damero extendido indefinidamente, se-
parado, conformando cuadrados o rectángulos con 
funciones asignadas como:  iglesia, dependencias 
administrativas, plazas, calles, depósito, cabildo, etc. 
Así, se instaura una segregación de los territorios 
preexistentes, para dar paso a un producto artificial 
como instrumento de producción. Esta estructura 
extraña que se impuso, es parte del engranaje colo-
nial definido por la matriz mercantil y patriarcal.

Los territorios empujan desde abajo hasta 
romper las líneas de dominación

El proceso de reterritorialización tiene que ver 
con la invención de signos y codificación de la tierra, 
en una tensión constante entre la potencia de los 
pueblos por liberarse y las fuerzas que lo oprimen. 
Las relaciones sociales como la familia, el mercado, 
las comunidades, permanecen abstractas hasta no 
ser expresadas simbólicamente y representadas, de 
manera que el dispositivo cartográfico actúa como 
dispositivo de conocimiento. 

* 
R e p r e s e n t a c i o n e s 
S o c i a l e s
D e s o b e d i e n t e s



62
6 Hablamos de guerra interimperialista para significar que la misma es una guerra entre las grandes potencias para quedarse con el 

manejo de los mercados mundiales. Tanto la primera como la segunda guerra mundial, esta última entre 1939-45, fueron eso: la disputa del 
mercado mundial por las grandes potencias capitalistas del momento.

7 El gobierno que asume Kerensky en febrero del ‘17, tras la caída del zar, es denominado Gobierno Provisional ya que debía llamar a una 
Asamblea Constituyente que redactaría una constitución. 

Por otro lado, ante los reclamos legítimos de 
las y los trabajadores hacia el interior de las fá-
bricas por la gran cantidad de horas de trabajo y 
los despidos que se producían, la respuesta fue 
la represión. Al convocarse una manifestación al 
Palacio de Invierno, donde asistieron alrededor de 
140 mil personas, se respondió con una sangrienta 
represión que dejó más de mil muertos y cinco mil 
heridos (en las memorias populares de la clase 
trabajadora, esta jornada es recordado como el 
Domingo sangriento).

El Soviet y el poder popular

Aún derrotadas, las masas obreras y campesinas 
habían logrado construir –aunque temporariamente- 
una organización político-militar que en 1917 jugaría 
un papel central en la caída del régimen zarista: el 
soviet. El Soviet (Consejo, en ruso) es un organismo 
constituido por soldados, campesinas/os y obreras/
os por cada lugar de trabajo, estudio y guarnición 
militar. En cada uno de esos lugares se eligen dele-
gados que se reúnen a nivel local, regional y nacional 
para decidir en todos los asuntos de la vida pública 
del país (economía, política, salud, educación, entre 
otros). Son órganos de doble poder, en el sentido que 
empiezan a asumir tareas de gobierno en abierto 
desafío a las autoridades establecidas. Dicha situa-
ción, entonces, no puede perdurar en el tiempo y se 
tiene que resolver en favor de alguna de las fuerzas 
sociales en pugna. En 1905, se resolvió a favor de los 
intereses del gran capital contra los obreros y campe-
sinos. Pero esa creación popular que fue el soviet, esa 
conquista, permanecerá en las memorias populares, 
y ha de emerger nuevamente en las jornadas de doce 
años después, en 1917.

Fuegos de Oktubre

Desde 1914, Rusia participaba de la guerra inte-
rimperialista6 que, iniciada ese año, duraría hasta 
1918. Para febrero de 1917, la Rusia del zar Nicolás 
II se encontraba empantanada no sólo en las trin-
cheras del frente de batalla, sino también interna-
mente. El régimen autocrático se agotaba en las 
trincheras de la guerra interimperialista y el crudo 
invierno castigaba con epidemias y treinta millones 
de hambrientos. Regimientos enteros se rebelaron 
entonces y confraternizaron con los adversarios ale-
manes. El clamor por una paz inmediata recorría los 
frentes de batalla y las principales ciudades. Ese año 
volvieron a emerger las voces populares en huelgas 

y barricadas en los territorios, potenciadas por el 
fracaso de la cosecha de granos que llevaba a una 
hambruna insostenible, y con el campesinado recla-
mando la tierra que durante siglos estuvo en manos 
de la iglesia y la aristocracia como parte constitutiva 
del colonialismo zarista en tierras rusas.

Malas cosechas, demandas populares siempre 
postergadas y reprimidas, hambruna en amplios 
sectores de la población, desempleo en el campo 
y las ciudades y un descontento generalizado con 
la prosecución de la guerra, crearon una situación 
de conflictividad y luchas sociales que dieron por 
tierra con el gobierno.

La caída del gobierno zarista en febrero, llevó a 
que la burguesía liberal (en la persona de Kerensky) 
asumiera un Gobierno Provisional7 para encauzar 
las luchas populares hacia el terreno de las institu-
ciones estatales. Mediante la concesión de refor-
mas y libertades políticas se intentaba proseguir 
el rumbo de la modernidad y desarrollo capitalista, 
colonial y patriarcal del mundo occidental, sin dar 
respuestas profundas a las demandas populares, 
entre ellas, el reparto de tierras. 

Pero también la caída del zar llevó a que la clase 
trabajadora, que regresaba del frente de guerra ar-
mada, reconstituyera aquellos organismos de doble 
poder que habían aparecido en 1905: los soviets. Los 
consejos obreros de fábricas se atribuyeron el ejer-
cicio de decidir qué, cómo y para qué producir; los 
campesinos y campesinas en el campo empezaron 
a ocupar las tierras y repartirlas en pequeñas propie-
dades. En las unidades militares se elegían comités 
de soldados que procedían a elegir a sus jefes.

El malestar y movilización popular fue en aumen-
to. El 8 de marzo, las obreras textiles de San Peter-
sburgo se declaran en huelga y recorren en mani-
festación los barrios proletarios de Vyborg y Narva, 
donde se les unen mujeres que hacían cola frente 
a las tiendas de víveres. Algunas toman por asalto 
las panaderías. “¡Pan!” es la consigna. Y Pan, junto 
con Paz y Tierra, serán las banderas de la revolución 
que se avecina. El desarrollo del capitalismo había 
necesitado incorporar a las mujeres y niños/as a las 
fábricas (con jornadas de entre 12 a 18 horas) pero las 
tareas de cuidado en el ámbito de lo privado siguie-
ron en manos de ellas. Salir del mundo limitado de la 
casa, abordar temas comunes, organizarse y opinar 
hizo que la lucha contra la explotación capitalista 
y patriarcal tomara las riendas en aspectos funda-
mentales para la vida, planteando que la emancipa-
ción de la mujer trabajadora sólo sería posible como 
parte integral de la lucha de toda la clase obrera. 



63

3 De acuerdo a Rodriguez Pardo (2010) : “Las riquezas que habitan en la tierra no son recursos naturales, son bienes comunes. Referirse 
a ellos como recursos naturales es la primera forma de apropiación desde el lenguaje. Nadie tiene el derecho a recurrir a un recurso natural, 
apropiándoselo, enajenándolo. El derecho a recurrir a un recurso natural termina en el mismo instante en que ese recurso es también de otro, 
de otros. De manera que las riquezas que admiramos de la tierra y que denunciamos como propias en una acción extractiva, no son recursos 
naturales sino bienes comunes, que pertenecen a los comunes. Bienes y comunes componen un único ecosistema que se verá alterado al 
recurrir a él de manera posesiva, esgrimiendo una propiedad falsa, arrebatando del sitio a partes o a un todo que desequilibrarán el medio, 
el que seguramente se verá dañado o irreparablemente modificado, mutado. No aceptamos recurrir al recurso”. Es menester, entonces, 
cuestionar la categoría “recursos naturales”, ya que implica la apropiación capitalista de la naturaleza para su posterior mercantilización. 
Como contrapartida, la categoría bienes comunes desafía estas lógicas y sostiene lazos de horizontalidad y comunidad en la determinación 
del cuidado y uso de la naturaleza. (Diseño Curricular Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E., Resolución 1463/18 p. 167).

Hablamos de representaciones sociales 
como una expresión colectiva que indisciplina 
la matriz de poder de la cartografía hegemónica 
como  único modo de grafiar. Expresión colectiva 
convertida en un sofisticado dispositivo capaz 
de participar en la fundación de un nuevo orden, 
es decir, producir un nuevo territorio.  La mirada 
científica sobre el territorio, los bienes comunes3 
y quienes lo habitamos, se complementa con 
otras técnicas escrutadoras del cuerpo social, 
como la videovigilancia, las técnicas biométricas 
de identificación, y las fórmulas estadísticas que 
interpretan situaciones y ofrecen información 
para facilitar la ejecución de mecanismos biopo-
líticos, orientados a organizar, dominar y discipli-
nar a quienes habitan un territorio.

La utilización crítica de mapas, en cambio, 
apunta a generar instancias de intercambio 
colectivo para la elaboración de narraciones 
y representaciones que disputen e impugnen 
aquellas instaladas desde diversas instancias he-
gemónicas. La elaboración de representaciones, 
mapeos colectivos y otras cartografías críticas, 
proviene de una larga tradición de trabajo parti-
cipativo, con experiencias disímiles y resultados 
diversos; esta herramienta se solidificó desde 
el trabajo de organizaciones sociales, ONGs y 
fundaciones en los sures político-epistémicos, 
donde se pueden ver algunas desobediencias:  

El colectivo Hackitectura desde la lógica de 
la apropiación de las redes digitales y el espacio 
público, ha estado articulado con asociaciones, 
instituciones locales y arquitectos. La Cartogra-
fía Crítica del Estrecho de Gibraltar abordaba las 
relaciones actuales de poder sobre la zona del 
Estrecho y sus consecuencias en las migracio-
nes y movimiento de las poblaciones. Ya sea por 
las actuaciones de los grupos militares, como 

a través de la realidad política y social entre el 
norte de África, Canarias y Andalucía, la carto-
grafía de estas zonas acusa un constante movi-
miento de personas. El proyecto fue presentado 
en dos cartografías: por un lado la Cartografía 
del Estrecho, en el que se muestra el flujo de 
capitales, personas migrantes e información 
centrándose en las estrategias de control, la 
economía, las fronteras y la militarización de la 
zona entre Madrid, Mauritania y las Canarias; y 
el Mapa de acción Fadaiat, que recoge las redes 
sociales mig-pre-cog y la trayectoria como pro-
yecto político indymedia.

El colectivo ToroLab trabaja en procesos artís-
ticos que incluyen extensas investigaciones so-
bre los territorios. Estas investigaciones, son el 
punto de partida de proyectos que luego pueden 
materializarse en elementos muy diversos como 
nueva tecnología, ropa, mapas, sistemas de 
autoconstrucción, laboratorios experimentales 
y hasta puestos de comida. Mediante trabajos 
colaborativos, han podido trazar una cartografía 
compleja de Tijuana y de la vida “transfronteriza”. 
En la región de los pantalones transfronterizos, 
Torolab realizó un mapa del movimiento en la 
frontera entre Estados Unidos y México (Tijuana/
San Diego) a través de dispositivos GPS coloca-
dos en la ropa de cinco personas que transitan 
constantemente entre ambos países. Los locali-
zadores, trazaron rutas transnacionales basadas 
en la comunicación económica, familiar y laboral 
de los participantes. Dentro de la cotidianidad de 
estos cinco habitantes, la cartografía resultante 
presentaba la apropiación geográfica del terri-
torio y permitía abordar el territorio de un modo 
diferente a las divisiones de las fronteras geopo-
líticas establecidas.



64

En mayo, el gobierno de Kerensky sufrió otro 
revés que se vino a sumar a su impopularidad: casi 
toda una flota rusa compuesta de 22 navíos y 6000 
hombres fue destruida por la armada japonesa en 
el estrecho de Tsushima, entre Japón y Corea, con 
lo que Rusia perdió casi totalmente la esperanza de 
ganar la Guerra. A medida que se acercaba el verano, 
los desórdenes se hicieron más intensos y violentos. 
Las y los campesinos se unieron a la causa revolucio-
naria quemando y saqueando las enormes y lujosas 
mansiones de los opulentos propietarios de la tierra. 
El descontento se extendió a las fuerzas armadas, 
donde en el mes de junio estalló abiertamente: los 
marinos del acorazado Potemkim, orgullo de la flota 
del Mar Negro, se amotinaron proclamando su adhe-
sión a la necesidad de una asamblea constituyente 
que refundara el país sobre otras bases. En agosto, 
los soviets de los labriegos de toda Rusia habían dado 
a conocer su Mandato Campesino, un programa rei-
vindicativo formulado de abajo hacia arriba con base 
en 242 mandatos consensuados en las aldeas. 

Ahí se proclamaba la abolición de la propiedad 
privada de la tierra, que debía estar en manos del 
Estado o de las comunidades, quienes habrían de 
redistribuirla. Mientras tanto, una marejada de furia 
campesina se extendía por todo el país. Quienes 
por meses aguardaban a que el Gobierno Provisio-
nal de Kerensky les diera las tierras, habían decidi-
do tomarlas por sí mismos. La guerra del mujik (el 
campesino pobre) rodeaba Moscú y llegaba a las 
puertas de San Petersburgo (la revolución la rebau-
tizaría como Petrogrado).

La organización política de obreros y 
campesinos y otros sectores populares

Desde 1898 actuaba en Rusia el Partido Obrero 
Socialdemócrata que, desde su nacimiento y hasta 
1917, transcurrió la mayor parte de su historia en la 
clandestinidad, con sus líderes muchas veces pre-
sos/as y/o desterrados/as. Por lo mismo, su accio-
nar, su propaganda, sus formas organizativas, siem-
pre estuvieron muy condicionadas por la represión 
del régimen zarista. A partir del congreso realizado 
en 1903, el partido se divide en dos corrientes:

 -Los mencheviques (minoría) planteaban que en 
un país de capitalismo atrasado como Rusia la re-
volución debería atravesar una etapa burguesa de 
desarrollo de la industria, de modernización de la 
propiedad y las técnicas agrícolas, de desarrollo de 
todas las instituciones políticas de la democracia 
burguesa, entre otros cambios, y recién entonces la 
clase obrera debería proponerse la transformación 

socialista. Era el camino de las reformas paulatinas 
y sucesivas hasta alcanzar el socialismo pasando 
previamente por la etapa capitalista.

-Los bolcheviques (mayoría) sostenían la posibi-
lidad de que, una vez caído el zarismo, y aún desde 
el atraso económico relativo de Rusia con respecto 
a Occidente, se podían conjugar las tareas demo-
cráticas de la vida política con los cambios sociales 
y económicos más estructurales. El planteo era que 
la alianza obrera-campesina podía liderar la revo-
lución en un pasaje directo al socialismo, sin pasar 
por la etapa plenamente capitalista. Las diferencias 
entre estas alas del partido se fueron profundizan-
do hasta que en 1912 se terminó por dividir en dos 
partidos diferentes.

También, como expresiones políticas de los inte-
reses populares, existía en Rusia el Partido Social Re-
volucionario con fuerte apoyo entre las y los obreros 
fabriles; como así también, una poderosa y antigua 
presencia anarquista sobre todo en el campo ruso.

Desde luego, fuera de estos partidos políticos 
que intentaban representar los intereses de los 
sectores populares, la burguesía y terratenientes 
tenían sus propias organizaciones políticas.

Lo cierto es que, en el período febrero-octubre del 
1917, el partido bolchevique con Lenin y Trotsky (que 
se suma al mismo) a la cabeza, se desarrolla enorme-
mente entre las masas populares a partir de consig-
nas muy sentidas por la población como “Paz, Pan y 
Tierra” que sintetizaba el clamor popular: distribución 
de la tierra entre los campesinos, poner fin a la guerra 
interimperialista y proceder a reanimar la economía 
sobre otras bases materiales. Por lo mismo, ese 
período entre febrero y octubre, fue el de una efímera 
revolución burguesa, si por tal cosa se entiende el de-
rrocamiento de la aristocracia encarnada en el zaris-
mo y un tibio intento de reformas políticas y sociales. 

En octubre, una gigantesca suspensión del trabajo 
paralizó totalmente a la ciudad de San Petersburgo 
y a buena parte del resto de Rusia. Empezó con una 
huelga de impresores, se extendió a otros oficios y 
profesiones y desencadenó huelgas semejantes en 
Moscú. Los trenes dejaron de correr, los bancos ce-
rraron, se suspendieron entregas de telegramas y de 
piezas postales, los abogados se rehusaron a ejercer 
su profesión, los panaderos a hacer pan y los cuerpos 
de ballet se negaron a bailar. 

Esta situación demostraba que el poder ejercido 
por el gobierno de Kerensky y el poder antagónico 
que representaban los soviets de obreros, soldados 
y campesinos, llegaba a su punto cúlmine, no había 
lugar para un doble poder: o era el poder de la bur-
guesía o era el poder obrero-campesino. 

C.S.PyE. 2022



65

4  La categoría de naturaleza es una creación social, distinta en cada momento socio histórico, cambiante de acuerdo a cómo los seres 
humanos se vinculan con su entorno. También se determina socialmente qué se considerará naturaleza, y qué deja de serlo cuando es 
artificializado (Cronon, 1995). La naturaleza resulta ser una categoría propia de los seres humanos. La inversa no existe: el concepto de ser 
humano no es una subcategoría de la naturaleza. La Perspectiva Ambiental del  Diseño Curricular de la Escuela Secundaria en Neuquén 
contiene las miradas sobre la naturaleza que sostienen las concepciones indígenas,  campesinas y de los pueblos orientales. En ellas se 
presta atención, tanto a los conceptos sobre el entorno que poseen esos grupos como a las formas de relacionarse con el ambiente. En estas 
aproximaciones, el ser humano vuelve a ser un elemento más dentro de la naturaleza, y en varias de ellas, se pone en discusión el binarismo 
dicotómico que la separa del ser humano. Ejemplo de ello, es la cosmovisión mapuce, en la que la coexistencia no sólo es entre culturas, sino 
también entre los animales, las plantas, las piedras. 

5 El patriarcado constituye un sistema de dominación que subordina a las mujeres, a niños y niñas y a los grupos minorizados. Debe 
entenderse como un sistema y dispositivo intersectado por variables económicas, raciales, culturales y religiosas, entre otras. De la mano del 
contrato sexual, aparece la restricción a la libertad de elección de la sexualidad. Así, la heterosexualidad se constituye en palabras de Rich 
(1996) “como una institución política que disminuye el poder de las mujeres”. La clave para entender la obligatoriedad de la heterosexualidad, 
es el castigo y el disciplinamiento sobre los cuerpos cuya sexualidad es disidente para el orden social imperante.   (Diseño Curricular de la 
Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E.,Resolución 1463/18 p.81)

La artista Adriana Varejao en el trabajo Con-
tingente muestra las señales de la colonización 
del cuerpo. La línea del ecuador, apenas seña-
lada por una mínima leyenda, queda marcada 
como un estigma o señal sobre la palma de una 
mano, del mismo modo que ha quedado grabada 
la colonización a través de la tradición cultural o 
el lenguaje. El contraste entre el verde del muro 
y la línea roja impuesta por el mapa, ahonda en 
el drama de ese capítulo de la historia que fue 
también un capítulo de la historia biopolítica de 
la dominación de los cuerpos. De este modo, el 
cuerpo del colonizado, se muestra también como 
el cuerpo cartografiado por el colonizador.

El colectivo Iconoclasistas, ha desarrollado 
métodos y procesos de trabajo que han denomi-
nado “mapeados colaborativos” y que se rea-
lizan con la colaboración de diferentes grupos 
como instituciones públicas, centros de artes o 
asociaciones de ciudadanos. Como resultado de 
tales procesos, ha editado el Manual de mapeo 
colectivo, en el que se recogen las diferentes 
fases y metodologías utilizadas. El Atlas de 
Santa Fe se desarrollaría siguiendo este modelo, 
estructurado en tres fases de trabajo: desarro-
llo conceptual del espacio; sesiones de mapeo 
para señalizar espacios sociales y culturales, y 
diversos conflictos y propuestas para ampliar el 
derecho a la ciudad; y posteriormente, una siste-
matización y diseño de la publicación y resto de 
materiales. El resultado se tradujo en un mapa 
gigante de la ciudad de Santa Fe junto a otros 
materiales que documentan el proceso. Las 
sesiones de mapeo, que unieron a casi 250 par-
ticipantes procedentes de áreas y experiencias 
muy diversas, recogieron las distintas inquietu-
des de todos los participantes.

Representar los procesos sociohistóricos 
desde los sur-sures político-epistémicos, habi-
lita a recrear lenguajes, historias e imaginarios 
en clave de colores, clases y géneros. Al crear 
representaciones sociales colectivas desde los 
sures epistémicos, derribamos el sentido común 
consolidado que expresa una única forma de car-
tografiar, con únicos límites, únicos territorios, es 
decir, una única forma de ver al mundo. 

Las representaciones sociales interpelan lo 
simbólico e incorporan a la narrativa los íconos. 
Para pensar en territorialidades, partimos ex-
poniendo que la naturaleza4, desde el proceso 
de conquista y colonización de Abya Yala, es 
construida como externa a las comunidades. Esa 
condición de lo que está afuera, permite hacer 
con esas territorialidades fluidas, cercos me-
diante redes de control y delimitación que servirá 
como montaje para estriar el espacio e instaurar 
el universo capitalista, patriarcal y colonial. Para 
profundizar la idea de territorios, se lo ata a un 
símbolo (líneas limítrofes de separación, alam-
brados, ríos utilizados como límites, entre otros). 
Y es ahí donde se inscribe lo legal e ilegal, desde 
el momento en que se profundiza la delimitación 
que le adjudica a cada Estado un territorio, que-
dando las comunidades presas de esas delimi-
taciones. Así como a partir de la imposición del 
sistema capitalista-colonial/moderno y patriar-
cal5, la esclavitud se convirtió en sinónimo de ne-
gro o negritud, la categoría de migrantes es una 
categoría que responde a las fronteras. Fronteras 
jurídico-políticas, no sólo geográficas; en todo 
caso, la geografía colabora para que se reafirme 
esa idea de migrantes, insistiendo en las aulas 
con las delimitaciones de los territorios atados a 
la  idea de estado-nación.



66

Llegaba entonces, el momento de las definicio-
nes político-militares. Y esto ocurrió en la jornada 
del 24 de octubre cuando la Guardia Roja de los 
soviets tomó el control de los principales nudos 
ferroviarios y carreteros, los correos, los puentes, 
etc. En la noche de esa misma jornada caía el Pa-
lacio de Invierno. El mismo 24 había comenzado a 
celebrarse el II Congreso de los Soviets, ahora con 
mayoría Bolchevique. “Todo el poder a los Soviets” 
era una realidad.

En octubre, entonces, ya tenemos una revolución 
proletaria, si por tal cosa se entiende la toma del 
poder político por parte de los trabajadores orga-
nizados en el partido bolchevique para dar paso a 
profundas transformaciones socioeconómicas en 
la vida de millones de personas.

El poder obrero-campesino y las medidas 
revolucionarias

El mismos 25 de octubre, el II Congreso de 
Soviets proclama la disolución del Gobierno Provi-
sional, y del contenido de clase del nuevo gobierno 
dan cuenta sus primeros decretos: En nombre del 
Gobierno Obrero y pueblos beligerantes se exi-
ge “una paz justa y democrática, sin anexiones ni 
indemnizaciones”, y pidiendo particularmente a los 
obreros de las tres naciones más industrializadas - 
Inglaterra, Francia y Alemania- su ayuda para poner 
fin a la guerra. 

También se abolía la propiedad de los terrate-
nientes sin compensación alguna y concediendo el 
derecho a trabajar esas mismas tierras a todos los 
ciudadanos del Estado ruso que deseen trabajarlas. 
La compra, venta y arrendamiento de la tierra, así 
como el empleo de trabajo asalariado quedaban 
prohibidos. La cuestión de la tierra se resuelve 
entre campesinos y obreros como base para un 
Estado nuevo post revolución, donde los campesi-
nos pobres recuperan el Mir, la comuna rusa, esa 
comunidad territorial con gobierno propio de la que 
se habló al inicio de este relato.

Se ponía en marcha la construcción del Estado 
Obrero sobre nuevas bases sociales y políticas 
como paso previo a la sociedad sin clases. Para 
esto era necesaria “La dictadura del proletariado”, 
esto es, la aplicación de todas aquellas medidas 
tendientes a eliminar de la sociedad todo residuo 
del viejo orden social. Para ello se aplicaría todo el 
peso del nuevo Estado sobre instituciones y/o per-
sonas que lo resistieran.

La expropiación de terratenientes y propieta-
rios de fábricas puso en alerta a Occidente. Pero 
cuando el Gobierno Obrero se retira de la guerra y 
repudia la deuda de los anteriores gobiernos rusos, 
occidente olvida sus fronteras nacionales y arma un 
ejército internacional integrado por catorce nacio-
nes para restaurar la propiedad privada en Rusia. El 
gobierno obrero-campesino, ahora también debió 
luchar entre 1918 y 1921, contra ese ejército interna-
cional que mandaba el capital (el “ejército blanco”) 
para evitar que las conquistas de la Revolución se 
perdieran. Finalmente, la alianza obrero-campesina 
de la Rusia revolucionaria triunfa y se abre una nue-
va etapa. Un nuevo período histórico se abre para la 
humanidad. La revolución es posible y necesaria.

La revolución y la mujer

El primer Estado socialista del mundo sancionó 
políticas sexuales radicales. La despenalización de 
la homosexualidad masculina, fue uno de los cam-
bios más profundos en las leyes criminales, familia-
res y de propiedad que marcaron la llegada de los 
bolcheviques al poder. 

Alexandra Kollontay8, feminista rusa, manifiesta 
cómo las mujeres ocupaban un lugar activo y cen-
tral en la revolución: 

las campesinas tomaban las tierras de los 
terratenientes y sacaron a los aristócratas que 
las habían ocupado durante siglos. Cuando 
se rememora octubre, no se ven rostros 
individuales sino masas. Mujeres obreras 
trabajadoras, como Klavdia Nikoláiera, quien 
en 1917 se pone al frente de la primera revista 
para mujeres trabajadoras Kommunistka 
declarando que “las obreras, las esposas 
de los soldados y las campesinas deben ser 
atraídas al Partido. ¡Mujeres, al trabajo! ¡A la 
defensa de los soviets y el comunismo!” 

Con Clara Zetkin9 bregaron para que la social-
democracia contemplara una mirada hacia la mujer 
trabajadora que, por su doble opresión de clase y 
de género, no se adhería con facilidad ni al partido 
ni a los sindicatos. Ellas comprenden que la eman-
cipación de la mujer trabajadora sólo sería posible 
como parte integral de la lucha por el socialismo 
junto con el resto de la clase obrera. Alexandra 
Kollontay ocupó cargos en el primer gobierno 
revolucionario y desde ahí dirigió sus esfuerzos 
para mejorar la situación de los inválidos de guerra; 
suprimir la enseñanza de la religión en los colegios 
de chicas (esto se realizó antes de la separación 
total entre la Iglesia y el Estado) y trasladar a los 

8  Había nacido en 1872 en San Petersburgo, integrante del Partido Socialdemócrata Ruso desde 1899, luego de la revolución de 1905 
debió exiliarse al ser perseguida por el gobierno zarista, integrante del gobierno bolchevique en 1917 después fue embajadora en varios países 
europeos. Murió en Moscú en 1952.

9 Socialista feminista (1856-1933), miembro destacada del Partido Socialdemócrata alemán que luchó denodadamente por conquistar 
derechos para la mujer trabajadora.



67

Europa -y en ella Inglaterra- la que, colocándose 
como centro, legitimó el derecho a ganarse un lu-
gar en el mapa como esquema de poder y control 
epistémico, político y económico.

Kunyu Wanguo Quanto, 1602.
La  tierra “firme” (la referida al continente), 

y las islas de Abya Yala  (Cuba, Haití ) aparecen 
como ese lugar de lo inconstante y de lo incierto 
que se encuentra a la deriva en el mar, a través de 
un espacio matematizado por  la grilla de latitud 
y longitud sobre un espacio azul.  Nada parece 
llamar la atención en un mapa “común” cuando 
aparecen recuadros celestes, aparentemente 
“vacíos”, que sugieren vagamente la posición de 
las y los viajeros. 

El ordenamiento en el espacio, está signado 
por el mandato colonial de lo céntrico y lo pe-
riférico para definir y delimitar la posición en el 
sistema mundo colonial-capitalista-patriarcal. Es 
desde ahí, que se van a desprender las concep-
ciones dicotómicas de lo desarrollado y subdesa-
rrollado, configurando un sistema cerrado donde 
estos pares son excluyentes y jerárquicos, según 
el pensamiento occidental.  De manera que, el 
intento de re-espacialización en los procesos re-
volucionarios, deja muestras de lo posible, como 
lo es el zapatismo, Rojava, la Comuna de París y 
su reterritorialización. Sin embargo, la mayoría de 
los espacios hoy denominados rurales y urbanos 
responden a la misma matriz de poder, centro=-
superioridad, periferia=sumisión.  Frente a los 
mapas y planos higienistas, las representaciones 
sociales colectivas, subvierten y hacen visibles 
las resistencias, aunque para el canon hegemó-
nico, sean consideradas pre-científicas, mapa 
torcido, ideológicas.

Justamente, en tanto colonizadas, se universa-
lizan todas las formas de expresión. Por caso, si 
se toma el mapa hegemónico como “patrón” para 
ser intervenido con íconos o símbolos no “con-
vencionales”, esto, por sí solo, no constituye una 
forma de expresión otra: simplemente, se habrán 
modificado algunos elementos; o, si se gira el 
mapa a diferentes posiciones pero se sigue utili-
zando la representación tan colonizante como es 
el mapa trazado por el Instituto Geográfico Mili-
tar la narrativa no logra modificarse sustancial-
mente. Como dice Brian Harley (2005:107): “La 
precisión  se convirtió en el nuevo talismán de la 
autoridad”. Lo desafiante, parte de poder mapear, 
cartografiar o representar, las expresiones co-

El sentido común, construído y cristalizado en 
la sociedad, nos hace pensar que las represen-
taciones (mapas) son exclusivas de la geografía, 
la cartografía, el urbanismo, la geología. Sin em-
bargo, las resistencias colectivas y los procesos 
sociohistóricos que instituyen nuevas y eman-
cipadoras formas de habitar el mundo, pueden 
ser representadas, mapeadas, iconografiadas, 
atravesadas por el arte y la literatura, entre 
otras. Esa acción transformadora de intervenir 
las representaciones, instituye sentidos contra-
hegemónicos porque propone una representa-
ción horizontal comunal, rompiendo la mirada 
unilineal y universal eurocentrada presente en 
las aulas y en las vidas. 

Entonces, conocer desde la frontera, desde la 
interculturalidad, desde la otredad, desde la herida 
colonial, es una práctica de liberación y emanci-
pación que desdibuja el relato eurocentrado de 
los límites y demarcaciones. Las representaciones 
sociales colectivas son, entonces, un ejercicio de 
desobediencia epistémica que nos ubica en ese 
punto-frontera, siempre en movimiento, donde ex-
perimentamos que otros mundos son posibles. 

¿Qué merece ser representado? …

China e Inglaterra se ubican, para el canon 
de la ciencia colonial, en las antípodas una de 
otra. China forma parte de aquello que se quiso 
nombrar como “desconocido”, de manera que lo 
“conocido” es lo que ha servido -a las ciencias 
sociales hegemónicas en general y a la geografía 
en particular-  como matriz para medir, registrar, 
mensurar lo europeo (como lo conocido) y apli-
carlo a todos los territorios posibles. 

La decisión de relegar lo desconocido, China, 
(a pesar de sus diferencias en superficie), habla 
de los modos en que se validan ciertos proce-
sos por sobre otros. Este plan epistémico es tan 
integral, que pone de manifiesto todas las formas 
posibles de ocultamiento, para lo cual nos han 
hecho pensar que eso que desconocemos no 
puede ser objeto de reflexión, no puede siquiera 
ser imaginado. Lo desconocido forma parte del 
silencio, es apenas un murmullo para una parte 
del mundo, a pesar de que el mapa chino Kunyu 
Wanguo Quantu construído en 1602, presenta 
formas, imágenes, anotaciones, desde otro sur 
colocado en el centro del océano Pacífico. Fue 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



68

curas a actividades civiles; transformar los antiguos 
orfanatos en residencias estatales para niños, crear 
los primeros alojamientos para pobres y niños va-
gabundos; organizar un comité compuesto exclusi-
vamente por médicos para elaborar un sistema gra-
tuito de sanatorios en todo el país y la constitución 
legal de un Departamento Central de Protección de 
la Maternidad y la Infancia.

La constitución rusa de 1918, forjó nuevos dere-
chos y responsabilidades ciudadanas, avanzando 
en materia de derechos como la maternidad paga, 
mejoras en el cuidado y educación de los hijos e 
hijas de trabajadoras en el lugar de trabajo, además 
de legalizar el divorcio y el aborto. 

La Revolución desconocida: Ucrania

Una de las principales demandas populares al 
momento de la revolución socialista en Rusia había 
sido terminar la guerra. A tal fin, el partido bolche-
vique se apresuró a concertar la paz con Alemania. 
Esto hizo que los ejércitos Austro-Alemanes inten-
ten ocupar Ucrania, lo que logran temporariamente 
ya que las masas campesinas se levantan y con el 
auxilio del ejército rojo, expulsan finalmente a las tro-
pas invasoras. Dicha alianza entre el campesinado 
ucraniano y el ejército rojo se mantiene hasta 1919, 
lo que permite derrotar al otro ejército, el ejército de 
las catorce naciones capitalistas, el “ejército blan-
co”. Y mientras en Rusia, paulatinamente el Partido 
Bolchevique centralizaba el poder político, en Ucra-
nia la revolución anarquista mantenía la concepción 
inicial de comunas de trabajadores libres sin aspirar 
a reemplazar el estado zarista que se había tirado 
abajo por un nuevo Estado, aunque este fuera obre-
ro. Liderados por Néstor Makhnó, un campesino 
anarquista, el ejército guerrillero ucraniano resultó 
fundamental para la derrota definitiva del “ejército 
blanco”, pero su autonomía política y organizati-
va no le fue tolerada por el Partido Bolchevique. El 
planteo de Makhnó de la organización de los soviets 
de campesinos desde abajo y reunidos de manera 
federativa y no centralizada, desafiaba el centralis-
mo político y organizativo que propiciaban los líderes 
bolcheviques como Lenin y Trotsky. Esto llevó a que, 
hacia fines de 1920, el propio ejército rojo ataque 
militarmente al movimiento makhnovista producien-
do muertes, detenidos y el exilio de Néstor Makhnó 
que murió en Francia en 1937.  La represión de la 
experiencia revolucionaria del movimiento makhno-
vista, fue el antecedente inmediato de lo sucedido 
en marzo de 1921 en Kronstadt.

Kronstadt

En marzo de 1921, los marineros de la fortaleza 
naval del golfo de Finlandia, en territorio ruso, se le-
vantaron en una revuelta contra el gobierno bolche-
vique, al cual ellos mismos habían ayudado a llegar 
al poder. Bajo la bandera de “soviets libres” estable-
cieron una comuna revolucionaria que sobrevivió 
durante 16 días, hasta su represión y eliminación por 
parte del gobierno de Lenin y Trotsky. Los marineros 
de Kronstadt habían cumplido un papel relevante 
en la caída del Zar y la posterior revolución obrera 
de 1917. ¿Qué había pasado? ¿Cómo, un gobierno 
que se decía “obrero y campesino”, había reprimido 
a otros obreros? ¿Cuál fue el reclamo de Kronstadt 
en 1921? La protesta al gobierno bolchevique estuvo 
originada en retomar el rumbo inicial de la Revolu-
ción socialista: que fueran los soviets de obreros y 
campesinos los que decidieran en todos los asuntos 
del país, incluidos el ámbito político y económico. 
El planteo que hicieron los marineros del puerto de 
Kronstadt acompañados por toda la población, fue 
el de libre funcionamiento de los soviets indepen-
dientes del control partidario. El objetivo del levanta-
miento fue el de profundizar el socialismo eliminan-
do la creciente burocracia estatal y la centralización 
de las decisiones que había tomado el partido 
bolchevique en su comité central.

Tanto la revolución ucraniana con Néstor Makh-
nó a la cabeza, como los marineros y obreros de 
Kronstadt, acompañaron a los bolcheviques en la 
lucha contra el ejército blanco capitalista que inten-
tó retomar el poder en una guerra que duró de 1918 
a 1921. Pero una vez finalizada esa guerra, se exigía 
que el socialismo se construyera de abajo hacia 
arriba, mediante el poder de los soviets libremente 
elegidos, y no la construcción socialista desde un 
poder centralizado y autoritario como empezaba a 
ser el poder del partido bolchevique. La respues-
ta la dio el partido bolchevique y su ejército, con 
Trotsky a la cabeza, reprimiendo sangrientamente 
el alzamiento de Kronstadt, reforzando así el rumbo 
autoritario que había empezado a seguir la revolu-
ción socialista.

Octubre… ¿y después qué?

Pese a la deriva burocrática y autoritaria que 
siguió la revolución en los años por venir, acentuada 
a partir de la muerte de Lenin en 1924 y su relevo por 
Stalin, lo cierto es que esa revolución socialista posi-
bilitó niveles de vida para el conjunto de la población 

C.S.PyE. 2022



69

fueron incorporadas como pluriversos en los terri-
torios que llamamos países. Silvia Rivera Cusican-
qui (2015), en su libro Sociología de la imágen, invita 
a pensar en la visualización, como una forma de 
memoria que condensa otros sentidos:   

Sin embargo, la mediación del lengua-
je y la sobreinterpretación de los datos 
que aporta la mirada, hace que los otros 
sentidos- el tacto, el olfato, el gusto, el 
movimiento, el oído- se vean disminuidos 
o borrados en la memoria. La descoloniza-
ción de la mirada consistiría en liberar la 
visualización de las ataduras del lenguaje, 
y en actualizar la memoria de la experien-
cia como un todo indisoluble, en el que se 
funden los sentidos corporales y mentales. 
La integralidad de la experiencia del “habi-
tar” sería una de las (ambiciosas) metas de 
la visualización. (p. 23)

La cultura Aymara-qhichwa, como otras, han 
sido representadas como si  no existiera una 
pluralidad de sujetos que las conforman, que la 
nutren, que le dan dinamismo; y es que la ima-
gen ha sido mostrada con un lenguaje europeo, 
cuando la gran mayoría de los pueblos hablan 
otras lenguas, viven en otros marcos distintos 
a los que pretenden interpretarlos. Silvia Rive-
ra (2015) toma como ejemplo de la imagen y su 
contenido a Waman Puma de Ayala (1612), quien, 
en las cartas al rey español, utilizó las palabras 
para hacerle creer que podía ser su mejor súb-
dito, mientras las imágenes muestran otro dis-
curso. Imágenes como otro discurso, que dice 
lo que las palabras no pueden expresar en una 
sociedad de silencios coloniales.

munitarias del mundo, desde el propio lugar de 
observación, con los propios íconos y símbolos 
construidos en comunidad, intentando aban-
donar los  binarismos (arriba/abajo, población 
blanca/población de color, femenino/masculino, 
etc). En este plano, ante la visualidad de lo repre-
sentado, se pueden buscar préstamos teóricos, 
conceptuales y metodológicos a otros campos 
del saber (entre ellos, filosofía, la fotografía, la 
estética, la historia del arte).

El territorio hecho papel deja a la vista una 
ambigüedad que la caricatura, lejos de resolver, 
desnuda: por un lado, el territorio es tan familiar y 
reconocible (a partir del logotipo cartográfico) que 
parece un objeto natural: por otro lado, el territorio 
dispuesto sobre una mesa bajo la pluma o el com-
pás que amenazan con modificarlo, revela su artifi-
cialidad y, por lo tanto, que es pasible de ser inter-
venido, repartido, redibujado. (Lois Carla 2014). Así, 
tanto los territorios como los cuerpos de los pue-
blos preexistentes sometidos sistemáticamente, 
dejaban de existir en los “mapas” y en la realidad. 
Pero también, se utiliza la toponimia indígena en 
clave “exótica”, usando los nombres de las tribus, 
plasmadas en los mapas, para hablar, no de los 
indígenas, sino del paisaje que ven los blancos. Los 
topónimos utilizados, van a servir en dos sentidos: 
en primer lugar, para negar a la población indígena 
en el más amplio sentido; segundo, para recrear 
un paisaje “nacional”. Como lo expresa Lois, si se 
busca leer el pasado indígena como algo beneficio-
so, es porque se lo recupera sesgadamente para 
demostrar “la existencia de un patrimonio, linaje o 
una reivindicación que son anteriores a los otros”. 
Pero esto, inscripto en un horizonte muy peculiar, 
pues el aprendizaje de las lenguas indígenas nunca 
fue una política pública y las culturas indígenas no 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



70 10 Aunque formalmente Japón no se había rendido, militarmente ya estaba derrotado. Por ello, esos crímenes aberrantes que lleva 
adelante Estados Unidos arrojando las bombas atómicas sobre ciudades indefensas, con cientos de miles de personas muertas y mutilaciones 
posteriores, tuvieron la finalidad política de señalar a la Unión Soviética que no expandiera el socialismo más allá de Europa del este.

hasta entonces inimaginables. La educación y la 
salud públicas, el pleno empleo, la seguridad social 
para todos y todas, las manifestaciones culturales al 
servicio de la población, el deporte a cargo del Esta-
do en todos los niveles, un desarrollo de la agricultu-
ra y la industria que hacia 1930 ya igualaba al de los 
principales países occidentales, y tantísimas otras 
realizaciones, dieron cuenta de que efectivamente 
la Revolución socialista de 1917 marcó un antes y un 
después en la vida de millones de personas.

Esos mismos niveles de producción industrial, 
trasladados al plano militar, le permitieron hacer 
frente a la segunda guerra mundial interimperialista 
y la invasión del ejército alemán que sufrió Rusia en 
1941. La derrota del ejército nazi en suelo socialista 
fue el principio del fin de la Alemania nazi hasta su 
derrota final. Al respecto, cabe señalar que, de los 
sesenta millones de muertos en esa segunda gue-
rra mundial, una tercera parte fue de Rusia: veinte 
millones de soldados.

El fin de la guerra interimperialista en 1945 con la 
entrada del ejército ruso a Berlín el 9 de mayo y las 
masacres de Hiroshima y Nagasaki en Japón lleva-
das adelante por Norteamérica el 6 y 9 de agosto 
de ese mismo año arrojando las primeras bombas 
atómicas10,  encuentra al mundo dividido en dos 
grandes bloques: el mundo socialista con la Unión 
Soviética y los países del este europeo, por un lado, 
y el mundo capitalista por otro. 

El devenir posterior de aquella primera revolución 
socialista triunfante en 1917, está atada a un profundo 
proceso de burocratización estatal y continuación de 
la persecución de las otras formas de ser y estar en 
términos interseccionales en cuanto a lo político, cul-
tural, sexuales y a los géneros. Al mismo tiempo, esa 
burocracia estatal impone una lógica productivista 
rígida y poco flexible a los cambios que desemboca, 
hacia la década de los ochenta del siglo pasado, en: 
por un lado, graves problemas ambientales (el desas-
tre nuclear de Chernóbil en 1986, es un trágico ejem-
plo de ello); y por otro, una obsolescencia tecnológica 
que impide ya, satisfacer las nuevas y crecientes 
demandas de la población. Y es que, en el fondo, la 
lógica productivista del capitalismo fue la que adoptó 
también el bloque socialista aun como economía pla-
nificada. Setenta años después del triunfo de aquella 
revolución obrera y campesina que sirvió de faro 
para que millones de mujeres y hombres en el mun-
do entero vislumbraran la posibilidad de cambiar las 
relaciones sociales, el partido comunista ruso en el 
poder emprendía un acelerado proceso de retorno al 
capitalismo. En ese carácter, como potencia mundial 
capitalista, Rusia participa hoy, del actual escenario 
de reordenamiento multipolar del orden mundial.

Derribando mitos
Por Atilio Borón 

El 70ª aniversario de la caída de Berlín a 
manos del Ejército Rojo es una ocasión pro-
picia para someter a revisión algunos luga-
res comunes acerca de la Segunda Guerra 
Mundial y su desenlace. Especialmente uno, 
ampliamente difundido por el mundo acadé-
mico y las usinas mediáticas del pensamiento 
dominante según el cual la derrota del Tercer 
Reich comenzó a consumarse cuando Lon-
dres y Washington abrieron el frente occi-
dental con el desembarco de Normandía, 
arrojando un pesado manto de olvido sobre 
la decisiva e irreemplazable contribución 
hecha por la Unión Soviética para destruir al 
régimen nazi y poner punto final a la guerra en 
Europa. Geoffrey Roberts, un profesor britá-
nico especialista en el tema de la Segunda 
Guerra Mundial, ha ido más lejos al sostener 
que la Unión Soviética podría haber derrotado 
por sí sola al fascismo alemán -claro que a un 
costo aún mayor y en un enfrentamiento más 
prolongado- y que para tal empresa la cola-
boración anglo-americana no era imprescin-
dible, como sí lo fue para los aliados la heroi-
ca lucha de la Unión Soviética.

 Pero la opinión de Roberts está lejos de 
encuadrarse en la categoría de las “creencias 
aceptables” para los perros guardianes del 
sistema, y por eso sus análisis son ningunea-
dos por el saber convencional. Es obvio que 
para la ideología dominante fue el “mundo 
libre” quien derrotó al nazismo y que la cola-
boración soviética fue algo accesorio. La rea-
lidad, en cambio, fue exactamente al revés: 
lo esencial fue la heroica resistencia sovié-
tica primero y su arrolladora contraofensiva 
después, sin la cual ni británicos ni estadou-
nidenses, jamás podrían haberse acercado a 
Berlín. Por algo fue el Ejército Rojo el primero 
en hacerlo, inmortalizado en aquella conmo-
vedora fotografía en la cual dos sargentos 
del Ejército Rojo izan la bandera de la Unión 
Soviética sobre un Reichstag (Parlamento) en 
ruinas, uno de los símbolos del régimen nazi. 
Fue también el primero en liberar a los prisio-
neros que estaban en los campos de concen-
tración de Auschwitz (el mayor y más impor-
tante de la Alemania Nazi) y muchos otros, 
entre los cuales sobresalen los de Majdanek y 
Treblinka, todos ellos situados en Polonia.



71

* 
Algunas notas sobre 
a n a r q u i s m o
y socialismo

Las características fabriles que asumió el sis-
tema capitalista a escala mundial desde el último 
tercio del siglo XVIII, conllevó la constitución de 
la clase obrera moderna en términos socio-eco-
nómicos y político-culturales. Dicha constitución, 
al calor del conflicto social inherente al capi-
talismo, implicó que los propios trabajadores y 
trabajadoras desarrollaran formas organizativas 
de resistencia y lucha como: mutuales, coopera-
tivas, sindicatos por oficio, sistemas educativos 
propios, partidos políticos también propios, entre 
otras. Y, junto con ello, teorías explicativas de la 
sociedad capitalista para enfrentarse a la misma 
y transformarla.

El anarquismo y el socialismo fueron dos de esas 
teorías-prácticas que la clase obrera supo elaborar 
y reelaborar en los últimos doscientos cincuenta 
años hasta hoy, con sus triunfos y sus derrotas.

No soy verdaderamente libre más que 
cuando todos los seres humanos que me 
rodean, hombres y mujeres, son igualmente 
libres. La libertad del otro, lejos de ser un 
límite o la negación de mi libertad, es, al 
contrario, su condición necesaria y su con-
firmación. No me hago libre verdaderamen-
te más que por la libertad de los otros, de 
suerte que, cuanto más numerosos son los 
hombres y mujeres libres que me rodean y 
más vasta es su libertad, más extensa, más 
profunda y más amplia se vuelve mi libertad. 

Así hablaba Mijaíl Bakunin (1814-1876), un 
exponente del anarquismo, para observar que la 
libertad no es cosa individual sino social. Sólo 
con la libertad de los otros se afirma y alcanza su 
plenitud la libertad de cada individuo. Es un plan-
teo que está en las antípodas del planteo políti-
co burgués que dice “la libertad de uno termina 
donde comienza la libertad de los demás”.

Pero la libertad, sin igualdad económica, es 
tan sólo una palabra. Es así que la libertad polí-
tica, tan declamada por las constituciones libe-
rales burguesas, sin igualdad económica, es la 
esclavitud del trabajo asalariado para otro. Y es 
que, no se llega a la libertad por la igualdad polí-
tica sino por la igualdad económica y la abolición 
de todos los privilegios económicos y políticos.

La libertad sólo es posible después de la igual-
dad, en ella y por ella, pues toda libertad fuera de 
la igualdad económica constituye un privilegio, el 
privilegio que otorga la dominación de las mayo-
rías por la minoría propietaria de los medios de 
producción. Sin la igualdad económica, la liber-
tad, y también la justicia, la dignidad humana y el 
bienestar, resultan ilusorias. 

Y para conseguir esa igualdad y libertad colec-
tivas, es necesario terminar con la propiedad pri-
vada de los medios de producción (tierra, maqui-
narias, fábricas, etc.). Como decía Pierre-Joseph 
Proudhon (1809-1865):

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



72

La desigualdad de remuneración y de 
fortuna, so pretexto de desigualdad de capa-
cidades, es injusticia y robo. Por ello, debemos 
empezar por desposeer a los que poseen. La 
propiedad privada de los medios de produc-
ción es un momento en la historia de la huma-
nidad que, como la explotación del hombre por 
el hombre, tuvo un comienzo y tendrá un fin.

Y revolucionar la vida y el mundo es necesario 
porque entre explotadores y explotados (capita-
listas y trabajadores) no hay reconciliación posi-
ble: “Ninguna flor podrá cubrir y nivelar el precipi-
cio que separa irrevocablemente la burguesía del 
proletariado, ni poner fin a la lucha encarnizada 
entre ambos”, decía el mismo Bakunin. Y para 
ello proponía la realización de la anarquía. Pero 
¿Qué es la anarquía? Así responde Errico Mala-
testa (1853-1932):

El anarquismo es el método para realizar 
la Anarquía por medio de la libertad y sin 
órganos autoritarios. Anarquía es el modo 
de convivencia social en el cual los hom-
bres viven como hermanos sin que ningu-
no pueda oprimir y explotar a los demás y 
todos tienen a su disposición los medios 
que la civilización de la época pueda pro-
porcionar para llegar al máximo desarrollo 
moral y material.

Como se observa, la anarquía está muy lejos 
de ser sinónimo de caos o desorden, tal como 
el Poder se esfuerza por presentarla. Desde su 
etimología de origen griego, anarquía significa, 
sencillamente, sin gobierno; y en términos polí-
ticos, implica la búsqueda de una sociedad de 
igualdad, justicia y libertad.

Y en el camino a la revolución social, uno de los 
pilares para el anarquismo es la educación, por-
que es fundamental que la clase obrera no permita 
que se pierdan sus luchas y sacrificios en manos 
de nuevos amos. Anarquía es “ausencia de amo”. 
La libertad es la destrucción del poder. Libertad 
y autoridad se autoexcluyen. Los anarquistas se 
oponen a que los hombres deleguen sus deci-
siones políticas en manos ajenas. Rechazan todo 
intento de centralizar o militarizar la libre orga-
nización de los trabajadores. “Somos enemigos 
de toda autoridad, porque sabemos que el poder 
corrompe tanto a los que están investidos de él 
como a los que están obligados a sometérsele”, 
vuelve a decir Bakunin. 

Si el anarquismo es la destrucción de todos los 
poderes políticos, el desconocimiento de todos 
los estados y de todos los gobiernos, los explota-
dos no tendrán otra patria que el mundo, ni otro 
lazo que los hermane, que la búsqueda permanen-
te de la igualdad y la libertad. De ahí, el carácter 
internacionalista que adquiere la revolución social.

En el caso del socialismo, también se denun-
cian los males del capitalismo y se busca la or-
ganización sindical y política de los trabajadores 
y trabajadoras en procesos revolucionarios que 
han de aspirar a transformar de raíz la sociedad 
actual. Como el anarquismo, los planteos socia-
listas buscan que sus análisis y desarrollos teóri-
cos, en manos de la clase obrera se transformen 
en praxis revolucionaria. Como decía Karl Marx 
(1818-1883) “los filósofos no han hecho más que 
interpretar de diversos modos el mundo, pero de 
lo que se trata es de transformarlo”.

Y el primer paso en esa transformación, se 
dará cuando la clase obrera organizada políti-
camente tome el poder político del Estado y se 
constituya en clase dirigente del conjunto de los 
explotados y oprimidos. Del país donde ocurrie-
ra esa revolución primero, como paso inicial de 
una revolución proletaria que deberá tomar una 
dimensión universal.

Así se pronunciaban Karl Marx y Friedrich 
Engels: “En sustitución de la antigua sociedad 
burguesa, con sus clases y sus antagonismos 
de clase, surgirá una asociación en que el libre 
desenvolvimiento de cada uno será la condición 
del libre desenvolvimiento de todos”,  cuando 
en 1848, y por encargo de la asociación obrera 
“Liga de los Comunistas”, escribieron un pro-
grama, a la vez teórico y práctico, destinado a 
propagar estas ideas entre los trabajadores y 
trabajadoras. Allí, en lo que años después pasa-
rá a conocerse como el Manifiesto Comunista, 
se señala que la historia es la historia de la lucha 
de clases, de oprimidos y explotados contra 
opresores y explotadores, de las grandes ma-
yorías contra las minorías propietarias de los 
medios de producción. Por ello, la revolución 
proletaria contra el capitalismo significará el fin 
de los antagonismos económicos, de las clases 
sociales y del Estado. Con el triunfo de la clase 
obrera, se procederá a colectivizar la propiedad 
de los medios de producción y, por consiguien-

C.S.PyE. 2022



73

te, desaparecerán las clases sociales y, con ello, 
también el Estado. Porque la teoría socialista, al 
igual que el anarquismo, considera que el Esta-
do es una maquinaria político-jurídica al servicio 
de los intereses capitalistas. Esa etapa que va, 
desde la toma del poder por parte de la clase 
obrera hasta la total extinción de las clases so-
ciales y el Estado, es una etapa de transición so-
cialista donde predomina la consigna: “De cada 
cual, según sus capacidades, a cada uno según 
sus necesidades”. Esa etapa socialista es el ca-
mino hacia una sociedad plenamente comunista 
donde se habrá dejado atrás el reino de la nece-
sidad, para dar paso al reino de la libertad.

Quizás se podrían señalar tres diferencias im-
portantes entre las teorías anarquista y socialista:

-Mientras el anarquismo descree de organi-
zarse en un partido político y de participar en las 
instituciones estatales, el socialismo propugna 
abiertamente la necesidad de los obreros de 
organizarse en su propio partido político y parti-
cipar en los espacios de representación política.

Hijo del pueblo (himno anarquista)
Hijo del pueblo te oprimen cadenas, y esa injusticia no puede seguir
si tu existencia es un mundo de penas, antes que esclavo prefiero morir.
Esos burgueses tan egoístas, que así desprecian la humanidad
serán barridos por los anarquistas, al santo grito de libertad.
¡Ah! Rojo pendón, no más sufrir, la explotación ha de sucumbir
levántate pueblo leal al grito de Revolución Social.
Vindicación, hay que pedir, sólo la unión la podrá exigir
nuestro estandarte no romperás
torpe burgués, ¡atrás! ¡atrás!

La Internacional (himno socialista)
Arriba los pobres del mundo
de pie los esclavos sin pan
y gritemos todos unidos
¡Viva la Internacional!
Removamos todas las trabas
que nos impiden nuestro bien
cambiemos el mundo de base
hundiendo el imperio burgués.
Que la tierra dé todos sus frutos
y la dicha en nuestro hogar
el trabajo es el sostén que a todos
de la abundancia hará gozar.
Agrupémonos todos
en la lucha final
y se alcen los pueblos con valor
por la Internacional.
El día que el triunfo alcancemos
ni esclavos ni hambrientos habrá
la tierra será el paraíso
la patria de la humanidad.

Mientras el anarquismo considera la necesidad 
de que, una vez consumada la revolución social, 
debe destruirse inmediatamente el Estado para 
evitar la reproducción del Poder, el socialismo con-
sidera que, una vez producida la revolución, debe 
utilizarse el Estado para terminar con la resistencia 
que seguramente ofrecerá la clase capitalista y, 
recién entonces, se extinguirá naturalmente.

Mientras el anarquismo ofrece una visión de de-
sarrollo material más en armonía y equilibrio con la 
naturaleza, el socialismo hace una fuerte apuesta por 
el despliegue de las fuerzas productivas sin reparar 
en demasía en los impactos sobre la naturaleza.

Como fuere, tanto el anarquismo como el socia-
lismo, en sus diferentes corrientes y concreciones 
históricas, se presentan como teorías/praxis que 
emanan de los propios procesos sociohistóricos, 
encarnando los intereses de las clases trabajado-
ras en el mundo entero. Sus programas, banderas y 
símbolos, han cobijado las luchas, los deseos y los 
sueños de millones de mujeres y hombres por un 
mundo igualitario y justo y, por ello mismo, más bello.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



74 C.S.PyE. 2022

Cabalgarán ahora, en cada rama
del genealógico árbol
de nuestra Historia,
y así siempre,
a cien,
a más de cien
años de combate,
ahora que los machetes ancestrales
velan, atentos,
para siempre,
el arsenal de holocaustos
que engendraron
esta victoria.

Mahfud Massís

LA 
REVOLUCIÓN 

C U B A N A 
de 1959 



75

 1 Abya Yala en la lengua del pueblo Cuna significa “tierra madura”, “tierra viva” 
o “tierra que florece” y es sinónimo de América. El pueblo Cuna es originario de 
la sierra Nevada, al norte de Colombia; habitaba la región del golfo de Urabá y de 
las montañas de Darién y actualmente vive en la costa caribeña de Panamá, en 
la comarca de Kuna Yala (San Blas). La expresión Abya Yala es empleada por los 
pueblos preexistentes a los estados-nación para autodesignarse en oposición a 
la expresión “América”. Aunque los diferentes pueblos que habitan el continente 
atribuyen nombres propios a las regiones que ocupan -Tawantinsuyu, Anauhuac, 
Pindorama- la expresión Abya Yala viene siendo cada vez más usada por ellos con 
el objetivo de construir un sentimiento de unidad y pertenencia político-territorial. 
La primera vez que se utilizó con esos fines políticos fue en la II Cumbre Continental 
de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala, realizada en Quito en el 
2004 (en la I Cumbre, realizada en México en el 2000 la expresión Abya Yala todavía 
no aparecía, como puede apreciarse en la Declaración de Teotihuacan donde se 
presentan así: “los Pueblos Indígenas de América reafirmamos nuestros principios 
de espiritualidad comunitaria y el inalienable derecho a la Autodeterminación 
como Pueblos Originarios de este continente”. A partir de 2007, en la III Cumbre 
Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala realizada 
en Guatemala, no sólo se autoconvocaron como Abya Yala sino que resolvieron 
constituir una Coordinación Continental de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas 
de Abya Yala. Esto implica no sólo un cambio de nombre sino también la presencia 
de otro sujeto enunciador del discurso hasta entonces callado y sometido en 
términos políticos: los pueblos preexistentes a la conquista. Abya Yala se configura, 
por lo tanto, como parte de un proceso de construcción político-identitario en 
que las prácticas discursivas cumplen un papel relevante de descolonización del 
pensamiento.  (Resolución 1463/18, página 72). 

2 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las 
relaciones sociales sobre el que se desarrollan los procesos económicos: el 

territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado 
de relaciones sociales. Es la sociedad, en su devenir, la 
que construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, 
lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y 
de diferentes escalas. (Resolución. 1463/18 p.165).

3 La categoría de cuerpo-territorio es una categoría 
integral que se corresponde con las vivencias y cosmovisión 
de los pueblos mayas q´iches (o Quiché), sobre todo de las 
mujeres y cuerpos feminizados que han resistido y resisten en 
esos territorios. En este manual se la toma de forma integral, 
holística, repensando desde allí la relación de los cuerpos 
con los territorios que se habitan. El habitar como vivir en, 
como existencia mancomunada, como siendo parte de, 
como un todo. Ambas cuestiones, los territorios y los cuerpos, 
son doblemente expropiados en la imposición del sistema 
capitalista, colonial/moderno y patriarcal como sistemas 
simultáneos de opresión. Siguiendo los planteos de estos 
pueblos, se retoma la integralidad y la cuestión holística de 
estos conceptos, lo que permite, interseccionadamente, 
aunar la mirada acerca de los cuerpos y los territorios 
que habitamos, como una cuestión indisociable. Esto, 
permite romper los binarismos y habilita a pensar-nos 
genealógicamente como parte de ese proceso sociohistórico 
de imposición de lógicas extractivas por parte del trípode 
existencial patriarcado/capitalismo/colonialismo. Pensar 
en resistencias, entonces, es pensar desde los cuerpos-
territorios; así, la defensa de sus cuerpos, de sus territorios, se 
transforma en una resistencia rizomática.

Desde el proceso de conquista-colonización de 
Abya Yala1 y África hace más de quinientos años 
antes de ahora, en términos geopolíticos se con-
forma un sistema de explotación y opresión en 
términos de clases, géneros y colores de alcance 
planetario. Este sistema estuvo y está acompañado 
de representaciones dominantes a través de las 
cuales América y África fueron inventadas como 
tales, acordes a las lógicas eurocéntricas de atraso, 
barbarie, salvajismo, negación. En ese sentido, el 
territorio2 de eso que se conoce como Cuba, ocupa 
una posición estratégica, geopolíticamente ha-
blando, con respecto a las comunicaciones conti-
nentales, entre el golfo de México y el mar Caribe. 
Domina los estrechos del área y es contigua a los 
Estados Unidos y el Atlántico norte.

Con la llegada del capital mercantil europeo a 
las tierras-cuerpos3 de Abya Yala y África, se altera 
de allí en más, de forma drástica, la condición de 
humanidad. Los territorios de Abya Yala y África 
fueron violentamente incorporados a las fuerzas 
“revolucionarias” del mercado mundial capitalista 
como un espacio periférico y colonial. Y esto ge-
neró que bajo esas representaciones dominantes, 
la humanidad que vivía en territorios colonizados, 

sea considerada subhumana. Desde su “invención” 
hasta la actualidad, América y África fueron (y son) 
en esas representaciones, el tiempo y el espacio 
del atraso, de lo primitivo; más aún, prácticamente 
el de la subhumanidad4.

La conquista y colonización del capital mer-
cantil europeo con su lógica expansiva de acu-
mulación por despojo, la expropiación de los 
bienes comunes5 y la imposición de la propiedad 
privada, incluyó la formación y «acumulación» de 
un proletariado mundial. El mismo requirió de la 
expropiación de los medios de subsistencia de 
los trabajadores europeos;  la esclavización de 
los pueblos originarios de América y África en las 
minas y plantaciones de Abya Yala, y la caza de 
brujas en todos los territorios. Dicho tráfico, co-
mercio y explotación de seres humanos despoja-
dos de su condición humana al ser esclavizados, 
se sitúa en un proceso de codeterminación: el 
constituido por ese trípode capitalismo/colonia-
lismo/patriarcado como sistemas simultáneos de 
dominación y explotación, de violencias, tortura 
y muerte, de despojo y apropiación, extendién-
dose a todo cuerpo/territorio conquistado hasta 
hacerse hegemónico.

 



76

La colonialidad en clave cubana

El territorio de Cuba está siendo habitado 
desde hace, por lo menos, 10.000 años y, cuando 
la empresa colonial desembarcó en la isla en el 
primer viaje de ese navegante genovés, datado el 
28 de octubre de 1492, existía una población de 
Guanahatabeyes, Siboneyes y Taínos. Estos pue-
blos se estima eran no menos de 200.000 habi-
tantes que se organizaban y dedicaban a  tareas 
agrícolas y de recolección en clave comunitaria, 
en estrecha conexión y articulación con los bienes 
comunes y las desesidades6.

La expansión del capital mercantil, en su lógica 
violentamente constitutiva, despojó a los pueblos 
preexistentes de sus territorios, su biodiversidad, 
los bienes comunes y su trenzado comunitario. 
Estos pueblos preexistentes del Caribe fueron los 
primeros sometidos al trabajo servil de planta-
ciones y de minas. En el caso de Cuba, uno de los 
primeros territorios en ser conquistados y coloni-
zados allá por 1510, fue por su ubicación estraté-
gica antes mencionada,desde donde partieron las 
expediciones capitalistas-coloniales en clave de 
conquista y civilización, con los símbolos de la es-
pada y la cruz. Avanzaron sobre lo que se conoce 
como México y otras regiones entre la península 
de Florida y el Norte de América.

La empresa capitalista necesitó de la implan-
tación de relaciones de explotación y opresión, 
básicamente la llamada encomienda (institución 

jurídica creada por España en Abya Yala para regla-
mentar las relaciones entre españoles e indígenas), 
que buscaba oro y otros minerales preciosos. La 
encomienda, en términos económicos, consistía en 
entregar a un español tierras para que fueran tra-
bajadas por la población indígena a cambio de su 
cuidado y conversión al cristianismo. Inicialmente 
mineras, luego fueron también encomiendas ga-
naderas, agrícolas, etc. Esto vino acompañado de 
una nueva organización en relación a la extensión 
de las propiedades territoriales, lo que generó una 
estriación territorial de carácter latifundista que se 
extendió a todo el territorio de Abya Yala. 

Antemuro de las indias y llave del "Nuevo mundo"
 

La posición estratégica hizo del paisaje cubano una 
expresión acabada de las políticas coloniales, capi-
talistas, patriarcales y racistas de despojo. Durante 
tres siglos, Cuba fue estratégica para el imperio 
español como plaza militar y de comunicaciones, y 
fue colonia española hasta 1898. Los astilleros, el 
repoblamiento con personas venidas de la penínsu-
la ibérica, las fortalezas, los funcionarios, los milita-
res, los esclavos africanos para reemplazar a la casi 
extinta población nativa por el genocidio cometi-
do contra ella, la extracción de maderas y azúcar 
conformaban el paisaje de una colonia regida por 
las variables capitalistas del interés y el lucro.  En 
especial, la producción azucarera cumplirá un 
papel de primer orden en el ordenamiento colonial 

4 Cabe aclarar que, cuando nos referimos a la categoría de raza, lo hacemos siempre en el marco de las teorías decoloniales y 
epistemologías del sur. Esta categoría funciona de manera explicativa y metodológica, ya que, como el género, son modos de colectividad 
problemáticos (que persiguen reconocimientos y redistribución)  que tienen la posibilidad de desenmascarar la persistencia de la colonialidad. 
Como categoría, toma relevancia en las teorías decoloniales ya que su incorporación es, en sí misma, una denuncia. Debe entenderse que el 
binomio raza-biología ha quedado refutado hace mucho tiempo y que no hay en este texto ningún resabio de ello. Al enunciar la categoría de 
raza, lo que se hace es denunciar que la razón eurocéntrica la introdujo como forma muy importante de regulación social.  Raza es signo, es 
decir, la raza debe ser entendida desde los contextos definidos en los que encuentra significación. Raza es una huella corporal del transcurso de 
una historia otrificadora, de modo que, comprender raza, implica situar el conocimiento en relación a las formaciones nacionales de alteridad. 
(Segato, 2006) Para autores como Quijano, la idea de raza reordena todas las áreas de la existencia humana básicas que comportan en sí todas 
las luchas de poder por el control de recursos y los productos que de ellos se derivan: el sexo, el trabajo, la autoridad colectiva y la subjetividad/
intersubjetividad. A su vez, Lugones complejiza esta mirada desde una perspectiva interseccional, aduciendo que la categoría raza,  junto al 
género, determinan el primer gran binarismo fundante de la modernidad occidental: humano/subhumano, concibiendo sólo a los hombres 
blancos como lo humano y  quedando, quienes no son hombres blancos, subsumidos de forma jerárquica en el segundo (Lugones, 2005). Para 
Grosfoguel, esta categorización de humano/no humano tiene su génesis en el proceso de colonización, en el momento en que se establece 
que quienes habitaban las tierras “descubiertas” carecían de religión, pues quienes tienen religión tienen alma, si se carece de ella no se tiene 
alma y, por lo tanto, no es humano, se es subhumano (Grosfoguel, 2013). La categoría de interseccionalidad, acuñada en 1989 por Kimberlé 
Williams Crenshaw,  refiere a las construcciones subjetivas e intersubjetivas intersectadas y los diferentes y simultáneos sistemas de opresión 
que se entraman.  Como categoría metodológica, problematiza varios sistemas de opresión simultáneos como clase, raza, género, orientación 
sexual,  discapacidad, religión, edad, nacionalidades, y otros aspectos identitarios en el ser, estar y hacer de las y los sujetos. De este modo, la 
interseccionalidad evita caer en  la sumatoria de opresiones, evitando la jerarquización y preponderancia de unas opresiones sobre otras, para 
poder pensarlas y accionar como “fusiones” entramadas en clave de potencia.



77

que España le asignó a Cuba. La trata de esclavos 
contribuyó a la expansión de este cultivo en más te-
rritorios y, a la vez, se posicionó como un mercado 
destinado a absorber las nuevas tecnologías pro-
venientes de las incipientes economías industriales 
que aceleraron la reproducción del capital7. 

El comercio ilegal de esclavos, con sus alzas y 
bajas hasta la guerra de secesión en los Estados 
Unidos (1861-65) representó por mucho tiempo el 
flujo fundamental de la mano de obra requerida 
en las plantaciones cubanas, complementado 
con otras fuentes de menor importancia, como la 
entrada de trabajadores chinos desde 1847. Des-
pués de las campañas abolicionistas y los acuer-
dos entre España e Inglaterra, para poner fin a la 
trata de esclavos africanos, firmados en 1817, el 
aumento de la producción azucarera se mantuvo 
sin grandes contratiempos hasta la década de 
1870. Así, una parte considerable del territorio 
cubano, como colonia española, fue escenario 
de una  producción  vinculada directamente con 
las demandas de los centros del capitalismo in-
dustrial en Europa, especialmente Inglaterra y el 
norte de Estados Unidos. 

En torno a la centralidad de la producción de 
azúcar para el capitalismo mercantil, la misma 
fue fuente de crecimiento y progreso de sus 
negocios, al tiempo que producía un grave dete-
rioro socioambiental que sirve para denunciar la 
situación irreparable de los ecocidios y terricidios 
a escala planetaria llevados adelante por el capi-

talismo. La explotación esclavista de la tierra en 
Cuba, alcanza magnitudes desconocidas a partir 
de la incorporación tecnológica y la expansión de 
la industria azucarera. 

El uso intensivo del suelo con el monocultivo y la 
pérdida de biodiversidad8, en los territorios ocu-
pados para la producción de azúcar y la ganadería 
extensiva, data de los tiempos de la colonización 
europea que introdujo plantas, animales, plagas y 
enfermedades del llamado “viejo mundo”. En ese 
mismo sentido, la destrucción de los bosques para 
la extensión de las plantaciones esclavistas,  pro-
dujo una severa disminución en las precipitaciones 
y la reducción en los caudales de ríos y arroyos. 

Las luchas de independencia

En los inicios del siglo XIX, la clase social domi-
nante en la economía cubana integrada por propie-
tarios de tierras y grandes comerciantes ligados al 
tráfico internacional, renunció -en la lógica de las 
burguesías emergentes- a convertirse en clase na-
cional y emancipadora del país. Mientras casi todo 
el continente se liberaba del dominio político eu-
ropeo, en la isla se llevó adelante un genocidio en 
relación a las esclavas y esclavos de descendencia 
africana, en nombre de apaciaguar las resonancias 
de la Revolución negra de Haití y continuar con los 
lazos coloniales en relación a  España9. En ese sen-
tido, cabe recordar que la eliminación de la esclavi-
tud en Cuba no concluyó hasta 1886.

 5 De acuerdo a Rodriguez Pardo (2010) : “Las riquezas que habitan en la 
tierra no son recursos naturales, son bienes comunes. Referirse a ellos como 
recursos naturales es la primera forma de apropiación desde el lenguaje. Nadie 
tiene el derecho a recurrir a un recurso natural, apropiándoselo, enajenándolo. El 
derecho a recurrir a un recurso natural termina en el mismo instante en que ese 
recurso es también de otro, de otros. De manera que las riquezas que admiramos 
de la tierra y que denunciamos como propias en una acción extractiva, no son 
recursos naturales sino bienes comunes, que pertenecen a los comunes. Bienes 
y comunes componen un único ecosistema que se verá alterado al recurrir a él de 
manera posesiva, esgrimiendo una propiedad falsa, arrebatando del sitio a partes 
o a un todo que desequilibrarán el medio, el que seguramente se verá dañado 
o irreparablemente modificado, mutado. No aceptamos recurrir al recurso”. Es 
menester entonces cuestionar la categoría “recursos naturales”, ya que implica 
la apropiación capitalista de la naturaleza para su posterior mercantilización. 
Como contrapartida, la categoría bienes comunes desafía estas lógicas y sostiene 
lazos de horizontalidad y comunidad en la determinación del cuidado y uso de la 
naturaleza. (Resolución 1463/18 p. 167).

 6 La dicotomía entre necesidades y deseos es propia de la comprensión 
binaria de la vida y ha sido utilizada para descalificar los deseos –especialmente 
de las mujeres, de las y los pobres, de los pueblos pre-existentes-, jerarquizar 
la clasificación de las necesidades humanas, deificar a la producción de bienes 

y servicios mercantiles y generar consumos. Recuperar la 
consideración de los deseos en tanto necesidades colectivas 
e individuales, permite hablar de desesidades (como 
neologismo entre deseo y necesidad) inaugurando nuevos 
lenguajes en busca de otros mundos posibles.

7 Reproducción del capital que encontró en el auge de la 
sociedad esclavista el despliegue de su lógica interna. Los 
requerimientos de la producción azucarera en Cuba estuvo 
conectado de una forma u otra con procesos similares en 
torno a otros cultivos comerciales en zonas como el sur de los 
Estados Unidos, dedicadas a producir algodón, o el valle del 
Paraíba en Brasil, destinado a las plantaciones cafetaleras.

8 El concepto de biodiversidad encierra tres 
diferentes tipos de elementos: por un lado, a las distintas 
especies de fauna, flora y microorganismos; en segundo 
lugar, a la variabilidad genética que posee cada una de 
las especies; y finalmente, a los ecosistemas incluyendo 
a las especies pero también a sus elementos físicos, 
con las diferentes cosmovisiones de los pueblos 
preexistentes”. (Resolución 1463/18 p.105).

9 Ver la Revolución de Haití en el presente manual.



78

En ese recorrido de Cuba, hay procesos socio-
históricos que son decisivos en la conformación 
sociopolítica y económica del país y su proceso 
emancipatorio. Desde la primera revolución por al-
canzar la independencia de España que tiene lugar 
entre 1868-1878 sin obtener ese objetivo; pasando 
por la nueva insurrección popular de 1895; hasta 
las resistencias contra las políticas de expansión 
imperialista  de Estados Unidos. 

En el primer caso,10 y aún derrotada, la subleva-
ción popular logró la liberación de algunos miles de 
esclavos. En 1895,11 comenzaba una insurrección 
popular   en abierto enfrentamiento contra la do-
minación española. En plena guerra de liberación 
cubana, en enero de 1898, Estados Unidos envía a 
La Habana el acorazado Maine que, tras un autoa-
tentado (su explosión y hundimiento es atribuido a 
España), le permite a Norteamérica declarar la gue-
rra a España. Derrotada ésta, el ejército de Estados 
Unidos ocupó la isla. Y el 12 de junio de 1901, en una 
sesión secreta, la Convención Constituyente Cuba-
na incorpora la llamada Enmienda Platt.

La Enmienda Platt12 consigue  la injerencia direc-
ta de los Estados Unidos en Cuba, sin necesidad 
de anexión, asegurando su dominio económico, 
político y el control de los bienes comunes.

Estados Unidos impuso, a través de diversas 
formas, la agudización de un modelo de opresión 
patriarcal, racial y clasista. Claro ejemplo de esto 
son las enmiendas constitucionales cubanas de 
esos tiempos que sólo permitían el sufragio de los 
varones mayores de 21 años que supieran leer y 
escribir y que tuviesen, además, alguna propiedad 
con un valor mínimo de 250 dólares oro. La ley 
electoral excluía, por tanto, a las mujeres de todos 
los colores, a los negros y a los blancos pobres.

 10 En estas luchas se destaca el papel organizador y dirigente que cumplen Manuel de Céspedes, Antonio Maceo, Máximo Gómez y un 
jovencísimo José Martí.

11 En este levantamiento perdería la vida en combate José Martí. Había nacido en 1853, de padre y madre españoles, siendo estudiante 
fundó periódicos revolucionarios y a los dieciséis años fue detenido y deportado a España. Impedido de regresar a su país, se instaló 
en Estados Unidos desde donde contribuyó decisivamente en la creación del Partido Revolucionario Cubano. Denunció el papel de los 
monopolios y el capital financiero yanqui y rechazó siempre la intervención de Estados Unidos en cualquier punto del continente. Advirtió la 
existencia de dos Américas muy distintas por el origen, la historia, los intereses y los propósitos: de una parte, la América anglosajona, y de la 
otra, la que se extiende desde México hasta Tierra del Fuego, a la cual llamó “Nuestra América”.

12 El artículo 3 de la Enmienda Platt establecía “Que el Gobierno de Cuba consiente que los Estados Unidos puedan ejercitar el derecho 
de intervenir para la conservación de la Independencia cubana, el mantenimiento de un Gobierno adecuado para la protección de vidas, 
propiedad y libertad individual y para cumplir las obligaciones que con respecto a Cuba han sido impuestas a los Estados Unidos por el 
tratado de París y que deben ahora ser asumidas y cumplidas por el Gobierno de Cuba”. ECURED (texto original de 1901). La Enmienda Platt. 
Disponible en: https://www.ecured.cu/Enmienda_Platt	  

La colonialidad de los territorios: 
la “base naval” de Guantánamo

Quiero yo mi suerte echar
Con los pobres de la tierra
Quiero yo mi suerte echar

El arroyo de la sierra
Me complace más que el mar

El arroyo de la sierra
Me complace más que el mar

Guantanamera
Guajira Guantanamera

Guantanamera
Guajira Guantanamera

A partir de la enmienda Platt y con un 
gobierno afín a los intereses geopolíticos de 
Washington, se hace evidente la hegemonía 
estadounidense en Centroamérica y el Cari-
be. El retiro de Estados Unidos de Cuba, en 
diciembre de 1903, es entonces una ficción, 
ya que toma posesión por el tiempo que lo 
considere necesario de la Bahía de Guantá-
namo. La implantación de bases y ocupacio-
nes militares sobre territorios del Sur geopo-
lítico garantiza la “seguridad” que demandan 
las corporaciones económicas. El Pentágono 
impulsa el dominio de tres enclaves en el 
continente: uno en Centroamérica y el Caribe, 
otro en la cuenca amazónica, y el tercero en 
el extremo sur, de tal modo Estados Unidos 
asegura su control sobre las mayores reser-
vas de agua, petróleo y biodiversidad. 



79

A partir de entonces, Estados Unidos pasó a 
ser el mayor inversionista agudizando el modelo 
económico extractivista-exportador que, hacia 
la década de 1930, comenzó a mostrar su ago-
tamiento. Las luchas obreras y estudiantiles de 
ese período, lograron que la constitución de 1940 
contuviera las conquistas políticas y sociales de 
los procesos sociohistóricos revolucionarios pre-
cedentes. No obstante, la dominación neocolonial 
siguió manifestándose en las altas tasas de des-
ocupación, cobertura deficiente e inexistente para 
algunos sectores de la población de los servicios 
sociales. La Habana era “la París del Caribe”, pero 
con barrios marginales, cientos de miles de per-
sonas analfabetas, y la mitad de los niños en edad 
escolar sin ir a la escuela. Convivían y luchaban 
contra estas injusticias, movimientos sociales y 
proyectos políticos comunitarios.

En marzo de 1952, un golpe militar rompe nue-
vamente la institucionalidad a ochenta días de las 
elecciones presidenciales y toma el poder, Fulgen-
cio Batista, un sargento del ejército agente de la 
clase dominante cubana asociada a Estados Uni-
dos. Para esa década y como parte de las políticas 
norteamericanas en el país, además de la produc-
ción de azúcar y café, la isla se ha convertido en 
un centro turístico internacional donde, detrás de 
la administración de los casinos, se despliega una 
extensa red gerenciada por capitales norteameri-
canos y la burguesía cubana,  que enlaza el juego, 
la prostitución y el narcotráfico.

En este duro contexto sociopolítico, económico 
y cultural de Cuba en el que se agudizan las protes-
tas y se abren camino otras subjetividades, se da 
el asalto al cuartel de la Moncada en Santiago de 
Cuba, el 26 de julio de 1953, por un grupo guerrille-
ro encabezado por Fidel Castro. Este era un joven 
abogado que desplegaba una intensa actividad 
por recuperar la institucionalidad de la vida política 
cubana a través de la constitución liberal de 1940.

El ataque no logra los resultados esperados 
por los rebeldes y sus filas sufren varios muertos y 
detenidos, entre ellos Castro, quien es condenado 
junto a una decena de jóvenes a 15 años de prisión 
( aunque luego de 2 años se les otorga una amnis-
tía y se exilian en México). 

Se funda el Movimiento 26 de Julio (MR-26 de 
Julio), organización de lucha armada y clandestina, 
que agrupa a estudiantes y trabajadores funda-
mentalmente, que desencadenan una sucesión de 
protestas populares entre 1955 y 1956.  El MR-26 de 
Julio se extiende a toda la isla, mientras que en Mé-
xico, Fidel Castro planea la vuelta a la isla, reorgani-
za el movimiento insurgente y prepara la expedición 
del yate Gramma. En 1955, en México, Fidel conoce 
a Ernesto  Guevara y, junto a otros ochenta y dos 
compañeros, regresan a Cuba en 1956 y desde la 
Sierra Maestra, inician la guerra de guerrillas contra 
la dictadura de Batista apoyada por EE.UU.

Ciento veinte años después, esa parte del 
territorio cubano sigue estando en manos 
norteamericanas. Luego de los autoatentados 
del 11 de septiembre del 2001, el gobierno 
norteamericano “legalizó” esa base como  
centro de detención y tortura de cientos de 
hombres y mujeres  que en cualquier parte 
del mundo alcen su voz contra el terrorismo 
estatal de Estados Unidos. Los bombardeos 
de  Norteamérica en Afganistán, Siria, Libia, 
Irak, etc., etc., en nombre de “la seguridad y la 
paz mundial” no son sino la manera genocida 
de defender los intereses económicos de sus 
grandes empresas. La base naval de Guantá-
namo tiene cientos de detenidos capturados 
en diversos países del mundo que pasan por 
las cárceles europeas de la OTAN (Organiza-
ción del Atlántico Norte) y terminan sus días 
en esa parte del territorio cubano invadido 
desde 1903 por Estados Unidos.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



80

El Ejército Rebelde se consolida en la montaña 
y la población campesina conforma la base de su 
organización. En mayo de 1958, la tiranía de Batista 
lanza una ofensiva contra Sierra Maestra que es 
derrotada y la lucha insurgente divulga con medios 
propios los hechos armados y las posiciones revo-
lucionarias. Así, avanzan en los combates hacia el 
centro del país y obtienen el apoyo de la población 
que se suma a las fuerzas revolucionarias. Final-
mente, se lanza una gran ofensiva que terminó con 
la dictadura de Fulgencio Batista el 1 de enero de 
1959. Una huelga general de apoyo al movimiento 
insurgente, desarticula las maniobras de Estados 
Unidos para sofocar la Revolución, y el poder revo-
lucionario se extiende a todo el país. Batista, prote-
gido por Estados Unidos, escapa a Santo Domingo.

La toma del poder por parte de la guerrilla en 
enero de 1959, marca una nueva e importante etapa 
en el devenir revolucionario cubano, en tanto pro-
ceso de lucha que impulsa la emancipación so-
ciopolítica, económica y cultural del pueblo cuba-
no. La victoria revolucionaria encuentra a 600 mil 
cubanos sin trabajo, 3 millones de personas (en un 
total de poco más de 6 millones) sin posibilidades 
de acceder a la electricidad ni a las condiciones 
mínimas de habitabilidad en sus viviendas, más 
del 30% de la población es analfabeta, 70% de 
las infancias rurales carecen de docentes, el 95% 
tiene como afección el parasitismo. Además, 100 
mil personas padecen tuberculosis; en las ciudades 
los alquileres son tan costosos que absorben una 
tercera parte de los ingresos, al 85% de los pe-
queños agricultores los impuestos les absorben el 
30% de sus ingresos, mientras que el 46% de las 
tierras que se dedican al cultivo son propiedad del 
1,5% de la población. Como denuncia Fidel Castro 
en las Naciones Unidas en 1960:

Una gran parte de la banca, una gran 
parte del comercio de importación, las 
refinerías de petróleo, la mayor parte de la 
producción azucarera, las mejores tierras en 
los últimos 10 años, desde 1950 hasta 1960, 
han sido favorables a Estados Unidos con 
respecto a Cuba en mil millones de dólares. 
Esto sin contar con los millones y cientos de 
millones de dólares sustraídos del tesoro 
público por los gobernantes corrompidos 
de la tiranía que fueron depositados en los 
bancos de Estados Unidos o en bancos 
europeos. Mil millones de dólares en 10 
años. El país pobre y subdesarrollado del 
Caribe, que tenía 600 mil desempleados 
contribuyendo al desarrollo económico del 
país más industrializado del mundo.

Los pluriversos13 que nos permite soñar la 
Revolución Cubana

El poder revolucionario da por tierra con el orden 
de dominación neocolonial que había regido en el 
país y la tarea por la restitución de los derechos 
arrebatados al pueblo cubano se torna urgente. 
Para ello, se promulga la Reforma Agraria que 
permite a 200.000 familias recuperar la propiedad 
de la tierra que permanecía, hasta ese momen-
to, concentrada en el latifundio y la aparcería. Se 
ponen a disposición del pueblo cubano las playas, 
antes privadas y se intervienen las compañías que 
monopolizan los servicios públicos.

En tres años, de 1959 a 1962,  mil leyes transfor-
man las instituciones poniéndolas al servicio de la 
población, entre ellas, el sistema agrario, el sistema 
político, la vivienda, el sistema bancario, el comer-
cio, la salud,  la educación, entre otros. Se expro-

 13 Llevar la diversidad epistémica al canon del pensamiento para crear un pluri-verso de 
significados y conceptos, donde la conversaciòn inter-epistémica entre muchas tradiciones 
epistémicas produzca nuevas definiciones de antiguos conceptos e invente conceptos 
pluriversales donde “todos definamos para todos” (pluri-verso) en lugar de “uno para todos” (uni-
verso). en Grosfoguel, R. (2013). Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas 
y los cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI. Recuperado en http://www.
revistatabularasa.org/numero-19/02grosfoguel.pdf. 



81

pian los grandes latifundios, se aprueba la rebaja 
de los alquileres, se nacionaliza el sistema bancario 
y el comercio exterior, se expropian los capitales 
extranjeros y la salud y la educación son entera-
mente estatales y gratuitas. 

La alfabetización, que se inscribe en el marco 
de la educación popular, convoca a jóvenes que 
integran el ejército alfabetizador “Conrado Beni-
tez”,14  al que también se suman aquellas subjeti-
vidades que creen que la lucha contra la opresión 
es colectiva. Las campañas de educación popular 
que se iniciaron en 1960, permiten declarar a Cuba 
territorio libre de analfabetismo en tan solo un año, 
y tales logros se irradian hacia todos los niveles 
educativos. Situación que se mantiene al día de 
hoy, con Cuba libre de analfabetismo, según lo 
reconoce la propia Unesco.   

A partir de que se declara que el rumbo de la 
Revolución es lograr el socialismo, EE.UU. le declara 
la guerra aunque no abiertamente. En abril de 1961 
patrocina, financia y entrena un ejército irregular que 
invade Playa Girón y es derrotado en tres días por 
el pueblo y sus Fuerzas Armadas Revolucionarias. 
Desde entonces, y violentando todas las normas del 
Derecho Internacional, EE.UU. decide un bloqueo 
económico15 contra Cuba que se prolonga hasta la fe-
cha. Como parte de este bloqueo, EE.UU. sanciona a 
toda aquella empresa norteamericana que comercie 
con Cuba, y en el caso de empresas extranjeras, deja 
de concretar negocios con las mismas. Cabe seña-
lar que desde hace años, en la Asamblea Anual de 
la Organización de las Naciones Unidas (ONU) Cuba 
presenta una declaración condenando el bloqueo y 
llamando a EE.UU.  a levantarlo, la cual sólo es recha-
zada por los votos del mismo EE.UU. e Israel (tal lo 
sucedido en el año 2021 en que 183 países se pronun-
ciaron condenando el bloqueo).

En defensa del proceso revolucionario, Cuba 
tiende lazos económicos y de defensa con la 
Unión Soviética, ya que en 1962 es expulsada de 
la Organización de Estados Americanos (OEA) 
y salvo México, todos los demás países de la 
región rompiendo en ese momento relaciones 
diplomáticas con la isla, incluida Argentina.

Las políticas feministas en la revolución cubana

En los primeros treinta años de la transformación 
socialista, en el territorio de Cuba se pueden observar 
avances en función de los planteos de los feminismos 
en relación a las subjetividades feminizadas. 

En términos de políticas públicas de salud se 
observa que la tasa de embarazo descendió de 4,7 
hijos por mujer en 1963 a 1,5 en la actualidad. Estos 
descensos están determinados por el acceso, 
distribución y uso de los métodos anticonceptivos 
y un incremento en la práctica de interrupción del 
embarazo por su alta confiabilidad y su carácter 
gratuito. Esta política pública sobre la maternidad y 
los cuidados, colocan a las mismas en otros pará-
metros desde donde concebir la división social y 
sexual de las tareas, como así también en relación 
a los deseos y las decisiones en relación al primer 
territorio que es el cuerpo. Las implicancias acerca 
de la libertad y dominio sobre los propios cuerpos 
y sexualidad, se traduce en mayor independencia, 
mayor igualdad y sobre todo, mayor definición en 
relación a los deseos.

14 Respecto al nombre con el cual se identifica la alfabetización, Fidel Castro 
dice: “... qué vergüenza para el imperialismo comprobar que el crimen fue inútil, 
comprobar que el asesinato de un maestro humilde de nuestro pueblo, Conrado 
Benitez, se convirtió en 100 mil brigadistas Conrado Benitez”.	  

15 En ese mismo sentido y con la intención de profundizar el bloqueo 
económico, en 1992, Estados Unidos aprueba la Ley Torricelli que aplica 
sanciones económicas a los países y/o empresas que mantengan 
relaciones comerciales con Cuba y prohíbe el comercio con la isla de 

subsidiarias de empresas norteamericanas radicadas 
en terceros países. En 1995, se conoce el proyecto de 
ley Helms-Burton que amplía ese bloqueo económico 
internacional. Propone impedir la inversión extranjera, 
financiamiento y suministro desde el exterior del país. 
Legaliza además, el apoyo de Estados Unidos a los 
movimientos que quieran terminar con la Revolución y 
establecer un nuevo gobierno. 



82

En relación a esto, y como correlato coherente 
de estas políticas sanitarias y de cuidados, está  la 
protección que recibe la mujer trabajadora en re-
lación a la licencia por maternidad, que garantiza 
12 meses de licencia con salario completo, tenien-
do el derecho de prolongarla hasta un año con el 
60% de su salario. Esto se anuda con la concep-
ción integral de la salud y de la idea de bienestar, 
que se expresa, por ejemplo, en la legislación 
acerca de la seguridad social y en relación a los 
trabajos. En este sentido, la legislación acerca de 
las jubilaciones en cuanto a la edad y las protec-
ciones es digno ejemplo a seguir.

A estos índices, el Ministerio de Salud Pública 
suma también la caída de la mortalidad infantil 
que registra una disminución de 46,7 en 1969 a 
6,5 por mil nacidos vivos en la actualidad, siendo 
el país de todo el continente con más baja tasa 
en ese rubro. Estos indicadores son, en gran 
medida, resultado de la extensión de la universa-
lización de la medicina comunitaria, por caso, el 
99,2% de la población es atendida por el médico 
de la familia con carácter preventivo. A partir de 
todas las políticas sociales, en tanto entramado 
comunitario, se traducen  más y mejores con-
diciones de existencia para las subjetividades 
que están a cargo de las tareas de cuidado y 
reproducción de la vida y la doble jornada laboral. 
Cabe destacar que, se estima que el 36% de las 
mujeres cubanas, son jefas de hogar. Así y todo, 
aunque la inserción de las mujeres en el ámbito 
laboral, económico, científico, político y educa-
tivo registra una curva ascendente, se detectan 
limitaciones para romper con los modelos hege-
mónicos, binarios y heteronormativos.

Las formas otras de ser, estar y sentir en Cuba

Las cartas, discursos y diálogos de Fidel Cas-
tro en tanto legado teórico, inscripto en prácticas 
emancipatorias, también debe ser leído en el 
marco del paradigma de la complejidad, es decir, 
que se pueden indisciplinar las formas del pen-
sar estructuradas por la modernidad y aventurar 
cruces interdisciplinarios que develan las redes 
del saber-poder. Abordar la Revolución Cubana 
desde sures epistémicos políticos permite enton-
ces comprender qué dispositivos disciplinarios 
impregnaron la construcción del binarismo sujeto 
revolucionario heteronormado/ sujeto contrarre-
volucionario y disidente.

En este sentido, a las subjetividades disrup-
tivas que se rebelan y subvierten las prácticas 
dominantes, se las clasifica como extrañas. 
Así, en los primeros años de la revolución, los 
Comités de defensa revolucionaria, avanzan en 
denuncias y detenciones de homosexuales por 
considerar sospechosos de actividad contrarre-
volucionaria  las reuniones en lugares públicos o 
privados. Así, La Noche de las 3 P, por ejemplo,  
es conocida como un hecho de represión poli-
cial que detiene a cientos de prostitutas, pede-
rastas y pájaros (homosexuales).

Es posible develar que aquellas prácticas per-
viven en un sistema cis heteropatriarcal16 colonial 
y moderno que construyeron, junto a la diferencia 
racializada y las identidades geoculturales, formas 
únicas de ser,estar y sentir.17 Los moralistas espa-
ñoles implantaron, primero en Europa y luego en 
América, la idea de la construcción de un Hombre, 
blanco y propietario, cómo guardián del cristianis-

16 El patriarcado constituye un sistema de dominación que subordina a las mujeres, a niños y niñas y a los grupos minorizados. Debe 
entenderse como un sistema y dispositivo intersectado por variables económicas, raciales, culturales y religiosas entre otras. De la mano del 
contrato sexual aparece la restricción a la libertad de elección de la sexualidad. Así la heterosexualidad se constituye en palabras de Rich 
(1996) “como una institución política que disminuye el poder de las mujeres”. La clave para entender la obligatoriedad de la heterosexualidad 
es el castigo y el disciplinamiento sobre los cuerpos cuya sexualidad es disidente para el orden social imperante.   (Resolución 1463/18 p.81).

17 Al construir esta clasificación social, la colonialidad permea todos los aspectos de la existencia social y permite el surgimiento de 
nuevas identidades geoculturales y sociales. América y Europa se hayan entre estas nuevas identidades geoculturales. Europeo, indio, 
africano se encuentran entre las identidades raciales construidas.



83

mo. En esa línea, la masculinidad imperialista-co-
lonial se instala como lógica dominante, heteronor-
mativa- patriarcal y cristiana. En los años 60 y 70 
del siglo pasado en Cuba, la presencia de subjetivi-
dades disidentes que no encuadraran en la hetero-
sexualidad, constituye una ruptura y una afrenta al 
modelo de Hombre Nuevo cubano. 

Las Unidades Militares en Ayuda a la Producción 
(UMAP) eran campos de trabajo forzado, creados 
en 1965. En estos emplazamientos, se desplegaba 
la leyenda “el trabajo os hará hombres”, de tal frase 
se desprende que la finalidad era controlar, reedu-
car y rehabilitar a todo aquel que fuera considera-
do un sujeto impropio, homosexuales, religiosos, 
vagos, artistas, por ser una amenaza al proyecto 
revolucionario, es decir, un contrarrevolucionario.  

Hacia finales de los años 60 y comienzo de los 70, 
se comienzan a expresar las voces de la literatura di-
sidente, clandestina y de resistencia, por caso, la del 
escritor Reinaldo Arenas y de algunos presos políti-
cos como Jorge Valls y  Ángel Cuadra.  Los debates 
internos en el propio partido comunista respecto a 
las políticas de opresión hacia los homosexuales, 
permitieron cerrar los campos de trabajo forzado. 
Además,  el Código Penal dejó de considerar a los 
homosexuales como “figuras delictivas” y se eliminó 
la Ley de Ostentación Homosexual.

En este mismo sentido, hoy, desde el Centro 
Nacional de Educación Sexual (Cenesex),  se pro-
mueve un proceso de transformación para que el 
Estado reconozca a las pluriversalidades del ser y 
sentir en tanto subjetividades políticas otras, impul-
sando campañas preventivas de la salud pública en 
torno a lo sexual y reproductivo e iniciativas labora-
les para la promoción de derechos. 

BRIGADAS MÉDICAS CUBANAS

Los indicadores de sostenibilidad de la vida 
son prioritarios en la isla, por tanto, las tasas de 
mortalidad, sanidad, nutrición, servicios mé-
dicos, educación y vivienda, entre otros, son 
representativos en la lectura del crecimiento 
socioeconómico en Cuba. Debido a las dificulta-
des económicas que provoca la intensificación 
del embargo estadounidense, se destina buena 
parte del gasto interno en Salud para proteger a 
la población cubana. Y como expresión del alto 
desarrollo médico alcanzado, cabe señalar que 
en la isla se publican 54 revistas de divulgación 
respecto a investigaciones médicas de alta tec-
nología y biotecnología. 

Desde 1959, Cuba pone en marcha, de 
acuerdo a los principios revolucionarios de 
cooperación-reciprocidad y en clave sur-su-
res, las misiones sanitarias o lo que, también 
se llama, la diplomacia médica cubana. Cabe 
destacar que la labor humanitaria cubana se 
ve reflejada en el masivo respaldo que recibe 
en la Asamblea General de la Organización de 
Naciones Unidas toda vez que se emiten de-
claraciones en contra del bloqueo que Estados 
Unidos impone hasta la actualidad. 

Tal adhesión está vinculada al compromiso 
de Cuba, desde hace más de 60 años, con la 
salud de millones de personas en, por lo menos, 
103 países en el mundo. En 1960, partió el primer 
grupo de médicos a prestar ayuda en el terremo-
to que aconteció en Chile. En los últimos años, 
con ayuda de Venezuela y a través de la Opera-
ción Milagro, Cuba provee prestaciones quirúrgi-
cas de conservación de la vista y cirugía repara-
dora a miles de latinoamericanos y caribeños.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



84
18 El 22% de estudiantes de la ELAM son estudiantes extranjeros becados. 

En la actualidad, suman 50.000 médicas/os y enfermeras/os que a través 
de becas cubanas pudieron completar sus estudios profesionales, incluidos 
cientos de médicos y médicas argentinas.

Con el fin del apartheid en Sudáfrica, en 
1991,  y la huida de médicos blancos, Cuba 
asiste con distintos programas de ayuda y 
profesionales en África. En la actualidad, 1.200 
médicos cubanos trabajan en Angola, Cabo 
Verde, Costa de Marfil, Guinea Ecuatorial, 
Mozambique, Seychelles y Zambia, Botswa-
na, Burkina Faso, Burundi, Chad, Eritrea, 
Gabón, Gambia, Ghana, Guinea-Bissau, Gui-
nea-Conkary, Mali, Namibia, Níger, Rwanda, 
Sierra Leona, Swazilandia y Zimbabwe. 

La ayuda humanitaria se extiende también 
en situaciones de catástrofes mundiales: por 
caso, tras el tsunami (2007) en Indonesia, 
viajaron 135 profesionales de la salud, y asis-
tió a los sobrevivientes del terremoto (2005) 
en Pakistán, donde Cuba envió un equipo de 
2.564 médicas, enfermeras y técnicas espe-
cializadas en casos de catástrofe. También, 
durante diez años, 18.000 rusos y  ucranianos 
recibieron tratamientos gratis en Cuba para 
las enfermedades que surgieron después del 
accidente nuclear en Chernóbil en 1986.

La trama humanitaria 
Cuba-Venezuela-Bolivia

Los acuerdos de colaboración entre 
Venezuela y Cuba se enmarcan dentro de 
la Alternativa Bolivariana para las Américas 
(ALBA), cuyo eje fundacional lo constituye la 
integración de América Latina sobre la base 
de la justicia social.

El programa de cooperación médica con 
Venezuela crea la llamada Misión Barrio 
Adentro, a través de ella se fija un sueldo 
diferencial para los y las profesionales de la 
salud a cambio de una provisión fija de pe-

tróleo venezolano. Así, el acuerdo establece 
que Cuba debe proveer 30.000 médicas y 
médicos, 600 clínicas de salud, 600 centros 
de terapias de rehabilitación y fisioterapia, 35 
unidades de diagnóstico de alta complejidad 
y 100.000 prestaciones oftalmológicas, entre 
otras. Cuba, además, se compromete a formar 
a 40.000 médicas/os y 5.000 trabajadores/
as del área de salud de Venezuela y otorgar 
10.000 becas completas para estudiar medici-
na en las universidades de Cuba. Por su parte, 
Venezuela acordó la provisión de 53.000 barri-
les por día de petróleo.  

La Misión Barrio Adentro se orienta a 
transformar todo el sistema de salud venezo-
lano, cuyo objetivo nodal consiste en demo-
cratizar la atención primaria que garantice el 
acceso a la salud de toda la población. Tam-
bién en el marco de cooperación del ALBA, 
el programa médico con Bolivia, a partir de 
2006, avanza con 1.100 médicas/os cubanas/
os en la zonas rurales, además, alcanza al 
pueblo boliviano la Misión Milagro que pro-
vee tecnología y especialistas para el Cen-
tro Oftalmológico de la Paz, Cochabamba y 
Santa Cruz. De modo tal que, Bolivia expande 
su capacidad para abordar 50.000 interven-
ciones de vista al año. Asimismo, Cuba ofrece 
5.000 becas para formar médicos/as en la 
Escuela Latinoamericana de Medicina (ELAM) 
de La Habana.18 Al respecto, cabe destacar 
que la carrera de medicina es gratuita y su 
estudiantado se compromete a trabajar para 
las comunidades más vulneradas.

Así, La Misión Barrio Adentro, Misión Mila-
gro, entre otras, apuntan a establecer patrones 
éticos y políticos propios del cuidado de la vida 
de carácter regional y transnacional.  



85

La autosuficiencia alimentaria como horizonte

Las urgentes políticas públicas revolucionarias 
que se llevaron adelante para  garantizar la alimen-
tación del pueblo cubano como Derecho Humano 
Universal, produjo una rápida industrialización y 
concentración de la tierra en empresas estatales.  
Todo ello significó un aumento de los niveles de 
producción, pero postergó la discusión acerca de 
las implicancias en relación al entramado socio-
natural, la biodiversidad, los bienes comunes y el 
deterioro avanzado. Debido al uso de agroquímicos, 
fertilizantes y concentrados disponibles, la produc-
tividad de la tierra empezó a declinar y eso implicó 
comenzar a debatir los efectos nocivos del modelo 
dominante de agricultura. Así,  Cuba inicia un pro-
ceso de cambio profundo en las prácticas agrícolas 
que se sustentan en los principios agroecológicos. 

Siguiendo estos supuestos, se desactivan 
progresivamente en los últimos años,  110 centra-
les azucareras de las 155 existentes, dedicadas al 
monocultivo de caña de azúcar, de modo tal que 
1.4 millones de hectáreas se disponen para propó-
sitos agroecológicos.19 

La soberanía alimentaria y la autosuficiencia 
alimentaria  en la que avanza Cuba, se inscribe en 
la concepción que se ha ido construyendo a tra-
vés de  la Vía Campesina. Así se fundamenta en la 
Declaración Final del Foro Mundial sobre Sobera-
nía Alimentaria realizado en la Habana Cuba, en 
Septiembre del 2001:

Soberanía Alimentaría es el derecho de 
los pueblos a definir sus propias políticas 
y estrategias sustentables de producción, 
distribución y consumo de alimentos que 
garanticen el derecho a la alimentación para 
toda la población, con base en la pequeña 
y mediana producción, respetando sus 
propias culturas y la diversidad de los modos 
campesinos, pesqueros e indígenas de 
producción agropecuaria, de comercialización y 
de gestión de los espacios rurales, en los cuales 
la mujer desempeña un papel fundamental. 

En este sentido, las campesinas y los campesi-
nos a pequeña escala y quienes son productores 
que cultivan la tierra, han recuperado las prácticas 
y métodos derivados de la agroecología que po-
nen el acento en la protección  de la naturaleza y la 
agrodiversidad. La agricultura orgánica, los huertos 
urbanos, los sistemas agrícolas de baja escala, la 
tracción animal y el control biológico de plagas, 
se convirtieron en los pilares de la nueva práctica 
social de la agricultura cubana. 

Se asiste a una nueva etapa revolucionaria, la 
agroecológica, en la que cerca de 100.000 familias 
(que representan la mitad de la población de pe-
queñas y pequeños agricultores independientes en 
Cuba) son miembros de la Asociación Nacional de 
Pequeños Agricultores (ANAP) que junto al Movi-
miento Agroecológico de Campesino a Campesino 
(MACAC) demostraron, en  años de  crisis, que la 
producción a escala familiar es el camino para el 
logro de la soberanía y/o autosuficiencia alimen-
taria, tecnológica y energética.  Se debe destacar 
que el esfuerzo de estas familias es nodal para el 
avance en la soberanía alimentaria,  ya que logran 
el  65%  de la producción de alimentos en tan solo 
el 25% de la tierra. 

También, desde el Estado se impulsan progra-
mas para fortalecer el cooperativismo y así dismi-
nuir la dependencia a las importaciones. Una de las 
principales medidas adoptadas para estimular la 
producción de alimentos es el Decreto Nº 142/93 
que transforma a las antiguas granjas estatales en 
nuevas cooperativas de producción agrícola deno-
minadas Unidades Básicas de Producción Coope-
rativa (UBPC). Estas nuevas cooperativas acceden 
a estos espacios para que los pequeños producto-
res puedan incrementar su capacidad de producir 
alimentos destinados al consumo nacional.

19 Los principios básicos de la agroecología incluyen: el reciclaje de nutrientes y energía, la sustitución de insumos externos; el 
mejoramiento de la materia orgánica y la actividad biológica del suelo; la diversificación de las especies de plantas y los recursos genéticos 
de los agroecosistemas en tiempo y espacio; la integración de los cultivos con la ganadería, y la optimización de las interacciones y la 
productividad del sistema agrícola en su totalidad, en lugar de los rendimientos aislados de las distintas especies.



86

EL DEPORTE COMO INSTRUMENTO DE 
JUSTICIA Y BIEN-ESTAR

El deporte, como parte del sistema capi-
talista cubano, encontró serios problemas de 
financiamiento económico y un escaso o nulo 
apoyo estatal, lo que condujo a que la prác-
tica del deporte se convirtiera en patrimonio 
exclusivo de los ciudadanos con altas posibili-
dades económicas. La burguesía concentraba 
en clubes privados, la exclusividad de la acti-
vidad deportiva. Para las clases populares, se 
mercantiliza el deporte, pasa a ser un empleo 
y detrás de la etiqueta de profesionalismo (bo-
xeo, atletismo y béisbol) se  esconde la brutal 
explotación de la vida humana y no humana. 

A partir de la revolución socialista de 1959, 
comienza la construcción de varios centros 
para la práctica de deportes, comedores para 
deportistas y se aseguró el retiro de aque-
llos que practicaban el deporte de manera 
profesional. Se crea el Instituto Nacional de 
Deportes, Educación Física y Recreación 
(INDER) y se transfiere a dicho ente, fon-
dos, créditos, bienes y personal para que se 
constituya en un organismo autónomo para 
planificar, dirigir, ejecutar, asistir, asesorar y  
acompañar todas las actividades deportivas 
en el ámbito nacional e internacional;  coor-
dina, además, el sistema de educación física 
integral en todos los niveles de la educación; 
promueve programas de recreación popular 
para adultos/as,  infancias y  adolescencias. 
Para concretar la concepción del deporte en 
tanto derecho de los pueblos, se establece la 
licencia deportiva retribuida a los trabajado-
res participantes en competencias deportivas 
insertadas en el Calendario Oficial. 

La Constitución Socialista promulgada en 
1976, establece como derecho fundamental 
al deporte, la educación física y la recreación, 
por tanto, junto a la educación, el trabajo, la 
cultura, la protección de la salud, entre otros, 
se constituyen en pilares de la justicia social. 

Ernesto Guevara, el “Che”

Todos se dejan la barba y el pelo como él
Pero no son como él

Todos declaran y hablan en nombre de él
Como si fueran él

Yo me pregunto qué estará pensando él
Si pudiera ver

Como se llenan de plata hablando de él
Sin saber nada de él

Todos se compran la remerita del Che
Sin saber quien fué

Su nombre y su cara no paran de vender…
Kevin Johansen 
“Mc Guevara´s O Che Donald´s

Suele rescatarse la figura del Che como la 
del guerrillero heroico que se pone al servicio 
de las luchas de liberación de los pueblos de 
África y Latinoamérica. Y efectivamente, el 
doctor en medicina Ernesto Guevara Lynch 
deja de lado sus comodidades familiares en la 
Argentina para emprender un segundo viaje 
por Latinoamérica que lo lleva a sumarse a 
las fuerzas guerrilleras encabezadas por Fidel 
Castro que desde 1956 pelean en Cuba con-
tra la dictadura de Fulgencio Batista que está 
apoyada por EE.UU. Es allí, en esa lucha, que 
Ernesto Guevara se transforma en el “Che”. Y 
también deja sus cargos ministeriales en Cuba 
-cuando luego del triunfo revolucionario ocupa 
diversas tareas de gobierno- y se suma a la 
lucha de liberación de los pueblos africanos. 
Y finalmente, encuentra la muerte en el suelo 
de Bolivia en 1967 encabezando las fuerzas 
guerrilleras contra la dictadura de ese país 
apoyada por Estados Unidos.

Al regresar de África, más precisamente 
del Congo, donde había ido voluntariamente 
a prestar sus servicios revolucionarios como 
combatiente contra el imperialismo, el Che 
impulsa la publicación en Cuba de Los conde-
nados de la tierra, del revolucionario nacido en 
la Martinica francesa, Frantz Fanon. La publi-

C.S.PyE. 2022



87

El desarrollo paleoantropológico de los últimos 
cincuenta años arroja evidencias significativas 
acerca de aquellas características que van perfi-
lando a la especie humana distinta de otras espe-
cies animales. Esos estudios paleoantropológicos 
muestran que hace alrededor de un millón de años 
ya sabíamos manejar el fuego, que hace 800 mil 
años fabricamos rudimentarias embarcaciones 
para navegar, que hace 500 mil años construimos 
refugios artificiales estableciendo la diferencia 
entre un adentro y un afuera, y un punto decisivo, 
lo marca el hallazgo de restos fósiles de hace 400 
mil años con el hueso hioides (es el hueso del que 
cuelga la laringe) indicativo de la posibilidad cierta 
del desarrollo del lenguaje articulado. 

Durante esos cientos de miles de años, los seres 
humanos vivimos como recolectores nómades de 
frutos silvestres, hierbas, y como carroñeros de las 
presas de animales mayores. Posteriormente, elabo-
ramos nuestros propios sistemas de caza, y en ese 
transcurrir como recolectores-carroñeros y reco-
lectores-cazadores no conocimos clases sociales ni 
Estado ni relaciones de poder. Y como se ha seña-
lado, “los cazadores-recolectores son la primera 
sociedad de la abundancia” (Sahlins, 1983).  

Sociedades de cazadores y cazadoras-recolec-
tores y recolectoras que satisfacen sus necesida-
des económicas y caloríficas mediante el trabajo 
intermitente, por término medio de tres a cinco ho-
ras diarias, consiguiendo una dieta más equilibrada 
y nutritiva que la de los agricultores. 

En aquellos lugares donde más recientemen-
te -hace alrededor de 10 mil años- tuvo lugar la 
domesticación de plantas y animales y la con-
secuente sedentarización del grupo humano 
en ese territorio, la “especialización” en ciertas 
tareas no implicó tampoco divisiones sociales 
ni económicas. Cierta división del trabajo por el 
cual los estudios sobre la naturaleza (qué tie-
rras son más aptas para cultivar, los períodos de 
crecida de los ríos, las costumbres y períodos de 
celo de los animales, entre otros) son llevados a 
cabo por un grupo reducido mientras la mayo-
ría se aboca al trabajo manual, no redunda en 
posiciones jerárquicas ni centralización política 
alguna. Y cierto saber-poder que pudieran desa-
rrollar quienes se ocupan de ese trabajo intelec-
tual no les confiere el poder de desviar los re-
cursos materiales del grupo para su uso privado 
y convertirlos así en su propiedad privada. 

* A l g u n a s
notas sobre el 
surgimiento del
E s t a d o

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



88

cación de Fanon que, en Cuba tiene lugar en 
1964, coincide con el discurso del Che ante la 
Asamblea de las Naciones Unidas ese mismo 
año, a favor de la reparación de las injusticias 
que deshumanizan a millones de seres huma-
nos que no se “asimilan” a modelos de blanqui-
tud y que, cuando la barbarie capitalista así lo 
disponga, serán esclavizados, bestializados y 
expropiados sus cuerpos-territorios. Y señala 
también que cuando el amenazado es el hom-
bre blanco imperial, el mundo se paraliza, no 
duda en expresar su horror;  mientras que los 
organismos internacionales, que bregan por la 
“coexistencia pacífica de los pueblos” (blancos, 
claro), no se pronuncian en contra de la matan-
za de millones de congoleños, matanza disfra-
zada de misión “humanitaria”, en nombre de la 
raza blanca y de la “civilización occidental”. 

Al mismo tiempo, Fanon advierte la deshu-
manización del colonizado, clarificando mu-
chos aspectos de la relación entre opresor y 
oprimido a través del racismo que justifica las 
prácticas de superioridad blanca en la relación 
imperio-colonia.

Los idearios ético-políticos de Ernesto 
Che Guevara y Frantz Fanon se entrecruzan 
invitando a una reflexión respecto al mapa 
eurocéntrico del ser-estar y pensar hege-
mónico. Aunque no cruzaron sus caminos  
personalmente (Fanon murió en 1961), se 
co-inspiraron, y ambos, se comprometieron 
en las luchas de liberación de los pueblos 
de Abya Yala, el Caribe y África. En la unión 
anhelada de los pueblos que buscan la libe-
ración y la reconstrucción de las relaciones 
comunitarias,no se resignaron a las líneas 
divisorias, a los centros y a las periferias, 
a los tabúes de sangre, al amo capitalista, 
a las deudas y las culpas de la humanidad 
irredenta y subalternizada, a la filosofía del 
despojo y de la guerra. Ambos, proclaman y 
viven la rebeldía de los pueblos que tienden 
puentes, aquí y ahora, para la re-existencia. 

El bloqueo a Cuba

En el informe presentado el 23 de junio 
del 2021 ante la ONU, los representantes 
cubanos estiman en 5 mil 570 millones de 
dólares las pérdidas causadas a su país por 
el bloqueo estadounidense entre abril del 
año 2019 y marzo del 2020 y en ¡¡¡¡ 144 mil 
413 millones!!!! las pérdidas totales en casi 
seis décadas de agresión.

El bloqueo fue oficializado el 3 de febrero 
de 1962 mediante la Orden Ejecutiva 3447, 
firmada por el presidente John F. Kennedy. 
Su fundamento fue la llamada Ley de Comer-
cio con el Enemigo, promulgada en 1917 (¡45 
años antes!) para regular el comercio con el 
antiguo imperio alemán y sus aliados previo 
a la entrada de Estados Unidos en la Primera 
Guerra Mundial.

Veintiocho resoluciones de la ONU han sido 
desconocidas por Estados Unidos, potencia 
que sigue presionando a sus aliados políti-
cos, chantajeando a grupos empresariales y 
emitiendo “leyes con alcance extraterritorial” 
que contradicen las propias leyes de la Orga-
nización de las Naciones Unidas, de la Orga-
nización de Cooperación y Desarrollo Europeo 
(OCDE) y de la Organización Mundial del Co-
mercio. En la actualidad, las transacciones a 
nivel mundial se registran en el llamado SWIFT 
(el sistema mundial de transferencia de dinero 
entre entidades financieras de distintos países 
que usan más de 10 mil entidades bancarias). 
En función del bloqueo a Cuba impuesto por 
Estados Unidos, cualquier persona física o 
jurídica (léase empresas, bancos, gobiernos), 
resida donde resida, que comercie con la Isla 
y asiente sus operaciones en el  SWIFT,  se 
arriesga a terminar con todas sus cuentas 
bloqueadas y con multas por miles de millones 
la entidad que lo autorice. En ese accionar se 
enmarca el mantenimiento del criminal blo-
queo contra Cuba.

C.S.PyE. 2022



89

Es decir, el poder colectivo es libremente conferi-
do y libremente retirado por el conjunto social si éste 
así lo considera. Así parecen demostrarlo una serie 
de estudios sobre la construcción de gigantescos 
monumentos que abarca gran parte de las islas bri-
tánicas, la costa atlántica de Europa y el Mediterrá-
neo occidental entre los seis mil y los tres mil años 
antes de ahora. Dichas construcciones que requirie-
ron de la coordinación de cientos de trabajadores y 
la distribución de excedentes para alimentar a esa 
fuerza de trabajo, tiene que haber entrañado una au-
toridad centralizada, un “cuasi Estado”. Sin embar-
go, y a posteriori, esos mismos estudios prueban la 
existencia de estructuras sociales significativamente 
menos centralizadas y estratificadas. Es decir, los 
mismos pueblos con dos principios de organización 
social diferentes probando que, “los seres humanos 
consagraron una parte considerable de sus capaci-
dades culturales y de organización a asegurar que 
la evolución no continuara. Parece que no querían 
aumentar sus poderes colectivos (los del Estado) 
debido a los poderes distributivos que intervienen”(-
Mann, 1990, p.100). Por otro lado, y en algunos casos, 
bien pudo ocurrir que el saber-poder desarrollado 
por algunos integrantes del grupo en función de su 
tarea (el trabajo intelectual), en la medida que eso se 
hizo hereditario y/o socia del poder de los guerreros 
de algún grupo nómade (que previamente, a su vez, 
ha subordinado socialmente a la mujer), se convir-
tiera en poder centralizado permanente: el consenso 
mediante la religión organizada y la coerción a través 
del monopolio de la fuerza. Ambas funciones, en 
manos de sacerdotes y guerreros que empiezan a 
manejar esa naciente estructura política: el Estado.

Durante cientos de miles de años, entonces, 
los seres humanos vivimos sin propiedad privada 
de los medios de producción, sin clases sociales, 
sin Estado. La aparición de estructuras estatales 
en sólo cuatro o cinco puntos del planeta hace 
alrededor de cinco mil años (en la Mesopotamia 
asiática, Egipto, China y noroeste de la India) 
mientras el resto de la humanidad seguía vivien-
do sin divisiones sociales, prueba que no hay 
unilinealidad evolutiva. No hay un origen general 
del Estado. Y aunque finalmente, este produc-
to histórico llamado Estado se generaliza como 
confesión de que la humanidad se ha escindido 
en clases sociales antagónicas, su reciente apa-
rición echa por tierra el planteo de que el Estado 
es inherente al ser humano y que la inexistencia 
del mismo imposibilitaría vivir en sociedad. Muy 
por el contrario, la historia de la especie huma-
na señala que nuestra existencia como tal, lo ha 
sido, en un noventa y nueve por ciento, una exis-
tencia sin Estado y, por ende, sin clases sociales.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



MANUAL. C.S.PyE.		  2 0 2 2
DISEÑO CURRICULAR ESCUELA
S E C U N D A R I A , N E U Q U É N

->	Revo 
lucio-		
	 nes.
Indus 
-triales

90



La Revolución 
Industrial China

La Revolución 
Industrial Inglesa

* La Dictadura del Reloj

* ¿Qué es una clase social?

91Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.

->	Revo 
lucio-		
	 nes.
Indus 
-triales



92 C.S.PyE. 2022

Los chinos no conocieron al dios matemático, controlador del tiempo,
gracias al cual las ciencias modernas comenzaron a desarrollarse en Europa:
todo les parecía explicarse demasiado fácilmente por el juego
y las combinaciones infinitas de energías opuestas y complementarias.
Tuvieron, en cambio, una visión más sana de las relaciones entre 
el hombre y la naturaleza, del cuerpo y el espíritu, pero también, 
algunas veces, intuiciones o concepciones de una extraña modernidad: 
la transformación insensible
e ineluctable de las sociedades, la renovación incesante de la sustancia
de todas las cosas, la originalidad radical de cada individuo,
o incluso la noción de sistema donde cada elemento
sólo tiene sentido por su lugar y relación con los otros.
Hay un relativismo fundamental en el pensamiento chino
al que Occidente sólo ha llegado en época reciente. 

(Gernet, 2005, p.40)

LA PRIMERA 
R E VO LU CI Ó N 
INDUSTRIAL 
TUVO LUGAR EN 
C H I N A : 

EL MITO DEL 
AISLACIONISMO.



93

Hace 1.000 años antes de ahora aproximada-
mente, en ciertos espacios del actual territorio1 
que conocemos como China, confluyen conoci-
mientos, saberes, memorias, concepciones filo-
sóficas, desarrollos técnicos, decisiones políticas 
e intereses económicos que propician una gran 
transformación poco conocida que, a decir ver-
dad, es la primera Revolución Industrial en el largo 
proceso de humanización.

Hacia el año 1.100 antes de ahora, el protagonis-
mo del poder intensivo global2 había pasado –revo-
lución industrial mediante- a China. El milagro del 
hierro y el acero de China se remonta a 1.400 años 
antes de ahora, con la aparición del primer objeto 
de hierro fundido que data de ese tiempo (del 513 
en temporalidad occidental). Incluso, el asombroso 
crecimiento de esta rama de la industria hace 1.200 
y 1.000 años (entre el 800 y el 1.100 de temporalidad 
occidental) antes de ahora, llega al punto que las 
125.000 toneladas de hierro producidas hace mil 
años antes de ahora (exactamente en el 1.078 de 
la temporalidad occidental) sólo fueron igualadas 
por el conjunto de Europa recién hace 200 años. 
Los estudiosos eurocéntricos, a menudo desdeñan 
esta conquista aduciendo que el uso del hierro en 
China se limitaba sólo a armas y a las artes decora-
tivas. Pero el hecho es que el hierro se utilizaba para 
fabricar objetos y herramientas de la vida cotidiana, 
como es de esperarse en una revolución indus-
trial. Entre esos instrumentos, cabe citar: cuchillos, 
hachas, cinceles, barrenos, martillos, rejas de arado, 
palas y vertederas, ruedas, carretillas, herraduras, 
sartenes y cacerolas, ollas, campanas, cadenas para 
puentes colgantes, puertas y atalayas blindadas, 
puentes y prensas y tipos de imprenta.

No menos impresionante, en este sentido, son 
las técnicas de fabricación que se inventaron, 
sobre todo a partir del hierro fundido y no del 
hierro forjado (que los europeos utilizaron hasta 
hace 300 años). El hierro fundido era muy supe-
rior debido a su mayor fortaleza. Y esto fue po-
sible por los adelantos alcanzados en el campo 
de la fundición, trascendentales para la produc-
ción de hierro fundido a escala mundial. A este 
respecto, tuvieron particular importancia los 
altos hornos y el fuelle de pistón (ambos cono-
cidos desde más de 1.000 años antes de ahora). 
El fuelle suministraba el flujo continuo de aire 
necesario para mantener las altas temperatu-
ras requeridas (975 °C). Se utilizaba hace 2.400 
años antes de ahora, y hace dos mil años antes 
de ahora (es decir, en el siglo I de la temporali-
dad occidental) era movido por energía hidráu-
lica. Además, China producía acero (material 
derivado del hierro fundido) ya hace 1.800 años 
antes de ahora, mientras que Europa no llegó a 
desarrollar la producción de acero sino recién 
hace 300 años. Otro avance significativo fue el 
que se consiguió hace 900 años antes de aho-
ra con la sustitución del carbón vegetal por la 
hulla o carbón de piedra, logro que Gran Bretaña 
alcanzaría siglos después. Los notables avances 
conseguidos en la fabricación de tejidos tam-
bién se anticipan en siglos a los que alcanzará 
Gran Bretaña recién hace 300 años. Y cabe aco-
tar que la innovación tecnológico-industrial más 
avanzada, se llevó a cabo en el sector textil con 
la adopción generalizada de la máquina de hilar 
movida por energía hidráulica que se utilizaba 
en la elaboración del cáñamo y la seda.

1 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las 
relaciones sociales, sobre el que se desarrollan los procesos económicos: 
el territorio mismo es un proceso, constitutivo del entramado de relaciones 
sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino 
“los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, 
superpuestas y de diferentes escalas. (Resolución. 1463/18 p.165).

2 En contraposición al relato eurocéntrico que concibe la globalización 
a partir de la irrupción europea en el mundo con la conquista de Abya Yala y 
África,  dicha categorización existió hace 500 años antes de esa concepción e 
incluso es pertinente hablar de globalizaciones en tiempos y espacios distintos 
y no de una sola globalización considerada universal. Aun admitiendo que la 
lógica de la expansión capitalista se constituye en hegemónica y, por ende, 
global, sólo lo es en los últimos 200 años.



94

Las revoluciones en el ámbito del transporte 
y la energía

Los molinos de agua chinos se desarrollaron, 
ante todo, para impulsar los fuelles de los altos 
hornos hace 2.000 años, antes de ahora. Y lo que 
es más significativo, el empleo de un vástago de 
émbolo y de la correa de transmisión en el fuelle 
hidráulico, guarda un parecido asombroso con la 
máquina de vapor. Los canales y compuertas me-
cánicas fueron un invento importantísimo hace ya 
más de 1000 años antes de ahora. Y el transporte 
del carbón mineral, el hierro y el acero por los ca-
nales permitió su distribución a vastas regiones 
geográficas. El pueblo chino también explotó el 
petróleo y el gas natural como combustibles para 
su utilización en la cocina y en la iluminación, ya 
hace 1.400 años; el alcance de esta innovación 
nos lo revela el hecho de que alrededor de 1.100 
años antes de ahora, se producían en masa, lám-
paras de asbesto permanentes destinadas a la 
iluminación de los hogares.

Los impuestos, el papel, la imprenta y el 
desarrollo de una economía comercializada

Mientras que el papel moneda fue inventado 
alrededor de los 1.100 años antes de ahora con 
fines crediticios, a comienzos del año 1.000 antes 
de ahora pasó a convertirse en papel moneda “de 
verdad” utilizado como valor de cambio. Hacia el  
1.161 antes de ahora el Estado emitía diez millones 
de billetes al año (esto fue copiado posteriormente 
por los europeos) y cada vez más empezó a exigirse 
el pago de los impuestos en metálico y no en espe-
cie, obligando así, incluso a los campesinos y las 
campesinas, a emprender actividades mercantiles.

A diferencia del relato sociohistórico eurocén-
trico acerca del Estado chino, presentado y defini-
do conceptualmente como “despotismo oriental”, 
los gobiernos chinos abandonaron su función de 
asignar y reasignar tierras a cambio de servicios 
laborales y de impuestos en especie, y empezaron 
a cobrar los tributos en metálico. Esta política fa-
cilitó el crecimiento del mercado privado de bie-
nes raíces. Mientras que el eurocentrismo pinta la 
economía china como un sistema agrario de sub-
sistencia, lo cierto es que el comercio conoció un 
altísimo desarrollo al punto que el Estado obtenía 
la mayor parte de sus ingresos fiscales del sector 
comercial. Y un testimonio de esto es el desarrollo 
de muchas ciudades que superaban el millón de 
habitantes. El desarrollo de una economía mone-
taria está significativamente vinculada con otra 
innovación decisiva: la imprenta y la fabricación 
de papel. Hace ya, 1.200 años antes de ahora, se 
había desarrollado la imprenta y hace 1.100 antes 
de ahora, se había generalizado el uso del papel 
moneda. En el caso de la industria del papel, ésta 
se desarrolló a gran escala por la enorme de-
manda de libros que era respondida por políticas 
editoriales estatales y privadas.

C.S.PyE. 2022



953 Citado en Hobson, J. Los orígenes orientales de la civilización de occidente. Crítica, Barcelona, 2006.

La revolución agrícola

Hace ya 1.400 años, antes de ahora, China tenía 
todos los aspectos que se relacionan con la revo-
lución agrícola británica de hace 300 años. Como 
dice Robert Temple (1987)

No es exagerado afirmar que China estaba 
en la situación de Estados Unidos y Europa 
Occidental hoy en día, y que Europa estaba en 
la situación, pongamos por caso, de Marruecos 
actual. Sencillamente, no había comparación 
entre la agricultura primitiva y desesperada 
de Europa antes del siglo XVIII y la agricultura 
avanzada de China después del siglo IV 
antes de nuestra era.(Citado en Hobson,J. 
Los orígenes orientales de la civilización de 
occidente, p.90)

La situación de la China hace 800 años antes 
de ahora no fue alcanzada por Europa sino hace 
100 años. Las y los  agricultores chinos gozaban de 
unos niveles de producción muy superiores a los de 
sus homólogos europeos. Y para ello, el gobierno 
daba incentivos a los agricultores para que invir-
tieran en sus explotaciones y concedía préstamos 
a intereses muy convenientes. Fomentada por el 
Estado y notable por los cuidados que se le dedi-
caron -preparación del suelo, variedad de abonos, 
rotación de cultivos (las leguminosas mantuvieron 
la fertilidad de las tierras durante dos milenios), 
selección de especies para su adaptación precisa 
a necesidades diversas, y sobre todo, siembra en 
hileras que economiza las semillas y facilitaba el 
escardado, en lugar de las semillas a voleo típicas 
de Occidente- la productividad agrícola era infinita-
mente superior a la europea en general y a la ingle-
sa en particular aún varios siglos después.

La revolución en el ámbito de la navegación

Es célebre la afirmación que hacía Francis 
Bacon en su Novum Organun (1620 de la temporali-
dad occidental) en el sentido de que los tres des-
cubrimientos más importantes del mundo fueron 
la imprenta, la pólvora y la brújula. Los tres fueron 
inventados en ¡China! Fueron las y  los chinos tam-
bién los que descubrieron que el polo magnético y 
el polo norte no eran exactamente idénticos, permi-
tiendo así que 500 años antes de ahora se ela-
boraran los mapas más exactos conocidos hasta 
entonces. Acaso el aspecto más sorprendente de la 
revolución experimentada por la navegación china 
sea el desarrollo de los barcos, tanto por su núme-
ro como por sus dimensiones. Mientras los barcos 
chinos desplazaban hasta 4.000 toneladas, los 
barcos ingleses apenas llegaban a las 400 tonela-
das hasta hace 400 años, antes de ahora. Además, 
los barcos chinos disponían de numerosos elemen-
tos como el casco cuadrado, el timón de popa, las 
velas de proa a popa, y los compartimentos estan-
cos, elementos todos ellos que fueron asimilados 
mucho después por la navegación europea. Y la 
producción de barcos chinos se contaba por dece-
nas de miles dando cuenta del carácter industrial y 
comercial de su economía. La conclusión a la que 
llega Temple (1987) parece bastante acertada:

Probablemente sería prudente decir que los 
chinos fueron los mayores navegantes de la 
historia. Durante casi dos mil años dispusieron 
de barcos y técnicas de navegación tan 
adelantadas respecto al resto del mundo que 
las comparaciones resultan tremendamente 
embarazosas. Cuando Occidente logró por fin 
ponerse a su nivel, fue sólo a costa de adaptar 
de un modo u otro los inventos que habían 
hecho los chinos. Durante la mayor parte de 
la historia, los europeos utilizaron barcos 
decididamente inferiores a los chinos en todos 
los aspectos imaginables, incluso en 1800.3



96
4 La expresión “Medio Oriente” es una manifestación de la imposición 

epistémica eurocéntrica en desmedro de los pueblos no occidentales. Es 
Medio Oriente para los europeos en su camino al Oriente, no así para los que 
viven en la zona desde antaño que la denominan como Al Magreb, porque 
geográficamente es el Occidente, donde ellos ven que se pone el sol. 

La primera revolución militar: China 1250-810 
antes de ahora.

La pólvora, las armas de fuego y el cañón fueron 
inventos chinos entre los años 1250 y 810 antes de 
ahora. Hacia el año 1.000 antes de ahora ya utili-
zaban la pólvora en sus lanzallamas y en 969 fue 
utilizada para disparar flechas. Hace  831 años an-
tes de ahora fue empleada en bombas, granadas y 
cohetes (en forma de mortero metido en un tubo de 
hierro). Y hace 600 años antes de ahora era utiliza-
da para fabricar minas terrestres y marítimas. Las 
chinas y los chinos también inventaron lanzacohe-
tes que podían disparar 320 proyectiles de una vez, 
arma que Needham (1971) califica de “equivalente 
medieval de la bazuka usada con tanta profusión en 
la segunda guerra mundial”. Y hace 600 años antes 
de ahora  desarrollaron un cohete con alas y aletas 
que, de nuevo según Needham (1971) “guardaba 
un fuerte parecido con los famosos cohetes V-1 
de la segunda guerra mundial”. La primera pistola 
que arrojaba balas de hierro fue inventada hace  
840 años antes de ahora y ya se usaba un tambor 
metálico por esos años. Hace 810 años antes de 
ahora ya había sido inventado un cañón rudimenta-
rio y hay testimonios de su transmisión a Europa. Y 
uno de los aspectos más llamativos de la revolución 
militar china es el correspondiente a la marina, flota 
que llegó a contar con decenas de miles de buques 
acorazados con planchas de hierro y armamento 
sin igual en Occidente.

El mito del aislacionismo y el estancamiento 
económico chino: China, “primus inter pares”, 
634-200 antes de ahora

Aunque China fue la primera potencia mundial, la 
mejor forma de calificarla sería decir que fue un pri-
mus inter pares. La distribución del poder económi-
co en el mundo sometido a la globalización oriental 
era “policéntrica”, y todos los países y regiones, 
China, India, Oriente Medio4 y el norte de África, el 
Sudeste Asiático y Japón, desempeñaron papeles 
significativos. La vigorosa economía china estaba 
plenamente integrada en la economía global al 
punto de convertirse en el centro de absorción de 
la mayor parte de la plata del mundo. Hay cuatro ra-
zones fundamentales que explican por qué la plata 
del mundo tendió a gravitar hacia China:

•	 En primer lugar, hace 500 años  se 
produjo, con la conquista de Abya Yala y 
África, la conversión de la economía a la 
moneda de plata.

•	 En segundo lugar, la solidez de la 
economía china generó una fuerte demanda 
interna de este metal.

•	 En tercer lugar, las exportaciones de 
China superaban en gran medida a sus 
importaciones.



97 5 Buena parte de la plata extraída de Abya Yala por parte del capital 
mercantil europeo llegaba a China como parte de las importaciones que, desde 
ese país, realizaban las naciones europeas, justamente.

•	 Y en cuarto lugar, el precio de la plata 
respecto al oro en China era el más alto del 
mundo. Así lo reconocía Adam Smith en su 
Investigación sobre la naturaleza y causa de la 
riqueza de las naciones: “En China, país más 
rico que cualquier lugar de Europa, el valor de 
los metales preciosos es mucho más alto que 
en cualquier parte de Europa”. El hecho de que 
el precio de la plata china respecto al oro fuera 
tan alto y que en cualquier otro sitio fuera más 
bajo, dio lugar a un sistema global de arbitraje. 
Se podía utilizar una onza de oro para comprar 
unas once onzas de plata en Amsterdam, y 
transportar el metal a China y cambiar allí las 
once onzas por unas dos onzas de oro. Las 
dos onzas de oro podían llevarse de nuevo a 
Europa y cambiarlas por veintidós de plata, que 
a su vez podían ser llevadas de nuevo a China, 
donde su valor volvería a doblarse.

Si China no hubiese tenido una economía tan 
dinámica basada en una moneda de plata que le 
permitiera absorber, indirectamente, las enormes 
cantidades de este metal extraído de las minas 
de América a lo largo de tres siglos5, esas minas 
habrían terminado siendo ruinosas al cabo de unas 
pocas décadas. Como así también, la producción 
algodonera era gigantesca, lo que exigía grandes 
cantidades de materias primas, llegando incluso, 
hace 300 años antes de ahora, a importar de la 
India más algodón del que importaba Inglaterra de 
América, debiendo señalarse un dato no menor: la 
participación china en la producción mundial de 
manufacturas fue, hasta hace 170 años antes de 
ahora, más alta que la de Gran Bretaña.

Que estas cuantiosas importaciones de plata 
y algodón afluyeran a China, vía la triangulación 
del comercio internacional, da cuenta del poder 
intensivo y la exuberancia de su producción y su 
comercio. Está Revolución Industrial China im-
plicó políticamente la disolución de las formas 
“aristocráticas” de gobierno de China del norte 
y cierta unidad política a través de la dinastía de 
los Song (1040-730 años antes de ahora). Esto 
llevó a la formación de un Estado centralizado, a 
la eficacia y perfección de su sistema administra-
tivo y a la difusión de la instrucción muchos siglos 
antes que Occidente.

Las transformaciones que conlleva esta revolu-
ción fueron acompañadas de una fuerte presencia 
estatal: lejos de una concepción de la economía 
estática, las políticas estatales consideraban que 
es posible que el aumento en la producción aumen-
te a su vez los medios de vida de todos y todas y los 
ingresos del propio Estado. Dicha presencia estatal 
se manifiesta en la  creación de instituciones pro-
tectoras de las y los más débiles: orfelinatos, hos-
pitales públicos, dispensarios, graneros de reserva, 
entre otros. A su vez, el Estado participa activamen-
te en la industria y el gran comercio, controlando el 
precio de los cereales. 

Esta revolución industrial produce una nueva 
división social: la de los arrendatarios (a menudo 
se les otorgaba semillas y animales de labranza) y 
obreros/as agrícolas. Y junto con ello, aparece el 
desarrollo de las corporaciones (hang) de merca-
deres y artesanos respondiendo a las necesidades 
de buena comprensión y defensa mutua entre los 
miembros de cada profesión; así como la multipli-
cación de las actividades terciarias explica la espe-
cialización sorprendente de este tipo de gremios.



98

La artesanía, que en algunos sectores 
toma un cariz industrial debido a la 
importancia de las instalaciones, a la 
abundancia de mano de obra y a veces al 
nivel de las técnicas, atrae un proletariado 
mucho más numeroso que el de las familias 
de las salinas y los artesanos del Estado 
de la época de los Tang. La necesidad de 
mano de obra es especialmente sensible 
en las minas, la metalurgia, las cerámicas, 
las fábricas de papel, la imprenta y las 
salinas. Pero el excedente del campo 
se dirige sobre todo hacia las grandes 
aglomeraciones urbanas. Estas acogen una 
población flotante que vive de los pequeños 
oficios urbanos: dependientes de tiendas, 
empleados de hostales, de cabarets y 
de casas de té, buhoneros, cómicos, sin 
hablar de los rateros, truhanes, ladrones y 
prostitutas de ambos sexos. Finalmente, 
las mansiones particulares de las familias 
ricas y de los grandes mercaderes acogen 
un abundante servicio doméstico cuyas 
funciones, dirigidas por los intendentes, 
son a la vez muy diversificadas y muy 
especializadas. Sin duda, todo esto es 
nuevo y se explica por las transformaciones 
de la economía rural, por el desarrollo 
comercial y urbano y por el aumento del 
número de familias ricas o simplemente 
desahogadas. (Gernet, 2005, p.284)

El Estado como agente económico

Lo anterior propicia la comercialización de los 
productos agrícolas, la expansión del artesana-
do y el crecimiento de grandes ciudades, varias 
de las cuales alcanzan hasta los tres millones de 
habitantes. La población china conoce durante 
los siglos X-XlV un importantísimo crecimiento 
demográfico, ya que pasa de unos 53 millones de 
habitantes a una cifra cercana a los 100 millones. 
Toda la producción artesanal aumenta rápida-
mente. Tal es el caso de la metalurgia  del Norte 
estimulada por la aportación de capitales de ricas 
familias de propietarios agrícolas y por el perfec-
cionamiento de las técnicas: la hulla sustituye al 
carbón de madera, máquinas hidráulicas accionan 
los fuelles, en las minas se emplean explosivos. La 
cantidad de fundición producida en 1.078 supera 
las 114.000 toneladas (en Inglaterra, en 1788, sólo 
llegará a 68.000 toneladas). 

Al lado de pequeñas empresas que reclutan 
campesinos durante la estación de poco trabajo, 
existen en el sur del Hebei, el centro del Shandong 
y el norte del Jiangsu, instalaciones importantes 
que emplean una mano de obra permanente y es-
pecializada. Así, en Ligua, en el Jiangsu, hay 3.600 
obreros asalariados. Estas grandes empresas 
trabajan por cuenta del Estado. De forma general, 
toda la producción minera aumenta rápidamente 
en el siglo XI: hierro, cobre -indispensable en las 
fundiciones de moneda- plomo, estaño.  

C.S.PyE. 2022



99

No hay característica que diferencie más a la 
sociedad occidental actual de las sociedades ante-
riores, sean de Europa u Oriente, como su concep-
ción del tiempo. Para los antiguos chinos o griegos 
-como para el pastor árabe o el bracero mexicano 
de hoy- el tiempo estaba representado por los pro-
cesos cíclicos de la naturaleza, el cambio del día a 
la noche, el paso de las estaciones. Los nómades y 
los labradores medían el día y miden aún, desde el 
amanecer hasta el ocaso, y el año en términos de la 
siembra y la cosecha, así como por la caída de las 
hojas y el hielo que se derrite en ríos y lagos. Mien-
tras el agricultor trabajaba de acuerdo con los ele-
mentos, el artesano lo hacía según el tiempo que 
necesitaba para perfeccionar su producto. Se pen-
saba en el tiempo dentro de un proceso de cambio 
natural y los seres humanos no se preocupaban por 
medirlo con exactitud, por eso es que civilizaciones 
altamente desarrolladas en otros sentidos, tenían 
medios extremadamente primitivos de medición 
del tiempo: el reloj en donde se escurrían gotas de 
agua o granos de arena, el reloj del sol, inútil en un 
día nublado, y la vela o lámpara cuyo resto de cera 
o aceite sin quemar indicaba el paso de las horas. 
Todos esos artefactos eran aproximados e inexac-
tos y a menudo, poco confiables a causa del estado 
del tiempo o la pereza del cuidador. En el mundo 
antiguo o medieval no existía más que una peque-
ñísima cantidad de hombres preocupados por el 
tiempo en términos de exactitud matemática.

 Sin embargo, el ser humano moderno occiden-
tal vive en un mundo que funciona de acuerdo a 
los símbolos mecánicos y matemáticos del tiempo 
del reloj. Éste le dicta sus movimientos e inhibe 
sus acciones; el reloj  convierte al tiempo, de un 
proceso de la naturaleza, en una mercancía que 
se puede medir, comprar y vender como telas o 
jabones. Dado que sin medio alguno para medir 
el tiempo, el capitalismo Industrial nunca podría 

haberse desarrollado ni continuar explotando a 
los trabajadores y trabajadoras, el reloj representa 
un elemento de tiranía mecánica más potente que 
cualquier explotador individual o cualquier otra 
máquina, es valioso entonces que delineemos el 
proceso sociohistórico por el cual el reloj comen-
zó a tener influencia en el desarrollo social de la 
moderna civilización Europea. 

El reloj es la máquina clave de la era de las 
máquinas,  tanto por su influencia en la tecnolo-
gía como en las costumbres humanas, técnica-
mente el reloj fue la primera máquina realmente 
automática que alcanzó alguna importancia en la 
vida humana. Antes de su invención, las máquinas 
comunes eran de tal naturaleza que su funciona-
miento dependía de alguna fuerza externa y poco 
confiable como la del hombre o la mujer, la de los 
músculos del animal, la del agua o el viento.  El re-
loj fue la primera máquina automática que alcanzó 
una importancia pública y una función social. La 
manufactura de relojes fue la industria en la cual el 
hombre y la mujer aprendieron los elementos para 
construir máquinas y en la que logró la habilidad 
técnica necesaria para producir la complicada 
maquinaria de la revolución  industrial Inglesa.

Socialmente, el reloj tuvo una influencia más 
profunda que cualquier otra máquina porque fue el 
medio por el cual se pudo lograr la regularización 
y regimentación de la vida tan necesarias para 
un sistema de explotación capitalista-industrial, 
patriarcal y colonial. El reloj suministró el medio 
por el cual el tiempo, una categoría tan ambigua 
que ninguna filosofía ha podido aún determinar su 
naturaleza, pudo ser medido concretamente en 
los términos más tangibles del espacio provisto 
por el cuadrante del reloj. El tiempo, en tanto dura-
ción, dejó de ser tenido en cuenta y la humanidad 
empezó a hablar y pensar siempre en extensiones 
de tiempo como si estuvieran hablando de medi-

* La dictadura
d e l
r e l o j 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



100
6 Lo tecnológico entendido como estructura cognoscitiva a propósito de 

un saber hacer. Desde este punto de vista, son concebidas como desarrollos 
tecnológicos desde el palo que permitió bajar un fruto del árbol hace algunos 
millones de años antes de ahora, hasta el software libre.

De modo que, la razón fundamental de la ex-
pansión económica de la China de los siglos X-XIV 
debe buscarse en la fuerte intervención estatal, el 
desarrollo de una burguesía urbana formada por 
propietarios agrícolas y ricos mercaderes, y en 
el aumento de la demanda interior, es decir, del 
mercado interno.

El Estado no sólo extrajo gran parte de sus 
ingresos de las tasas impuestas a la artesanía y 
al comercio, sino que, se insiste, él mismo se hizo 
mercader y productor, creando talleres y empresas 
comerciales dirigidos por sus funcionarios y de-
sarrollando de forma sistemática los monopolios 
estatales. El papel moneda se convirtió en la forma 
principal de dinero desde el siglo Xl,  junto con  el 
uso de instrumentos comerciales como el cheque, 
la carta de pago y la letra de cambio.

Y todo eso, acompañado por la urbanización y la 
extensión de una red de transportes que incluía una 
inmensa red navegable, única en el mundo, que se 
extendía a lo largo de más de 50.000 km recorrida 
por la flota más densa y diversificada que el mundo 
hubiera conocido hasta entonces.

Por todo ello, se puede observar que 800 años 
antes de la Revolución Industrial en Occidente, 
China ya había desarrollado una amplia y diversa 
tecnología6 acompañada de una economía política 
que le reserva al Estado un papel de intervención y 
direccionalidad fundamental. 800 años después, la 
revolución industrial en Inglaterra obedecerá a los 
intereses privados del capital garantizados por un 
ordenamiento jurídico-político a cargo del Estado 
en detrimento de las mayorías populares. 

Esta narrativa de una revolución invisibilizada 
en los manuales y libros de textos, quiebra con la 
hegemonía epistémica que valida una única forma 
de conocimiento: la razón eurocéntrica. La unili-
nealidad del tiempo y la homogeneidad espacial de 
Occidente, impuestas como universales, se rom-
pen con estos lentes multicolores, que posibilitan 
miradas pluri-versales de la organización de los 
pueblos. Son estas otras miradas las que permiten 
conocer la (“desconocida”) Revolución industrial 
China y, desde allí, “volver a conocer” la revolución 
industrial inglesa.

 



101

das de alguna tela. Ahora que podía medirse en 
símbolos matemáticos, el tiempo fue considerado 
como una mercancía que podía ser comprada y 
vendida como cualquier otra. 

Los nuevos capitalistas, en particular, se volvie-
ron rabiosamente conscientes del tiempo. Éste, 
simbolizando el trabajo de los obreros y obreras 
fue considerado casi como la principal materia pri-
ma de la industria. “El tiempo es dinero” se volvió 
una de las consignas claves de la ideología capita-
lista, y el cronometrista fue el más importante de 
los nuevos tipos de funcionarios introducidos por 
el designio del capitalismo.

De esta esclavizante dependencia del tiempo 
mecánico que se extendió insidiosamente a todas 
las clases, los colores y los géneros hace 200 
años antes de ahora, surgió la desmoralizadora 
regimentación de la vida que caracteriza hoy al 
trabajo. Quien no se adapte a esto enfrenta la des-
aprobación social y la ruina económica. Si llega 
tarde el obrero, la obrera, perderá el trabajo; los 
almuerzos son apurados, la constante y confusa 
pelea de todas las mañanas y todas las tardes por 
subir al tren o al colectivo, la fatiga de tener que 
trabajar según horarios, todo contribuye a través 
de disturbios nerviosos y digestivos, a arruinar la 
salud y acortar el tiempo vida. 

En esta época, el mecanismo del reloj esta-
blece el ritmo de la vida de la humanidad, que se 
ha vuelto esclava del concepto del tiempo que 
ella misma ha creado y se encuentra asustada 
como Frankenstein de su propio monstruo. En 
una sociedad sensata y libre, semejante domi-
nación arbitraria de las funciones humanas por 
la máquina o el reloj sería, obviamente, impo-
sible. El tiempo mecánico se vería relegado a 
su verdadera función de medio de referencia y 
coordinación y las personas volverían otra vez a 
una visión equilibrada de la vida sin ser domina-
das por la regulación del tiempo y la adoración 
al reloj. La dominación de la humanidad por su 
propia creación es aún más ridícula que la domi-
nación del ser humano por el ser humano. La li-
bertad total implica no sólo una libertad respec-
to al dominio de los seres humanos sino también 
respecto de la tiranía de las abstracciones.

                                                  

                                          George Woodcock

Del libro: Con el sudor de tu frente: argumentos 
para la sociedad del ocio. Compilado por Osvaldo 
Baigorria. Interzona Editora, Buenos Aires, 2014.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



102 C.S.PyE. 2022

“Los británicos, tuvieron una capacidad en 
gran medida poco original y demostraron 
su excelencia copiando, asimilando y 
perfeccionando las ideas de otros” 
(Hobson 2004, p.260)

“Las concepciones chinas de economía 
política pueden encontrarse en numerosas 
ideas, la más importante es la de wu- wei, 
que ha sido traducida al francés como 
laissez faire. Este concepto chino andaba 
por el mundo” (Hobson 2004, p. 262).

LA 
REVOLUCIÓN 

INDUSTRIAL 
I N G L E S A



103

El proceso sociohistórico de la Revolución In-
dustrial Inglesa puede ser pensado y narrado des-
de el sentido de los lentes multicolores, es decir, 
en perspectiva interseccional de clases sociales, 
géneros y colores. En pos de una reconstrucción 
decolonial de las Ciencias Sociales, Políticas y 
Económicas, es necesario un tratamiento genea-
lógico de esta revolución. Desde el proceso de 
conquista-colonización de Abya Yala1 y África hace 
más de quinientos años antes de ahora, se confor-
ma un sistema de explotación y opresión en térmi-
nos de clases, géneros y colores de alcance pla-
netario. Este sistema estuvo y está acompañado 
de representaciones dominantes a través de las 
cuales América y África fueron inventadas como 
tales, acordes a la lógica eurocéntrica de atraso, 
barbarie, salvajismo y negación. Con la llegada del 
capital mercantil europeo a las tierras-cuerpos2 
de Abya Yala y África, se altera de allí en más, de 
forma drástica, la condición de humanidad. Los te-
rritorios3 de Abya Yala y África fueron violentamen-
te incorporados a las fuerzas “revolucionarias” 
del mercado mundial capitalista como un espacio 
periférico y colonial. Y esto generó que, bajo esas 
representaciones dominantes, la humanidad que 
vivía y vive en territorios colonizados, sea consi-
derada subhumana.4 Desde su “invención” hasta 
la actualidad, América y África fueron (y son) en 
esas representaciones, el tiempo y el espacio del 
atraso, de lo primitivo; más aún, prácticamente el 
de la subhumanidad. 

La conquista y colonización del capital mercantil 
europeo con su lógica expansiva de acumulación 
por despojo, la expropiación de los bienes comu-
nes5 y la imposición de la propiedad privada, incluyó 
la formación y «acumulación» de un proletariado 
mundial. El mismo requirió de la expropiación de los 
medios de subsistencia de los trabajadores euro-
peos;  la esclavización de los pueblos originarios de 
América y África en las minas y plantaciones de Abya 
Yala; y la caza de brujas en todos los territorios (para 
ampliar ver capítulo: "La conquista, la caza de brujas 
y la acumulacion originaria"). Dicho tráfico, comercio 
y explotación de seres humanos despojados de su 
condición humana al ser esclavizados, se sitúa en 
un proceso de codeterminación: el constituido por 
ese trípode capitalismo/colonialismo/patriarcado 
como sistemas simultáneos de dominación y explo-
tación, de violencias, tortura y muerte, de despojo y 
apropiación, extendiéndose a todo cuerpo/territorio 
conquistado hasta hacerse hegemónico.

En ese proceso de codeterminación se inscribe 
el proceso sociohistórico de la Revolución Indus-
trial Inglesa. Este proceso, que se dio en el territorio 
de lo que conocemos como Inglaterra, doscientos 
setenta años antes de ahora, aparece en casi todos 
los libros de historia económica del mundo occi-
dental, y estalla Google cuando se busca informa-
ción sobre ella. ¿ A qué se debe esto? 

Hacer una genealogía de los procesos socio-
históricos permite reconstruir narrativas, en este 
caso, desde una perspectiva de clases, colores y 

1Abya Yala en la lengua del pueblo Cuna significa “tierra madura”, “tierra viva” 
o “tierra que florece” y es sinónimo de América. El pueblo Cuna es originario de 
la sierra Nevada, al norte de Colombia; habitaba la región del golfo de Urabá y de 
las montañas de Darién y actualmente vive en la costa caribeña de Panamá, en 
la comarca de Kuna Yala (San Blas). La expresión Abya Yala es empleada por los 
pueblos preexistentes a los estados-nación para autodesignarse en oposición a 
la expresión “América”. Aunque los diferentes pueblos que habitan el continente 
atribuyen nombres propios a las regiones que ocupan -Tawantinsuyu, Anauhuac, 
Pindorama- la expresión Abya Yala viene siendo cada vez más usada por ellos 
con el objetivo de construir un sentimiento de unidad y pertenencia político-
territorial. La primera vez que se utilizó con esos fines políticos fue en la II Cumbre 
Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala, realizada 
en Quito en el 2004 (en la I Cumbre, realizada en México en el 2000 la expresión 
Abya Yala todavía no aparecía, como puede apreciarse en la Declaración 
de Teotihuacan donde se presentan así: “los Pueblos Indígenas de América 
reafirmamos nuestros principios de espiritualidad comunitaria y el inalienable 
derecho a la Autodeterminación como Pueblos Originarios de este continente”). 
A partir de 2007, en la III Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades 
Indígenas de Abya Yala realizada en Guatemala, no sólo se autoconvocaron como 
Abya Yala sino que resolvieron constituir una Coordinación Continental de las 
Nacionalidades y Pueblos Indígenas de Abya Yala. Esto implica no sólo un cambio 
de nombre sino también la presencia de otro sujeto enunciador del discurso hasta 
entonces callado y sometido en términos políticos: los pueblos preexistentes a 
la conquista. Abya Yala se configura, por lo tanto, como parte de un proceso de 
construcción político-identitario en que las prácticas discursivas cumplen un 
papel relevante de descolonización del pensamiento.

2 La categoría de cuerpo-territorio es una 
categoría integral que se corresponde con las 
vivencias y cosmovisión de los pueblos mayas q´iches, 
sobre todo de las mujeres y cuerpos feminizados 
que han resistido y resisten en esos territorios. En 
este manual se la toma de forma integral, holística, 
repensando desde allí la relación de los cuerpos con 
los territorios que se habitan. El habitar como vivir en, 
como existencia mancomunada, como siendo parte 
de, como un todo. Ambas cuestiones, los territorios 
y los cuerpos, son doblemente expropiados en la 
imposición del sistema capitalista, colonial/moderno 
y patriarcal como sistemas simultáneos de opresión. 
Siguiendo los planteos de estos pueblos, es que se 
retoma la integralidad y la cuestión holística de estos 
conceptos para rearmarlos como categoría analitica y 
metodológica que permita interseccionalmente aunar 
la mirada acerca de los cuerpos y los territorios que 
habitamos, como una cuestión indisociable. Esto, 
permite romper los binarismos y habilita a pensar-
nos genealógicamente como parte de ese proceso 
sociohistórico de imposición de lógicas extractivas 
por parte de ese trípode existencial patriarcado/
capitalismo/colonialismo. Pensar en resistencias, 
entonces, es pensar desde los cuerpos-territorios 
transformados en resistencia rizomática.



104

géneros. En ese proceso de codeterminación y de 
formación-expansión y reproducción del capital 
mercantil a través de prácticas genocidas, epis-
temicidas, femigenocidas y ecocidas6 de alcance 
planetario, es donde se pueden visibilizar prác-
ticas socioculturales de resistencia que otorgan 
sentidos político-culturales otros, que interpelan 
esas narrativas hegemónicas de las Ciencias So-
ciales, Políticas y Económicas. 

La primera cuestión a señalar, es el robo episté-
mico-técnico hecho por aquellos sectores socia-
les dominantes en el proceso sociohistórico de la 
Revolución Industrial Inglesa, adjudicándose inno-
vaciones y “progresos” que ya habían sido realiza-
dos, sentipensados y vivenciados en un proceso 
que ocurrió  800 años antes de ahora  en el territo-
rio que se conoce (poco, eso sí) como China7. Las 
prácticas de expropiación y robo de saberes y co-
nocimientos por parte de los países territorialmente 
ubicados en Europa, son prácticas de larga data y 
dan cuenta de la condición colonial epistemicida 
que no solo favoreció, en este caso el proceso de 
industrialización inglesa, sino que en muchos otros, 
oculta, invisibiliza y subestima los conocimientos 
y saberes llevados adelante por otros pueblos en 
otros tiempos y territorios y que, por eso mismo, 
consolidan esa perspectiva eurocéntrica que los 
construye como “atrasados” y “bárbaros”.

En el proceso de genealogizar, es menester 
reconsiderar las “miradas” acerca de las condi-
ciones sociales, de los modos de producción en 
el territorio de la Europa occidental. No causas y 
consecuencias, ni condiciones óptimas estructu-
rales para la comprensión de eso llamado “tran-
sición del feudalismo al capitalismo”; más bien 
hay que intentar re-mirar ese proceso y buscar 
fugas que permitan realizar esa genealogía en 
clave de los lentes multicolores. En ese sentido, es 
necesario retomar algunos elementos de análisis 
para realizar una lectura de la transición desde el 
punto de vista de la lucha antifeudal en lo que se 

denomina la “Edad Media”. Cuestión que ayuda 
también a reconstruir y resignificar las dinámicas 
sociales que subyacían en el fondo de los cerca-
mientos ingleses, de la conquista-colonización de 
América y África; y ayudan, sobretodo, a desen-
terrar algunas de las razones por las que, durante 
trescientos años y más, el exterminio de brujas y la 
extensión del control Estatal a cualquier aspecto 
de la reproducción, se convirtieron en las piedras 
angulares de la acumulación primitiva.

La servidumbre por el modo de producción 
feudal se desarrolló en el territorio de Europa hace 
más de mil años antes de ahora, en respuesta al 
desmoronamiento del modo de producción escla-
vista. Durante años coexistieron ambos sistemas, 
la esclavitud como condición social nunca fue 
completamente abolida y se desarrolló una nueva 
relación de clase que homogeneizó las condicio-
nes de los antiguos esclavos y de los trabajadores 
agrícolas libres, relegando a todo el campesinado 
a una relación de subordinación.  De este modo, y 
durante un prolongado tiempo, campesino sería 
sinónimo de siervo:  en tanto relación  social de 
trabajo y estatuto jurídico, la servidumbre fue una 
pesada carga,  ya que redefinió la relación de clase, 
y el estar “atados” a la tierra implicaba que las  per-
sonas y sus posesiones y productos eran propieda-
des de sus amos. Cómo apuntó Marx,  en el feudo 
la explotación del trabajo siempre dependía del uso 
directo de la fuerza La experiencia de autonomía 
adquirida por los campesinos,  a partir del acceso a 
la tierra,  tuvo también un potencial político ideoló-
gico: con el tiempo, los siervos comenzaron a sentir 
como propia la tierra que ocupaban y a considerar 
intolerables las restricciones a su libertad que la 
aristocracia les imponía. 

En ese contexto, es que aparece el sentido del 
lema la tierra es de quien la trabaja  -obsérvese que 
la misma demanda resonó a lo largo del siglo veinte 
occidental desde las revoluciones mexicana y rusa 
hasta las luchas actuales contra la privatización de 

3  El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales, sobre el que se desarrollan 
los procesos económicos: el territorio mismo es un proceso, constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es 
la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de 
territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. (Resolución. 1463/18 p.165).

4 Ver categoría de raza e interseccionalidad, en Perspectiva Intercultural Res. 1463/18.
5 De acuerdo a Rodriguez Pardo (2010) : “Las riquezas que habitan en la tierra no son recursos naturales, son bienes 

comunes. Referirse a ellos como recursos naturales es la primera forma de apropiación desde el lenguaje. Nadie tiene el 
derecho a recurrir a un recurso natural, apropiándoselo, enajenándolo. El derecho a recurrir a un recurso natural termina 
en el mismo instante en que ese recurso es también de otro, de otros. De manera que las riquezas que admiramos de 
la tierra y que denunciamos como propias en una acción extractiva, no son recursos naturales sino bienes comunes, 
que pertenecen a los comunes. Bienes y comunes componen un único ecosistema que se verá alterado al recurrir a él 
de manera posesiva, esgrimiendo una propiedad falsa, arrebatando del sitio a partes o a un todo que desequilibrarán el 
medio, el que seguramente se verá dañado o irreparablemente modificado, mutado. No aceptamos recurrir al recurso”. Es 
menester entonces cuestionar la categoría “recursos naturales”, ya que implica la apropiación capitalista de la naturaleza 
para su posterior mercantilización. Como contrapartida, la categoría bienes comunes desafía estas lógicas y sostiene 
lazos de horizontalidad y comunidad en la determinación del cuidado y uso de la naturaleza. (Resolución 1463/18 p. 167).



105

6  Ramón Grosfoguel (2013) plantea que la mirada colonial del 
mundo promovida por la modernidad occidental y capitalista se impuso 
mediante los genocidios y etnocidios, los feminicidios y epistemicidios, 
perpetrados contra las poblaciones e historias, culturas y territorios, 
que fueron invadidos, pero se opusieron y lucharon contra su inclusión 
en el mundo universal eurocéntrico, blanco y patriarcal. Para dar cuenta 
de la continuidad de dichos genocidios, etnocidios, feminicidios y 
epistemicidios desde el proyecto decolonial se habla de prácticas 
genocidas, epistemicidas, feminicidas y racistas, agregando aquellas 
que atentan contra la biodiversidad desde el paradigma productivista 
capitalista como prácticas ecocidas. En Grosfoguel, R. (2013). Racismo/
sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y los cuatro 
genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI. Recuperado en: http://www.
revistatabularasa.org/numero-19/02grosfoguel.pdf.

7 Ver en este manual: La primera Revolución Industrial tuvo lugar en 
China: el mito del aislacionismo. 

los territorios-, un grito de batalla que los siervos 
medievales reconocieron como propio. La tierra 
como tantos otros bienes comunes: praderas, bos-
ques, lagos, pastos, entre otros, proporcionaban los 
satisfactores imprescindibles para la sostenibilidad 
de la vida,  al tiempo que fomentaban la cohesión y 
cooperación construyendo la idea de comunidad.

Si bien el señor feudal mandaba sobre el traba-
jo y las relaciones sociales de producción y repro-
ducción de la vida, ese dominio se agudizaba en lo 
que respecta a las relaciones sociales de las mu-
jeres: definen el uso o no de los cuerpos-territorios 
de las que quedaban viudas y, a su vez, definían 
cómo se debían unir en matrimonio en función 
de las unidades familiares. Esto explicita que los  
trabajos en el feudo estaban organizados sobre la 
base de la subsistencia,  con una división sexual y 
social de los trabajos que era menos pronunciada 
y exigente que en los establecimientos agrícolas 
nacientes de orden capitalista.  En la  organización 
en forma de aldeas feudales, no existía una sepa-
ración social entre la producción de bienes y la re-
producción de la fuerza de trabajo:  todo el trabajo 
contribuye al sustento de la familia. Las mujeres 
trabajaban en los campos además de criar a los 
niños y niñas, cocinaban, lavaban, hilaban y man-
tenían el huerto; sus actividades domésticas no 
estaban devaluadas y no suponían relaciones 
sociales diferentes a la de los hombres.

Si se tiene también en consideración que en la 
sociedad medieval las relaciones colectivas preva-
lecían sobre las familiares,  y que la mayoría de las 
tareas realizadas por las siervas (lavar, hilar, cose-
char y cuidar los animales) en los campos y bos-
ques comunes  eran realizadas en cooperación con 
otras mujeres, es evidente que la división sexual 
del trabajo,  lejos de ser una fuente de aislamiento,  
constituía una fuente de poder y de protección para 
las mujeres. Estas prácticas sociales y culturales 
eran la base de una intensa sociabilidad y solidari-
dad femenina que permitía a las mujeres plantarse 

firme ante los hombres,  a pesar de que la iglesia 
predicase prácticas de sumisión abogando la ley 
canónica para santificar el derecho del marido a 
su esposa.  Sin embargo,  la posición de las muje-
res en los feudos no puede tratarse como si fuera 
una realidad estática: el poder de las mujeres y sus 
relaciones con los hombres estaban determinados,  
en todo momento,  por las luchas de sus comuni-
dades contra los terratenientes y los cambios que 
estas luchas producían en las relaciones entre 
amos y siervos.

La radicalización de las luchas comunes o por, 
lo común, tenían como objetivo principal, en estos 
tiempos, la de preservar el excedente de trabajo y 
los productos realizados por los siervos,  al tiempo 
que esto permitía el ensanchamiento de la esfera 
de sus derechos económicos, políticos y jurídicos. 
Estas luchas se agudizaron al avanzar las prácticas 
abusivas por parte de los terratenientes -los amos- 
en relación a las tierras no cultivadas que incluían 
los bosques, ríos y montañas, que los siervos con-
sideraban propiedad colectiva. Pero la radicaliza-
ción más dura se visibiliza en las manifestaciones 
comunales cuando se oponían a los impuestos y las 
cargas que  surgían del poder jurisdiccional de la 
nobleza como la mano muerta, la meseta, el diez-
mo, entre otros.  No puede olvidarse que, además 
de estas formas de enfrentamiento abierto, se 
pueden agregar las múltiples e invisibles formas de 
resistencia por las que los campesinos y campesi-
nas subyugadas se han hecho famosos en todas las 
épocas y lugares:  desgano, disimulo, falsa docili-
dad, ignorancia fingida, deserción, hurtos, contra-
bando, rateo, entre tantas otras.  Son conocidas por 
ser formas de resistencias cotidianas, tenazmente 
continuas durante años y abundantes en este con-
texto; sin ellas, no resulta posible ninguna descrip-
ción adecuada de las relaciones sociales de clase.

Dentro de las resoluciones más importantes de 
estos conflictos entre amos y siervos, cabe men-
cionar la política de sustituir los servicios laborales 



106

por pagos en dinero (arrendamientos en dinero, im-
puestos en dinero) que ubicaban la relación feudal 
sobre una base más contractual. Está sustitución, 
si bien en la praxis terminó con la servidumbre,  se 
tradujo en el campo popular en dejar de lado los 
objetivos de la lucha y las resistencias y funcionó 
como un medio de división social que contribuyó a 
la desintegración de la comunalidad llevada ade-
lante en estos territorios en los años precedentes.

La monetización de la vida económica no bene-
fició, por lo tanto, a todos y todas. Contrariamente 
a lo afirmado por los partidarios de la economía de 
mercado -quienes tratan a esta sustitución como 
si se tratara de la creación de un nuevo bien común 
que reemplaza la sujeción de la tierra y que introdu-
ce criterios de objetividad y racionalidad, incluso de 
libertad-,  el dinero y el mercado comenzaron a di-
vidir al campesinado al transformar las diferencias 
de ingreso en diferencias de clase, y a producir una 
masa de pobres que solo podía sobrevivir gracias a 
donaciones periódicas.  

Desde la perspectiva interseccional,8 con los 
lentes multicolores, es posible advertir que esta 
situación modificó radicalmente la subjetividad 
y campo de acción de las mujeres en todas las 
clases sociales:  la creciente comercialización de 
la vida redujo aún más su acceso a la propiedad y 
el ingreso. En las ciudades comerciales, las muje-
res perdieron su derecho a heredar un tercio de la 
propiedad de su marido, y en los territorios de sem-
bradío fueron excluidas de la posesión de la tierra, 
especialmente cuando eran solteras. Esto generó 
que sean ellas, quienes a principios del siglo XIV 
occidental,  encabezaran el movimiento de éxodo 
hacía las ciudades comerciales; y hacía el siglo XV 
constituían un alto porcentaje de la población de 
las ciudades. Si bien su condición de vida estaba en 
relación con los sectores más pobres del incipiente 
capitalismo mercantil, con el tiempo las mujeres 
ganaron acceso a muchas ocupaciones que pos-
teriormente serían consideradas trabajos mascu-

linos. En ese sentido, hay registros de mujeres que 
trabajaban como herreras, carniceras, panaderas, 
candeleras, sombrereras, cerveceras, cardadoras 
de lana y comerciantes: “en Frankfurt,  había apro-
ximadamente 200 ocupaciones en las que partici-
paban entre 1.300 y 15.000 mujeres” ( Williams y el 
Schol,  2000,  p.53).  

“El genocidio sexualizado del siglo XV al siglo 
XVIII: La caza de brujas”

En los territorios de lo que hoy se conoce como 
Inglaterra, setenta y dos (72) de los ochenta (80) 
gremios existentes para el siglo XV occidental, 
incluían  mujeres entre sus miembros.  Algunos  
de esos gremios,  incluido el de la industria de la 
seda,  estaban controlados por ellas;  en otros, el 
porcentaje de trabajo femenino era tan alto como 
el de los hombres. Hacia el siglo XV occidental,  las 
mujeres comenzaron a acceder a estudios, y puede 
observarse el registro de las mismas en profesio-
nes como maestras, doctoras y cirujanos; y comen-
zaron a competir con los hombres en la formación 
universitaria. A medida que las mujeres ganaron 
más autonomía,  su presencia en la vida social 
comenzó a ser más constante:  en los sermones 
de los curas que regañaban su indisciplina;  en los 
archivos de los tribunales dónde iban a denunciar 
a quienes abusaban de ellas, en las ordenanzas de 
las ciudades que regulaban las prostitución y, sobre 
todo,  en los movimientos populares, especialmen-
te en el de los heréticos. 

El movimiento herético, o la herejía, denuncia las 
jerarquías sociales, la propiedad privada y la acu-
mulación de riquezas. A través de este movimiento 
se difundió entre el pueblo una concepción nueva y 
revolucionaria de la sociedad que, por primera vez 
en este contexto,  redefinía todos los aspectos de 
la vida cotidiana (el trabajo, la propiedad privada, la 
propiedad en relación a  la reproducción sexual y la 
situación de las mujeres),  planteando la cuestión 

8   El término interseccionalidad fue acuñado en 1989 por Kimberlé Williams Crenshaw y refiere a las construcciones 
subjetivas e intersubjetivas intersectadas y los diferentes y simultáneos sistemas de opresión que se entraman.  Como 
perspectiva metodológica, problematiza varios sistemas de opresión simultáneos en tanto categorías biológicas, 
sociales, culturales y simbólicas como clase, raza, género, orientación sexual,  discapacidad, religión, edad, 
nacionalidades, y otros aspectos identitarios en el ser, estar y hacer de las y los sujetos. Como perspectiva, evita caer 
en  la sumatoria de opresiones, evitando la jerarquización y preponderancia de unas opresiones sobre otras, para poder 
pensarlas y accionar como “fusiones” entramadas en clave de potencia.



107
9  Al igual que con eL llamado "trabajo de negros", originado en el tráfico de seres humanos convertidos en esclavos provenientes de Africa, 

tambien acá la presuncion de una peste originada en el continente africano se convirtio en el imaginario social como la peste negra.
10 El patriarcado constituye un sistema de dominación que subordina a las mujeres, a niños y niñas y a los grupos minorizados. Debe entenderse 

como un sistema y dispositivo intersectado por variables económicas, raciales, culturales y religiosas entre otras. De la mano del contrato 
sexual, aparece la restricción a la libertad de elección de la sexualidad. Así la heterosexualidad se constituye en palabras de Rich (1996) “como 
una institución política que disminuye el poder de las mujeres”. La clave para entender la obligatoriedad de la heterosexualidad es el castigo y el 
disciplinamiento sobre los cuerpos cuya sexualidad es disidente para el orden social imperante.   (Resolución 1463/18 p.81).

de la emancipación en términos universales. A su 
vez, este movimiento herético proporciona también 
una estructura comunitaria de dimensión inter-
nacional retomando aspectos comunales de las 
prácticas sociales y culturales que les antecedie-
ron. Este movimiento era principalmente político, 
ya que desafiar a la iglesia suponía enfrentarse, al 
mismo tiempo, con el pilar ideológico del poder, el 
principal terrateniente de Europa y con una de las 
instituciones que mayor responsabilidad tenía en la 
explotación cotidiana del campesinado. 

Es necesario destacar la distinguida posición 
social-cultural y epistémica que se le asigna a las 
mujeres en este movimiento. Cuestión que ocasio-
nó cambios drásticos tan pronto como el control 
de las mujeres sobre la reproducción comenzó a 
ser percibido como una amenaza a la estabilidad 
económica y social, tal como ocurrió en el período 
subsiguiente a la catástrofe conocida como "la 
peste negra" (esa plaga llamada apocalíptica entre 
1347 y 1352 que destruyó más de un tercio de la 
población europea)9. Dentro de las resonancias de 
la peste, puede observarse la intensificación de la 
crisis de los trabajos generada por el conflicto de 
clases al diezmar la mano de obra; esto provocó 
que las trabajadoras y los trabajadores se torna-
ran extremadamente escasos y su costo para el 
capitalista se incrementara notablemente, por lo 
que se fortaleció la determinación de los sectores 
populares de  romper las ataduras del dominio 
feudal. La escasez de mano de obra causada por 
la epidemia, modificó las relaciones de poder en 
beneficio de las clases bajas. Los campesinos y 
las campesinas, los artesanos y las artesanas, se 
adueñaron repentinamente de la situación: se su-
blevaron formando asambleas y reclutando ejér-
citos con los cuales atacaban los castillos de los 
señores y destruían los archivos donde se conser-
vaban las marcas escritas de su servidumbre. Lo 
que le siguió ha sido descripto   como la edad de 
oro del proletariado europeo.

Todo esto tira por la borda la representación ca-
nónica del siglo XV occidental,  que ha sido inmor-
talizado iconográficamente como un mundo bajo 
el maleficio de la danza de la muerte.  Podemos 
afirmar que para una parte importante del campesi-
nado de Europa occidental y para los trabajadores 
y trabajadoras urbanas, este siglo fue un momento 
sociohistórico de poder sin precedentes; no solo 
la escasez de fuerza de trabajo les dio el poder de 
decisión sino que el espectáculo de empleadores 
compitiendo por sus servicios reforzó su propia va-
loración y borró siglos de degradación y sumisión. 
Esto significó la desaparición de la servidumbre.

Cómo respuesta a esta crisis, la clase domi-
nante europea lanzó una ofensiva global que en el 
curso de, al menos trescientos años, cambiaría la 
geopolítica y la narrativa sociohistórica del plane-
ta: se establecieron las bases del sistema capi-
talista mundial, patriarcal,10 moderno y colonial, 
en un intento sostenido de apropiarse de nuevas 
fuentes de riqueza, expandir su base económica 
y poner bajo su mando a un mayor número de tra-
bajadoras y trabajadores, como así tambien escla-
vos, ahora de color. 

Ante eso, la expropiación de los medios de 
subsistencia de los trabajadores europeos y la 
esclavización de los pueblos originarios de Améri-
ca y África en las minas y plantaciones del llamado 
Nuevo Mundo, no fueron los únicos medios para la 
formación y acumulación del proletariado mundial. 
Este proceso requirió la transformación del cuerpo 
en una máquina de trabajo y el sometimiento de las 
mujeres para la reproducción de la fuerza del traba-
jo.  Fundamentalmente, requirió la destrucción del 
poder de las mujeres que, tanto en Europa como en 
América y África, se logró por medio del exterminio 
de las mal denominadas brujas.  La acumulación 
primitiva no fue, entonces, simplemente una acu-
mulación y concentración de capital y trabajado-
res explotables; fue también una acumulación de 
diferencias y divisiones dentro de la clase trabaja-



108

dora en la cual, las jerarquías construidas a partir 
del género, la raza11 y la cuestión etaria, se hicieron 
constitutivas de la dominación de clase y de la for-
mación del proletariado moderno.

Siguiendo a Marx, el capitalismo nace del sis-
tema colonial: se desencadena con el ejercicio de 
las violencias y nunca más se desprendió de ellas. 
Como se viene afirmando, la complementariedad 
y simultaneidad del  capitalismo, el patriarcado  y 
el colonialismo se afirman en estos tiempos como 
sistemas de dominación. En este ejercicio genealó-
gico, sirvan algunos planteos de Machado Araoz en 
su libro sobre Potosí, para discutir algunos puntos 
de origen de estos sistemas estructurantes.

A través de la genealogía de la historia 
hemos procurado mostrar que  la modernidad 
se desencadena con la revolución minera 
de Potosí mucho antes que en la Revolución 
Francesa o la Industrial. Potosí fue el 
principio generativo de la modernidad 
occidentalocéntrica. Allí se gestó la 
peculiar forma de minería estructurante 
distintivamente como la minería del oro 
y de la plata y el acero. Allí tuvo lugar el 
perfeccionamiento tecnológico de la 
amalgama que se venía gestando entre 
el arte de la guerra y la racionalidad de la 
acumulación; allí se terminó de fraguar la 
aleación que acabó constituyéndose en las 
bases materiales y simbólicas del poder de 
Occidente. (Machado Araoz, p.238)

He aquí uno de los aspectos centrales de las ba-
ses de Occidente, de la modernidad, del capitalismo, 
del patriarcado, como modelos de civilización, como 
punto último de las existencias: el oro. Según este 
autor, en términos históricos estrictos, este trípode 
(patriarcado, capitalismo, colonialismo/colonialidad/
modernidad) que aún subsiste, nace de la minería 
colonial de los metales preciosos como objetos de 
valor en sí, y de la concepción de riqueza moderna y 
revolucionaria asentada en el valor de cambio. 

Como aclara Machado Araoz (2014) “en esas 
circunstancias nació el primer impulso práctico-po-
lítico de la codicia: la expropiación, acto abismal-
mente originario y creador del mundo moderno 
colonial. La expropiación es un acto de violencia 
radical; un acto, aunque no exclusivamente, sí emi-
nentemente militar, bélico”(p.85). La eficacia bélica 
y la búsqueda desmedida de riquezas han jugado un 
papel fundamental en el desarrollo del capitalismo, 
el patriarcado y el colonialismo/colonialidad/mo-
dernidad en base al desarrollo minero. Y a su vez, es 
este desarrollo de la minería lo que ha hecho posible 
una carrera ininterrumpida por la posesión de mer-
cancías y de instrumentos de destrucción de la vida: 
vida entendida de manera holística, intersectando 
la concepción de naturaleza exterior y la naturaleza 
interior (cuerpos y sus construcciones culturales) las 
cuales constituyen las materias primas de las rela-
ciones sociales desde allí establecidas e impuestas 
y los ciclos geo-históricos y económicos.

Esto se prolonga hasta nuestros días. 
América ha sido el origen y el espacio abismal 
por excelencia del desarrollo de ambos 
factores. América, como territorio minero de 
la geografía colonial ...1492 evoca los orígenes 
de esta historia, del mito civilizatorio de la 
modernidad. Potosí, en cambio, significa ya el 
sitio donde podemos excavar sus principios 
de constitución y consolidación. (Machado 
Aráoz, 2014, p.86)

11 Queremos aclarar que cuando nos referimos a la categoría de raza lo hacemos siempre en el marco de las teorías 
decoloniales y epistemologías del sur. Esta categoría funciona de manera explicativa y metodológica, ya que, como 
el género, son modos de colectividad problemáticos (que persiguen reconocimientos y redistribución)  que tienen la 
posibilidad de desenmascarar la persistencia de la colonialidad. Como categoría, raza toma relevancia en las teorías 
decoloniales, ya que su incorporación es en sí misma una denuncia. Debe entenderse que el binomio raza-biología 
ha quedado refutado hace mucho tiempo y que no hay en estos textos ningún resabio de ello. La denuncia que hacen 
las teorías decoloniales al enunciar la raza, es que la razón eurocéntrica, a la introdujo como forma de regulación 
social.  Raza es signo, es una huella corporal del transcurso de una historia otrificadora, por lo que, comprender raza, 
implica situar el conocimiento en relación a las formaciones nacionales de alteridad. (Segato, 2006) Para autores como 
Quijano, la idea de raza reordena todas las áreas de la existencia humana básicas que comportan en sí todas las luchas 
de poder por el control de recursos y los productos que de ellos se derivan: el sexo, el trabajo, la autoridad colectiva 
y la subjetividad/intersubjetividad. A su vez, Lugones complejiza esta mirada desde una perspectiva interseccional, 
aduciendo que la categoría raza,  junto al género, determinan el primer gran binarismo fundante de la modernidad 
occidental: humano/subhumano, concibiendo sólo a los hombres blancos como lo humano y  quedando, quienes no son 
hombres blancos, subsumidos de forma jerárquica en el segundo. (Lugones, 2005) Para Grosfoguel, ésta categorización 
de humano/no humano, tiene su génesis en el proceso de colonización, en el momento en que se establece que quienes 
habitaban las tierras “descubiertas” carecían de religión, pues quienes tienen religión tienen alma, si se carece de ella 
no se tiene alma y, por lo tanto, no es humano, se es subhumano. (Grosfoguel, 2013)  



10912 Potosí el origen: Genealogía de la minería contemporánea. Derechos sin 
Fronteras ed., Argentina, 2018, pág. 135.

13 Césaire, Aimé (2006). Discurso sobre el colonialismo. Madrid. España. Akal.

En un sentido más holístico, según Machado Araoz 
(2014) es el principio Potosí el que subyace, ya que

Dio lugar a la constitución del sujeto 
moderno conjuntamente con todo el 
universo de instituciones, prácticas, razones, 
emociones, credos y liturgias que conforman 
el mundo moderno en su real positividad; ha 
creado el Derecho, la Ciencia, la Religión; ha 
creado el Estado, la Familia y la Propiedad. Ha 
definido e instituido el concepto de riqueza, 
de valor y de trabajo; ha fijado las reglas de la 
moralidad y de la legalidad; ha establecido el 
contenido de la propia felicidad y de la vida 
como tal. A partir de la colonización de los 
territorios y los cuerpos, el principio Potosí se 
convirtió en un factor decisivo en la gestación 
de la sociedad moderno-colonial; en la 
conformación de la civilización capital, tanto 
en el plano micropolítico de las subjetividades 
y las localidades, como en el macropolítico de 
las grandes instituciones, los mega relatos y 
la geopolítica del poder mundial.12

Aimé Césaire denomina a esto, cómo ese pro-
ceso por el cual la colonialidad es la total inversión 
de la colonización como civilización.13  Se trata de la 
civilización, una civilización, que ha legitimado los 
medios de las violencias como patrones de estrati-
ficación y regulación de la vida y la especie; son las 
violencias naturalizadas en el racismo, el clasismo, 
el sexismo; como diría Dussel es la “gran filosofía 
del encubrimiento”.

Entonces, ese proceso sociohistórico denomi-
nado La Revolución Industrial Inglesa y el desarrollo 
revolucionario del capitalismo manufacturero como 
sistema de explotación y reproducción que se da 
plenamente a partir del siglo XIX, es parte consti-
tutiva del desarrollo de la lógica de la acumulación 
como precedente ontológico de la geocultura fun-
dada en nuevas formas, instrumentos y ejercicios 
de poder, incluidas la idea de Estado, de lo civil, de 
lo humano, del gobierno, entre tantas otras. 

De eso llamado innovación tecnológica ¿qué? 
¡Alto ahí! ¡¡¡acá hay un robo!!!

De acuerdo a los registros sociohistóricos, se 
indica que la primera fábrica textil que se levantó 
en Manchester (ciudad de Inglaterra) contó con 
la dirección técnica de profesionales chinos. A 
partir de esto, Gran Bretaña no sólo dependió 
de la asimilación y el “préstamo” de inventos de 
otros para desarrollar su proceso de industrializa-
ción, sino que también necesitó de la apropiación 
colonial de numerosos bienes comunes, mano de 
obra, materias primas y circuitos comerciales. Sin 
ir más lejos, la obra de James Watt en 1765, no fue 
la creación de la máquina a vapor, sino el perfec-
cionamiento de la misma. Perfeccionamiento que 
pudo realizar luego de conocer el funcionamiento 
de los molinos de agua chinos que se desarrolla-
ron para impulsar los fuelles de los altos hornos 
hace 2000 años antes de ahora, con el uso de un 
vástago de émbolo y de la correa de transmisión 
en el fuelle hidráulico. Dato no menor, es que estas 
maquinarias, tienen un parecido asombroso con la 
máquina de vapor que se “conoció” ¡ochocientos 
años después! en Inglaterra y que fue muy utiliza-
da en barcos, en ferrocarriles, así como también 
en la industria textil.  Pero el robo de Inglaterra 
no solo quedó ahí, piénsese en  la utilización del 
carbón mineral como combustible, el coque, que 
permitió comenzar a reemplazar el carbón leña 
cuya escasez afectaba a la industria metalúrgica 
inglesa, razón por la cual se veía en la necesidad 
de importar hierro; bien comùn usado hace màs 
de 900 años antes de ahora en territorio chino, es 
decir, que la sustitución del carbón vegetal por la 
hulla o carbòn de piedra es una innovación China. 



110

El robo o piratería del pueblo chino por parte 
del capital inglés no es una práctica que esté 
aislada ni que sea casualidad. En aquellos años, 
Europa sabía claramente que no era el centro del 
mundo, más bien los pensadores de la Ilustración 
(como Leibniz, Voltaire, Quesnay, entre otros) 
miraban hacía China buscando orientación (de 
ahí viene el verbo genérico orientar-se, el Oriente 
como el “norte”, ya que remite a ese punto car-
dinal como el lugar por excelencia que marca 
una posiciòn de referencia geográfica en base 
a la que se establecen las restantes posiciones 
relativas) en relación a cuestiones militares, eco-
nómicas, éticas, epistemológicas, entre otras14. 
Es menester destacar que también conocían la 
gran capacidad productiva y tecnológica de la 
economía china, que se convertía en su principal 
fuente de aprovisionamiento de mercancías y de 
enriquecimiento propio. El acceso al mercado 
chino permitía la valorización del descubrimiento 
de (los metales preciosos) América: “no en vano 
Adam Smith sitúa el descubrimiento del Cabo 
de Buena Esperanza a la misma altura que el de 
América” (Machado Araoz, p. 77). Todo esto tiene 
su razón de ser al pensar que, sin el acceso a la 
ruta al mayor centro de producción de la época 
-China, el país más rico, mejor cultivado, más 
fértil e industrioso, y uno de los más poblados del 
mundo-, los metales preciosos extraídos de Abya 
Yala perdían el carácter de principales medios de 
cambio en el circuito comercial mundial.

El capitalismo colonial inglés desplegó estrate-
gias de conquista hacia las antiguas colonias espa-
ñolas y portuguesas que se habían convertido en 
mercados ávidos para los tejidos británicos, entre 
otros productos. La economía inglesa pagaba con 
tejidos de algodón los cueros del Río de la Plata, el 
guano y el nitrato de Perú, el cobre de Chile, el azú-
car de Cuba, el café de Brasil. Las exportaciones 
industriales, los fletes, los seguros, los intereses de 
los préstamos y las utilidades de las inversiones, 
alimentaron a lo largo de todo el siglo XIX, la pujan-
te prosperidad de Inglaterra. En realidad, antes de 
las guerras anticoloniales en Abya Yala, los ingleses 
controlaban buena parte del comercio entre Es-
paña y sus colonias, y habían arrojado a las costas 
de América un caudaloso y persistente flujo de 
mercaderías de contrabando. El tráfico de escla-
vos brindaba una pantalla eficaz para el comercio 
clandestino, aunque al fin y al cabo, las aduanas 
registraban en todo el continente una abrumadora 
mayoría de productos que no provenían de España. 

Es más, en esta línea de pensamiento, varios 
siglos antes de la famosa máquina de hilar Jenny 
(1774), China había alcanzado notables avances 
en la fabricación de tejidos con una innovación 
tecnológico-industrial que adoptó de forma ge-
neralizada la máquina de hilar movida por energía 
hidráulica que se utilizaba en la elaboración del 
cáñamo y la seda. Ante esto, como señala Dussel 
refiriéndose al significado de China en el sistema 
mundo del siglo XVIII:

 14 De esta narrativa, y en el proceso de etnocentrismo europeo, es que 
se acuña la expresión “Medio Oriente” como  manifestación de la imposición 
epistémica eurocéntrica en desmedro de los pueblos no occidentales. Es 
Medio Oriente para los europeos en su camino al Oriente, no así para los que 
viven en la zona desde antaño que la denominan como Al Magreb, porque 
geográficamente es el Occidente, donde ellos ven que se pone el sol.



111

 15 La categoría de naturaleza es una creación social, distinta en cada momento socio histórico, cambiante de 
acuerdo a cómo los seres humanos se vinculan con su entorno. También se determina socialmente qué se considerará 
naturaleza, y qué deja de serlo cuando es artificializado (Cronon, 1995). La naturaleza resulta ser una categoría propia 
de los seres humanos. La inversa no existe: el concepto de ser humano no es una subcategoría de la naturaleza. La 
Perspectiva Ambiental del presente Diseño Curricular contiene las miradas sobre la naturaleza que sostienen las 
concepciones indígenas,  campesinas y de los pueblos orientales. En ellas se presta atención, tanto a los conceptos 
sobre el entorno que poseen esos grupos como a las formas de relacionarse con el ambiente. En estas aproximaciones, 
el ser humano vuelve a ser un elemento más dentro de la naturaleza, y en varias de ellas se pone en discusión el 
binarismo dicotómico que la separa del ser humano. Ejemplo de ello, es la cosmovisión mapuce en la que la coexistencia 
no sólo es entre culturas, sino también entre los animales, las plantas, las piedras.

China fue para los europeos una potencia 
política y cultural, pero también una potencia 
económica. China había sido hasta el siglo XVIII 
la mayor potencia productora de mercancías. 
Con el descubrimiento de América, Europa, 
hasta entonces de significación periférica, 
se siente llamada a ocupar un nuevo rol en la 
constelación geopolítica mundial. Los metales 
extraídos de América permitían que España, y 
con ella toda Europa, comprara las mercancías 
del mercado chino.

Al mismo tiempo, se puede afirmar que otros 
tantos inventos atribuidos a la innovación tecno-
lógica de la revolución industrial inglesa, fueron 
elaborados por artesanos que buscaban solu-
cionar problemas que se les presentaban en sus 
tareas cotidianas. Muchos y muchas de ellos mu-
rieron en la miseria y el olvido, mientras que sus 
innovaciones pasaron a la historia patentados por 
algún burgués que capitalizó el rédito.

El proceso de la revolución industrial 
en Inglaterra

El impacto de este proceso sociohistórico ace-
leró cambios fundamentales en la economía y en 
los modos de vida del mundo occidental, adoptan-
do innovaciones tecnológicas que se aplicaron a 
la organización del taller, al trabajo productivo de 
los trabajadores y las trabajadoras en las nuevas 
industrias, así como también a los cambios en la 
organización de los territorios y el acceso a la biodi-
versidad de los mismos.

Los cambios agrarios fueron notables ya que 
mutaron las formas de acceso a la tierra. En Ingla-
terra, la privatización se logró fundamentalmente 
a través de cercamientos, un fenómeno asociado 
con la expropiación del campesinado de sus bienes 
comunes. La expropiación de los bienes comunes, 
implicó un cambio de concepción en la relación de 
campesinos y campesinas con y en la naturaleza 
(habiéndose considerado parte de la misma, a par-
tir de este momento comienzan a sentirse extraña-

dos de ella). Los procesos de explotación y expolia-
ción que rompen con los mecanismos ecológicos 
y culturales convierten a la naturaleza en una 
mercancía más del sistema capitalista, patriarcal y 
colonial, con una lógica que sitúa a la naturaleza15 
como mercancía.

El cercamiento era un término técnico que 
indicaba el conjunto de estrategias que usaban 
los lores y los terratenientes ingleses para eliminar 
la propiedad comunal de la tierra y expandir sus 
propiedades. Se refiere, sobre todo, a la abolición 
del sistema de campo abierto, un acuerdo por el 
cual los aldeanos y las aldeanas poseían parcelas 
de tierra no colindantes en un campo sin cercas. El 
cercado incluía también el cierre de las tierras co-
munes y la demolición de las chozas de quienes no 
tenían tierra, pero podían sobrevivir gracias a sus 
derechos consuetudinarios. También se cercaron 
grandes extensiones de tierra para crear reservas 
de venados, y aldeas enteras fueron derribadas 
para cubrirlas de pasto.

No puede decirse, entonces, que la separación 
del trabajador y la trabajadora de la tierra, con el 
despojo que eso significa, y el advenimiento de una 
economía capitalista  monetaria, fueran la culmi-
nación de la lucha que habían librado los siervos me-
dievales para liberarse de la servidumbre. No fueron 
los trabajadores —mujeres u hombres— quienes fue-
ron liberados por la privatización de la tierra. Lo que 
se “liberó” fue capital, en la medida en que la tierra 
estaba ahora “libre” para funcionar como medio de 
acumulación y explotación, y la naturaleza comienza 
a ser percibida como un instrumento a expoliar y ex-
propiar.  La separación de los  trabajadores y las tra-
bajadoras de sus medios de producción y su nueva 
dependencia de las relaciones capitalistas moneta-
rias significó también que el salario real podía ahora 
reducirse, al mismo tiempo que el trabajo femenino 
podía devaluarse todavía más con respecto al de los 
hombres por medio de la manipulación monetaria. 
No es una coincidencia, entonces, que tan pronto 
como la tierra comenzó a privatizarse, los precios de 
los alimentos, que durante dos siglos habían perma-
necido estancados, empezaran a aumentar.



112

La reconfiguración de la organización
social del trabajo

Como ya se mencionó con anterioridad, la na-
rrativa eurocéntrica ha  dado un gran protagonismo 
en la Revolución Industrial Inglesa  a la tríada de la  
máquina de vapor, la  mecanización y el ferrocarril 
como factores indispensables de este proceso so-
ciohistórico y la expansión, por tanto, del capitalis-
mo, el colonialismo y el patriarcado.  Pero lo cierto 
es que estas maquinarias tuvieron un uso gradual 
ya que tenían que ver con la aprehensión de su uso. 
La herramienta era el instrumento de excelencia 
del taller artesanal, y la máquina, a medida que se 
va perfeccionando, lo será de la manufactura reali-
zada en las fábricas. La necesidad de aumentar la 
productividad para proveer a los mercados, incor-
pora nuevos adelantos tecnológicos que van de 
la mano con la transformación de la organización 
del trabajo.  Las hilanderas que usaban la Jenny en 
sus casas con la mula, deben ir a las fábricas. Los 
tejedores y las tejedoras que hasta ese entonces 
usaban la lanzadera volante en su domicilio, deben 
marchar a las fábricas, donde se instalan los telares 
mecánicos. Y ello es producto de que, en cada uno 
de los dos rubros principales de la producción tex-
til, tejido e hilado, las nuevas máquinas multiplican 
la productividad de la mano de obra, con lo cual, 
también, eliminan, de un solo golpe y dramática-
mente, la competencia del trabajo domiciliario. 

Esta organización del trabajo capitalista refleja 
una serie de transformaciones. Uno de los principa-
les cambios que tuvieron que atravesar los obre-
ros y las obreras fue la adaptación a una forma de 
trabajo diaria, regular, ininterrumpida y, sobre todo, 
con una disciplina instaurada en el espacio fabril, 
y la incorporación del dinero. El tipo de vida de 
los obreros y las obreras quedó documentado en 
numerosas fuentes de la época, permitiendo visua-
lizar la nueva organización de los barrios obreros y 
su deplorable situación frente a una acumulación 

desmesurada por parte de los patrones indus-
triales. Si al obrero y a la obrera no los mataba la 
fábrica, ya que la jornada laboral podía ser de hasta 
18 horas, podían morir de hambre o tuberculosis 
producto de la mala alimentación y las terribles 
condiciones sanitarias de las ciudades.

La adaptación al disciplinamiento que se impo-
nía en las fábricas no fue tan simple. El régimen de 
trabajo se caracterizaba por la aplicación de multas 
y castigos. En las fábricas de algodón de Manches-
ter, trabajando en ambientes totalmente cerrados 
y a más de treinta grados centígrados de tempe-
ratura para favorecer el tratamiento de las telas, 
no se les autorizaba a los obreros y obreras a usar 
agua para refrescarse o beber, excepto durante los 
treinta minutos de descanso que cortaban la larga 
jornada laboral.

Proletarios del mundo unidos!!!: del 
luddismo al sindicalismo.

La disciplina fabril no fue aceptada sin resis-
tencias y el rechazo a las formas de explotación 
fue manifestado a partir de la destrucción de 
máquinas. A este movimiento que, en sus mo-
mentos de auge, se extendió entre 1810 y 1820, 
se lo denominó luddismo 16. Fueron los obreros y 
las obreras del ramo textil (calceteros/as, teje-
dores/as, hilanderos/as y demás) quienes ini-
ciaron el movimiento. Se destruyeron enormes 
cantidades de máquinas, entre los que se con-
taban numerosísimos telares para hacer medias 
que habían sido readaptados para una produc-
ción de calidad inferior. Controlar los instrumen-
tos de producción o destruirlos era una idea que  
exaltaba la imaginación popular y proporcionaba 
a los luddistas un apoyo unánime.  Era una forma 
de resistencia obrera contra la introducción de 
maquinaria que prescindía de obreros y la de-
gradación técnica de la producción (baratijas y 
piezas montadas a las apuradas).

 16 Toma ese nombre a partir de escritos que se hacían llegar a los dueños de 
las fábricas para que retiraran las maquinarias y en su lugar ocuparan más obreros; 
como dichos escritos iban firmados por un tal “Ned Ludd, general del ejército de 
los pobres”, el movimiento destructor de máquinas tomó el nombre luddista.



113
17 Es el nombre inglés que literalmente significa “cerrar y dejar fuera” y 

sirve para designar la decisión empresarial de paralizar una fábrica o una 
actividad económica entera, en respuesta negativa a reclamos obreros o 
para rechazar determinadas políticas públicas.

Antes de las sublevaciones luddistas, había 
existido entre los obreros y obreras textiles una 
tradición que pretendía organizar sindicatos. 
La organización obrera sindical será un largo 
camino de avances y retrocesos. Los primeros 
movimientos obreros de resistencia aparecen 
como protesta por los bajos salarios que se 
pagan en los talleres manufactureros.  Luego 
de la ofensiva contra las máquinas, comienza la 
organización obrera con los primeros sindica-
tos. La organización de los mismos, no fue tarea 
sencilla ya que en 1791 se había aprobado la 
“Ley de Chapelier”, que prohibía toda organiza-
ción obrera o patronal y se desaprueba tanto la 
huelga como el lockout 17,pero las penas diferían 
mucho según los infractores sean obreros o 
patrones. Esta ley establecía que los convenios 
debían ser libres de individuo a individuo, es 
decir, entre patrón y obrero cuando se fijaba el 
jornal de pago. 

De esta forma, llegamos a una conformación 
social, donde unos tienen y otros trabajan para 
aquellos que tienen. Los obreros y las obreras 
ya no tenían acceso a las tierras comunes, hace 
tiempo habían sido expulsados y expulsadas 
producto de los cercamientos y carecían del 
acceso a los medios de producción, no poseen 
otro medio de vida que su fuerza laboral, la cual 
ofrecen al empresario capitalista. Esta es la base 
del conflicto capital-trabajo. La relación que se 
establece a partir de este momento es totalmen-
te asimétrica, los empresarios se han apropiado 
de los medios de producción, territorios, maqui-
narias, herramientas, fábricas, técnica y ciencia. 
Esto hace que los trabajadores, para poder so-
brevivir, tengan que vender su fuerza de trabajo 
a cambio de un salario. A esta situación se llegó, 
con la necesaria e imprescindible actuación del 
Estado que con sus leyes sienta las bases legales 
de lo que se conoce como sistema capitalista, 
colonial y patriarcal. 

La base del sistema es una lucha de inte-
reses antagónicos entre dos clases sociales 
fundamentales: los empresarios capitalistas, 
que conformaron lo que se llamó la burguesía 
y los proletarios y proletarias ahora denomina-
dos obreros y obreras. Esta lucha dará lugar al 
movimiento obrero y sus formas organizativas: 
mutuales, cooperativas, sindicatos de oficio, sin-
dicatos por ramas industriales, partidos políticos 
propios, instituciones educativas, culturales y 
deportivas propias. 

El secreto del capitalismo: la plusvalía

Como sistema social de dominación, el capi-
talismo descansa en la extracción de plusvalía. 
La misma se obtiene por parte del capitalista 
mediante el pago de un salario que retribuye, NO 
el trabajo realizado por el obrero, sino su fuerza 
de trabajo. La diferencia consiste en que durante 
la jornada laboral (en las mejores condiciones, 
8 horas diarias) el obrero y la obrera producen 
un valor determinado que siempre será superior 
al salario recibido. Si el obrero produce durante 
8 horas un valor de 10 pesos, el salario recibido 
siempre será inferior a ese valor producido, será 
entre 1 y 9 pesos. La diferencia entre ese valor 
producido y el salario recibido, recibe el nom-
bre de excedente, plusvalor, y el capitalista se 
la queda por ser el dueño del medio de produc-
ción. Esto se llama explotación. El salario, bajo 
el capitalismo, tiene como finalidad, permitir la 
reproducción material de la fuerza de trabajo del 
obrero, y esa relación social de producción en-
tre capitalista y obrero, aunque se realice en las 
mejores condiciones laborales y con los mejores 
salarios, es siempre una relación de explotación, 
ya que descansa en la extracción de plusvalía.



114

La extracción de plusvalía que hace el capitalista 
puede ser relativa o absoluta: es relativa cuando en 
la misma jornada laboral, el obrero produce más 
valor que antes como producto de inversiones téc-
nicas que ha hecho el capitalista. Hay un mayor va-
lor producido por el obrero pero como resultado de 
una inversión que hizo el capitalista que va a amor-
tizar en el tiempo. Y la plusvalía es absoluta cuando 
el valor producido por el obrero aumenta como 
resultado de un aumento en la cantidad de horas 
trabajadas. En los inicios de la revolución industrial 
inglesa, el capitalismo logró imponer la plusvalía 
absoluta con jornadas laborales que llegaban hasta 
las 16 u 18 horas diarias, pero en la medida que los 
obreros empezaron a organizarse colectivamen-
te para luchar por mejores salarios y condiciones 
laborales, la plusvalía absoluta cedió su lugar a la 
plusvalía relativa. Desde entonces, el predominio 
de una u otra plusvalía depende siempre de la rela-
ción de fuerzas entre capitalistas y obreros.

Por ello, bajo el capitalismo, el valor de una 
mercancía se establece por el tiempo socialmente 
necesario para su producción en las condiciones 
técnicas medias de la época, e importa saber que 
en el proceso productivo, el único que agrega valor 
es el trabajo vivo (el trabajador).

El sustrato disciplinario del capitalismo

El sistema capitalista-colonial/moderno y pa-
triarcal necesitó del disciplinamiento de los cuer-
pos de hombres, mujeres y niños. Para ello, y en la 
misma temporalidad, junto con la fábrica se desa-
rrollan una serie de instituciones que responden a 
los mismos modelos y principios de funcionamiento 
de la fábrica-prisión: instituciones de tipo pedagó-
gico como las escuelas, los orfanatos, los centros 
de formación; instituciones correccionales como la 
prisión o el reformatorio; instituciones que son a un 
tiempo correccionales y terapéuticas como el hos-
pital y el hospital psiquiátrico. Todas ellas se con-
vierten en instituciones de "secuestro" en la medida 
que pasan a controlar el tiempo-vida tendiente 
a aumentar las fuerzas del cuerpo en términos 
económicos de utilidad y disminuir, esas mismas 
fuerzas, en términos políticos de desobediencia. 
Todas esas instituciones, fábrica, escuela, hospital, 
reformatorio, prisión, psiquiátricos, entre otras, tie-
nen el sentido de ser y estar para controlar, vigilar y 
normalizar, cuando no, castigar, esos cuerpos. 

Todas estas instituciones desarrollan tecnolo-
gías de poder que sirven para garantizar el ordena-
miento de las multiplicidades humanas que están 
insertas en este nuevo reordenamiento social de 
los trabajos. Como parte de ese disciplinamiento 
impuesto y generalizado,  se observa la presencia y 
conjunción de varios ciclos disciplinarios:

C.S.PyE. 2022



115

La economía política clásica, en su versión 
hegemónica, ha estudiado las formas de la vida 
social sin considerar su desarrollo histórico real, 
por lo que, los procesos sociales, son tomados 
como dato y punto de partida sin indagar en 
las determinaciones socio-históricas que han 
intervenido en la génesis de esos procesos. El 
silenciamiento de esas determinaciones produ-
ce el efecto de naturalizar un estado de cosas 
existente, por caso, el capitalismo como siste-
ma social y económico. Lejos de ser un estado 
de cosas dado de una vez y para siempre, lejos 
de ser la estación terminal de la humanidad, 
el capitalismo es un producto histórico. Como 
sistema social y económico a escala mundial, 
el capitalismo descansa en la separación de los 
productores directos de los medios de produc-
ción, mediante la conjunción de varios procesos 
históricos aunados por la lógica de la acumu-
lación privada: la conquista de Abya Yala1 y el 
extractivismo de los metales preciosos; la apro-
piación privada de las tierras comunales me-
diante el cercamiento de las mismas en buena 
parte de Europa occidental; la “caza de brujas”2 
y la expropiación de los saberes populares en 
manos de las mujeres; el comercio trasatlánti-
co de seres humanos convertidos en esclavos. 

Estos procesos resultaron en la conformación 
de un mercado mundial asentado en la violencia 
del capital para imponer las condiciones que 
hicieran posible esa separación de los produc-
tores directos de los medios de producción. Y la 
conformación de ese sistema-mundo que es el 
capitalismo, reforzó el patriarcado3 como siste-
ma de dominio y opresión del varón sobre la mu-
jer, al tiempo que se invistió del carácter clasista 
y colonialista que lo caracteriza. En ese siste-
ma-mundo patriarcal, capitalista y colonial, el 
pasaje del capitalismo comercial al capitalismo 
industrial hace 250 años, terminó por consolidar 
nuevas relaciones de producción que conforman 
a las clases sociales  en el capitalismo. 

Las clases sociales se constituyen alrededor de 
los medios de producción, aunque sus relaciones y 
prácticas trascienden la esfera económica propia-
mente dicha. Alrededor de los medios de produc-
ción, sus poseedores se constituyen como clase 
propietaria y quienes trabajan en ellos se consti-
tuyen como clase trabajadora. Esas relaciones de 
producción son las que, inicialmente, constituyen a 
las clases como tales, y no se pueden pensar una 
sin la otra. Porque incluso, clases sociales como 
el campesinado (ya sea como propietario o arren-
datario) o artesanado independiente, o pequeños 

*				 
						      Sobre clases
sociales, Estado y
c a p i t a l i s m o

 1 Abya Yala en la lengua del pueblo Cuna significa “tierra madura”, “tierra viva” o “tierra que florece” y es sinónimo 
de América. El pueblo Cuna es originario de la sierra Nevada, al norte de Colombia; habitaba la región del golfo de 
Urabá y de las montañas de Darién y actualmente vive en la costa caribeña de Panamá, en la comarca de Kuna Yala (San 
Blas). La expresión Abya Yala es empleada por los pueblos preexistentes a los estados-nación para autodesignarse 
en oposición a la expresión “América”. Aunque los diferentes pueblos que habitan el continente atribuyen nombres 
propios a las regiones que ocupan -Tawantinsuyu, Anauhuac, Pindorama- la expresión Abya Yala viene siendo cada vez 
más usada por ellos con el objetivo de construir un sentimiento de unidad y pertenencia político-territorial. La primera 
vez que se utilizó con esos fines políticos fue en la II Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas 
de Abya Yala, realizada en Quito en el 2004 (en la I Cumbre, realizada en México en el 2000 la expresión Abya Yala 
todavía no aparecía, como puede apreciarse en la Declaración de Teotihuacan donde se presentan así: “los Pueblos 
Indígenas de América reafirmamos nuestros principios de espiritualidad comunitaria y el inalienable derecho a la 
Autodeterminación como Pueblos Originarios de este continente”. A partir de 2007, en la III Cumbre Continental de 
los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala realizada en Guatemala, no sólo se autoconvocaron como Abya 
Yala sino que resolvieron constituir una Coordinación Continental de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas de Abya 
Yala. Esto implica no sólo un cambio de nombre sino también la presencia de otro sujeto enunciador del discurso hasta 
entonces callado y sometido en términos políticos: los pueblos preexistentes a la conquista. Abya Yala se configura, 
por lo tanto, como parte de un proceso de construcción político-identitario en que las prácticas discursivas cumplen un 
papel relevante de descolonización del pensamiento.  (Resolución 1463/18, página 72).



116

El primer ciclo disciplinario fue el panóptico, si-
guiendo el principio de una gran visión que organi-
za el espacio productivo de modo tal que se centra 
en la posibilidad de que cientos de cuerpos, gestos 
y movimientos sean supervisados por una “gran vi-
sión” (la del capataz, supervisor, etc). Su eficacia se 
liga tanto a lo que efectivamente esa mirada pueda 
abarcar, como a los efectos potenciales que pueda 
suscitar en las conductas de los observados.

El ciclo disciplinario maquínico es aquel que se 
desarrolla a partir de la introducción en las fábricas 
de innovaciones tecnológicas que llevan a los obre-
ros y a las obreras a tener que adecuar sus gestos 
y movimientos al ritmo que impone la máquina. Es 
una disciplina más intensa, regular e impersonal.

El ciclo disciplinario extensivo, es aquel que 
sobreviene a principios del siglo XX a partir de una 
racionalidad capitalista que permite una produc-
ción estandarizada y masiva, que requiere, a su 
vez, de un consumo también masivo. El obrero se 
convierte, entonces, en consumidor, previo aumen-
to salarial que recibirá si guarda una determinada 
disciplina de vida más allá del ámbito fabril. 

Y se puede sumar otro ciclo disciplinario: la auto-
disciplina. Esta surge desde mediados de la década 
del ‘70 del siglo pasado con el llamado modelo to-
yotista de producción en el que el trabajo en células 
(de tres a ocho personas), la polivalencia laboral (el 
saber hacer varias tareas) y los premios o descuen-
tos salariales a la célula (según la productividad de 
la misma), actúan como un importante sustrato de 
autodisciplina laboral. Es decir, la disciplina acá no 
viene de afuera, sino que es desarrollada por los 
propios trabajadores entre ellos mismos.

Cabe señalar que, más allá de su aparición y 
desarrollo en tiempos históricos distintos, estos 
ciclos disciplinarios se superponen e interactúan 
entre ellos, en grados variables de preponderancia 
de uno sobre otro, según sea la relación de fuerzas 
establecida entre capitalistas y trabajadores.

La pluriversalidad18 como potencia, como 
horizonte: re-mirar la Revolución Industrial 
Inglesa para soñar mundos otros

Construir una mirada pluri-versal de la organi-
zación de los pueblos y las sociedades permitirá 
que en las aulas, ocupen un tiempo y un espacio lo 
que ha sido negado, invisibilizado, cuando no, ase-
sinado. Ponerse lentes multicolores posibilitará 
re-mirar la revolución industrial inglesa y recupe-
rar una genealogía otra, la de subjetividades políti-
cas que resisten al capitalismo y sus prácticas ge-
nocidas y ecocidas, y que ponen en tensión al “yo 
conquistador”, mostrando que Otros mundos son 
posibles. Genealogías que se  presentan como 
devenires posibles, como devenir emancipatorio 
de las subalternidades que conjugan cuestiones 
de clase, color y género.

 18 Llevar la diversidad epistémica al canon del pensamiento para crear un 
pluri-verso de significados y conceptos, donde la conversaciòn inter-epistémica 
entre muchas tradiciones epistémicas produzca nuevas definiciones de antiguos 
conceptos e invente conceptos pluriversales donde “todos definamos para 
todos” (pluri-verso) en lugar de “uno para todos” (uni-verso). en Grosfoguel, 
R. (2013). Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y los 
cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI. Recuperado en http://www.
revistatabularasa.org/numero-19/02grosfoguel.pdf. 



117

comerciantes, o pequeños proveedores de servi-
cios independientes, entre otros, solo desarrollan 
sus intereses particulares como clase o fracción de 
clase en el intercambio mercantil (cualquiera sea la 
forma que adopte) con otras clases sociales.

Las clases sociales son conjuntos de personas 
que se diferencian y relacionan con otros conjun-
tos de personas a partir de la forma de participar 
en relaciones sociales de producción.  Pero  no se 
trata de personas individuales sino de conjuntos 
que adquieren características supraindividua-
les constituyendo sujetos colectivos en relación 
a otros sujetos colectivos. Y acá, es importante 
señalar que las relaciones sociales de producción 
son procesos socioculturales complejos y no pue-
den ser reducidos a aspectos económicos exclusi-
vamente. Por lo mismo, las relaciones de produc-
ción no son exclusivamente económicas sino que 
son prácticas culturales de carácter histórico.  Es 
cierto que ocurren en el ámbito del sistema econó-
mico, pero éste no constituye una región separada 
de lo político y lo social. Por lo mismo, las clases 
sociales adquieren su identidad colectiva y se dife-
rencian entre sí, inicialmente  por sus relaciones de 
producción, pero es en las luchas político-cultu-
rales donde dichas identidades terminan de con-
formarse, se afirman y/o transforman. Por ello, el 
concepto de clases sociales es una categoría rela-
cional y no puede ser reemplazada por el concepto 
de estrato social que es una categoría gradacional.  
Las clases y la estratificación social existen en las 
sociedades clasistas pero la primera no puede ser 
reemplazada por la segunda. Al mismo tiempo, al 
interior de las clases sociales y como parte de su 
propia constitución, tienen lugar desiguales rela-
ciones de género, color, etarias, que subordinan a 
mujeres, migrantes, jóvenes, disidencias sexuales, 
entre otras situaciones y condiciones, al momento 
de entablar relaciones de producción.

El sustrato común de las relaciones entre las 
clases sociales está dado por el “olvido” de las 
violencias constitutivas que condujeron a la pro-
piedad de los medios de producción en manos de 
una minoría y una mayoría que se encuentra “libre” 
para vender su fuerza de trabajo en el mercado. 
Mayorías trabajadoras que, desprovistas de me-
dios de producción, sólo tienen la posibilidad de 
subsistir mediante la venta de esa fuerza de trabajo 
ahora convertida en mercancía (Una mercancía 
como cualquier otra, aunque con una particularidad 
fundamental para el capitalismo: es una mercancía 
productora de valor). Esa es la relación contractual 
que se establece entre el propietario y el trabajador, 
una  relación libre en el sentido que no hay coerción 
física en dicha relación. A diferencia de  socieda-
des anteriores, en el capitalismo la coerción física 
directa se encuentra separada del proceso inme-
diato de explotación y se ubica en una instancia 
diferente: el Estado. En las sociedades capitalistas, 
la coacción económica (el tener que vender nues-
tra fuerza de trabajo, sí o sí, para subsistir) parece 
hacerse invisible al localizarse en las relaciones 
económicas de un mercado “libre”.  Esa cristaliza-
ción económica del trabajo como actividad aparen-
temente libre que se compra y se vende,  no puede 
dejar de reproducirse incesante y cotidianamente 
como práctica social invertida antes,  durante y más 
allá de la esfera económica propiamente dicha. 
Es una relación social invertida ya que,  en ella,  el 
trabajo aparece como dependiente del capital y,  a 
decir verdad,  en esa relación social que es el capi-
tal,  éste es la variable dependiente del trabajo vivo.  
El capital sólo existe en el trabajo y a través del 
trabajo.  De los dos términos,  el único que puede 
aspirar a la autonomía es el trabajo. Pero esto sólo 
alcanza a ser percibido por los trabajadores cuando 
fruto de sus luchas y experiencias comunes contra 
el capital, en procesos revolucionarios, se transfor-

 2 El período de la caza de brujas abarcó casi cuatro siglos (desde el siglo XIV al XVII) desde sus inicios en Alemania 
y su reproducción en buena parte de Europa, llegando a África y Abya Yala. ¿De qué delitos acusaba la Iglesia, tanto 
católica como protestante, a estas mujeres al punto de haber llevado a la hoguera a trescientas mil de ellas tan sólo en 
Europa? de poseer conocimientos médicos y ginecológicos, de organizarse colectivamente y de poseer una sexualidad 
femenina que ponía en discusión la primacía masculina. Para ello, y durante tres siglos, los inquisidores católicos y 
protestantes, tuvieron como guía política el libro Maleficarum Malleus o “Martillo de brujas” escrito en 1484 por  los 
reverendos Kramer y Sprenger.

3 El patriarcado constituye un sistema de dominación que subordina a las mujeres, a niños y niñas y a los grupos 
minorizados. Debe entenderse como un sistema y dispositivo intersectado por variables económicas, raciales, culturales 
y religiosas, entre otras. De la mano del contrato sexual, aparece la restricción a la libertad de elección de la sexualidad. 
Así, la heterosexualidad se constituye en palabras de Rich (1996) “como una institución política que disminuye el poder de 
las mujeres”. La clave para entender la obligatoriedad de la heterosexualidad es el castigo y el disciplinamiento sobre los 
cuerpos cuya sexualidad es disidente para el orden social imperante.   (Resolución 1463/18 p.81).



man de clase en sí en clase para sí (el pasaje de las 
demandas económicas a la capacidad y voluntad 
política de terminar con el régimen del capital). 

En ese sentido, la relación social del capital 
es imposible sin la reproducción de la fuerza de 
trabajo como mercancía,  lo que supone un ejer-
cicio impersonal de la dominación. La necesidad 
de garantizar la dominación de una clase sobre 
otra bajo la apariencia de neutralidad, da lugar a 
la particularizacion del Estado como una institu-
ción que, aparentemente, funciona desde fuera 
de las relaciones sociales. Y para ello, resulta 
fundamental la separación entre lo económico y 
lo político, que es privativo del capitalismo.  Cla-
ro está, esta separación nunca es completa ya 
que sería incompatible con la reproducción de 
las relaciones sociales capitalistas puesto que, 
la homeostasis del sistema, se garantiza por el 
ejercicio del poder político por parte de la clase 
dominante a través del Estado. Es, sobre todo, 
en momentos de alzas revolucionarias por parte 
de las clases trabajadoras y la clase dominante 
corre riesgos de perder el poder político, cuan-
do esa separación entre economía y política se 
revela como una ficción. Es cuando el Estado 
interviene como lo que es, una forma que asume 
la propia relación social capitalista, develando 
su naturaleza de clase.

Por tanto, el Estado es constitutivo de la socie-
dad burguesa,  no viene desde afuera ni a poste-
riori. La génesis del Estado forma parte del mis-
mo proceso en el cual se establece la relación 
social del capital y, por tal motivo, está atrave-
sado por la contradicción fundamental de dicha 
relación social. El Estado, por tanto,  no interviene 
en la sociedad burguesa, es más bien,  la fuerza 
organizada de la sociedad burguesa y como tal,  
intenta asegurar la reproducción de las relacio-
nes sociales en formas no conflictivas, política-
mente  direccionadas y legalmente controladas. 
Es decir, bajo formas “civilizadas” de violencia. Es 
a través del Estado que la burguesía actúa colec-
tivamente y ejerce el poder. Y para ello, desarrolla 
instituciones judiciales, políticas, penales, edu-
cativas, culturales, entre otras, que serán tanto 
más eficientes cuantos mayores grados de cohe-
sión política logren en torno al capitalismo como 
estación terminal de la humanidad (más allá del 
ejercicio represivo de las propias instituciones). 
De esto no debiera deducirse que, ni reducirse a, 
el Estado como un mero instrumento político ni 
como una institución establecida por el capital, 
sino más bien, como una forma especial de la 
existencia social del capital,  como algo funda-
mental en el proceso de reproducción social del 
capital. Y al mismo tiempo, el Estado también es 
una condensación material de relaciones de fuer-
zas sociales, es decir, las luchas y las relaciones 
de fuerzas entre las clases están presentes en 
los aparatos estatales.

118 4 Ver texto en el manual sobre Revolución de Haití.
5 Ver texto en manual sobre Revolución Rusa.
6 Ver texto en manual sobre Revolución Mexicana.



119

Así se observa, por ejemplo, en la Revolución 
de Haití4, cuando el alzamiento revolucionario de 
los esclavos negros llevó, en principio, a que la 
clase propietaria de las plantaciones intentara 
ampliar ciertos derechos legales y políticos a los 
mulatos para evitar que éstos se plegaran a las 
demandas de los esclavos. Esto mismo, permi-
te observar el comportamiento políticamente 
pendular de los mulatos que, como clase social 
integrada fundamentalmente por artesanos, 
pequeños comerciantes y proveedores de servi-
cios varios, está más ligada económicamente a 
la clase que domina el Estado que a los esclavos 
negros. Pero ello no obsta para que, de la renuen-
cia inicial a sumarse a la revolución negra, pasen 
posteriormente a cumplir un papel significativo 
en términos político-militares para el triunfo de 
las masas esclavas que culmina con la indepen-
dencia política de Haití.

O el caso de la Revolución Rusa,5 donde se 
observa cómo el accionar de las clases obreras y 
campesinas logran en febrero del ’17 la caída del 
zarismo y un cambio en el dominio del Estado, 
más no de su naturaleza de clase ya que el mis-
mo sigue estando en manos de la clase propieta-
ria (aunque con mayor injerencia de la burguesía 
propiamente dicha y menor de la aristocracia 
terrateniente). Será recién en octubre cuando 
la clase obrera organizada políticamente en el 
Partido Bolchevique, con el apoyo de las masas 
campesinas, tome el poder político y proceda a 
un cambio en la naturaleza misma del Estado que 
acompañará los cambios en las relaciones socia-
les de producción a partir de poner fin a la pro-
piedad privada de los medios de producción.

O en la Revolución Mexicana,6 donde es dable 
observar cómo las luchas del campesinado, 
especialmente en el sur del país, logran derribar 
estructuras socioeconómicas de explotación 
de larga duración asentadas en el latifundio, y 
proceden a desarrollar nuevas relaciones so-
ciales de producción de carácter colectivo. La 
posibilidad de que el campesinado articulara 
sus demandas y realizaciones a las reivindica-
ciones de la clase obrera en un proyecto político 
que trascendiera los intereses sectoriales, llevó 
al Estado mexicano dominado por la burguesía, 
al doble juego político de: la represión estatal a 
las experiencias de las clases campesinas que 
habían puesto fin a la propiedad privada de la 
tierra y, con ello, a la explotación de las mayorías 
campesinas por una minoría de propietarios; y la 
incorporación de demandas obreras y campe-
sinas que serán encausadas institucionalmente 
mediante políticas estatales que, en muchos 
casos, darán respuestas satisfactorias a dichas 
demandas sin que el carácter de clase capitalis-
ta del Estado se modifique.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



MANUAL. C.S.PyE.		  2 0 2 2
DISEÑO CURRICULAR ESCUELA
S E C U N D A R I A , N E U Q U É N

París
Rojava
↘

Túpac
Amaru.

120



La Comuna de París.

Rojava: la Revolución 
que está siendo.

La Conquista, la caza de Brujas 
y la Acumulación Originaria.

La Rebelión de 
Túpac Amaru.

* Filosofías Otras para 
una Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas 
decoloniales y 
emancipatorias  

121Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



122 C.S.PyE. 2022

DE CUANDO
LOS 

TRABAJADORES
TOMARON

EL CIELO POR
ASALTO:
LA COMUNA DE

PARÍS 



123

Hubo un antecedente heroico, bello y 
trágico de la Revolución Rusa de 1917: fue el de 
la Comuna de París en 1871.

Desde julio de 1870, Prusia había entrado en 
guerra con Francia, lo que había llevado a que to-
dos sus habitantes en condiciones de empuñar las 
armas se hubieran enrolado en la Guardia Nacional. 
Luego de sucesivas derrotas militares, en marzo de 
1871 la burguesía francesa capitula ante el ejército 
prusiano y procura desarmar a los batallones obre-
ros, decisión que es rechazada por los trabajadores 
y sectores populares de París. El 18 de marzo, ante 
el intento del gobierno por retirar los cañones que 
protegían París, tiene lugar una movilización po-
pular que impide que se lleven los cañones. Hasta 
los propios soldados, en lugar de volverse contra 
los obreros, disparan contra sus propios generales. 
Ante esta situación de rebelión popular, y protegi-
do por el ejército prusiano, el gobierno francés se 
traslada a Versalles. Ese día, el 18 de marzo de 1871, 
comenzaba La Comuna de París.

El gobierno francés instalado en Versalles, 
representante político de la burguesía, decide 
entonces acordar con la burguesía prusiana. Es 
decir, dos burguesías nacionales, la prusiana y 
la francesa, que hasta ayer estaban enfrentadas 
en el campo de batalla, deponen sus diferencias 
y acuerdan unificar esfuerzos y recursos para 
derrotar al pueblo parisino. A tal punto llega este 
acuerdo, que los soldados franceses presos de 
Prusia como resultado de la guerra, son liberados 
a efectos de sumarse a un ejército que ahora es 
binacional para enfrentar a La Comuna.

Lo primero a observar es cómo, las burguesías 
nacionales dominan políticamente y explotan 
económicamente un determinado territorio de 
carácter nacional y se enfrentan en el campo de 
batalla (con ejércitos integrados por trabajadores 
vestidos de soldados) para incrementar y ganar 
beneficios en el mercado mundial. Pero cuando 
sus intereses de clase social dominante peligran 
por la insurrección del pueblo (como acontece 
en París) olvidan su carácter nacional y unen sus 
intereses contra su enemigo común: el proleta-
riado. Es lo que sucede con la burguesía francesa 
en este caso: se está prisionero del enemigo, se 
han perdido territorios a manos del invasor, pero 
lo que no está dispuesta a perder es su domina-
ción de clase sobre el pueblo parisino. Y si para 
ello tiene que rendirse, confraternizar y luego 
aliarse al enemigo nacional (Prusia) para enfren-
tar a su enemigo de clase que son los obreros, lo 
hace sin remordimiento alguno. Para toda clase 
dominante, de lo que se trata es de conservar su 
dominio de clase aunque eso sea a costa de “la 
patria”, de “la nación”.

Mientras tanto, el gobierno de la Comuna de 
París tuvo un carácter internacionalista, estuvo 
integrado por trabajadores de diferentes naciona-
lidades, mayoritariamente obreros y jóvenes. Y a 
pesar de las numerosas corrientes políticas que 
anidaban a su interior, la Comuna fue un muy buen 
ejemplo de deliberación popular y resoluciones 
comunes que se llevaron adelante como colec-
tividad en defensa y representación del pueblo 
todo, más allá de las posiciones de las tendencias 
políticas a su interior.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



124

¿QUÉ FUE LA COMUNA?

En francés, el término significa “municipalidad 
local”. El 26 de marzo de 1871, una semana des-
pués de haber impedido que se llevaran los caño-
nes de París, el sufragio universal (votan hombres 
y mujeres) elige un concejo municipal. El mismo 
está compuesto por casi la mitad de obreros, y 
el resto periodistas, médicos, abogados y con-
tadores y su composición es internacionalista: si 
bien la mayoría ha nacido en Francia, también hay 
miembros de ese concejo municipal elegido que 
han nacido en Polonia, Alemania, Rusia, Bélgica. 
Una primera cuestión entonces: lo que impor-
ta no es la nacionalidad de la persona, sino los 
intereses sociales que representa. El planteo acá 
es que los trabajadores no deben dividirse por su 
lugar de nacimiento sino por sus intereses comu-
nes que son los de organizarse colectivamente 
contra el capitalismo. 

En materia de seguridad

El primer decreto de la Comuna fue la elimi-
nación del ejército permanente y su sustitución 
por el pueblo armado. ¿Qué significaba esto? 
que se suplanta al ejército profesional destinado 
a proteger la propiedad privada de la tierra y las 
fábricas, por todo el pueblo armado en defen-
sa de los intereses colectivos. La guillotina1 fue 
quemada públicamente.

En materia educativa

Suprimido el ejército permanente como órga-
no de coerción, la Comuna pasó a tomar me-
didas con el órgano ideológico por excelencia 
de la clase propietaria: el “poder de los curas”, 
decretando la separación de la iglesia del Es-
tado. Los curas fueron devueltos a la actividad 
espiritual y a vivir de las limosnas de sus fieles y 
creyentes. Todas las instituciones de enseñanza 
fueron abiertas gratuitamente al pueblo y libera-
das de toda intromisión de la Iglesia y el Estado. 
Y la democratización de la sociedad prosiguió 
con el estamento judicial: todos los magistrados 
y jueces serían electos, responsables y revoca-
bles por el pueblo.

Se despojó a las escuelas de todos los símbo-
los, cuadros, dogmas y textos religiosos, ya que 
“todo ello pertenece a la esfera de la conciencia 
del individuo”. Junto con ello, se reorganizó la 
Biblioteca Nacional a cargo del geógrafo Eliseo 
Reclús y el pintor Gustave Courbet tomó la con-
ducción del Museo de Arte.

1 Fue el instrumento utilizado durante la revolución burguesa de 1789 para 
decapitar a los adversarios políticos. Debe su nombre al médico Louis Guillotín 
que fue el que la ideó en 1793 a pedido del propio gobierno.



125 2 Entre 1793 y 1806, el calendario gregoriano fue reemplazado por un 
calendario revolucionario que nombraba los días de la semana y meses del año 
con nombres de instrumentos de trabajo, animales, plantas y estados climáticos. 

En materia Política

La Comuna estaba formada por los consejeros 
municipales elegidos por sufragio universal en 
los diversos distritos de la ciudad, siendo respon-
sables y revocables en cualquier momento si no 
cumplían lo mandatado por el pueblo. La antíte-
sis, justamente, del funcionamiento burgués en 
lo que hace a la elección y responsabilidad de los 
funcionarios. La Comuna se instituyó como un 
concejo municipal que reunía las tareas legisla-
tivas y ejecutivas: producción de leyes y puesta 
en práctica de las mismas. La Comuna decidió 
que sus miembros electos sólo podrían recibir un 
salario no mayor al de un  obrero calificado, se 
suprimieron los gastos de representación y todos 
los funcionarios pasaron a estar bajo control po-
pular. Se redujo considerablemente la burocracia 
estatal y de los 60.000 empleados públicos que 
había con el gobierno burgués se pasó a tan solo 
10.000 empleados municipales que, durante los 
dos meses de la Comuna, demostraron ser sufi-
cientes para atender a una población que llegaba 
a 1.800.000 habitantes.

Las posiciones de mayor responsabilidad admi-
nistrativas, judiciales y educacionales se ocuparían 
por elección popular y no por designación política, 
y a los miembros de la Comuna se les prohibía ocu-
par más de un cargo. A los extranjeros electos de 
la Comuna se les confirmó en sus cargos ya que “la 
bandera de la Comuna es la bandera de la repúbli-
ca mundial”. Es la bandera roja, símbolo de “la uni-
dad federativa del género humano” y del calendario 
revolucionario de 1789.2

DECRETO DE SEPARACIÓN DE 
LA IGLESIA DEL ESTADO

República francesa      
Libertad-Igualdad-Fraternidad      
Comuna de París

La Comuna de París, considerando que el 
primero de los principios de la república fran-
cesa es la libertad:

Considerando que la libertad de conciencia 
es la primera de las libertades

Considerando que la financiación de los 
cultos es contraria a ese principio, pues se 
impone a los ciudadanos contra su propia fe

Considerando, en efecto, que el clero ha 
sido el cómplice de los crímenes de la monar-
quía contra la libertad

DECRETA:
Art.1. La iglesia es separada del Estado.  

Art.2. La financiación de los cultos queda 
suprimida.  Art.3. Los bienes llamados ina-
lienables que pertenecen a congregaciones 
religiosas, muebles e inmuebles, son declara-
dos de propiedad nacional.  Art.4. Será hecha 
inmediatamente una investigación para cons-
tatar la naturaleza de esos bienes y ponerlos a 
disposición de la nación.



126

En materia económica

En medio del asedio a que era sometido París y 
el estado calamitoso que había dejado el gobierno 
burgués, una de las medidas de la Comuna fue la 
de decretar la suspensión del pago de los alquile-
res y prorrogar por tres años las deudas que tuvie-
ran tenderos, artesanos y pequeños comerciantes 
liberándose del pago de impuestos. Así también, 
abolió el trabajo nocturno de los panaderos y 
entregó a las asociaciones obreras los talleres y 
fábricas cerradas para su puesta en producción. 
Estableció la devolución de artículos empeñados 
por los obreros que no excedieran los 20 francos, 
principalmente instrumentos de trabajo y libros. 
También se instituyó un subsidio a los desocupados 
que alcanzaba a 300.000 personas.Los derechos a 
recibir pensiones se extendieron a las concubinas y 
los hijos no reconocidos por sus padres, a los huér-
fanos y a las viudas. Se instituyó un cuerpo legal 
de derecho laboral y previsional. El control obrero 
se ejerció de manera completa y esta experiencia 
sigue sirviendo para los más recientes procesos de 
autogestión obrera3. 

Pronto, hubo intentos de replicar la experiencia 
de la Comuna en otras ciudades como Marsella, 
Toulouse  y Lyon, pero las mismas no prosperaron. 
Y también se hizo un esfuerzo por ligarse a los sec-
tores campesinos. Pero ante esta eventualidad, que 
la Comuna pudiera hacer pie en las masas campe-
sinas, la burguesía francesa con el ejército prusiano 
de ocupación procedieron a aislar París y prepa-
raron el asalto. En la última semana de mayo, los 
ejércitos de  Prusia y la burguesía francesa entraron 
a París y pese a la heroica resistencia ofrecida  por 
sus trabajadores, la Comuna fue derrotada. Esto 

significó 20.000 mujeres y niños muertos durante y 
después de la resistencia; 30.000 hombres muer-
tos; 15.000 condenados a prisión y/o desterrados. 
La burguesía pretendió dar una respuesta ejemplar 
a la experiencia social que había llevado adelante 
la Comuna. Ésta, había demostrado durante los 
meses de marzo a mayo de 1871 que era posible 
organizar la sociedad sobre otras bases materiales 
y políticas. Había probado que quienes producen la 
riqueza de la sociedad, los trabajadores, también 
podían gobernarse a sí mismos. Su memoria no 
habría de perderse sino que formará parte de próxi-
mas luchas obreras en el mundo entero.

LA COMUNA Y EL PAPEL DE LA MUJER

El papel desarrollado por las mujeres en la Co-
muna no fue menor. Consideradas por el código 
civil napoleónico de 1804 como dependientes 
directas de los maridos, sin el consentimiento de 
los cuales no podían desempeñar ninguna fun-
ción productiva en la sociedad, durante el cerco 
prusiano las mujeres encabezaron la apertura de 
comedores públicos que atendían en los barrios 
a los más necesitados. Orgánicamente ligadas a 
los “clubes” políticos, las mujeres promovieron 
y estructuraron proyectos de gran importancia 
para los barrios, algunos de los cuales sobrevi-
vieron a la propia Comuna.

En Montmartre, Loise Michel, en compañía de 
otras mujeres, desarrolló importantes iniciativas. En 
este barrio fueron fundadas escuelas públicas, de 
carácter laico y gratuito, a las que asistían los hijos 
de los trabajadores. También inauguró comedores 
colectivos y otras formas de recepción de huérfa-
nos y desvalidos de París.

3 Las experiencias de fábricas ocupadas y puestas a producir por sus propios 
trabajadores que en la Argentina alcanzan en la actualidad a 372 empresas, bien 
puede decirse que tienen resonancias genealógicas de la Comuna. 



127

Louise Michel, que era miembro de la Asocia-
ción Internacional de Trabajadores4, se destacó 
junto a otras mujeres como Elizabeth Dimitrieff, 
militante socialista y feminista; André Léo respon-
sable del periódico Las socialistas; Beatriz Exco-
ffon, Sophie Poirier y Anna Jaclard, militantes del 
Comité De Mujeres para la Vigilancia; Catherine 
Rigissart, que comandó un batallón de mujeres; 
Nathalie Lemel, Aline Jacquier, Octavine Tardif 
y Blanche Lefebvre, fundadoras de la Unión de 
Mujeres. Estos son solo algunos nombres de los 
centenares de mujeres que pelearon defendiendo 
la Comuna de París y cayeron peleando, fueron 
detenidas y fusiladas o deportadas. 

¿Quién era Louise Michel? Había nacido en 1830, 
como hija de una empleada doméstica. Recibió 
educación y se convirtió en maestra. Durante la Co-
muna de París, animó el Club de la Revolución y sus 
milicias armadas. Cuando la Comuna fue derrotada, 
entre miles de combatientes muertos, deportados y 
fusilados, Louise Michel fue condenada a diez años 
de destierro. Fue deportada a la colonia francesa 
de Nueva Caledonia donde, aún en su condición de 
presa política, se dio el tiempo para colaborar con 
quienes allí luchaban por la independencia de esos 
territorios de Francia. Apoyó luchas internacionalis-
tas en las colonias francesas en África, Indochina 
y las Islas del Pacífico. Durante su exilio en el sur 
del Pacífico, se manifestó contra el racismo de sus 
compañeros deportados, y en 1878 apoyó la rebe-
lión de la población indígena Canaca de la Nueva 
Caledonia contra la colonización francesa Pudo 
retornar a Francia recién en 1881 donde prosiguió 
con su lucha socialista y feminista. Murió en 1905, 
en Marsella, mientras daba una conferencia para 
los trabajadores. Todavía resonaban sus palabras 
ante el tribunal militar que la juzgó en 1871 luego de 
la derrota de la Comuna: 

4 La Asociación Internacional de Trabajadores se creó en 1864 en Londres 
con la presencia de delegaciones obreras de varias partes del mundo. Su 
principio rector y razón de ser, era la de organizar a los trabajadores del mundo 
para que las demandas, las luchas y las aspiraciones obreras por mejorar sus 
condiciones de vida y transformar el mundo, alcanzaran una dimensión mundial 
más allá de las fronteras nacionales.

¡Me dicen también que soy una cómplice 
de la Comuna! Por supuesto que sí, porque 
la Comuna deseaba ante todo la revolución 
social y porque la revolución social es el 
más caro de mis deseos (…) Cada persona 
ha de alzar una antorcha para darle luz a la 
era del porvenir. ¡Arte para todos! ¡Ciencia 
para todos! ¡Pan para todos!

Louise Michel, feminista, anarquista y revolu-
cionaria encarcelada y exiliada por dirigir el levan-
tameinto popular de 1871 en París. Hoy, escuelas, 
estaciones de ferrocarril y calles llevan su nombre.

En 1911, a cuarenta años de los sucesos de la 
Comuna, estas eran las palabras de Lenin, que seis 
años después sería uno de los dirigentes de la revo-
lución socialista en Rusia: 

La Comuna luchó no por algún objetivo 
local o estrictamente nacional, sino por 
la emancipación de toda la humanidad 
trabajadora, de todos los humillados y 
oprimidos. Como un destacado luchador 
por la revolución social, la Comuna ha 
ganado simpatía donde quiera que haya un 
proletario que sufra y luche (...) la causa de 
la Comuna no está muerta. Vive hoy en día 
en cada uno de nosotros. 



128 C.S.PyE. 2022

R O J A V A :
UNA

REVOLUCIÓN 
QUE ESTÁ 
SIENDO.

“Nunca hemos entendido al socialismo de una manera utópica.
Nunca fue para nosotras algo que estuviera muy alejado.

Más bien hemos buscado cuáles son nuestras formas para realizar el socialismo,
 la libertad y la igualdad. Cómo podemos empezar,

por lo menos entre nosotras a poner en práctica en nuestra vida
estos principios básicos. Siempre hemos tenido esperanzas y utopías

 que no queríamos dejar proyectadas a generaciones venideras.
En lugar de eso, hemos empezado a ejercitar nuestras utopías

 y esperanzas aquí y ahora”.
Heval Sara (Sakine Cansiz), integrante fundadora del Partido de los 

Trabajadores del Kurdistán,
 asesinada en París el 9 de enero del 2013 junto con otras dos activistas 

kurdas.



129

En el territorio1 de Rojava, al norte de Siria y en 
el límite con Turquía está siendo el conflicto bélico 
donde se expresan los antagonismos económi-
co-políticos de las grandes potencias en la región. 
Los mismos son presentados como presuntos y 
ancestrales enfrentamientos étnico-religiosos y los 
bombardeos a poblaciones civiles, los ataques a 
convoyes sanitarios, la destrucción de escuelas y 
hospitales, etc., se nos presentan como otros tan-
tos “actos de guerra”. Lo que no se dice, ni en los 
medios ni en los libros, es la construcción de otro 
mundo posible: la decisión de casi cuatro millones 
de mujeres y hombres por construir, en ese mismo 
lugar, un mundo más justo, libre e igualitario.

Genealogía del Kurdistán: más allá de lo 
historiográfico

Al culminar la primera guerra mundial inter-im-
perialista (1914-1918)2, el desmembramiento del 
imperio otomano llevó a las grandes potencias de 
entonces -Inglaterra y Francia principalmente- al 
trazado arbitrario de líneas fronterizas en todo el 
territorio de Palestina. Ello implicó la creación arti-
ficial de casi todos los países que se conocen en la 
actualidad en una región mal denominada “Medio 
Oriente”3, dejando afuera de esas construcciones 
políticas nacionales4 a veintidós millones de per-
sonas de origen kurdo que fueron repartidas en 
cuatro países: Turquía, Irán, Siria e Irán.

Desde entonces, el pueblo kurdo ha venido 
exigiendo a través de diferentes movimientos 
políticos el derecho a constituirse como Estado 
nacional  sin respuestas favorables. Uno de esos 

movimientos políticos es el Partido de los Traba-
jadores del Kurdistán (PKK) creado en 1978 por 
estudiantes universitarios en Estambul que, ancla-
dos en los idearios y acciones de ciertos procesos 
revolucionarios que les antecedieron, promovía 
la lucha armada en la vía de la construcción de un 
Estado-Nación independiente.

Reprimidos y encarcelados sus principales 
dirigentes, el PKK se permitió poner en debate sus 
fundamentos teóricos, sus prácticas políticas y 
los fines estratégicos que perseguía. Esta revisión 
teórica y práctica desarrollada hacia fines del siglo 
pasado, permitió reconstruir una fuerza social re-
volucionaria que, al rechazo del orden social insti-
tuido, le sumó un carácter propositivo. Así, surgió 
el deseo y la necesidad histórica de construcción 
de un proyecto de mundo desde abajo, comunal, 
antipatriarcal y ecológico en lo que se denomina el 
Confederalismo Democrático.

El Confederalismo Democrático rechaza la 
existencia del Estado tal como lo conocemos por 
considerarlo un instrumento de opresión no sólo de 
clase sino también de género5 y de raza6. Recorde-
mos que el Estado en este sistema capitalista-colo-
nial/moderno y patriarcal7 no debe considerarse  un 
mero instrumento político ni como una institución 
establecida por el capital, sino más bien, como una 
forma especial de la existencia social del capital,  
como algo fundamental en el proceso de reproduc-
ción social del capital. Dicha reproducción se lleva 
adelante mediante el desarrollo de instituciones 
judiciales, políticas, penales, educativas, culturales, 
entre otras, que serán tanto más eficientes cuanto 
mayores grados de cohesión política logren. 

1 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales sobre el que se 
desarrollan los procesos económicos: el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones 
sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con 
infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. (Resolución. 1463/18 p.165)

2 Llamamos así a la disputa por los mercados mundiales que enfrentó a las llamadas potencias capitalistas de 
entonces en sus empresas imperialistas y que los libros de texto y manuales escolares llaman Primera Guerra Mundial.

3 La expresión “Medio Oriente” es una manifestación de la imposición epistémica eurocéntrica en desmedro 
de los pueblos no occidentales. Medio Oriente es para los europeos en su camino al Oriente, no así para los 
que viven en la zona desde antaño que la denominan como Al Magreb, porque geográficamente es el occidente, 
donde ellos ven que se pone el sol.

4 Ver página 179 de la Resolución 1463/18 Construcción de Ciudadanías en el Área de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



130

En cambio, el Confederalismo Democratico 
no plantea la necesidad de organizarse a través 
de constituciones políticas sino de contratos 
sociales. Señala que la liberación de las mujeres 
no es una consecuencia de la liberación de las 
clases sino que la liberación de toda la humani-
dad sólo será posible a partir de la liberación de 
las mujeres. Participa de una construcción de 
conocimientos y saberes crítica con una mirada 
no eurocéntrica como respuesta al positivismo 
científico que ha sometido la naturaleza a los 
designios del Capital. Plantea la democratización 
de las relaciones de género, de razas, educativas, 
económicas, ambientales, laborales, entre otras, 
para que cobren sentido la democratización en 
las formas de gobierno, incluyendo una perspec-
tiva de construcción comunalista autogestiva y 
antimonopólica. Y un punto nodal del Confedera-
lismo Democrático, es el abandono del reclamo 
de un Estado nacional kurdo. En lo que es una 
genuina propuesta política de superación de los 
conflictos en “El Medio Oriente”, el Partido de los 
Trabajadores del Kurdistán y su Confederalismo 
Democrático ha logrado construir en algunas 
regiones del Kurdistán -norte de Siria y sureste 
de Turquía principalmente- sociedades de nuevo 
tipo: Sociedades plurinacionales y pluriétnicas 
en camino a un internacionalismo que mande al 
trasto de la historia las identidades nacionales y 
religiosas fuente de crímenes contra los pueblos 
del mundo8. Como afirma Janet Bhiel:

La gente de Rojava creó una política 
de autogobierno democrático, a cargo 
del pueblo. En lugar de adoptar una 
Constitución (que asocian con los Estados), 
adoptaron un contrato social (que asocian 
con la sociedad). En lugar de un ejército 
(que protege un Estado), crearon las 
unidades de protección del pueblo (milicias 
que protegen a la sociedad). En lugar de la 
policía (asociada con los Estados), crearon 
las “asayis” (fuerzas de seguridad interna, 
para proteger a la sociedad). En lugar de 
la dominación masculina (asociada con el 
estatismo patriarcal), se comprometieron 
con la igualdad de género: se prohibieron 
los homicidios de "honor", poligamia, 
matrimonio infantil, y en contraste, las 
mujeres fueron libres de participar en 
todas las esferas de la sociedad, incluidas 
las milicias. En lugar de la homogeneidad 
étnica y religiosa (asociada con los 
Estados, por ejemplo, Turquía y Siria), 
afirmaron la diversidad de los pueblos y 
las religiones y la inclusión. En lugar de 
permitir la expansión del capitalismo, se 
comprometieron a que todas las nuevas 
empresas económicas fuesen cooperativas 
(incluidas las cooperativas agrícolas, en 
tierras abandonadas por el régimen). En 
lugar de un gobierno burocrático de arriba 
hacia abajo, crearon un sistema comunitario 
ascendente, que se basa no solo en 
ideologías occidentales,  sino también en 
prácticas tribales antiguas. (Revista digital 
Hemisferio Izquierdo, agosto de 2018)

5 Se puede denominar tecnologías de género, atendiendo a que, tanto 
la sexualidad como el género, no es una propiedad de los cuerpos o algo 
originalmente existente en los seres humanos, sino el conjunto de efectos 
producidos en los cuerpos, los comportamientos y las relaciones sociales, por 
el despliegue de una tecnología política compleja. Entonces, la construcción 
de género prosigue hoy a través de varias tecnologías de género (por ejemplo, 
el cine, las publicidades, los discursos) y de discursos institucionales (por 
ejemplo, teorías) con poder para controlar el campo de significación social 
y entonces producir, promover e “implantar” representaciones de género. 
(Resolución 1463/18 p.81).



131

Esa propuesta política se ha traducido, en de-
cenas de municipios en Turquía y en la región de 
Rojava en el norte de Siria, en bellas y fecundas ex-
periencias de relaciones sociales que constituyen 
una alborada para la humanidad toda.

El Confederalismo Democrático ha logrado 
plasmarse en una organización horizontal desde las 
bases, comenzando por las asambleas de barrio, 
de aldea, de comunas, de municipios y finalmente 
los cantones (en el caso de Rojava). Allí, las y los 
funcionarios son elegidos sobre la base de candi-
daturas individuales, no partidarias, y están sujetos 
a revocatorias de mandato.

En el camino a un laicismo pleno, el contrato 
social de Rojava establece la separación entre la 
religión y el Estado, las leyes no están basadas en 
las normas de ninguna religión en particular y se 
combate la ideología clerical en sus componentes 
patriarcales. Incluso, en el 2013, se conformó el 
Congreso del Islam Democrático que promueve 
una lectura de Mahoma en clave del confederalis-
mo democrático (por caso, estableciendo la convi-
vencia interreligiosa).

6 Queremos aclarar que cuando nos referimos a la categoría de raza lo hacemos siempre en el marco de las teorías decoloniales y epistemologías 
del sur. Esta categoría funciona de manera explicativa y metodológica, ya que, como el género son modos de colectividad problemáticos (que 
persiguen reconocimientos y redistribución)  que tienen la posibilidad de desenmascarar la persistencia de la colonialidad. Como categoría toma 
relevancia en las teorías decoloniales ya que su incorporación es, en sí misma, una denuncia. Debe entenderse que el binomio raza-biología ha 
quedado refutado hace mucho tiempo y que no hay, en estos textos, ningún resabio de ello; muy por el contrario, la denuncia que hacen las teorías 
decoloniales al enunciar la raza es que la razón eurocéntrica, dominante y opresora, la introdujo como una forma de regulación social.  Raza es signo, 
es decir la raza debe ser entendida desde los contextos definidos en los que encuentra significación. Raza es una huella corporal del transcurso 
de una historia otrificadora, raza implica situar el conocimiento en relación a las formaciones nacionales de alteridad. (Segato, 2006) Para autores 
como Quijano, la idea de raza reordena todas las áreas de la existencia humana básicas que comportan en sí todas las luchas de poder por el control 
de recursos y los productos que de ellos se derivan: el sexo, el trabajo, la autoridad colectiva y la subjetividad/intersubjetividad. A su vez, Lugones 
complejiza esta mirada desde una perspectiva interseccional, aduciendo que la categoría raza  junto al género determinan el primer gran binarismo 
fundante de la modernidad occidental, humano/subhumano, concibiendo sólo a los hombres blancos como lo humano y  quedando quienes no son 
hombres blancos subsumidos de forma jerárquica en el segundo. (Lugones, 2005) Para Grosfoguel, ésta categorización de humano/no humano tiene 
su génesis en el proceso de colonización, en el momento en que se establece que quienes habitaban las tierras “descubiertas” carecían de religión, 
pues quienes tienen religión tienen alma, si se carece de ella no se tiene alma y, por lo tanto, no es humano, se es subhumano. (Grosfoguel, 2013)  

La Revolución de las mujeres

En sus comienzos, el Partido de los Trabajado-
res del Kurdistán concebía la opresión de género 
como un derivado de la dominación de clase. Pero 
desde hace treinta años, entre las muchas cosas 
que la resistencia  kurda puso en debate, estuvo la 
cuestión de género. Allí, se encontrará una primera 
ruptura sexual que engendra el patriarcado, prece-
dente inmediato del Estado; una segunda ruptura 
sexual tendrá lugar con la modernidad capitalista9 y 
el Estado-nación como una expresión acabada de la 
opresión de la mujer en el ámbito de la institución fa-
miliar, que constituye un Estado en miniatura. Estas 
reflexiones se manifiestan en prácticas de resisten-
cia no sólo a través de la reivindicación de la libera-
ción de la mujer, sino en la centralidad otorgada a la 
opresión de género. Es así que surgen la Unión de 
Mujeres Libres Kurdas, la Unión de Mujeres Jóvenes 
Revolucionarias, las Unidades Starr (milicias arma-
das), equivalente femenino de las Fuerzas de Protec-
ción Popular, y hasta el Partido de las Mujeres Traba-
jadoras de Kurdistán, en la perspectiva de desafiar el 
sistema patriarcal y todas sus variantes y métodos:“-
Vamos a derrotar al ISIS (Grupos militares arma-
dos y organizados por Estados Unidos) liberando a 
todas las mujeres” dice una consigna de la Unión de 
Mujeres Jóvenes Revolucionarias, en una dirección 
supranacional e internacionalista. Al respecto, se-
ñalan que el Confederalismo Democrático es la más 
efectiva solución para toda la región, definiéndose 
a sí mismas como una parte del movimiento mun-
dial feminista. Plantean que el nivel de libertad de la 
sociedad está vinculado con el nivel de libertad de 
las mujeres y que una democratización sustentable 
sólo puede ser asegurada y garantizada por la libe-
ración de las mujeres. Asimismo, afirman que una 
democracia que no desarrolle una ecología política10 
y que no apunte a la eliminación de la explotación y 
depredación de la naturaleza no podrá resolver los 
problemas y necesidades de la sociedad.



132

Desde la lucha armada en las montañas, pelean-
do por la liberación del pueblo kurdo contra los bom-
bardeos del ejército turco y la OTAN (Organización 
del Tratado del Atlántico Norte) hasta un presente 
de transformaciones revolucionarias, allí están las 
mujeres del Kurdistán. En políticas de co-dirección 
(un hombre/una mujer) a todos los niveles del mo-
vimiento -barrio, aldea- hasta la conformación de 
comunas de mujeres. La comuna cumple la función 
de organización de la producción en forma colectiva, 
atención de las necesidades sociales y autodefensa. 
Las comunas también organizan la distribución de 
las tierras, otorgando a las mujeres la posibilidad 
de adquirir su independencia económica. Desde el 
2014, en Rojava, se estableció el matrimonio civil y 
se sancionaron las “leyes de las mujeres” que prohí-
ben el femicidio, la ablación del clítoris, la poligamia 
y otras prácticas violentas hasta entonces permiti-
das. Esas transformaciones sociales que implican, 
no sólo la participación de las mujeres en el proceso 
revolucionario, sino la perspectiva de género otor-
gada al mismo, se manifiestan también en la original 
forma de aplicar la legislación laboral para combatir 
la violencia de género: en los convenios colectivos 
firmados por los sindicatos con las administracio-
nes municipales se establece que los trabajadores 
varones que incurran en cualquier conducta violenta 
(violencia física, psicológica, económica, la poliga-
mia, negarse a enviar a sus hijas mujeres a la escue-
la, etc.) perderán automáticamente los beneficios 
derivados del convenio y los salarios pasarán a ser 
pagados a sus esposas.

Algo más que interesante y distinto en esta revo-
lución, en comparación a todas las que registra eso 
que se denomina “la historia”, es que lo central es la 
liberación de la mujer. Las y los kurdos están crean-
do una sociedad libre del Estado, y para lograrlo 
saben que primero deben vencer al patriarcado. 
Y esta idea está a la base, tanto de la democracia 
organizada en comunas, como del confederalismo 
a mayor escala.

Las mujeres kurdas, en medio de una cultura 
y región donde al ser violadas son abandonadas 
por sus familias por ser una vergüenza, o son 
asesinadas para salvar el ‘honor’, nos han (de)
mostrado que la emancipación de la mujer pue-
de ocurrir bajo cualquier circunstancia y lugar si 
es que hay organización, autodefensa y cama-
radería. Las mujeres han enfrentado esa con-
servadora, occidentalizada y colonial mirada de 
la  cultura y religión en el mundo islámico donde 
se desdeña a la mujer abusada y/o violada, y el 
‘honor’ del hombre se encuentra en la habilidad 
de controlar a las mujeres y niñas/as.

Las mujeres kurdas intentan destruir el menos-
precio colonial de su cultura y tomar responsabili-
dad de sus propias vidas y decisiones. Se juntan y 
discuten la forma en que la dominación del sis-
tema patriarcal mantiene su poder a través de la 
separación entre una mujer y otra. Estas mujeres 
no solo están luchando por su liberación, sino que 
también por la de todas las mujeres del mundo. Su 
principio es crear nuevos valores que se contra-
pongan a la cultura materialista del patriarcado, y 
reconfigurar los medios de expresión propios de 
las mujeres, su arte y su cultura. Por tanto, si es 
que existe algún referente donde el feminismo, 
las mujeres y sus aliados/as deben mirar, es hacia 
Kurdistán y su revolución. Si ellas lo están logran-
do en medio de una guerra, una cultura de domi-
nación masculina y un aprisionamiento familiar, 
nosotras y nosotros también podemos.

7 El patriarcado constituye un sistema de dominación que subordina a las 
mujeres, a niños y niñas y a los grupos minorizados. Debe entenderse como un 
sistema y dispositivo intersectado por variables económicas, raciales, culturales 
y religiosas entre otras. De la mano del contrato sexual aparece la restricción a 
la libertad de elección de la sexualidad. Así la heterosexualidad se constituye en 
palabras de Rich (1996) “como una institución política que disminuye el poder de 
las mujeres”. La clave para entender la obligatoriedad de la heterosexualidad es 
el castigo y el disciplinamiento sobre los cuerpos cuya sexualidad es disidente 
para el orden social imperante.   (Resolución 1463/18 p.81).



133

Como parte de esas luchas, en especial desde 
el papel central que en las mismas se han sabido 
ganar, las mujeres desarrollan un proyecto de libe-
ración desde el Islam en lucha contra la tradición 
imperial/colonial eurocéntrica y contra los patriar-
cados subalternizados de los pueblos coloniza-
dos. Esas organizaciones de mujeres desarrollan 
múltiples estrategias de liberación de las mismas, 
algunas usando el término feminismo y otras ha-
blando de liberación de la mujer. Y en ambos casos, 
luchando contra el patriarcado de los hombres 
blancos imperiales y contra los hombres musul-
manes colonizados.

EL Islam en clave interseccional

Desde una mirada interseccional cabe aclarar 
que, contrario a la Biblia, el mensaje del Corán tiene 
un principio más radical de igualdad de género. El 
Corán siempre habla de los humanos y establece 
una igualdad de derechos y deberes tanto para 
hombres como para mujeres. Son muy pocos los 
versos del Corán (menos de cinco) que han sido 
utilizados para justificar prácticas culturales pa-
triarcales, y para eso los intérpretes patriarcales 
han tenido que distorsionar bastante los sentidos 
del árabe clásico y el espíritu de revelación cam-
biando el significado de las palabras y obviando 
los contextos históricos e intertextuales en que los 
versos fueron revelados. De manera que para las 
feministas islámicas el mensaje del Corán provee 
posibilidades de crítica a la dominación patriarcal 
mucho más radicales que la tradición bíblica (judai-
ca o cristiana) donde existen pasajes interminables 
de contenido abiertamente patriarcal. No olvide-
mos que el islam reconoce el derecho al divorcio, 

8 Cuestiones acordes a lo planteado en la Perspectiva Intercultural Res. 1463/18, p. 96
9 En el sentido que se expresa en el Área de Ciencias Sociales, Políticas y Económicas en la Res. 1463/18, p. 163.
10 La ecología política es parte de la apuesta y fuerza de los movimientos sociales al aunar las demandas ecológicas con las socioeconómicas. 

Se desarrolla así un ecologismo popular que intenta resistir la penetración capitalista conservando el patrimonio cultural y socioambiental de los 
pueblos preexistentes , de las comunidades campesinas y de los sectores populares en general. Son estas luchas las que han originado conceptos 
tales como soberanía alimentaria economía descalza, decrecimientos enmarcadas en una racionalidad ya no solo diferente, sino antagónica a la 
racionalidad predatoria del capital. La ecología política creada por estos movimientos sociales conlleva una defensa de los cuerpos y territorios. 
Una defensa no en términos esencialistas sino como el producto de prácticas sociales y culturales y ecológicas arraigadas a lo comunitario, a lo 
colectivo y susceptibles de discontinuidades y diferencias. En la Perspectiva Ambiental de la Res. 1463/18, pp. 106- 107.

a la propiedad y a la herencia de las mujeres des-
de hace más de 1.400 años. El mundo de cultura 
cristiana vino a reconocer estos derechos entrado 
el siglo XX y todavía las religiones cristianas institu-
cionalizadas -como la iglesia católica- no recono-
cen el derecho al divorcio.

Cabe aclarar que el Corán no tiene el mismo ca-
rácter textual que la Biblia. El Corán es concebido 
como la revelación, es decir, la palabra directa de 
Alá. Lo más parecido a la Biblia en la tradición islá-
mica son los hadices, que constituyen los testimo-
nios de la vida del profeta por testigos de la época. 
Todo el islam, desde la jurisprudencia islámica has-
ta la espiritualidad musulmana, se basa en el Corán 
y los hadices. El Corán fue revelado a un hombre 
que era analfabeta. Para los que conocen el árabe 
clásico, la poesía, la profundidad y la belleza son 
imposibles de imitar. De manera que las traduccio-
nes del Corán no le pueden hacer justicia al texto 
original. Resulta imposible traducir el Corán en to-
das sus dimensiones. Los místicos del islam hablan 
de siete niveles distintos de sentido en cada verso 
del Corán. Mientras en el cristianismo el milagro es 
el nacimiento mismo de Jesús de una virgen, en el 
islam el milagro es el Corán como palabra revelada 
directamente de Alá.

A su vez, la relación del islam con la sexualidad es 
abierta y se reconoce como un placer, y siempre que 
se practique con moderación y siguiendo ciertas re-
glas éticas, no hay nada moralmente problemático. 
De manera que el placer de la vida material, incluida 
la sexualidad, es visto como una bendición de Alá y 
no como algo negativo que se deba reprimir.



134

En ese sentido, el islam reconoce a todos los 
profetas de todas las tradiciones sagradas anterio-
res al islam. Todos los profetas del Antiguo Testa-
mento son reconocidos como tal por el Corán. Lo 
mismo ocurre con Jesús, que es considerado en 
el Corán como uno de los grandes profetas junto a 
Moisés. Una diferencia importante con el cristianis-
mo es que el islam no reconoce a Jesús como hijo 
de Dios, sino como un profeta. Por tanto, el islam se 
opone al dualismo trinitario y enfatiza en el principio 
del tawhid, de la diversidad dentro de la unidad o de 
la unidad con diversidad. El islam se opone a cual-
quier versión de “unicidad sin diversidad” o “unici-
dad homogeneizadora”- El islam es radicalmente 
antidualista y concibe el cosmos como un todo o 
una unicidad con diversidad, heterogeneidad y dife-
rencia. Esa diversidad permite reconocer que todas 
las otras espiritualidades con sus profetas fueron 
creadas por Alá y tienen su razón de ser. Por tan-
to, no hay por qué eliminar la diferencia. Existe un 
hadiz que dice que Alá envió 124 mil profetas a los 
diversos pueblos, culturas y civilizaciones humanas 
a través de la historia. Lo que el islam enfatiza es 
que Mohamed es el último de los profetas, pero no 
es el único, y ningún profeta es hijo de Alá.

En términos de cosmovisión11 hay que conside-
rar que en el islam no hay pretensión de separar 
el mundo material ni la cotidianeidad humana de 
la espiritualidad, esta no es una práctica reser-
vada a los días domingos y separada de lo que 
se hace de lunes a viernes. De ahí que el islam 
prescriba la obligación a todo musulmán de 
hacer cinco rezos diarios durante toda la vida. Lo 
espiritual y lo material coexisten y están unidos, 
siendo imposible separarlos. No existe un dualis-
mo entre la vida material y la vida espiritual, don-
de la primera se asocia con el diablo y la segunda 
a Alá. Todo está imbricado y tiene dimensiones 
tanto materiales como espirituales.

Así como el cristianismo tiene una diversidad 
inmensa de tendencias y corrientes, igualmente 
el islam se compone de diversas interpretaciones. 
Para una mirada orientalista  eurocéntrica, el islam 
sería algo homogéneo sin diversidad. Sin embargo, 
el islam tiene dos grandes grupos que son los sun-
nitas y los chiitas. Pero dentro del sunismo y dentro 
del chiismo existen una gran diversidad de corrien-
tes, tendencias e interpretaciones. A pesar de las 
divergencias en interpretaciones, todos reconocen 
los cinco pilares del islam: a) la existencia de un 
solo Dios y que Mohamed es su profeta (shahada); 
b) la obligación de hacer cinco rezos diarios (zalá); 
c) la peregrinación a la Meca al menos una vez en la 
vida (haj); d) la limosna, donde se exige la donación 
de una parte de los recursos e ingresos a los más 
necesitados (zakat); y e) el ayuno durante un mes 
una vez al año (ramadán). Además, con respecto al 
Corán, si bien hay diversas interpretaciones, nadie 
cuestiona la veracidad de este tal como existe en 
su versión árabe. Todos y todas las musulmanas y 
musulmanes del mundo lo reconocen como pala-
bra revelada de Alá. Es decir, que no hay diferentes 
Coranes con diversos versos y secciones, sino uno 
solo reconocido por todos los musulmanes.

Debe enfatizarse que el islam no tiene Vaticano. 
Se trata de una espiritualidad descentralizada sin un 
centro único de autoridad. Esto hace que haya más 
fluidez y menos control centralizado en las prácti-
cas y la legitimidad del islam que en el cristianismo. 
Nadie puede imponer a los demás una versión única 
del islam desde una posición de autoridad.

11 Cosmovisiones similares se 
observan en pueblos preexistentes a 
los Estados Nacionales en distintos 
territorios del mapa mundi. 



135

Por todo ello, puede afirmarse que el colonia-
lismo no solamente afectó a los pueblos musul-
manes por medio de la destrucción de su civili-
zación, la explotación y extracción de riquezas y 
el empobrecimiento y analfabetismo masivo de 
los diversos pueblos musulmanes colonizados, 
sino que, además, afectó a las propias narrati-
vas y concepciones de la teología islámica. La 
larga historia imperial de Inglaterra y Francia, 
primero, y de Estados Unidos luego, en el mundo 
musulmán, especialmente en la península ará-
biga, ha conllevado distorsiones coloniales de 
la tradición musulmana consistente en determi-
nadas revisiones teológicas. Una de esas revi-
siones que ha ganado preponderancia política 
y mediática es el wahabismo que, como versión 
conservadora y patriarcal del islam, justifica 
hacer la guerra y matar a otros musulmanes que 
no participan de esa visión fundamentalista del 
Corán. El wahabismo es la versión del islam que 
alimenta ideológica y financieramente a orga-
nizaciones como Al Qaeda o el Estado Islámico 
(Isis). Surgido hace doscientos años, es la re-
ligión oficial de Arabia Saudita. El wahabismo 
nunca fue reconocido por los Sabios y Ulemas 
(Doctores de la ley islámica), y su expansión 
político-religiosa obedece a la alianza estable-
cida con las potencias occidentales a partir de 
la riqueza de la industria petrolera. Su legitimi-
dad se ha forjado a fuerza de petrodólares en 
complicidad con los proyectos imperialistas de 
occidente en el mundo. El terrorismo de grupos 
como Isis, Al Qaeda, los talibanes y otros grupos 
fundamentalistas, está financiado por Arabia 
Saudita y patrocinado políticamente por Esta-
dos Unidos para derrotar las rebeliones de los 
pueblos árabes. Ese terrorismo llevado adelante 
incluso en las metrópolis occidentales, ha resul-
tado decisivo para instalar una islamofobia que, 
en buena parte de occidente, se ha convertido 
en el racismo dominante del siglo XXI.

12 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales sobre el que se desarrollan los procesos económicos: 
el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino “los” 
territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. (Resolución. 1463/18 p.165)

13 Ver en manual el texto de Revolución Neolítica.

De modo que, así como cuando un “blanco oc-
cidental cristiano” comete un acto terrorista no se 
extrapola el crimen a todos los “blancos” ni a to-
dos los “cristianos”, cabe proceder de igual modo 
para que, cuando un acto terrorista sea cometido 
por un musulmán, no sea la religión en bloque la 
que se ponga en cuestión. Sobre todo, porque, así 
como hay versiones teológicas varias del cristia-
nismo, también las hay del islam.

Qué implica estar siendo en el territorio12 kurdo

El territorio del Kurdistán cuenta con una de 
las mayores reservas petroleras del mundo y una 
parte de ese petróleo se encuentra en estas zonas 
libres de las relaciones sociales capitalistas y 
autogobernadas por sus pueblos. Además, hay, 
desde antaño, una base agropastoril y comercial 
de pequeña escala, tanto comunal como de pe-
queña propiedad. Y durante el siglo pasado, mi-
les de kurdos y kurdas migraron a ciudades más 
industrializadas donde hay un mayor peso de la 
clase trabajadora y pequeña burguesía13.

La fuerza social que construye el Partido de los 
Trabajadores del Kurdistán abarca a todas estas 
clases sin una centralidad determinante, revisando 
así las tradiciones de prácticas revolucionarias que 
hacían de la clase obrera el sujeto excluyente de 
los procesos revolucionarios. Revisa también las 
historias de las luchas emancipatorias que tendían 
a organizarse en el partido único y centralizado con 
una visión nacional y estatista. Al legitimar el ejerci-
cio del poder desde abajo, desde diversos territorios 
y con un carácter crítico radical en todos ellos, esta 
nueva política favorece el despliegue de las ener-
gías populares en múltiples campos como la lucha 
cultural crítica, el autogobierno municipal y regional, 
la autodefensa armada, el comunalismo, etc.

De este modo, la experiencia que se lleva ade-
lante en Rojava señala la posibilidad cierta de que, 
aún en las más difíciles y dramáticas circunstancias 
históricas, se pueden construir otras realidades. En 
medio de las bombas y la muerte, Rojava nos dice 
que otro mundo es posible, aquí y ahora.



136

CONSTRUYENDO SUR-SURES 
POLÍTICOS, ECOLÓGICOS, EPISTÉMICOS Y 

ANTIPATRIARCALES

Revista Hemisferio Izquierdo (HI): ¿Cuándo y 
por qué decidiste visitar Rojava?

Janet Bhiel (JB): En octubre de 2014, recibí 
una invitación para participar en una Delega-
ción Académica que viajaría a Rojava. No soy 
académica, pero estaba interesada porque 
sabía que el movimiento de liberación kurdo 
había adoptado el trabajo de mi difunto com-
pañero, el teórico comunal Murray Bookchin14 
(1921-2006). Su trabajo ofrece un programa 
social revolucionario para lograr una sociedad 
sin Estado, guiado por una cooperación racio-
nal y ecológica y, sobre todo, autogobernado 
a través de la democracia sin Estado. Ya a 
principios de la década de 2000, el líder del 
PKK Abdullah Ocalan había leído el trabajo de 
Bookchin en prisión y había sido influenciado 
por sus ideas. Las reformuló bajo la idea de 
“confederalismo democrático” y recomendó 
que el PKK lo acepte como su nueva ideología, 
lo cual tuvo lugar en el período 2004-2005. 
Los kurdos en el sureste de Turquía y el norte 
de Siria se pusieron a trabajar para implemen-
tar el confederalismo democrático.

Cuando el régimen de Assad se retiró de 
las regiones del norte de Siria en julio de 
2012, producto de la guerra civil, fue que 
tuvo lugar la Revolución de Rojava. Ya libra-
dos del gobierno dictatorial, los pueblos del 
norte de Siria (kurdos, pero también árabes, 
arameos, asirios, yezidis, chechenos y otros) 
desarrollaron su propio gobierno a través del 
confederalismo democrático.

Fui colaboradora y compañera de Bookchin 
desde 1987 hasta su muerte en 2006, así que 
por supuesto estaba ansiosa por saber cómo 
la gente estaba implementando sus ideas. 
Acepté la invitación de los organizadores y via-
jé al norte de Siria a través de Erbil a fines de 
noviembre y principios de diciembre de 2014. 
Un año después fui invitada a una segunda 
delegación, esta vez organizada por la Nueva 
Cumbre Mundial, en octubre de 2015. 

HI: ¿Qué encontraste allí de diferente al 
mundo capitalista occidental?

JB: Encontré un rechazo total del Estado 
Nación, en ese contexto donde los Estados 
étnicamente homogéneos creados de forma 
arbitraria no habían hecho más que oprimir, 
encarcelar y torturar a los kurdos desde la 
década de los 20s del siglo pasado. El con-
cepto de Estado se considera una piedra 
angular de la opresión. Y allí, encontré un 
compromiso con el antiestatismo, tanto en 
palabra como en acción.  

HI: ¿Qué papel juega el marxismo en esta 
experiencia? ¿Y el anarquismo?

JB: El PKK había sido fundado en 1978 como 
una organización marxista y había seguido 
identificándose como tal hasta el cambio de 
paradigma en el 2005. Cuando yo visité Rojava 
el marxismo era, en todo caso, el paradigma de 
lo que rechazaban en términos de socialismo 
de Estado en oposición al socialismo libertario.

En cuanto al anarquismo,  hasta despojar-
se de todas las características antiestatistas 
que mencioné anteriormente, el anarquismo 
no formaba parte del discurso del movimien-
to kurdo. Recién después de haberse ins-
truido a fondo en la historia y teoría revolu-
cionaria, especialmente la de Occidente, fue 
que lograron desarrollar su propia ideología 
anticapitalista radical. 

HI: ¿Cómo se relaciona la lucha de las 
mujeres kurdas con el avance del feminismo 
a nivel internacional

JB: El movimiento de mujeres kurdas está 
ansioso por establecer conexiones con las 
mujeres y los movimientos de mujeres a nivel 
internacional, especialmente en términos de 
una discusión sobre Jineoloji, "la ciencia de las 
mujeres". Hace unos días recibí una carta del 
grupo Jineoloji para conectar movimientos de 
mujeres a nivel internacional. Me pidieron que 
distribuya la carta, así que la estoy reprodu-
ciendo aquí. ¡Lectoras, no duden en responder 
a las preguntas, a la dirección de correo elec-
trónico proporcionada!  estoy segura de que 
les agradaría saber de ustedes después de 
esa fecha también, en caso que estén intere-
sadas en contactarse y trabajar con ellas.

14 Filósofo, escritor y militante socialista-libertario estadounidense (1921-2006), fue el creador de la Ecología social. 
Entre sus libros se pueden mencionar Ecología de la libertad, La filosofía de la ecología social, Las políticas de la ecología 
social: Municipalismo libertario



137

*					    F I L O S O F Í A S
OTRAS PARA UNAS
C I E N C I A S
SOCIALES, POLÍTICAS 
Y ECONÓMICAS 
DECOLONIALES Y 
E M A N C I PAT O R I A S

 1 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales sobre el que se desarrollan los procesos 
económicos: el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que 
construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. 
(Diseño Curricular de la Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E.,Resolución 1463/18 p.165).

2 Esta dicotomía rural/urbano es parte de la visión clásica de las Ciencias Sociales que aùn predomina en el Occidente Capitalista que fue 
constituidos sobre dos premisas: la primera es el modelo newtoniano, en la cual hay una simetría entre el pasado y el futuro; y la segunda premisa, es 
el dualismo cartesiano, la suposición  de que existe una distinción fundamental entre naturaleza/cultura, mente/cuerpo, mundo físico/mundo social. 

Para ellos, nuestras historias son mitos, nuestras doctrinas son leyendas, 
nuestra ciencia es magia, nuestras creencias son supersticiones, 
nuestro arte es artesanía, nuestros juegos, danzas y vestidos son folklore,
 nuestra lengua es dialecto, nuestro amor es pecado y bajeza, 
nuestro andar es arrastrarse, nuestro tamaño es pequeño, nuestro físico es feo,
 nuestro modo es incomprensible. 
Subcomandante Marcos, México, 9 de marzo de 2001.

Agregamos nosotros: para ellos, Nuestro filosofar no lo hay.
Carlos Lenkersdorf en Filosofar en clave tojolabal

LA FILOSOFÍA QOM

“El pasado habita en nuestro presente. 
Es el que nos hace sentir competentes frente a las otras culturas, 

sobre todo ante aquélla que se cree más alta, única, sabia, la que tiene todo
 y considera marginales a quienes estamos fuera de ella. 

Mientras conservemos nuestra cultura nos sentiremos capaces de debatir
 e intercambiar con otros seres poseedores, tal vez, de otra sabiduría”. 

Timoteo Francia (líder, cazador y sabio qom).

El término qom deriva del pronombre per-
sonal de la primera persona plural (qomi, qom: 
gente, i: sufijo que pluraliza) y abarca en un 
sentido amplio, a todas las personas indígenas. 

En el territorio1 del Chaco argentino (provincias 
de Chaco, Formosa, Salta y Santa Fe) el pueblo 
Qom viven actualmente en comunidades rurales, 
urbanas y peri-urbanas2.



138

Queridas amigas y camaradas,
Les escribimos desde Jineolojî Internacio-

nal en Rojava (Norte de Siria) pidiendo colabo-
ración con nuestro proyecto de investigación 
sobre la situación de las luchas de las mujeres 
en diferentes partes del mundo.

En Rojava, desde 2012, todos los pueblos 
(kurdos, árabes, asirios, turcomanos, arme-
nios, etc.) que viven en la región están desa-
rrollando su propio sistema bajo el nombre de 
"confederalismo democrático". Las mujeres 
somos el centro de esta revolución basada en 
asambleas populares y la democracia direc-
ta, la organización comunitaria y ecológica 
de la vida y la emancipación de la mujer. Para 
eso, administramos nuestras vidas de manera 
autónoma con el objetivo de transformar a la 
sociedad en todas las áreas del trabajo so-
cial, político y de autodefensa, asegurando la 
representación y autodeterminación de todos 
los grupos étnicos, culturales y religiosos, así 
como de los jóvenes y las mujeres. Estas últi-
mas tienen un papel principal en la construc-
ción de nuevas estructuras para una vida libre: 
comunas, cooperativas, academias, unidades 
de autodefensa e incluso la construcción de su 
propio pueblo de mujeres.

En esta revolución de las mujeres en Kur-
distán, es importante entender que la teoría 
y la práctica van de la mano y se alimentan 
mutuamente. Jineolojî es de vital importancia 
en este proceso. Jineolojî significa “ciencia de 
las mujeres y la vida” en el idioma kurdo. Es el 
resultado de 40 años de lucha, organización 
y reflexión del Movimiento de Liberación de la 
Mujer. También se basa en el modelo de vida de 
las sociedades pre-patriarcales en el período 
Neolítico de Mesopotamia; analiza los 5000 
años de resistencia al sistema de dominación 
sexista, colonial y capitalista en todo el mundo; 
e incluye las experiencias y el conocimiento 
obtenido de los procesos revolucionarios, es-
pecialmente el papel de las mujeres en general 
y de los movimientos feministas en particular.

Jineolojî es la ciencia que aspira a lograr la 
revolución de las mujeres y la sociedad en su 
conjunto en el siglo XXI.

Hoy en día, hay varios comités Jineolojî 
en países de Medio Oriente y Europa, y han 
habido discusiones sobre Jineolojî en otras 
partes del mundo.

La metodología de Jineolojî rompe con las 
formas académicas impuestas por el sistema 
dominante, a medida que trabajamos, apren-
demos y nos inspiramos en las experiencias 
y el conocimiento de las mujeres de todo el 
planeta, de hoy y a lo largo de la historia.

Jineolojî es un proceso colectivo en cur-
so, en el que todas las mujeres amantes de la 
libertad de todo el mundo pueden participar. 
Para ayudarnos a hacer esto, nos gustaría 
aprender de su experiencia y de la realidad 
en su área. Por lo tanto, sería realmente útil 
si pudieran responder las siguientes pregun-
tas antes del 15 de agosto para que podamos 
compartir nuestras luchas.

 
1. ¿Cuál es la base histórica, social y cultural 

de las revoluciones / luchas de las mujeres en 
su área? ¿Cuáles son las fuentes de la socie-
dad comunal / libre (formas de vida, cultura de 
las diosas madres, valores, estructuras, etc.)?

2. Sobre el capitalismo y el patriarcado en 
relación a las mujeres: ¿Cuáles son los mayo-
res problemas que crea?

3. ¿Qué fuerzas podrían ser la "vanguardia" 
de la revolución de las mujeres en su área? 
¿Qué experiencia de lucha han llevado a cabo 
hasta ahora?

4. Si entendemos la "vanguardia" como el 
motor que lidera la revolución, ¿cuáles son los 
ataques que el capitalismo y el patriarcado 
realizan contra ella y cómo se protegen de los 
mismos?

5. ¿Cómo se puede desarrollar Jineolojî 
en su región para fortalecer las luchas de las 
mujeres en su área?

No duden en compartir esta carta con ami-
gas y organizaciones de mujeres que puedan 
estar interesadas ​​en colaborar con este pro-
yecto. Hemos enviado esta carta a muchos 
movimientos de mujeres de todo el mundo y 
una vez que hayamos recopilado las respues-
tas, compartiremos los resultados.

Sin la liberación de las mujeres, no es posi-
ble la liberación

 
Jin Jiyan Azadî - Mujer Vida libertad

Abrazos cálidos y revolucionarios,
Jineolojî Internacional

12 de julio de 2018
Email: jineoloji-international@riseup.net

C.S.PyE. 2022



139

Sobre la libertad

Acá nadie es libre, todos dependemos unos 
de otros, del monte, de los árboles, de la tierra”. 
Los qom no son libres ni aspiran a serlo, por lo 
menos no en los términos de la filosofía política 
occidental hegemónica. “Acá nadie es libre” no 
expresa ni una carencia ni un sufrimiento, lo que 
hay es el despliegue de otro universo de sentido 
sobre la libertad. Esos sentidos señalan que los 
qom no son libres como los blancos ni aspiran 
a esa independencia e individualidad, Los qom 
“estamos mutuamente imbricados unos con/en 
otros, cuerpo con cuerpo, humanos y animales, 
animales y plantas, cielo y tierra, vivos y muer-
tos. Todos (humanos, monte, árboles, tierra, 
espíritus, animales) dependemos unos de otros 
y eso es lo que nos hace qom, y esta mutua 
dependencia con lo existente no nos plantea el 
problema relativo a la ausencia de libertad ni a 
una aspiración de la libertad que no tenemos”.

De ello se sigue que el ser de la persona indíge-
na tiene un corazón comunitario y vive en relación 
con el entorno: “Nosotros no concebimos al mundo 
sino que somos parte de él”.

Equilibrio y complementariedad en lo existente

El cosmos, el universo, tiene un orden que posibili-
ta estar en constante movimiento, reordenarse dentro 
de sus sistemas propios que lo mantienen en armonía 
y en equilibrio con las diferentes características, en 
sucesión de opuestos que se complementan. En ese 
mundo del cual se es parte, y a diferencia del planteo 
de Heráclito, no hay lucha de contrarios, ni destruc-
ción sino oposición complementaria y recíproca para 
generar nuevos estados, siempre con armonía y equi-
librio, no en caos ni con ansiedad de dominio. Esta es 
una de las características del pensamiento qom, que 
toma las leyes de la naturaleza adoptándolas como 
leyes propias de la comunidad.

Sobre la propiedad comunitaria de la tierra

“¿Cómo podrían los hombres pretender ser los 
propietarios de la tierra si sus vidas son mucho más 
breves que la vida de la tierra?”

El indígena invierte la posesión y se ve a sí mis-
mo como perteneciente a la tierra, más que ésta 
perteneciéndole a él. El concepto de propiedad 
comunitaria es fundamental para el pueblo qom. 
La tierra es vida. En ella están nuestros alimentos, 
nuestras medicinas, el aire, el monte, el agua. La 
tierra es nuestra vida y hay que dejarla para las 
futuras generaciones cuando nos vayamos de la 
tierra y dejemos que la tierra siga multiplicando 
vida. Los bienes comunes3 no se consideran “re-
cursos naturales” como en el mundo capitalista, 
sino como paisajes que invitan a ser cuidados en 
el ciclo vital del tiempo.

Al respecto, cuando el pueblo qom reclama su 
territorio, más que luchar exclusivamente por la 
preservación del ambiente está reclamando su 
derecho a la autodeterminación. Para eso no refie-
ren a “desarrollo” o “progreso”. El desarrollo eco-
nómico, el progreso y la explotación de recursos 
son el nombre del capitalismo. El desarrollo susten-
table es un modo de volver sustentable la noción 
de desarrollo y, por ende, es una contradicción de 
los términos: no existe desarrollo capitalista sos-
tenible, y salvo engaño, la inmensa mayoría de los 
defensores del desarrollo sustentable no imagina 
una alternativa al capitalismo.

Sobre la estructura social, política y religiosa

El sistema de vida comunitario es cooperativo, 
fraterno, solidario y participativo. Sus miembros 
saben dar y compartir, sin discriminación. Todos se 
cuidan y privilegian a los niños, mujeres, madres, 
ancianos y sabios. El sistema de organización es 
democrático, de plena participación: todos opinan y 
hay consenso por el bienestar de todos.

3 Sobre bienes comunes, Rodriguez Pardo (2010) dice : “Las riquezas que habitan en la tierra no son recursos 
naturales, son bienes comunes. Referirse a ellos como recursos naturales es la primera forma de apropiación desde 
el lenguaje. Nadie tiene el derecho a recurrir a un recurso natural, apropiándoselo, enajenándolo. El derecho a recurrir 
a un recurso natural termina en el mismo instante en que ese recurso es también de otro, de otros. De manera que 
las riquezas que admiramos de la tierra y que denunciamos como propias en una acción extractiva, no son recursos 
naturales sino bienes comunes, que pertenecen a los comunes. Bienes y comunes componen un único ecosistema que 
se verá alterado al recurrir a él de manera posesiva, esgrimiendo una propiedad falsa, arrebatando del sitio a partes o 
a un todo que desequilibrarán el medio, el que seguramente se verá dañado o irreparablemente modificado, mutado. 
No aceptamos recurrir al recurso”. Es menester entonces cuestionar la categoría “recursos naturales”, ya que implica 
la apropiación capitalista de la naturaleza para su posterior mercantilización. Como contrapartida, la categoría bienes 
comunes desafía estas lógicas y sostiene lazos de horizontalidad y comunidad en la determinación del cuidado y uso de 
la naturaleza. (Diseño Curricular de la Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E.,Resolución 1463/18 p. 167).



140

En esa sociedad, el papel que cumple y asume 
la mujer no determina ningún sentido de inferiori-
dad con respecto al hombre. El estilo de vida, des-
de un principio, siempre fue colectivo y comunita-
rio. La mujer es quien educa a sus hijos, enseña su 
idioma, transmite oralmente su cultura. Ella es un 
elemento principal de la dimensión sociopolítica 
de la comunidad organizada, junto con el anciano, 
elemento familiar lleno de conocimiento y expe-
riencia, agente indicado para expresar la filosofía 
indígena y sus derivaciones.

LA FILOSOFÍA MAYA

La filosofía maya se manifiesta en obras tales 
como el Popol-vuh y el Chilam Balam. El Popol-vuh 
es un libro de la comunidad. El término maya Popol 
tiene el sentido de junta, reunión o casa común. 
Mientras que la palabra vuh o uúh significa libro, 
papel o trapo y se deriva del maya húun o úun; 
refiere al papel y al libro, y asimismo al árbol de 
cuya corteza se hacía el papel para escribir, y que 
los Nahual llaman amatl. En fin, Popol na es la casa 
de la comunidad donde se juntan para tratar las 
cosas de la república. El pop es un verbo en qui-
ché que significa juntar, amontonarse la gente. El 
Popol na es la casa de la comunidad, pero no sim-
plemente es la casa para dialogar, sino que tiene 
mayor función como la casa grande donde se tra-
tan los asuntos sobre diversos temas de la cultura. 
Así, el Popol na era una institución o escuela de la 
comunidad para analizar asuntos del saber, donde 
se impartía la enseñanza de la niñez, de las y los 
jóvenes y de las y los adultos. Por ello Popol na era 
una institución para instruir niñas y niños y adultas 
y adultos, en la que también se discutían temas 
sobre la vida, el trabajo y la cultura. 

Si el Popol na fue una casa de enseñanza donde 
se trataban los asuntos de cualquier acontecer, en-
tonces era la casa de asamblea en la que se bus-
caba la solución a los problemas y necesidades del 
pueblo. Los ancianos desempeñaban el papel de 
convocar la asamblea e impartir la sabiduría sobre 
los conocimientos sociales, políticos y culturales; 
sobre las concepciones enormemente desarrolla-
das en astronomía, matemática, calendarios, etc. 
Estos sabios tenían la capacidad de desarrollar los 
conocimientos y las experiencias sobre la vida que 
transmitían a toda la sociedad.

Para el pueblo maya la divinidad es el principio de 
todas las cosas. Por ejemplo, el Popol-vuh habla del 
origen de las cosas del mundo, como las plantas, los 
animales, los minerales y el ser humano. Asimismo, 
el Popol-vuh expone un contenido muy amplio del 
comercio, de las memorias cronológicas escritas 
en sus estelas, de las geográficas, de los mitos, 
además, gracias a la escritura jeroglífica (y en parte 
fonética) permitía codificar los conocimientos, las 
genealogías y sucesos de sus reyes, los aconteci-
mientos de cada año, la demarcación de cada año y 
de las tierras, las ceremonias y las fiestas, las leyes y 
los ritos religiosos en rigurosos calendarios solares, 
lunares, de planetas, etcétera. 

El Popol-vuh debe ser considerado como un tes-
timonio privilegiado del pensamiento maya, el cual 
engloba los conocimientos enigmáticos que exponen 
el sentir y el saber, y asimismo presenta la fuente de la 
sensibilidad del corazón, la razón que explica el senti-
do de las cosas. El Popol-vuh expone la gran sabidu-
ría sobre la existencia divina en el “Corazón del Cielo”. 
“De esta manera existía el cielo y también el Corazón 
del Cielo, que éste es el nombre de Dios”.

La filosofía maya considera que es necesario 
primero existir para poder enfrentarse al ta k’ustikoy 
(mundo). El pueblo maya pertenece al mundo y se 
considera como parte de él porque cohabita con él. El 
pueblo maya ha podido entender el mundo a partir de 
su existencia material, pues ella chak’be sbi (nombra) 
las cosas del mundo. El pueblo maya considera que 
la existencia es importante para poder xa’ibe (com-
prender) la realidad de su entorno. Si no fuera por el 
cuerpo, no le hallaría sentido al mundo. Sin cuerpo 
faltaría la esencia de la existencia para poder enten-
der el mundo. Todo lo que le rodea en su círculo tiene 
un valor de igualdad de especie. La existencia es la 
que posibilita los conocimientos sobre las cosas del 
mundo. Por ello, afirman  que ta x-ayan (la existencia) 
es anterior al ta snopobel (pensamiento).

Desde Occidente, la antropología existencia-
lista de Sartre desarrollará algunos aspectos muy 
parecidos a este planteo maya: “La existencia 
precede a la esencia” está significando que el ser 
humano se encuentra en el mundo, existe, y sólo 
después se hace; que, por tanto, el ser humano 
es un proyecto, a diferencia del libro, la mesa o el 
cortapapel cuya esencia, su razón de ser ya está 
dada. Y por ello, dirá Sartre, no hay naturaleza hu-
mana, sino condición humana.

C.S.PyE. 2022



141

FILOSOFÍA TOJOLABAL

Los tojolabales son uno de los treinta pueblos 
mayas que ocupan el sureste de lo que actual-
mente es México. En condición de tal, habitan 
ese territorio desde antes de la invasión europea 
y se organizaron y se organizan horizontalmente 
en la sociedad y en la política. El concepto clave 
para ellos es el Nosotros, palabra que semántica-
mente indica que no hay reyes ni jefes, tampoco 
caudillos, caciques o mandones, palabras que 
no existen en tojolabal. El poder no se concen-
tra en manos de uno o de una minoría, sino que 
es ejercido por el Nosotros, en el cual todos son 
corresponsables de las decisiones que se toman 
en el nivel de comunidad. 

Veamos la importancia filosófica del nosotros 
en el giro lingüístico tojolabal siguiente: uno de no-
sotros cometimos un delito, comparado con el es-
pañol: uno de nosotros cometió un delito. El tojo-
labal enfatiza el Nosotros porque para este pueblo 
los delitos no son individuales sino que involucran 
y corresponsabilizan a toda la sociedad. Es el gru-
po y no el individuo el que predomina. Se extiende 
semánticamente el nosotros tojolabal para incluir 
no sólo a la sociedad humana sino a todo el cos-
mos, porque desde la perspectiva tojolabal todo 
vive; es decir, no hay nada que no tenga corazón, 
que es lo que vivifica. Por eso los humanos somos 
una especie en el contexto de un sinnúmero de 
especies, a las que nos toca respetar y con las 
que tenemos que aprender a convivir sin tratarlas 
como objetos a nuestra disposición. En efecto, no 
hay objetos. Esto quiere indicar que la relación de 
los seres humanos con la naturaleza no consis-
te en dominación, sino en respeto y convivencia. 
Porque la naturaleza misma es ja jnantik lu’um, es 
decir, Nuestra Madre Tierra, que no es meramente 
el medio ambiente o lo que nos rodea, sino Nues-
tra Madre que nos da vida y nos mantiene vivos. 
No es ningún “neutro” lo que nos rodea, sino otro 
sujeto muy particular por ser madre nuestra.

Veamos otro ejemplo que hace explícito el noso-
tros. Se dice en español: yo te dije. La expresión co-
rrespondiente en tojolabal es yo dije, tú escuchas-
te. En la estructura en español pasa la acción del 
sujeto yo al objeto te, donde el actor, por supuesto, 
es el yo. La estructura correspondiente en tojolabal, 
en cambio, es de dos sujetos, con sus verbos co-
rrespondientes y sin objeto (acusativo). En términos 
generales podemos afirmar que en tojolabal, en 
lugar de objetos, hay diferentes clases de sujetos 
que se complementan; los sujetos no subordinan a 

los objetos, como ocurre en el español. Por esto, en 
tojolabal se da una subjetividad intersubjetiva (suje-
to-sujeto) en lugar de la relación de sujeto- objeto. 
Hay, además, otra particularidad en la frase citada 
del tojolabal yo dije, tú escuchaste, en lugar de yo te 
dije. No sólo está ausente la relación sujeto-objeto, 
sino que los dos sujetos se complementan, como 
ya lo dijimos, porque ambos son actores que se ne-
cesitan mutuamente para que la acción de comuni-
cación se realice de manera recíproca.

Todo es intersubjetivo; no existen objetos, y en su 
lugar se da la complementariedad de varios sujetos 
actores. La misma frase que sirvió de ejemplo ense-
ña todavía otro aspecto de la cosmovisión tojolabal 
con implicación filosófica profunda. En los enuncia-
dos de comunicación en el español y en otros idio-
mas europeos existe el sujeto que actúa y el objeto 
que sufre la acción, como si tuviera la forma de una 
orden. En tojolabal, en cambio, los dos sujetos que 
se complementan subrayan que siempre ambos 
son activos y pasivos correlativamente. El que habla 
escucha al que oye, y el que oye habla al que habla. 
Si no se produce esa doble acción con doble sentido, 
aunque se digan mil palabras se dicen “a la pared”. 
El escuchar es un elemento fundamental de la co-
municación, y, por supuesto, de las lenguas. Pero en 
Occidente se enseña filosofía, lingüística y disciplinas 
relacionadas con la investigación de las lenguas ha-
bladas y escritas, pero no de las lenguas oídas. Tene-
mos problemas para escuchar. Pensemos solamente 
en los políticos, los militares, los oradores, los pre-
dicadores que no se distinguen por saber escuchar. 
La razón es que no se enseña a escuchar. Se enseña 
una retórica para “saber exponer”, pero no existe un 
capítulo del “saber oír”, que señala el olvido o la ne-
gligencia del escuchar en las lenguas indoeuropeas. 
Lo instructivo en este contexto es que los tojolabales 
tienen dos palabras para lengua o palabra. Por un 
lado está la palabra/lengua hablada: k’umal, y, por 
otro, la escuchada: ’ab’al. Se llaman a sí mismos tojo-
labales, es decir, “los que saben escuchar bien”. Es, 
además, el escuchar lo que enfatiza otro aspecto del 
nosotros. La persona que escucha pone atención en 
el otro para aprender de él. Así se forma un nosotros 
entre los dos, el que habla y el otro que escucha. El 
escuchar, además, tiene otro aspecto de importan-
cia. Al escuchar al otro, lo respetamos como el igual 
del que podemos aprender lo que nos dice. Por eso, 
a quien escuchamos no puede ser nuestro enemigo. 
Se entiende que por eso los tojolabales no tienen 
palabra para enemigo, porque saben escuchar. La 
coexistencia de 500 años con los occidentales, sin 
embargo, les enseñó lo que son los enemigos. 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



142 C.S.PyE. 2022

LA CONQUISTA, 
LAS BRUJAS

Y LA 
ACUMULACIÓN 
ORIGINARIA

En el período de la conquista y colonia la forma en que
 América fue “ocupada” por los nuevos dueños se basó en

 dos falacias fundamentales: la primera, la creencia de que 
tanto la cultura como la tecnología de los pueblos sometidos 

eran inferiores y atrasadas con respecto a la Europa y,
 la segunda, que los recursos del nuevo continente eran prácticamente 

ilimitados. De esta forma se justificó plenamente la destrucción y
 la eliminación de las formas y sistemas preexistentes.

 Además, al considerarse los recursos ilimitados no hubo
 mayor preocupación por la tasa de extracción de estos.

Nicollo y Morello, 1980, p. 122.



143

La historia y la geografía latinoamericanas es-
tán impregnadas por esa marca del terror origi-
nario, aunque se trata de una historia de huellas 
borradas para ocultar los orígenes. La historia 
y la geografía convencionales, las de nuestros 
propios sistemas educativos, fueron diseñadas 
para reproducir las propiedades mistificadoras 
del orden colonial. Lo que debería ser evidente y 
obvio parece absolutamente extraño y dispara-
tado. A la inversa, lo que resulta obvio y sensato, 
es lo que la razón colonial ha encubierto. Duran-
te cinco siglos, el relato se ajustó a los vence-
dores, velando con ello la historia, sus móviles y 
mecanismos. De tal modo, la violencia se re-
vistió de razón y convirtió a ésta en otra de sus 
formas. Sobre las capas geológicas de violencia 
se sedimentaron capas geológicas de regíme-
nes de verdad1, de encubrimiento. Así pues, aún 
hoy se toma la conquista y colonización como 
hito civilizatorio de la humanidad; la geopolítica 
mundial se explica en términos de superioridad 
científico-tecnológica o de supremacía moral y 
cultural. Todavía en nuestros días se concibe la 
modernidad como un fenómeno intra-europeo, 
así también como el industrialismo y el capi-
talismo. Los mismos se tratan como procesos 
autogestados, cultivados en la pretendida racio-
nalidad avanzada de pueblos también pretendi-
damente laboriosos.

Con la llegada del capital mercantil europeo 
a las tierras-cuerpos2 de Abya Yala3 y África, se 
altera de allí en más, de forma drástica, la condi-
ción de humanidad.

A partir del proceso de conquista-colonización 
de Abya Yala y África hace quinientos años antes 
de ahora, en términos geopolíticos se conforma un 
sistema de explotación y opresión de clases, géneros 
y colores de alcance mundial. Este sistema estuvo 
y está acompañado de representaciones dominan-
tes a través de las cuales América y África fueron 
inventadas como tales: su población, bajo el signo 
de la ignorancia y la cuestión de color; y su ambiente 
geofísico y sus territorios como los contenedores de 
riquezas ilimitadas, inagotables. Porque aquel “des-
cubrimiento” fue y es, antes que nada, un “encubri-
miento”. Eso significa que la productividad histórica 
del “descubrimiento” de América es mayor por lo que 
ocultó (y sigue oculto) que por todo aquello que en su 
momento permitió hacer visible. Aquello que oculta 
el descubrimiento es el tiempo y el lugar originaria-
mente constituyente de aquel sistema de opresión y 
explotación mundial. El tiempo y el lugar fundacional 
en términos históricos, epistémicos y económicos 
por los cuales América y África serán despojadas de 
la idea de modernidad. Desde sus inicios hasta la 
actualidad, América y África fueron (y son) el tiempo y 
el espacio del atraso, de lo primitivo; más aún, prácti-
camente el de la subhumanidad4.

 1 “Hay que entender la verdad como un sistema de procedimientos ordenados para la producción, regulación, distribución, circulación y 
funcionamiento de enunciados. La “verdad” está ligada circularmente a los sistemas de poder que la producen y la mantienen, y a los efectos de poder 
que induce y que la acompañan”. Michel Foucault (1992). Microfísica del Poder. Madrid. España. p.189. En el sistema educativo, esos regímenes de 
“verdad” ,en términos eurocéntricos, han sido producidos y distribuidos por las grandes editoriales de manuales y libros de textos escolares. 

2 La categoría de cuerpo-territorio es una categoría integral que se corresponde con las vivencias y cosmovisión de los pueblos mayas q´iches (o 
Quiché), sobre todo de las mujeres y cuerpos feminizados que han resistido y resisten en esos territorios. En este manual se la toma de forma integral, 
holística, repensando desde allí la relación de los cuerpos con los territorios que se habitan. El habitar como vivir en, como existencia mancomunada, 
como siendo parte de, como un todo. Ambas cuestiones, los territorios y los cuerpos, son doblemente expropiados en la imposición del sistema 
capitalista, colonial/moderno y patriarcal como sistemas simultáneos de opresión. Siguiendo los planteos de estos pueblos, es que se retoma la 
integralidad y la cuestión holística de estos conceptos para rearmarlos como categoría analitica y metodológica que permita interseccionadamente, 
aunar la mirada acerca de los cuerpos y los territorios que habitamos como una cuestión indisociable. Esto permite romper los binarismos, y habilita 
a pensar-nos genealógicamente como parte de ese proceso sociohistórico de imposición de lógicas extractivas por parte del trípode existencial 
patriarcado/capitalismo/colonialismo. Pensar en resistencias, entonces, es pensarse desde los cuerpos-territorios como resistencias rizomáticas.

3 Abya Yala en la lengua del pueblo Cuna significa “tierra madura”, “tierra viva” o “tierra que florece” y es sinónimo de América. El pueblo Cuna es 
originario de la sierra Nevada, al norte de Colombia; habitaba la región del golfo de Urabá y de las montañas de Darién y actualmente vive en la costa 
caribeña de Panamá, en la comarca de Kuna Yala (San Blas). La expresión Abya Yala es empleada por los pueblos preexistentes a los estados-nación 
para autodesignarse en oposición a la expresión “América”. Aunque los diferentes pueblos que habitan el continente atribuyen nombres propios a 
las regiones que ocupan -Tawantinsuyu, Anauhuac, Pindorama- la expresión Abya Yala viene siendo cada vez más usada por ellos con el objetivo de 
construir un sentimiento de unidad y pertenencia político-territorial. La primera vez que se utilizó con esos fines políticos fue en la II Cumbre Continental 
de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala, realizada en Quito en el 2004 (en la I Cumbre, realizada en México en el 2000 la expresión 
Abya Yala todavía no aparecía, como puede apreciarse en la Declaración de Teotihuacan donde se presentan así: “los Pueblos Indígenas de América 
reafirmamos nuestros principios de espiritualidad comunitaria y el inalienable derecho a la Autodeterminación como Pueblos Originarios de este 
continente”. A partir de 2007, en la III Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala realizada en Guatemala, no sólo 
se autoconvocaron como Abya Yala sino que resolvieron constituir una Coordinación Continental de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas de Abya 
Yala. Esto implica no sólo un cambio de nombre sino también la presencia de otro sujeto enunciador del discurso hasta entonces callado y sometido 
en términos políticos: los pueblos preexistentes a la conquista. Abya Yala se configura, por lo tanto, como parte de un proceso de construcción 
político-identitario en que las prácticas discursivas cumplen un papel relevante de descolonización del pensamiento.  (Diseño Curricular de la Escuela 
Secundaria Neuquina, C.P.E, Resolución 1463/18, página 72). 



144
4 Ver categorías en Perspectiva Intercultural Res. 1463/18.
5 Hamilton, Earl (1975). El Tesoro americano y la revolución de los precios 

en España,1501-1650. Barcelona. España. Ariel. p.55.
6 Proveniente de las mujeres de pueblos mayas, es un vocablo que 

conjuga deseos y necesidades. Nada más apropiado para designar aquellas 
actividades de los pueblos nombrados atinentes a su reproducción social.

En función de estas representaciones, los terri-
torios de Abya Yala y África fueron violentamente 
incorporados a las fuerzas “revolucionarias” del 
mercado mundial como ese espacio periférico y 
colonial. Y esto generó que bajo esas representa-
ciones dominantes, la humanidad que vivía y vive 
en territorios colonizados, sea considerada subhu-
mana. Quedan encubiertos los móviles y criterios 
por los que, un determinado sector de la humani-
dad, creó al hombre moderno y occidental (es decir, 
al varón, blanco, propietario, heterosexual) como el 
único protagonista universal posible.

En este sentido, dicho sistema, aún vigente, con-
solida y refuerza la relación necesaria entre capita-
lismo y heteropatriarcado, entre clases, géneros y 
raza. El proceso de conquista-colonización de Abya 
Yala y África y su paralelo proceso de construcción 
del capitalismo patriarcal y colonial se constituye 
como sistema hegemónico.

En esas circunstancias nació el primer impulso 
práctico-político: la expropiación, acto abismalmen-
te originario y creador del mundo moderno colonial. 
La expropiación es un acto de violencia radical y la 
búsqueda de riquezas ha jugado un papel funda-
mental en el desarrollo del capitalismo, el patriar-
cado y el colonialismo/colonialidad/modernidad. 
Búsqueda de riquezas que, extractivismo mediante, 
se manifestó en la llegada al puerto de Sevilla en 
España, entre 1503 y 1650, de 16.886.815.303 kilos 
de plata y de 181.333.180 kilos de oro provenientes 
de las minas de oro y plata de Abya Yala5.

Dicho desarrollo trajo aparejado la destrucción 
de la vida. La vida entendida de manera holística, 
intersectando la concepción de naturaleza exterior 
y la naturaleza interior (los cuerpos y sus construc-
ciones culturales) que constituyen las materias 
primas de las relaciones sociales desde allí esta-
blecidas e impuestas, y los ciclos geo-históricos y 
económicos destructores de la vida. Destrucción 
de la vida manifestada en los genocidios de los 
pueblos de Abya Yala y en los ecocidios de la biodi-
versidad que forman parte, ambos, de la empresa 
de la modernidad capitalista.

Los trabajos en territorios no europeos

Contra lo hegemónicamente establecido, la 
economía de subsistencia no implica la búsqueda 
angustiante de tiempo completo del alimento. Es 
compatible con una limitación del tiempo para las 
actividades productivas. En Abya Yala ocurría esto 
en muchas regiones. Es el caso de los Tupi-guaraní, 
cuya holgazanería tanto irritaba a los conquistado-
res franceses y portugueses. Su vida se basaba en 
la agricultura y secundariamente en la caza, pesca 
y recolección. Lo arduo del trabajo era para los 
hombres, que era desmontar las superficies con 
hacha de piedra y con fuego. La tarea al fin de las 
lluvias movilizaba a los hombres durante uno o dos 
meses. El resto -plantar, escardar, cosechar- por 
la división sexual del trabajo, era para las mujeres. 
Los hombres trabajaban ¡dos meses cada cuatro 
años! El resto era para cosas placenteras: caza, 
pesca, fiestas. Otros pueblos como los yanomami y 
los guayaki, eran cazadores nómadas que pasaban 
la mitad del día ociosos, pues la caza y la recolec-
ción les llevaba cuatro o cinco horas. Lejos de la 
idea común de la economía de subsistencia como 
esa búsqueda angustiante del alimento, estos 
pueblos no tienen interés alguno en acrecentar su 
producción de bienes materiales. El sentido común 
pregunta entonces: ¿por qué las mujeres y hom-
bres de estas sociedades querrían producir más si 
cuatro horas bastan para asegurar las necesidades 
del grupo? ¿para qué les servirían los excedentes? 
¿Cuál sería su destino? Siempre es por la fuerza 
que la humanidad trabaja más allá de su supervi-
vencia. Y esta fuerza está ausente en estos terri-
torios, en estos pueblos. A partir de la concepción 
de la naturaleza como bien común, de los cuerpos 
como cuerpo-territorios, estos pueblos pueden ser 
descritos como pueblos con economía de subsis-
tencia si por ello se entiende, no una carencia o una 
incapacidad, sino el rechazo de un exceso inútil y 
la voluntad de acordar las actividades productivas 
como la satisfacción de las desesidades6 (y no, 
necesidades) y nada más.



145

Los tojolabales no aprecian ser los primeros, los 
mejores, los ganadores, porque el Nosotros es el 
gran nivelador de equidad y justicia. La educación 
es el mecanismo procesual de nosotrificación, en el 
cual todos aprenden, todos comparten sus conoci-
mientos y aportan su sabiduría. Al ser examinados 
en la escuela, los alumnos se reúnen para resol-
verlo todos juntos, porque la solución del problema 
se alcanza por consenso y por la intervención de 
todos, lo que supone que todos entendieron el pro-
blema. El buen consenso es más importante que 
uno solo se luzca y los demás queden superados, 
vencidos, atrasados. De la misma manera, el poder 
político se distribuye entre todos y rotativamente, 
en lugar de asignárselo a la autoridad presidencial 
o a un partido. La responsabilidad, pues, está en 
manos de todos y no de un solo individuo o grupo. 
De ahí que se rechacen el solipsismo, el egoísmo, 
la competencia, sea de un partido, de una autori-
dad, de una sola semilla o de un solo cultivo, aun-
que también de un solo dios. Por eso, una mujer 
joven dijo: “Fíjate, ahora nos quieren enseñar que 
todo el mundo se hizo por uno solo, ¿quién puede 
creer estos cuentos?”, y lo dijo después de más de 
500 años de evangelización y presencia de la civili-
zación occidental.

He aquí en pocas palabras algunos de los 
fundamentos ontológicos del filosofar maya tojo-
labal. Se resume en el nosotros con sus ramifica-
ciones múltiples: la intersubjetividad, la nosotri-
ficación, el antisolipsismo, el saber escuchar, el 
hecho de que todo vive y no somos más que un 
tipo de seres vivientes entre muchos otros. Nos 
conviene ser modestos y respetuosos de los de-
más. Formamos parte de una democracia activa 
y participativa de extensión cósmica, dicen, por 
eso insisten en su autonomía dentro del contexto 
nacional e internacional, y hasta cósmico en el 
que viven. La autonomía es nosótrica, porque no 
se subordina ni debe obedecer a nadie, sino que 
está interrelacionada intersubjetivamente con el 
estado y el cosmos en que se encuentra.

LA FILOSOFÍA QUECHUA

Hablando en términos históricos, la etnia de los 
quechuas o runa (término del idioma quechua o runa 
simi para los miembros de este pueblo) fue identifica-
da a menudo con el Tawantinsuyu, el imperio incaico 
o el Imperio del Sol (aproximadamente desde el 1300 
hasta el 1535). A mediados del siglo xv occidental, 
una revolución cultural inicia su expansión desde la 
zona occidental de América del Sur, en el corazón de 
la Cordillera de los Andes. Luego de su contundente 
victoria militar sobre los chancas en 1438 de la tem-
poralidad eurocéntrica, el inca Pachakutiq empieza 
desde el Cuzco un proceso de expansión cultural, 
económica y militar a lo largo y ancho de los Andes, 
abarcando cuatro mil kilómetros de territorio de norte 
a sur, hoy ocupados por Colombia, Ecuador, Perú, 
Bolivia, Chile y Argentina (casi el doble que hay de 
España al norte de Noruega). En aproximadamente 
cien años las tropas incaicas imponen una cultura 
que se nutre de más de tres mil años de historia, con 
los valiosos aportes de las antiguas civilizaciones 
chavín, paracas, mochica, tiawanaku, nazca, wari, chi-
mú y lambayeque. El Tawantinsuyu, en su esplendor 
hacia finales del siglo xv, desarrollaba una política de 
uniformización cultural, mítica (el culto imperial del inti 
o sol) y filosófica que resultaba en la imposición del 
runa simi (quechua) como lingua franca imperial. Sin 
embargo, no se pudo subyugar a minorías culturales, 
lingüísticas y sapienciales como los aymara, los uru, 
los pukara y otras que seguían usando sus lenguas 
nativas y cosmovisiones propias. 

Tratándose de una de las vertientes del pen-
samiento indígena del Abya Yala (expresión de la 
cultura kuna), el pensamiento quechua no se limita 
a la época histórica del Tawantinsuyu, sino que si-
gue existiendo, en forma más o menos sincrética y 
clandestina, durante la colonia y la vida republicana 
de los nuevos estados en el ámbito andino. Como 
con cualquier filosofía, se trata de filosofías contex-
tuales, y el contexto en este caso es sobre todo de 
tipo cultural, étnico y religioso. 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



146

7 Pierre Clastres. La sociedad contra el Estado. Monte Avila Editores, Caracas, 1978, pág. 171.
8 De acuerdo a Rodriguez Pardo (2010) : “Las riquezas que habitan en la tierra no son recursos naturales, son bienes 

comunes. Referirse a ellos como recursos naturales es la primera forma de apropiación desde el lenguaje. Nadie tiene el 
derecho a recurrir a un recurso natural, apropiándoselo, enajenándolo. El derecho a recurrir a un recurso natural termina 
en el mismo instante en que ese recurso es también de otro, de otros. De manera que las riquezas que admiramos de 
la tierra y que denunciamos como propias en una acción extractiva, no son recursos naturales sino bienes comunes, 
que pertenecen a los comunes. Bienes y comunes componen un único ecosistema que se verá alterado al recurrir a él 
de manera posesiva, esgrimiendo una propiedad falsa, arrebatando del sitio a partes o a un todo que desequilibrarán el 
medio, el que seguramente se verá dañado o irreparablemente modificado, mutado. No aceptamos recurrir al recurso”. Es 
menester entonces cuestionar la categoría “recursos naturales”, ya que implica la apropiación capitalista de la naturaleza 
para su posterior mercantilización. Como contrapartida, la categoría bienes comunes desafía estas lógicas y sostiene 
lazos de horizontalidad y comunidad en la determinación del cuidado y uso de la naturaleza. (Resolución 1463/18 p. 167)

9 Diario Página 12, 10 de abril del 2019.

La ventaja del hacha metálica sobre la de piedra 
es evidente para fomentar su uso, con la primera se 
hace diez veces más trabajo o bien se hace el mis-
mo trabajo en diez veces menos de tiempo. Cuando 
los pueblos de Abya Yala descubrieron la superio-
ridad de las hachas de los hombres blancos, las 
desearon no para producir más, sino para producir 
lo mismo en un tiempo diez veces más corto. Se 
produjo lo contrario, porque con las hachas me-
tálicas se impuso en estos territorios la violencia 
y el poder propio del sistema patriarcal, moderno 
y capitalista traducido en el binarismo “civilizado/
bárbaro-primitivo7.    

¿Y qué pasa con los territorios?

Esta relación de exterioridad con la naturaleza 
que se impone a partir de la conquista, la caza de 
brujas y la acumulación originaria,  constituye la 
condición para la apropiación/explotación de la bio-
diversidad que está en la base del paradigma occi-
dental del crecimiento sin límite. Entonces, el extrac-
tivismo, como la práctica que permite la apropiación 
de los bienes comunes8 (mal llamados “recursos 
naturales”) para convertirlos en mercancía, es la 
expresión territorial y corporal de este sistema.

Es esta incorporación de la biodiversidad como 
recurso a ser explotado, lo que acompaña la lógica 
de los “descubrimientos” imperiales .

Esta cuestión es acompañada por prácticas 
genocidas y de subalternización de las pobla-
ciones originarias,  implicando la pérdida de sus 
conocimientos y de sus formas tradicionales de 
interactuar con la naturaleza. Es lo que se cono-
ce como prácticas epistemicidas. Hubo, y hay, 
apropiación de especies vegetales americanas y 
de tecnologías asociadas que salvaron a Europa 
de la amenaza del hambre. Por caso, a 600 años 
de la conquista, la propia ciencia occidental re-
cupera esos conocimientos y saberes a través de 
investigaciones como la siguiente: 

El vademecum Wichí

María Eugenia Suárez, investigadora del Co-
nicet, clasificó 115 plantas que poseen 408 usos 
medicinales. Las comunidades emplean diversas 
especies para problemas digestivos, respiratorios y 
dolores menstruales.

Muchas de las sustancias que se 
extraen de las plantas y tradicionalmente 
componen la farmacopea wichí también 
forman parte de la medicina oficial. Esta 
situación permite advertir, entre otras 
cosas, que la ciencia no es la única manera 
de producir conocimientos. Ni siquiera 
es la más antigua. En la actualidad, los 
wichí viven en comunidades distribuidas 
por Salta, Chaco, Formosa y el sudeste 
boliviano. Son aproximadamente 55 mil 
personas que habitan pueblos y aldeas, 
y establecen estrechas relaciones con 
la naturaleza. Un entorno de bosques 
nativos que, por el avance de la frontera 
agrícola y la presencia de grupos privados 
concentrados, se encuentra en peligro”. 
Suárez es docente de la UBA (Facultad 
de Exactas y Naturales) e investigadora 
del Conicet en el Instituto de Micología 
y Botánica. Visita la región desde hace 
más de diez años y, entre otras cosas, 
confeccionó un extenso catálogo de usos 
y aplicaciones de plantas medicinales. 
Especies que son empleadas para bajar 
la fiebre, solucionar problemas digestivos 
y respiratorios, así como también para 
aliviar dolores menstruales. Un repertorio 
extenso de usos que exhibe cómo los 
conocimientos ancestrales se reciclan 
a través de las generaciones y, aunque 
podrían complementarse, se colocan en 
tensión con la ciencia moderna9.



147

No se trata, entonces, de elaborar una filosofía 
desde cero, sino de articular, expresar y sistema-
tizar un pensamiento milenario, que existía antes, 
con y después de la conquista española, y que 
sigue existiendo en gran parte de los Andes de 
Sudamérica, desde Colombia hasta el norte de 
Argentina. Este trabajo de análisis y sistematización 
merece el título de filosofía.

El término español “quechua” (que deriva de la 
palabra quechua qheswa: “región de quebradas”) en 
primer lugar es una referencia lingüística; el quechua 
o runa simi (“lengua de gente”) es parte de una familia 
lingüística (a la que pertenece el aimara) que se origi-
nó de una etnia asentada en las cercanías de Cuzco 
en Perú, pero que era de origen altiplánico (cerca del 
lago Titicaca). Según las investigaciones, el quechua 
es una derivación del aimara, con la influencia adicio-
nal de otras lenguas (pukara, wari, uru). Por la expan-
sión del pueblo quechua, a partir del siglo xiv de nues-
tra era, a través del imperio incaico, la lengua quechua 
se convierte no solamente en la lengua oficial del 
Tawantinsuyu, sino que era promovida como lingua 
franca en todas las regiones, aunque no pudo impo-
nerse del todo. La lengua quechua o runa simi se ha 
convertido en base y trasfondo de lo que viene a ser la 
cultura quechua o, mejor, las culturas quechuas, que 
abarcan los ámbitos culturales en los que tal lengua 
predomina, desde el sur de Colombia hasta el norte 
de Argentina. La llamada cultura quechua es (un tipo 
ideal), el resultado de un largo proceso de hibridación, 
superposición, interpenetración y asimilación entre 
diferentes culturas, tanto en tiempos precoloniales 
como en los últimos 500 años. No se trata de  una 
cultura pura, netamente indígena y originaria, sino de 
un universo cultural híbrido y sincrético que corres-
ponde al mestizaje cultural de la gran mayoría de las 
personas quechuas. Las culturas andinas a las que 
pertenecen el pueblo y la cultura quechua tienen mu-
chos rasgos sapienciales, filosóficos y civilizatorios 
en común, sobre todo las culturas aimara y quechua. 
Este pensamiento se sustenta en la lengua runa simi 
y su estructura básica, como también en la cultura 
quechua como conjunto de costumbres, ritos, princi-
pios, éticas y modos de vivir. El pensamiento quechua 
tiene una racionalidad sui generis que se construye 
en torno a un concepto eminente, expresado por el 
término quechumara (quechua y aimara) pacha. Esta 
palabra es polisémica; no puede ser traducida en for-
ma unívoca a la lengua indoeuropea. Filosóficamente, 
pacha significa el “universo ordenado en categorías 
espaciotemporales”, pero no simplemente como algo 
físico y astronómico. El vocablo griego kosmos tal 
vez se acerque más a lo que quiere decir pacha, pero 
sin dejar de incluir el “mundo de la naturaleza”, al que 
también pertenece el ser humano. Pacha también po-

dría ser un equivalente del vocablo latino esse (“ser”): 
pacha es “lo que es”, el todo existente en el universo, 
la “realidad”. Es una expresión que se refiere al más 
allá de la bifurcación entre lo visible y lo invisible, lo 
material y lo inmaterial, lo terrenal y lo celestial, lo 
profano y lo sagrado, lo exterior y lo interior. Contiene 
como significado tanto la temporalidad como la es-
pacialidad: lo que es, de una u otra manera, está en el 
tiempo y ocupa un lugar (topos). Esto incluso rige para 
los entes espirituales (espíritus, almas, dioses). 

Tal vez sea oportuno traducir el vocablo pacha 
por la característica fundamental de la raciona-
lidad andina: relacionalidad. Tiempo, espacio, 
orden y estratificación son elementos imprescin-
dibles para la relacionalidad del todo. Juntando 
el aspecto de cosmos con el de relacionalidad, 
podemos traducir pacha como cosmos interrela-
cionado o relacionalidad cósmica.

El rasgo fundamental y determinante del pensa-
miento andino es la relacionalidad de todo. La catego-
ría básica no es el “ente en cuanto ente” (ens inquan-
tum ens) de la metafísica occidental, sino la relación. La 
filosofía occidental tiene como fundamento ontológico 
la sustancialidad de todo lo que existe, sea en senti-
do realista como ser-en-sí-mismo, o sea en sentido 
trascendental como autonomía del sujeto. La exis-
tencia separada y monádica es lo primero; la relación 
entre los entes particulares lo segundo. Para el runa 
quechua, la situación es la inversa: el universo es ante 
todo un sistema de entes interrelacionados, depen-
dientes uno de otro, heterónomos, no sustanciales. La  
primera categoría ontológica, es —para decirlo así— la 
verdadera sustancia no sustancial. Para el pensamien-
to andino, un ente particular siempre está en relación 
con otros (trascendencia) no puede ser principio en sí 
mismo, es regido por una normatividad exterior (hete-
ronomía) y no existe en sí mismo (relacionalidad).

Positivamente, el principio de relacionalidad dice 
que cada ente, acontecimiento, estado de concien-
cia, sentimiento, hecho y posibilidad se halla inmerso 
en múltiples relaciones con otros “entes”, aconte-
cimientos, estados de conciencia, sentimientos, 
hechos y posibilidades. La realidad (como un todo 
holístico) recién es (existe) como conjunto de seres y 
acontecimientos interrelacionados. El verbo quechua 
kay significa “ser” y “existir”, pero también es usado 
para expresar la relación de posesión o pertenencia: 
“tengo un hijo” en quechua se expresa como “de 
mí me es mi hijo” (waway kanmi). Además, el mismo 
vocablo kay también se usa como adjetivo y pronom-
bre demostrativo con el significado de “este”, “esta” 
o “esto” (kay qhari: “este varón”; iman kay?: “¿qué es 
esto?”). La relacionalidad, como base trascendental 
(arjé) de la concepción filosófica andina, se manifiesta 
en todos los niveles y los campos de la existencia.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



148

10 El término interseccionalidad fue acuñado en 1989 por Kimberlé Williams Crenshaw y refiere a las construcciones 
subjetivas e intersubjetivas intersectadas y los diferentes y simultáneos sistemas de opresión que se entraman.  Como 
perspectiva metodológica, problematiza varios sistemas de opresión simultáneos en tanto categorías biológicas, sociales, 
culturales y simbólicas como clase, raza, género, orientación sexual,  discapacidad, religión, edad, nacionalidades, y 
otros aspectos identitarios en el ser, estar y hacer de las y los sujetos. Como perspectiva, evita caer en  la sumatoria de 
opresiones, evitando la jerarquización y preponderancia de unas opresiones sobre otras, para poder pensarlas y accionar 
como “fusiones” entramadas en clave de potencia.

11 El período de la caza de brujas abarcó casi cuatro siglos (desde el siglo XIV al XVII) desde sus inicios en Alemania y su 
reproducción en buena parte de Europa, llegando a África y Abya Yala. ¿De qué delitos acusaba la Iglesia, tanto católica como 
protestante, a estas mujeres al punto de haber llevado a la hoguera a trescientas mil de ellas tan sólo en Europa? de poseer 
conocimientos médicos y ginecológicos, de organizarse colectivamente y de poseer una sexualidad femenina que ponía en 
discusión la primacía masculina. Para ello, y durante tres siglos, los inquisidores católicos y protestantes, tuvieron como guía 
política el libro Maleficarum Malleus o “Martillo de brujas” escrito en 1484 por  los reverendos Kramer y Sprenger.

El mecanismo principal de acumulación y repro-
ducción del sistema de la conquista en relación a la 
biodiversidad, es la devastación que destruye o des-
organiza ecosistemas y formas productivas autócto-
nas, y anula potencialidades de autonomía de esas 
sociedades que son las justificaciones de las conti-
nuas dependencias coloniales de estos territorios.

Su efecto más duradero se produce en la des-
trucción del potencial productivo de los territorios 
de Abya Yala y África, por la introducción de tecno-
logías inapropiadas, por la inducción de ritmos de 
extracción contrarios a los ciclos naturales y por 
la difusión de modelos sociales de consumo que 
generan un proceso de degradación de sus ecosis-
temas, de erosión de sus suelos y agotamiento de 
sus bienes comunes. El  proceso de explotación y 
expoliación impuesto hace más de quinientos años 
antes de ahora,  rompe los mecanismos ecológicos 
y culturales de los cuales depende la productividad 
sostenible de estos territorios y pueblos. Siendo una 
de las transformaciones de mayor trascendencia, 
la eliminación de las prácticas agrícolas originarias, 
fundadas en una diversidad de cultivos y adaptadas 
a las estructuras ecológicas de los suelos, para indu-
cir prácticas de monocultivo destinadas a satisfacer 
la demanda del mercado mundial.

Lo anterior significa que el proyecto de la moder-
nidad capitalista implicó siempre el ejercicio de un 
biopoder sobre la naturaleza, entendido como po-
der sobre los espacios físicogeográficos, los suelos 
y los subsuelos, los bienes comunes, flora y fauna, 
el aprovechamiento de las condiciones climáticas, 
pero también poder sobre los cuerpos humanos 
subalternizados por la dominación. La biopolítica 
de los discursos moderno/coloniales no produce 
solamente subjetividades y territorialidades, tam-
bién produce “naturalezas”.

Lo anterior también permea nuestro lenguaje, y 
por lo tanto, el cómo definimos y conceptualizamos 
el mundo, por lo que  vale aclarar que: las riquezas 
que habitan en los territorios no son recursos natu-
rales, son bienes comunes. Referirse a ellos como 
recursos naturales es la primera forma de apro-

piación desde el lenguaje. Nadie tiene el derecho 
a recurrir a un bien natural, apropiándoselo, ena-
jenándolo. Los bienes comunes los reconocemos 
integrados a ecosistemas y, a su vez, a bioregiones 
dentro de la gran esfera que nos involucra a todos.

Desde los lentes multicolores que proponemos 
(de clase, géneros y colores) debe complejizarse 
el análisis de este proceso sociohistórico evitando 
la jerarquización de unas opresiones sobre otras. 
Esos lentes obligan que nos coloquemos en una 
mirada interseccional10 en términos epistémicos y 
metodológicos, buscando los puntos de encuentro, 
la codeterminación de los procesos sociohistóricos 
y no la lógica de causa-efecto.

La conquista de Abya Yala y los territorios de 
África a partir del siglo XV fundan una forma de 
ser y estar universal en el mundo que dará sentido 
a las ideas de ciudadanía liberal, moderna y colo-
nial como sustento de los Estados-Nación. Y ese 
proceso de conquista, fue acompañado de otros 
procesos sociales en otros territorios del mapa-
mundi con la lógica colonial, moderna, capitalista y 
patriarcal hasta aquí enunciada.

De acuerdo a Federici (2015), la expropiación 
de los medios de subsistencia de los trabajado-
res europeos y la esclavización de los pueblos 
preexistente de América y África en las minas y 
plantaciones  del “Nuevo Mundo” no fueron los 
únicos medios para la formación y “acumulación” 
del proletariado mundial. Este proceso necesitó 
de la transformación del cuerpo en una máquina 
de trabajo y el sometimiento de las mujeres para la 
reproducción de la fuerza de trabajo. Fundamen-
talmente, requirió la destrucción del poder de las 
mujeres que, tanto en Europa como en Abya Yala, 
se logró por medio del exterminio de las “brujas”11. 
La acumulación primitiva fue también una acumu-
lación de diferencias y divisiones dentro de la clase 
trabajadora, en la cual las jerarquías construidas a 
partir del género, así como las de «raza»12 y edad, 
se hicieron constitutivas de la dominación de clase 
y de la formación del proletariado moderno.  



149

Se expresa  en principios de correspondencia, 
complementariedad, reciprocidad y ciclicidad. Es-
tos principios, a su vez, son la base “paradigmática” 
para un sinnúmero de fenómenos filosóficamente 
interesantes en los ámbitos de la naturaleza, la vida 
social y el orden ético.

El principio de correspondencia

El principio básico de relacionalidad se mani-
fiesta a nivel cósmico como correspondencia entre 
micro y macrocosmos, entre lo grande y lo peque-
ño. El orden cósmico de los cuerpos celestes, las 
estaciones, la circulación del agua, los fenómenos 
climáticos y hasta de lo divino tiene su correspon-
dencia (es decir: encuentra respuesta correlativa) 
en el ser humano y sus relaciones económicas, 
sociales y culturales.

El principio de la correspondencia cuestiona la 
validez universal de la causalidad física; el nexo 
entre micro y macrocosmos no es causal en senti-
do mecánico, sino simbólico-representativo.  El ser 
humano representa mediante actos simbólicos lo 
que pasa en lo grande, asegurándose de esta ma-
nera de la continuidad del universo y de la perdura-
ción del orden cósmico.

La correspondencia rige ante todo entre las 
esferas del hanaq pacha (“espacio de arriba”) y del 
kay pacha (“esfera de aquí y ahora”), mientras que 
la tercera esfera representa el mundo de “adentro”, 
de los difuntos y ancestros (uray/ ukhuy pacha).

El principio de complementariedad

Cada ente y cada acontecimiento tienen como 
contraparte un complemento como condición 
necesaria para ser completos y capaces de existir 
y actuar. Un ente individual aislado (mónada) es 
considerado como incompleto y deficiente si no se 
relaciona con su complemento opuesto. La opo-
sición no paraliza la relación, como sucede en la 
lógica occidental que se rige por el principio de la 
no contradicción.

La oposición más bien dinamiza la realidad, 
como lo afirma la lógica dialéctica y el pensa-
miento oriental en general. Cielo y tierra, sol y 
luna, varón y mujer, claridad y oscuridad, día 
y noche, bondad y maldad coexisten para el 
pensamiento andino de manera inseparable. 
El verdadero ente, es decir, la relación, es una 

unión de oposiciones, un equilibrio dialéctico o 
dialógico. La complementariedad a nivel cós-
mico se da como ordenamiento polar entre un 
lado izquierdo y un lado derecho, lo que a su vez 
se concibe en términos de sexuación: el lado 
izquierdo corresponde a lo femenino, y el lado 
derecho a lo masculino. Se trata de categorías 
cosmológicas (o pachasóficas), y no de antropo-
lógicas o biológicas. Para el runa quechua todo 
está sexuado y, por tanto, sujeto al principio de 
complementariedad. 

El principio de reciprocidad 

Los principios de correspondencia y de com-
plementariedad se expresan a nivel pragmático y 
ético como principio de reciprocidad: A cada acto 
corresponde, como contribución complementa-
ria, un acto recíproco. Este principio no sólo rige 
en las interrelaciones humanas (entre personas o 
grupos), sino en cada tipo de interacción, sea ésta 
intrahumana, entre el ser humano y la naturaleza, 
o sea entre el ser humano y lo divino. El principio 
de reciprocidad es universalmente válido y revela 
un rasgo muy importante de la filosofía andina: la 
ética no es un asunto limitado al ser humano y su 
actuar, sino que tiene dimensiones cósmicas. Con 
mucha razón se puede hablar de una ética cós-
mica, que para la racionalidad occidental sería un 
absurdo, debido a la implicación mutua de etici-
dad y libertad. La reciprocidad andina no presu-
pone necesariamente una relación de interacción 
libre y voluntaria; más bien se trata de un deber 
cósmico que refleja un orden universal del que el 
ser humano forma parte.

El principio de reciprocidad dice que diferentes 
actos se condicionan mutuamente (interacción) 
de tal manera que el esfuerzo o la inversión en 
una acción por un actor será recompensada por 
un esfuerzo o una inversión de la misma magnitud 
por el receptor. En el fondo, se trata de una justi-
cia (metaética) del intercambio de bienes, senti-
mientos, personas y hasta de valores religiosos. 
A través de la reciprocidad, los actores (humanos, 
naturales, divinos) establecen una justicia cósmica 
como normatividad subyacente a las múltiples re-
laciones existentes. Por eso, la base del principio 
de reciprocidad es el orden cósmico (y su relacio-
nalidad fundamental) como un sistema armonioso 
y equilibrado de relaciones.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



150

12  Vale aclarar que, cuando nos referimos a la categoría de raza lo hacemos siempre en el marco de las teorías decoloniales 
y epistemologías del sur. Esta categoría funciona de manera explicativa y metodológica, ya que, como el género, son modos de 
colectividad problemáticos (que persiguen reconocimientos y redistribución)  que tienen la posibilidad de desenmascarar la 
persistencia de la colonialidad y la colonia, apuntando al significado político de ambas categorías de desestabilizar la estructura 
profunda de dicha colonialidad. Debe entenderse que el binomio raza-biología ha quedado refutado hace mucho tiempo y no 
hay en este texto ningún resabio de ello, y la denuncia que hacen las teorías decoloniales al enunciar la raza es que, la razón 
eurocéntrica, la introdujo como forma de regulación social.  Raza es signo, es decir, la raza debe ser entendida desde los 
contextos definidos en los que encuentra significación. Raza es una huella corporal del transcurso de una historia otrificadora, 
por lo que, comprender raza, implica situar el conocimiento en relación a las formaciones nacionales de alteridad. (Segato, 
2006) Para autores como Quijano, la idea de raza reordena todas las áreas de la existencia humana básicas que comportan en 
sí, todas las luchas de poder por el control de recursos y los productos que de ellos se derivan: el sexo, el trabajo, la autoridad 
colectiva y la subjetividad/intersubjetividad. A su vez, Lugones complejiza esta mirada desde una perspectiva interseccional, 
aduciendo que la categoría raza,  junto al género, determinan el primer gran binarismo fundante de la modernidad occidental, 
humano/subhumano, concibiendo sólo a los hombres blancos como lo humano y  quedando, quienes no son hombres 
blancos, subsumidos de forma jerárquica en el segundo. (Lugones, 2005) Para Grosfoguel, ésta categorización de humano/no 
humano tiene su génesis en el proceso de colonización, en el momento en que se establece que quienes habitaban las tierras 
“descubiertas” carecían de religión, pues quienes tienen religión tienen alma, si se carece de ella no se tiene alma y, por lo tanto, 
no es humano, se es subhumano. (Grosfoguel, 2013) 

Abya Yala y el proceso de su conquista-coloniza-
ción es el lado oculto/oscuro de la Modernidad y fue 
muy violento. Entenderlo así, y en relación a la “ca-
cería de brujas” en Europa, permite develar que, no 
sólo se controló el sexo, sus recursos y productos, 
sino también se dividió a la condición humana en 
humanidad y sub-humanidad, y se devela la cues-
tión del trabajo como racializado y engenerizado 
simultáneamente. En palabras de Federici (2015), la 
lógica colonizadora necesitó deshumanizar y temer 
a quienes pretendió esclavizar. En este sentido, la 
cacería de brujas en Abya Yala en los siglos XVI y 
XVII  profundizó y acompañó el proceso de deshu-
manización de las poblaciones indígenas a través de 
una campaña “anti-india” y “anti-idolatrías”.

La caza de brujas constituyó una estrategia 
deliberada, utilizada por las autoridades 
con el objetivo de infundir terror, destruir la 
resistencia colectiva, silenciar a comunidades 
enteras y enfrentar a sus miembros entre sí. 
También fue una estrategia de cercamiento 
que, según el contexto, podía consistir 
en cercamientos de tierras, de cuerpos o 
relaciones sociales. Al igual que en Europa, 
la caza de brujas fue, sobre todo, un medio 
para la deshumanización y, como tal, la forma 
paradigmática de represión que servía para 
justificar la esclavitud y el genocidio.13

Incluso, a partir del siglo XVII, se produce una 
reorientación de las persecuciones desde las comu-
nidades hacia la figura de la brujería, asociada prin-
cipalmente a las mujeres, fomentando una fragmen-
tación social y promoviendo el terror, el aislamiento 
y la clandestinidad de las prácticas ancestrales (que 
era lo que realizaban las pretendidas “brujas”). No es 
coincidencia que en muchas de las oleadas perse-
cutorias, la enorme mayoría de las acusadas fueran 
mujeres, ni tampoco que las mujeres tuvieran mayor 
presencia en movimientos como Taki Onqoy  u otras, 
en prácticas de resistencia al poder colonial.

Para el régimen capitalista patriarcal, moderno y 
colonial, las mujeres y cuerpos feminizados debían 
ser degradadas a condición de sirvientas o bien ser 
forzadas a acompañar a sus maridos a la concre-
ción de trabajos forzosos como la mita en las minas  
o la esclavitud en plantaciones. En un sentido más 
holístico, según Machado Araoz (2014) es el princi-
pio Potosí el que subyace, ya que:

dio lugar a la constitución del sujeto 
moderno conjuntamente con todo el 
universo de instituciones, prácticas, 
razones, emociones, credos y liturgias 
que conforman el mundo moderno en su 
real positividad; ha creado el Derecho, la 
Ciencia, la Religión; ha creado el Estado, 
la Familia y la Propiedad. Ha definido e 
instituido el concepto de riqueza, de valor 
y de trabajo; ha fijado las reglas de la 
moralidad y de la legalidad; ha establecido 
el contenido de la propia felicidad y de la 
vida como tal. A partir de la colonización 
de los territorios y los cuerpos, el 
principio Potosí se convirtió en un factor 
decisivo en la gestación de la sociedad 
moderno-colonial; en la conformación de 
la civilización capital, tanto en el plano 
micropolítico de las subjetividades y las 
localidades, como en el macropolítico de 
las grandes instituciones, los mega relatos 
y la geopolítica del poder mundial.14

Aimé Césaire denomina a esto, cómo ese pro-
ceso por el cual la colonialidad es la total inversión 
de la colonización como civilización.15 Se trata de 
la civilización, una civilización, que ha legitimado 
los medios de las violencias como patrones de 
estratificación y regulación de la vida y la especie; 
son las violencias naturalizadas en el racismo, 
el clasismo, el sexismo. Como diría Dussel es la 
“gran filosofía del encubrimiento”.



151

El principio de ciclicidad

Debido a la experiencia agrícola, el habitante 
andino concibe tiempo y espacio (pacha) como 
algo repetitivo. La infinidad no es entendida como 
línea sin fin, sino como movimiento circular o es-
piral interminable. Cada círculo describe un ciclo, 
que puede ser referente a las estaciones del año, 
la sucesión de las generaciones o las diferentes 
eras históricas. El novum como algo absolutamente 
desconocido no existe para el pensamiento andino. 
La secuencia de ciclos es dialéctica y discontinua; 
cada ciclo termina con un cataclismo cósmico (pa-
chakuti) que da lugar a otra vuelta, una era nueva en 
otro nivel. El tiempo para el runa quechua es como 
la respiración, el latido cardiaco, el ir y venir de las 
mareas, el cambio de día y noche. El tiempo es 
relacionalidad cósmica, copresente con el espacio, 
o simplemente otra manifestación de pacha. Las 
categorías temporales más importantes no son 
avanzado o atrasado, ni pasado y futuro, sino “an-
tes” (ñawpaq) y “después” (quepa). El tiempo tiene 
un orden cualitativo, según la densidad, el peso y la 
importancia de un acontecimiento.

Por eso, existen “tiempos densos” y “tiempos 
flacos”;  acá se puede observar cómo la tempora-
lidad andina guarda parecido con la concepción 
griega del kairos. El tiempo no es cuantitativo sino 
cualitativo; cada tiempo (época, momento, lapso) 
tiene su propósito específico.

Existe un tiempo para la siembra, otro para la 
cosecha; hay tiempos rituales para hacer los des-
pachos y los pagos a la pachamama. Los rituales y 
las ceremonias no son neutrales respecto al tiem-
po; si no es el tiempo apropiado, el ritual no tiene el 
efecto deseado. No se puede presionar el tiempo; 
por eso, las supuestas ganancias de tiempo para el 
runa/jaqi a largo plazo serán pérdidas.

LA FILOSOFÍA MAPUCE

El pensar mapuce es un ejemplo paradigmático 
de lucha por el reconocimiento, en la que los propios 
conocimientos (kimün) son la base de una práctica 
de la vida cultural (mogen), que se afirma y resiste 
culturalmente, no sólo cuestionando la subordina-
ción política, sino también la hegemonía de conoci-
mientos y las visiones de mundo extranjeras (winka) 
que pretenden imponerse en sus territorios.

Las implicaciones interculturales conllevan 
asumir la tesis de un pensar “entre” que restaure 
las traducciones posibles entre mundos culturales 
que forjan múltiples conocimientos y praxis —que 
ya ha sido cuestionada desde ambos tipos de 
culturas. Esto implica necesariamente la idea del 
diálogo intercultural —deudora de una práctica 
histórica de parlamentar entre mapuches y colo-
nizadores españoles— que presupone la recons-
trucción intercultural de los saberes como saberes 
históricos vinculados a los mundos de vida, desde 
los que nacen y desde donde se consolidan, pero 
que exigen ser cuidadosos con las dificultades 
inherentes a la traducción de lenguas (rulpazugu), 
que no permite una trasposición de todos y cada 
uno de los significados y sentidos de sus termino-
logías, de manera tal que afirmamos una imposi-
bilidad de transportar los saberes de una cultura 
a otra en lo que refiere a la mera traducción y 
trasplante de saberes. Entre otras cuestiones, 
esta tesis de diálogo debería dar cuenta de lo que 
es propio de los saberes del mundo mapuce no a 
partir de disociaciones de los planos lingüísticos, 
epistémicos y ontológicos, tal como lo plantean 
los desarrollos del pensamiento y de la filosofía 
latinoamericana del siglo xx, sino de una afirma-
ción de que existe una sabiduría que reconstru-
ye sus propios conocimientos autóctonos.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



152

1600   Potosí  La octava maravilla del mundo

Incesantes caravanas de llamas y mulas lle-
van al puerto de Arica la plata que, por todas sus 
bocas, sangra el cerro de Potosí. Al cabo de larga 
navegación, los lingotes se vuelcan en Europa 
para financiar, allá, la guerra, la paz y el progreso.

A cambio llegan a Potosí, desde Sevilla o por 
contrabando, vinos de España y sombreros y 
sedas de Francia, encajes, espejos y tapices de 
Flandes, espadas alemanas y papelería geno-
vesa, medias de Nápoles, cristales de Venecia, 
ceras de Chipre, diamantes de Ceilán, marfiles 
de la India y perfumes de Arabia, Malaca y Goa, 
alfombras de Persia y porcelanas de China, es-
clavos negros de Cabo Verde y Angola y caballos 
chilenos de mucho brío.

Todo es carísimo en esta ciudad, la más cara 
del mundo. Sólo resultan baratas la chicha y las 
hojas de coca. Los indios, arrancados a la fuer-
za de las comunidades de todo el Perú, pasan 
el domingo en los corrales, danzando en torno 
a los tambores y bebiendo chicha hasta rodar 
por los suelos. Al amanecer del lunes los arrean 
cerro adentro y mascando coca persiguen, a 
golpes de barreta, las vetas de plata, serpien-
tes blanquiverdes que asoman y huyen por las 
tripas de ese vientre inmenso, ninguna luz, aire 
ninguno. Allí trabajan los indios toda la semana, 
prisioneros, respirando polvo que mata los pul-

mones y mascando coca que engaña al ham-
bre y disfraza la extenuación, sin saber cuándo 
anochece ni cuando amanece, hasta que al fin 
del sábado resuena el toque de oración y salida. 
Avanzan entonces, abriéndose paso con velas 
encendidas, y emergen el domingo al alba, que 
así de hondos son los socavones y los infinitos 
túneles y galerías.

Un cura, recién llegado a Potosí, los ve aparecer 
en los suburbios de la ciudad, larga procesión de 
fantasmas escuálidos, las espaldas marcadas por 
el látigo, y comenta:

-No quiero ver este retrato del infierno.
-Pues cierre usted los ojos- le aconsejan.
-No puedo- dice el cura-. Con los ojos cerrados, 

veo más.
                                                                                             

Eduardo Galeano.

13 Silvia Federici. Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. Traficantes de sueños, Madrid, 2015, pág. 289.
14 Potosí el origen: Genealogía de la minería contemporánea. Derechos sin Fronteras ed., Argentina, 2018, pág. 135.
15 Césaire, Aimé (2006). Discurso sobre el colonialismo. Madrid. España. Akal.



153

El pensar mapuce (rakiduam) elaborado desde 
tradiciones inmemoriales hasta nuestros días se 
puede definir como el particular desenvolvimiento de 
conocimientos del entorno natural, personal y espi-
ritual, que son afirmados por los propios sujetos en 
su vida (mapuche mogen) y guardados celosamente 
por sus propios jefes (lonkos) intelectuales: hombres 
y mujeres de conocimientos, sabios y pensadores 
(kimche), autoridades que mantienen la memoria 
histórica (weupife), mensajeros (werken) y personali-
dades religiosas y teológicas (nguenpin, machi, etc.). 
Existen asimismo otros, como el lawentuchefe (co-
nocedor de las plantas medicinales). El pensamiento 
mapuce (mapuche rakiduam) contiene una com-
prensión y una extensión mucho más amplias que la 
noción reductiva de filosofía que ha predominado en 
Occidente, pues comprende formas que se han diso-
ciado y que han llevado a la separación de filosofía, 
religión y arte. En dicha tradición, la fractura inicial 
entre logos y mythos lleva a separar drásticamente 
en el proceso del conocimiento esquematizaciones 
dualistas, oponiendo de este modo, conocimientos 
sensibles e inteligibles, mundos práxicos y teóricos, 
lo que es no científico y científico, conocimiento 
común, ciencia-sabiduría. En la filosofía intercultu-
ral que nace desde la comprensión de los saberes 
culturales, la comprensión del mapuce rakiduam 
renueva una teoría de la reflexividad contextual, del 
lazo de diversos kimün, y entiende de otro modo el 
nexo entre conocimientos naturales y conocimien-
tos sapienciales, de forma tal que ya no es posible 
hacer la separación entre las ciencias del mundo y la 
sabiduría de la vida que ha sido el origen de la “crisis 
de las ciencias occidentales”. Este asunto remite, por 
tanto, a la discusión acerca de la deconstrucción de 
los conceptos de logos y mythos, de ciencia y de sa-
ber, que han predominado en la filosofía y en el pen-
samiento racionalista europeo. El problema filosófico 
del mapuce rakiduam entiende el pensamiento como 
brotando siempre desde un mundo de vida (mapu-
che mogen) y asociado a normas y valores contex-
tuales (admapu) específicos que afirman un modo de 
ser, un saber y un valorar que resiste a los procesos 
negadores de otros saberes hegemónicos. El pro-
blema crítico del pensar mapuce radica en que no ha 
sido reducido ni domeñado, y su cosmovisión sigue 
entrañablemente unida a una compleja comprensión 
del sentido de la vida humana, a una tierra originaria 
que se expresa históricamente en las texturas in-
ternas de su lengua (mapudungun), en la estructura 
social, löf, y a las altas formas de vida espiritual (en 
el arte, en la religión, y en lo que cabría denominar 
el esbozo de una “filosofía mapuche”), en las que se 
describe un sofisticado mundo socioantropológico 
y ontológico, donde el ser humano (che) y el cosmos 
(mapu), entendidos como naturaleza y metanaturale-
za (wenumapu) no están disociados.

LA FILOSOFÍA GUARANÍ

Para el guaraní la palabra lo es todo. Y todo para 
él es palabra. La persona, al nacer, será una palabra 
que se pone de pie y se yergue hasta su estatura 
plenamente humana. La educación consiste en de-
sarrollar la palabra en la historia. El don de la pala-
bra por parte de los padres “divinos” y la participa-
ción de la palabra por parte de los mortales, marca 
lo que es y lo puede llegar a ser un guaraní.

En términos de organización político-económica 
los guaraníes descansaban en la producción y  la 
distribución equitativa de los bienes, un sistema 
que la conquista europea no sabía entender pero 
que, según los jesuitas, podía compararse con la 
primitiva comunidad cristiana: 

No llamaban propia a ninguna de sus pose-
siones, antes lo tenían todo en común […] No 
había indigentes entre ellos” (Hechos de los 
Apóstoles 4, 32-34). Incluso sus concepciones 
de organización social han recibido un trata-
miento de estudio comparativo con la utopía fi-
losófica de Platón expresada en República y Las 
leyes. La concepción filosófica guaraní plantea 
la economía de reciprocidad como el respeto y 
el reconocimiento del otro, lejos del interés para 
sí y en contraposición con la economía occi-
dental y sus principios de acumulación privada. 
Y para ello desarrollaron, hasta la conquista, la 
“sociedad contra el Estado''.

El respeto al otro, el reconocimiento del otro, tiene 
esto de singular y admirable: que hace descubrir no 
solamente al otro en sí mismo, sino eso nuevo que, 
entre el otro y sí mismo, nace en cuanto humanidad. Y 
porque no está dentro de las cosas dadas y recibidas, 
y menos aún en las cosas intercambiadas, ese valor es 
el que constituye toda la diferencia entre la economía 
de intercambio que van a propiciar y llevar adelante los 
conquistadores y la economía de reciprocidad guaraní.

Los guaraníes invitaron a los españoles 
cuando llegaron a Paraguay a comer y festejar en 
las celebraciones de la cosecha. Los españoles 
admirados aceptaron, festejaron y comieron. No 
sabían que al recibir el don se habían igualmente 
comprometido a entrar en una economía de la 
reciprocidad. Cuando al año siguiente los invita-
ron a los trabajos del campo para alcanzar una 
nueva cosecha, los españoles se negaron y los 
indígenas quedaron escandalizados de la inmo-
ralidad de los conquistadores. La ética moder-
na de la economía del intercambio monetario 
mercantil capitalista (de la oferta, la demanda, 
del comprar y el vender) no podía comprender a 
la economía de reciprocidad.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



154 C.S.PyE. 2022

LA
REBELIÓN

DE TÚPAC
AMARU

La rebelión de Túpac Amaru es el movimiento anticolonialista, reivindicador
 y precursor de Justicia social e Independencia política,  más importante... 

su valor aumenta si lo recordamos como un suceso anterior a la revolución francesa,
 acaecido cuando todavía la revolución separatista estadounidense

 estaba en plena guerra.
Carlos Daniel Valcárcel,  la rebelión de Túpac Amaru.



155

La tempestad revolucionaria de 1780-81 se ex-
pandió a  vastas regiones abarcando todo el sur del 
virreinato del Perú hasta llegar a Arica (hoy Chile); 
todo el altiplano boliviano y considerables exten-
siones del noroeste de lo que hoy es Argentina, y 
entonces era el virreinato del Río de la Plata.

En la región de Potosí, el centro minero y foco 
de la peor explotación indígena hacia 1780, Tomás 
Katari y los indígenas de la zona llevan a cabo un 
esforzado y trágico combate contra los corregi-
dores1 españoles de su provincia en lo que fueron 
los inicios de un estallido insurreccional a más 
grande escala. Charcas era parte integrante de la 
provincia de Potosí cuya explotación minera arro-
jaba riquezas inconmensurables para el Imperio 
español2 y dejaba un balance trágico a los indios 
obligados a hacer el servicio de la mita en sus 
minas: Diecisiete provincias estaban obligadas a 
contribuir a la explotación del Cerro de Potosí, un 
sistema de construcción que ponía los indígenas 
a merced de los capitalistas mineros que recibían 
en concesión la explotación minera y en cuya ser-
vidumbre permanecían mientras no se presenta-
ran otros para reemplazarlos. Esta cadena de sa-
crificios y padecimientos es el turno (mita) que se 
debía cumplir (en principio de un año de duración). 
El balance trágico de la explotación minera para 
los pueblos preexistentes, se expresa incluso en 
el reconocimiento del cruel Visitador general José 
Antonio de Areche, que con tanta saña procedió 
contra los esclavos indígenas rebelados bajo la 
dirección de Túpac Amaru, en una carta particular 
del 17 de diciembre de 1777: “No hay corazón bas-
tante robusto que pueda ir a ver el cómo se des-
piden forzados indios de sus casas para siempre, 
pues si salen cien, apenas vuelven veinte”.3

¿Qué papel cumplía Potosí?

Las raíces del mundo moderno están ahí, en 
la geografía minera de lo que empezaba a ser 
América Latina.

Ésta es la gran fuerza biopolítica generadora 
del nuevo mundo emergente: la nueva geografía, 
(mapas, territorios y fronteras); la nueva economía 
(nuevo concepto de riqueza, nuevos modos de 
producción); una nueva ecología (nuevas formas de 
concepción, uso y disposición de la naturaleza ex-

terior, los bienes comunes ahora recursos natura-
les; y nuevas formas de gestión y administración de 
la naturaleza interior: los cuerpos-fuerza-de-traba-
jo); una nueva política (nuevos medios, estrategias 
y recursos de poder; nuevas bases de legitimación 
y formas de ejercicio del poder; nuevos sujetos del 
poder y nuevas estructuras de relaciones de poder). 
Y también, por cierto, una nueva religión (nuevas 
normas, valores y representaciones configuradoras 
de la conciencia colectiva de la época).

Al alzamiento de Tomás Katari y su asesinato por 
el poder español le siguió la lucha de sus hermanos 
Dámaso y Nicolás Katari igualmente sofocadas a 
sangre y fuego por España.

“Lucho porque no quiero que nos roben más las 
mieles de nuestros panales” 

Túpac Amaru 

El 4 de noviembre de 1780 se manifiesta el alza-
miento Revolucionario de Túpac Amaru y Micaela 
Bastidas contra el colonialismo español.  Túpac 
Amaru avanza con sus tropas rebeldes decretando 
la libertad de indios y negros esclavizados aboliendo 
los repartimientos y las mitas de Potosí y destru-
yendo a su paso los obrajes, símbolo de la opresión 
española. El trabajo forzado en los obrajes, especie 
de primitivas fábricas textiles, fue no menos odiado 
por los indígenas que la labor en las minas. Cuando 
estalló la sublevación de Túpac Amaru, figuró entre 
las primeras tareas de la rebelión, la destrucción 
de esas cárceles inmundas. Recordemos que los 
repartimientos y las mitas consistían en la asigna-
ción de la fuerza de trabajo indígena a empresarios 
privados para ser usada en minas, obrajes, etc. Esa 
apropiación y reparto de la fuerza de trabajo indíge-
na resultaba fundamental para la economía colonial. 
Y esto, por cuanto la acumulación de capital resulta-
ba imposible sin la acumulación de seres humanos 
reducidos a la condición de sub-humanidad. 

 
Después de la destrucción de los obrajes se fue-

ron uniendo a las tropas deTúpac Amaru, además de 
indios, mestizos, zambos, mulatos y criollos, muchos 
negros esclavos, y hasta algunos españoles descon-
tentos. En Oruro, por caso, sus habitantes criollos 
jugaron un importante papel a favor de la rebelión.

 1 El corregidor, haciendo sus repartos arbitrarios y obligatorios de mercancías cuyo uso los indígenas frecuentemente desconocían, 
disponía de la fuerza pública para la recaudación de las deudas que a él pertenecían y era, a la vez, el juez que decidía los pleitos de los indios 
con respecto a los repartos, pudiéndolos encarcelar. Por tanto, los corregidores eran autoridades sumamente odiadas por los indígenas.

2 Ver en este mismo Manual, “La conquista, la caza de brujas y la acumulación originaria”.
3 Boleslao Lewin. La rebelión de Túpac Amaru. SELA, Buenos Aires, 4° ed. 2004, pág.319.



156
4 Escrito anónimo de carácter crítico que se pegaba en algún lugar público.
5 Fernando Mires. La Rebelión Permanente: Las revoluciones sociales en 

América Latina. Siglo XXI, México, 1988, pág. 47, citado de Germán Arciniegas. 
Los comuneros. México, pág. 249.  

6 Citado en Boleslao Lewin La rebelión de Túpac Amaru.(cuarta edición) 
SELA, Buenos Aires,2004, pág. 413.  

7 Op. cit.

Túpac katari y Bartolina Sisa

 “Volveré y seré como las semillas de la quinua, 
millones” 

Túpac katari

Cuentan las crónicas que Julián Apaza no era 
cacique sino un indio del común y fue sólo después 
de la muerte de los hermanos Katari que cambió su 
nombre por el de Túpac katari. Prosiguiendo con la 
tarea de Túpac Amaru, fue el encargado de poner 
sitio a La Paz (actual capital boliviana) durante 109 
días obligando a las autoridades españolas al igual 
que había sucedido unos meses atrás con Túpac 
Amaru a recurrir a tropas llegadas desde Buenos 
Aires para vencer el alzamiento indígena. Túpac ka-
tari y su compañera Bartolina Sisa serán apresados 
por el poder español y correrán la misma suerte de 
Túpac Amaru y Micaela Bastidas: tortura, muerte y 
desmembramiento de sus cuerpos buscando signi-
ficar que el Tawantinsuyu ha sido roto.

El programa social de la rebelión

El programa social de la rebelión entonces, con-
sistía en quitar los repartimientos, terminar con los 
obrajes y las mitas de Potosí, recuperar la libertad 
de los pueblos preexistentes y otorgar la libertad 
a los esclavos, devolver condiciones materiales de 
existencia dignas a la población. Todo lo cual hu-
biese incluido  recuperar las tierras apropiadas por 
el capital español. Y claro está, un nuevo reorde-
namiento político en un vasto territorio americano. 
Cabe preguntarse el por qué, ninguno de los nue-
vos Estados latinoamericanos surgidos de las gue-
rras de independencia política, han querido asentar 
su troncalidad histórica en los levantamientos de 
Túpac Amaru y Túpac Katari. Véase este contraste:

 “Muera el rey de España” se podía leer en un 
pasquín4 de 1780 para dimensionar el alcance 
políticamente subversivo del movimiento tupa-
marista si lo contrastamos, por ejemplo, con lo 
que sucedería en 1810 en Buenos Aires donde 
la Primera Junta de gobierno todavía juraba en 
nombre de Fernando VII.

Los alcances de la rebelión

“Son días de Indescriptible emoción, en que los 
indios creen por un instante que van a remozarse, 
a reverdecer los árboles del ayllu para que bajo su 
sombra protectora otra vez se congregue el pueblo 
de los incas en un cordial y humanitario comunismo. 
En quechua se corren voces que hacen el milagro de 
un renacimiento. Hasta el lenguaje de los quipus que 
ya parecía olvidado, surge de nuevo”5.	

Y es que los sublevados llamaban a esta rebelión 
pachacutiy, revolver, y pacha, tiempo o tierra. El térmi-
no significaba entonces “revolver la tierra o el tiempo”.

Y efectivamente, la sublevación de Túpac 
Amaru fue la reunión política y social más grande 
en la historia colonial de América que llegó a con-
mover el edificio español colonial de más de tres 
siglos. Ello se ve reflejado en las memorias del 
estadista español Manuel Godoy y el sacerdote 
porteño Baltazar Maciel:

 Escribe Godoy en sus Memorias6 ”Nadie ignora 
cuánto se halló cerca de ser perdido,  por los años 
1781 a 1782,  todo el virreinato del Perú y una parte 
del de la Plata,  cuando alzó el estandarte de la insu-
rrección el famoso Condorcanqui, más conocido por 
el nombre de Túpac Amaru,  correspondido y ayuda-
do en la provincia de La Paz por el sanguinario Túpac 
katari.  El oleaje de esta borrasca se hizo sentir con 
más o menos fuerza en la Nueva Granada y hasta 
Nueva España.  Los ejércitos Rebeldes llegaron a 
contar hasta con 80.000 indígenas,  20.000  bien 
armados,  con no pocos criollos y mestizos que se 
unieron a su causa. Dos años largos fueron necesa-
rios para superar la rebelión peruana,  y aún después 
de quebrantado,  no se logró domarla enteramente 
hasta después de otros dos años”.

Y agrega el cura Baltazar Maciel en sus Reflexiones:
“Ninguna cosa,  a la verdad,  es más digna de la 

general abominación de este nuevo mundo que el 
origen o causa de la sublevación del Perú.  Por mucho 
que ésta se quiere rebajar,  es preciso confesar que 
el reino más rico del Universo,  aquel de quién depen-
dían vastas provincias, no sólo se vio a dos dedos de 
su pérdida, sino que,  aún después de reprimido el 
movimiento con que se precipitaba a su total ruina,  
ha quedado en un estado tan deplorable,  que apenas 
el espacio de un siglo será capaz de restablecerlo”7



157

FILOSOFÍA DE LA CRIANZA MUTUA CON EL 
MUNDO en pueblos andinos

El colonialismo epistemicida impuso un modelo 
único de mundo animado desde una exterioridad 
que lo determina (primer motor inmóvil aristotélico, El 
Sumo Bien platónico o el Dios cristiano). En la mo-
dernidad, el juego de fuerzas físicas, el determinismo 
mecanicista, propone la idea universal de un mundo 
en tanto objeto frente al sujeto humano que conoce. 
El occidente moderno pone en marcha su afilada má-
quina civilizadora sobre la naturaleza cuya “materia 
prima” la denomina “recursos naturales”, para benefi-
cio, apropiación, explotación y acumulación del nuevo 
modo de producción surgido entre los siglos XV y XVI. 

En tanto, pueblos preexistentes perviven en la 
crianza recíproca en y por la naturaleza.  La po-
tencia de las filosofías andinas, en tanto prácticas 
relacionales, destacan el proceso de cuidado y re-
cuperación de las prácticas de crianza mutua entre 
humanos y no humanos. 

Los pueblos aymaras y quechuas resisten la 
usurpación de sus territorios defendiendo, armoni-
zando, vivenciando y criando la diversidad de vidas 
y climas en la PACHA. Tan vasta es la cultura alti-
plánica que consideran que todo lo existente en la 
naturaleza posee el atributo de la visión, y su pro-
fundidad ritual se despliega también en los tejidos, 
cerámicas, orfebrería, entre otros. 

Para la filosofía andina, las ceremonias y ritua-
les están trenzadas al Mayra Muyta (ciclo anual) 
de cultivos, que se inscriben en la crianza de la 
agrobiodiversidad, poniendo en tensión la noción 
de manejo y producción del occidente moderno.  
El ciclo de cosechas, por caso, determina cómo se 
vivencia la alimentación andina, el proceso para la 
conservación de tubérculos es un ciclo de austeri-
dad en las comidas.

El pueblo aymara conversa con los astros para 
“pulsar” el clima del siguiente ciclo sobre las chacras 
de cultivos, las cuales también se constituyen en co-
munidad, porque entre las plantas hay complementa-
riedad, y la sexualidad en ellas está determinada para 
favorecer la diversidad en el proceso de polinización. 

Siempre la vida se expresa en comunidad, así, lejos 
de intentar aproximarse a una práctica de clasificación 
y orden, las comunidades humanas acompañan a las 
deidades en la crianza de las múltiples formas de vida; 
las deidades cerros (achachilas, cerros protectores co-
nocidos como abuelos) apachetas, ríos, manantiales y 
lagunas facilitan y armonizan la crianza de las colectivi-

dades; en la naturaleza se re-crean las chacras y allí se 
anudan humanidad, deidades y naturaleza. El mundo 
andino es acéntrico, interdependiente y recíproco, su 
filosofía fluye a través de ceremonias, rituales, festivi-
dades y dan sentido a las prácticas económicas, a las 
tecnologías que se utilizan y se instituyen como una 
ética otra de los trabajos. 

En el estar siendo andino, el cosmos despliega la 
diversidad y la paridad; «nadie es menos», dicen los 
aymaras. Ni las deidades están por encima de las co-
munidades humanas, ni éstas están por encima de la 
naturaleza. Las jerarquías y las clasificaciones no tie-
nen lugar, todo está vivo y eso basta. Del mismo modo 
que la visión, el lenguaje no es atributo exclusivo de la 
comunidad humana. Dialogar, compartir, dar, recibir, 
participar en los Andes es el ser y estar en el mundo. 
La redistribución, y no la acumulación, es una práctica 
de todas las comunidades de la naturaleza.

Todo está vivo no refiere a una metáfora para las 
jaqis (humana/o), ni a la personificación de una papa 
que muta al momento del ritual, tampoco es simbóli-
co. Simplemente, así como no hay una división entre 
mundo vivo y “abiótico” o “inerte”, la vivencia de los 
Aymaras y quechuas es que la Pachamama es su 
madre. Por tanto, la comunidad es lugar de crianza 
y de amparo de las jaqis, las plantas, las piedras, los 
cerros, la luna, la lluvia, el granizo, los animales, las 
estrellas que se expresan en el ayllu. Se conjugan allí 
las comunidades existentes en el Pacha (cosmos), 
se organizan, dialogan y reciprocan para realizar 
cualquier actividad cotidiana. 

Relata Baltazar Sucaticona, miembro de la par-
cialidad de Cucuraya la vivencia en el ayllu: “No es 
lo mismo estar en la ciudad que en la crianza de la 
chacra. En la chacra converso con todos y me olvi-
do de todas las preocupaciones y así descanso feliz 
en la noche.” (Apaza)

Queda claro que los indicadores económicos del 
occidente moderno son insuficientes, acotados, re-
ducidos y simplistas para dar cuenta de los niveles 
del bien-estar andino y el continuo acontecer. 

La comunidad se recrea constantemente y no 
está libre de conflictos, estos también impactan 
en el ayllu y se resuelve en él, la ceremonia ritual 
t’inkha es una práctica de renovación de la vida, 
para disolver el conflicto y armonizar el ayllu, la 
colectividad debe saber qué es lo que se está 
disolviendo. El o la encargada de armonizar cura, 
restituye y recompone la suma qamaña (buen vivir) 
que para los aymara comprende la idea de habitar 
o vivir en determinado lugar en armonía. 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



158

Claro, “el reino más rico del Universo” como decía 
el representante de la iglesia católica hacía caso 
omiso de que “Las piedras de Potosí y sus minerales 
están bañados con sangre de indios, y si se expri-
miera  el dinero que de ellas se saca habría de brotar 
más sangre que plata” como reconocía uno de los 
virreyes peruanos del siglo XVII, el conde de Alba. 

El principio Potosí

Aquella minería aplicaba una política de tierra 
arrasada: el saqueo duraba lo que aguantaban las 
poblaciones indígenas en esas terroríficas condi-
ciones. El descubrimiento del oro del Cerro Rico 
de Potosí constituyó la gran bisagra histórica para 
el capitalismo mercantil europeo. El cerro está 
ubicado a más de cuatro mil metros de altura; la 
extracción y refinamiento de sus entrañas de plata 
requieren una empresa mucho más vasta y más 
compleja que la ejecutada hasta entonces. Requie-
re de infraestructura, sistemas de aprovisionamien-
to, desarrollo tecnológico, apoyo político-militar, 
capacidad burocrático-administrativa y gerencial, 
justificación moral y religiosa, y, fundamentalmente, 
mucha mano de obra disponible.

Tras el descubrimiento del Potosí (1540), se fun-
da la ciudad de Potosí en 1545; el descubrimiento 
de Huancavelica da lugar a la fundación de la ciu-
dad de Villa Rica de Oropesa (1571); luego, la mina 
de Castrovirreina a la ciudad del mismo nombre 
(1594); y más tarde, el descubrimiento del Cerro de 
Pasco (1630) daría lugar a un asentamiento mine-
ro y a la posterior fundación de la Villa Minera de 
Cerro de Pasco (1770). 

El hallazgo del Potosí y de todos los yacimien-
tos que vinieron después, desencadenaron una 
revolución geográfica y demográfica ya que, con 
ello, se alteraron los patrones de organización 
territorial de la vida social, las formas y matrices 
de ocupación, el uso y la valoración de los territo-
rios, la distribución de la población y la geometría 
de flujos, circuitos y jerarquías de las relaciones 
sociales en general.

Y la explotación minera vino acompañada 
también … del ecocidio. 

La agricultura introducida por el español ha sido 
también rapaz y de carácter extractivo, caracteriza-
da por la creación de áreas de monocultivos desti-
nadas a la producción de excedentes para las minas. 
Esto terminaba desplazando la diversidad biológica 
y productiva de las zonas de asentamiento y gene-
rando sistemas expansivos de tala y ocupación de 
nuevas tierras a medida que las ya trabajadas se 
iban agotando. Los procesos erosivos del suelo se 
acrecentaron también con la ocupación de grandes 
nichos ecológicos por parte de los rumiantes de alta 
biomasa (caballos, asnos, mulas y vacunos) introdu-
cidos. Los caballares y mulares eran muy demanda-
dos como animales de carga y su cría intensiva en 
zonas semiáridas y frágiles llevó al agotamiento de 
recursos forrajeros, contribuyendo a la degradación 
y pérdida de suelos. Muchas áreas boscosas y de 
pastizales naturales se vieron afectadas por la intro-
ducción de especies exóticas y/o invasivas.

Como se puede dimensionar, la estructura de ex-
polio involucrada por la minería de la época, excedía 
en mucho los impactos locales en las zonas de mina. 
Sistemas tradicionales y complejos de gestión de los 
bienes y servicios ambientales basados en una con-
cepción sagrada de la Tierra fueron drásticamente 
transformados en engranajes de una gran maqui-
naria extractiva estructurada en torno a la explota-
ción de los metales preciosos. Pero pese al gravoso 
impacto de los factores ya mencionados, por lejos, el 
mayor elemento del daño ecológico provocado en la 
época fue la contaminación con mercurio.

C.S.PyE. 2022



159

La ética de la crianza mutua expande los es-
pacios de diálogo con y en el mundo, e invita a 
re-pensar el ámbito de lo doméstico, entendido 
como espacio de sociabilidad con todo lo existente. 
Las relaciones de crianza involucran a humanos, 
plantas y animales, en este sentido, se establece 
una red de prácticas que se vinculan también al 
cuidado que se dan los humanos entre sí y los hu-
manos con otros no humanos.

Todos y todas crían, y también pueden ser cria-
dos, por caso, para el criador de llamas y alpacas, 
en otro momento la llama se convierte en madre y 
a la vez hermana, porque de ella depende la exis-
tencia. Así, mujeres y hombres obtienen alimento 
con su carne, su lana les permite vestirse, también 
puede ser un medio de transporte. En el mundo 
andino no solamente la humanidad es la que cría, 
sino que aquí todos se crían, en un vínculo dialógico 
de respeto y de reciprocidad. 

La “casa” o Pacha se compone del espacio físico 
que alberga y reproduce a los miembros humanos y 
los espacios de crianza (chacra, quinta, sembradío, 
corrales, potreros), que son los ámbitos que alber-
gan y reproducen a los miembros no humanos. 

Para el pensamiento occidental, en la partición 
que establece entre el ámbito natural y el ámbito do-
méstico cobra sentido la palabra “domesticación”, 
vinculado así a un proceso de dominio, apropiación 
y control de plantas y animales. En el mundo andino, 
y en estudios sobre procesos históricos de la Re-
volución Neolítica, la domesticación se expresa en 
relaciones de no sujeción, es un continuum social en 
el que se mezclan humanos y no humanos. El mundo 
familiar es un trenzado de vidas, constante y abierto, 
tan amplio como complejo que no se puede clasifi-
car la multiplicidad de seres.

Para la filosofía andina el agua es vida, tiene 
vida, es cíclica y camina; es a la vez subterránea. El 
agua de Mama Qota circulas a través de las venas 
de la Pachamama, su camino continúa por la cima 
del nevado, desde donde sigue su recorrido por los 
Apus y también circula por el cielo, mediante las 
nubes que se forman por la evaporación de la hu-
medad del mar y de la Mama Qota que la transporta 
hasta los cerros. Así lo testimonia Don Santos Vilca 
Cayo de la parcialidad de Aynacha Huatasani:  

Para nosotros la qota (lago) es como una 
persona, al igual que la Pachamama (madre 
tierra) que nos ve o nos cuida todos los días 
y por otro lado es nuestra segunda madre, 
que nos cría a todos sus hijos que estamos 
cobijados en su seno, ella no nos abandona, 
en cualquier lugar que nos encontremos, ella 
siempre está para darnos la vida, cuando 
vamos a trabajar a la chacra tenemos sed y 
la qota awicha nos dá de beber su sangre. 
Mi abuelo decía: “la Pachamama tiene san-
gre, nosotros estamos tomando eso cuando 
tenemos sed, también los animales, plantas, 
cerros, estrellas, el sol y la luna. Por eso todos 
somos hijos de la Pachamama. (p 22)

Estas prácticas de cuidado del agua también se 
pueden encontrar en las comunidades de La Que-
brada de Humahuaca, luego de largos períodos de 
lluvia, que generan aludes de barro y agua, vuelven 
cultivables los lugares donde se han depositado 
grandes cantidades de agua. 

En la Zona de Conima y Tilali, el riego es cono-
cido con el nombre de Qarpa y el agua camina por 
jich’a (canal). Antes de comenzar con la marcación 
del canal de riego, se realiza un ritual para la Pacha-
mama y los manantiales, luego, sin metros ni nivel, 
solo se sigue el camino que recorre el agua desde 
el canal principal. 

La epistemología andina se compone de diver-
sas formas de conversación, los rituales y cere-
monias se realizan cuando se construye una casa, 
un camino, también en la crianza de las chacras 
y animales y cuando se hace pago a la lluvia, el 
granizo, la helada y el viento, en estos momentos se 
establecen diálogos con las deidades de cada uno 
de los elementos. 

En el altiplano, las comunidades tienen sus 
propias autoridades, los títulos de propiedad son 
colectivos e intransferibles.  Cada comunidad cam-
pesina es reconocida como institución ancestral de 
origen milenario. 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



160

El alzamiento popular y la Modernidad 
capitalista y colonial

Todo lo anterior, señala a un tiempo, la impor-
tancia del alzamiento popular de Túpac Amaru 
y la respuesta del imperio español. Era evidente 
que las transformaciones producidas por la rebe-
lión, colisionaban frontalmente con los intereses 
económico-políticos del capitalismo mercantil. 
Pretender terminar con el reclutamiento forzado 
de mano de obra, atacaba el corazón mismo de 
la modernidad capitalista que descansaba en la 
extracción del oro y la plata de Potosí. El mayor 
alzamiento indígena de todos los tiempos ponía 
en jaque los cimientos mismos de la Moderni-
dad. Una Modernidad que todo lo conquista, todo 
lo subsume y lo fagocita. Una Modernidad que 
encarna la Razón; Dicta la Ley y la Verdad. Esta-
blece el Orden y la medida de lo Justo. Determina 
la Naturaleza, sus divisiones y jerarquías ontoló-
gicas. Instituye la Historia y la Geografía; es decir, 
se apropia del tiempo y del espacio; traza los ma-
pas mentales, las cartografías de los mares, de 
los recursos y de las razas. Ese suelo epistemo-
lógico fue el que se puso en juego con la rebelión 
indígena: el suelo de lo colonial. Lo que está en 
la superficie, los modos dados y “normales” de 
ver, de sentir y de habitar el mundo, caminan por 
ese suelo. Todos los edificios institucionales de la 
Modernidad, (el Estado y el Mercado, el Capital, la 
Ciencia, el Individuo y la Sociedad; el Contrato; la 
Familia, lo masculino y lo femenino, el patrimonio 
y el matrimonio; las ideas de lo justo, de lo bello y 
de lo bueno; las nociones de riqueza y de pobre-
za; el Sur y el Norte, el arriba y el abajo), descan-
san y reposan insoslayablemente sobre los pre-
supuestos cognitivos e histórico-políticos de lo 
colonial. Y eso estuvo en juego en la Rebelión de 
Túpac Amaru y Micaela Bastidas, de Túpac Katari 
y Bartolina Sisa y de miles de indígenas.

Por ello, la preparación y organización de las 
masas populares por un lado, y la sangrienta y 
cruel represión del imperio español, por otro. 
Y en esa represión ha de cumplir un papel de 
primerísimo orden la iglesia católica. Fueron nu-
merosos los eclesiásticos -desde las categorías 
más altas hasta las más bajas- que con armas en 
mano en muchos casos, y oficiando de presun-
tos mediadores para traicionar luego, en muchos 
otros, enfrentaron a Túpac Amaru, Túpac Katari 
y demás líderes indígenas que prosiguieron la 
lucha aun después de las ejecuciones de aque-
llos, sus compañeras e hijos. Así se explica que el 
obispo de Buenos Aires, Sebastián Malvar y Pinto, 
al enterarse de la derrota y prisión de Túpac 
Amaru, ordenó que durante tres días consecuti-
vos se celebrara solemnemente este aconteci-
miento en todas las iglesias de su diócesis 

Una vez más, el poder militar era bendecido por 
el poder de la iglesia católica, en una conjunción 
histórica al servicio del capitalismo mercantil euro-
peo y la modernidad occidental.

Sin embargo, las experiencias populares de los 
últimos decenios en buena parte de lo que en su 
momento fue el Tawantinsuyu, permiten señalar 
que aquella sentencia de Túpac Katari ha cobrado 
nuevas fuerzas, modos y realidades: “¡Volveré y 
seré como las semillas de la quinua, millones!”

C.S.PyE. 2022



161

Para los aymara, también colectivamente acon-
tece “yatiña”(saber bien),  el aprendizaje puede 
incorporarse a través de las manos. El aprender, 
tampoco es una “capacidad” exclusiva de la hu-
manidad;  los cerros, los manantiales y la infinidad 
de seres que habitan la Pacha “saben criar la vida”. 
Siendo una relación, sin bordes ni divisiones, que 
enlaza a humanos y no humanos, el “pienso, lue-
go existo” de Descartes se estrella y desvanece 
frente a la filosofía andina en tanto constitutiva de 
las prácticas. Así, de manera holística se conoce 
el mundo, no hay representaciones abstractas que 
separen el dato del contexto. 

La vivencia andina no está marcada por la cro-
nología tal cual se conoce en occidente, tampoco 
existe la idea de desarrollo y evolución. La vida 
humana no se fracciona, al igual que la naturale-
za, acontece en etapas o ciclos. Al momento del 
nacimiento de las wawas, el ritual a la placenta 
se acompaña con distintas herramientas que 
aseguran la mutua crianza. Así, la niña o niño se 
considera un o una chacarera. Van a acompañar 
las tareas de cultivo desde temprana edad y la 
Pachamama recibe con alegría las semillas que 
recibe a través de los juegos de las wawas. De 
modo tal que la “edad” no determina las activida-
des que se pueden realizar, los trabajos se orga-
nizan de acuerdo a la intensidad con la que se 
llevan a cabo dichas labores.  

En relación al tiempo, se inscribe en los ciclos 
de la labor agraria, en esta temporalidad no hay 
un origen ni tampoco final, no es lineal ni tampoco 
irreversible. Es decir, no existe la noción abstracta 
de tiempo y lugar. El tiempo se recrea de manera 
cíclica y circular, se vive dentro de un Pacha anima-
do, todas las actividades se organizan en relación 
al devenir de la naturaleza. La sabiduría para con-
versar con las plantas, animales, aves, insectos, 
batracios, reptiles, constelaciones, vientos, fiestas, 
sueño es fundamental para comprender las mani-
festaciones de la Pachamama.

¿Cómo se manifiesta la Madretierra? Según los 
aymaras, la presencia de la planta qariwa, muña, 
lirio, entre otras, conversa respecto a la presencia o 
ausencia de las lluvias y al mismo tiempo anuncian 
cómo será la cosecha de cultivos. Y así, la floración, 
la altura, el follaje son señas de cuál será el mo-
mento para el cultivo de cereales y tubérculos. 

También aves e insectos anuncian el acontecer 
de la naturaleza, el aullido del zorro, las formas 
(altura, forma) de anidar del tuqi (pajarito de lago), la 
presencia de willka kuti (hormigas aladas) indican la 
presencia o no del sol. 

Se puede afirmar que los pueblos andinos son as-
trónomos ancestrales, comparten profundos cono-
cimientos y saberes respecto al cosmos, también de 
acuerdo al movimiento de las constelaciones y las 
estrellas pueden interpretar los múltiples comporta-
mientos de la Pachamama, la tierra, la vida. 

Con-vivir, con-vidar, con-memorar, son prácticas 
que se relacionan y entrelazan; en los días previos al 
mes de noviembre,  las familias se visitan para acor-
dar qué difuntos y difuntas van a celebrar.   Se coci-
nan panes pequeños con forma de caballos, llamas 
y aves, que junto con la coca, serán incorporados a 
la mesa ritual de las familias y luego se dejan sobre 
la tumba. También se elaboran para el festejo una 
variedad de platos que se van a compartir en la comu-
nidad del difunto o difunta, a media mañana se sirve 
el primer plato caliente, se suceden las visitas y se 
vivencia el bien común, no hay límites ni fronteras que 
delimiten las viviendas-moradas. La reciprocidad y el 
afecto fluyen, se come, se canta y se baila, todo llega 
a los y las difuntas y a la Pachamama.  Al día siguien-
te, todos y todas caminan hasta el cementerio de la 
comunidad. Nuevamente el trenzado: la música, las 
familias, los cerros, la comida y el tiempo cíclico que 
hace co-presentes a los y las difuntas. En esta prác-
tica viajante se vivencian los tiempos/espacios que 
vienen y se van, las líneas espiraladas que acompa-
ñan aquello que va pasando, un mundo otro donde se 
cría y se es criado por la naturaleza. 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



MANUAL. C.S.PyE.		  2 0 2 2
DISEÑO CURRICULAR ESCUELA
S E C U N D A R I A , N E U Q U É N

  Revo-
lución.

1949
Sandi-
n i s t a .

162



La Revolución 
Popular China de 1949

La revolución Sandinista

El Proceso de 
Humanización

La Revolución Neolítica

* Genealogía de 
los trabajos

163Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



164 C.S.PyE. 2022

L A
REVOLUCIÓN

POPULAR
CHINA DE

1949



165

El primero de octubre de 1949, con la entrada 
triunfante de Mao Zedong en Pekín,1 (un líder tan 
comunista como chino, si se toma nota de una 
cultura milenaria), el campesinado chino culmi-
nó un proceso de revolución agraria que tuvo su 
manifestación concreta en una reforma que liquidó 
a la clase latifundista. Y también se terminaba con 
la propiedad privada de las grandes industrias para 
dar paso al control estatal de los principales me-
dios de producción y de intercambio.  Se terminaba 
así con la revolución burguesa de 1911 que había 
terminado, a su vez, con la última dinastía manchú. 
Esa revolución de 1911, había permitido el desarrollo 
de algunas instituciones de la democracia burgue-
sa:  prensa libre, partidos políticos y un parlamento 
nacional organizado principalmente por el parti-
do nacionalista (el Kuomintang). El sujeto de esa 
revolución fue la nueva burguesía de las ciudades 
surgida de las élites terratenientes y dedicada prin-
cipalmente al comercio.  Radicada principalmente 
en Shangai y Cantón,  eran los compradores que 
obtenían sus ganancias de la intermediación entre 
los comerciantes extranjeros y la administración y 
los bancos chinos.  Su objetivo:  impedir el avance 
de los poderes imperialistas (Inglaterra y Japón 
principalmente) que no les permitían entrar en los 
grandes negocios nacionales. La burguesía china 
impulsó un desarrollo industrial no visto hasta en-
tonces, no obstante lo cual, fue incapaz de garan-
tizar la unidad nacional, la independencia política 

del país y algo muy sentido por las masas chinas: la 
reforma agraria.

El estallido de la  Primera Guerra interimperialis-
ta entre 1914-1918 hizo que disminuyeran los em-
barques y el comercio internacional chino, lo que 
favoreció a los empresarios industriales nacionales 
que se encontraban sin competencia en el mercado 
interno y con una creciente demanda de materias 
primas para la exportación. Esto originó un desa-
rrollo industrial dedicado a la producción de bienes 
de consumo y beneficio inmediato que alcanzó su 
pico hacia 1920 cuando la industria logró una tasa de 
crecimiento anual del 13%.

Docenas de hilanderías se instalaron en China,  
los molinos harineros florecieron en Shangai, y 
en Cantón se levantaron industrias manufactu-
reras de cigarrillos, papel y fósforos.  Hacia 1924 
se instalaron más de doscientos nuevos talleres 
mecánicos en Shangai para el mantenimiento y la 
reparación de equipos, y para fabricar máquinas 
tejedoras y maquinaria industrial diversa.

Esto trajo como resultado el desarrollo del 
proletariado chino.  Tan sólo en Shangai para 1919 
ya se encontraban más de un millón de obreros, 
y  en el resto del país había otros dos millones 
que trabajaban en la minería y en la construcción, 
diez millones en el transporte y unos doce millo-
nes en distintos oficios. A la vez,  había unos cin-
co millones de granjeros que también trabajaban 
tiempo parcial en la industria, el comercio y ac-
tividades subsidiarias.  Estos nuevos proletarios 
seguían manteniendo su vínculo con la aldea y en 
cuanto podían se compraban un lote de tierra y 
volvían al campo, mientras su lugar era ocupado 
por campesinos de otras áreas empobrecidas. 
Los niveles de explotación hacia la década del 
veinte eran altísimos: La jornada laboral normal 
en Shangai era de 12 horas con mucho trabajo 
infantil y trabajo de mujeres que ganaban la mitad 
que lo que el hombre.  Pese a todo ello, la clase 
obrera china batalló contra la explotación y esto 
se manifestó hacia 1920 en más de un centenar 
de huelgas por la mejora de las condiciones de 
trabajo. Fruto de esas luchas tuvo lugar en 1921 la 
creación del Partido Comunista Chino que en los 
años por venir ganaría cada vez mayor influencia 

1  El nombre Beijing es resultado de la transcripción de los caracteres chinos al alfabeto latino según el sistema 
“pinyin”, desarrollado en China a partir de 1958 con el fin de unificar los diversos sistemas de transcripción del chino 
aplicados por distintos países, y puesto en marcha oficialmente desde 1979.



166

y organización dentro de la clase obrera y el cam-
pesinado chino.

En los años 1926-27 grandes movilizaciones 
y huelgas obreras fueron reprimidas sangrien-
tamente por el gobierno del partido nacionalista 
obligando a que el partido comunista se replegara y 
centrara sus esfuerzos de organización y agitación 
política en el campo.

La invasión japonesa

En 1931 Japón invadió Manchuria y al año si-
guiente extendieron la ocupación a Shanghai y 
siguieron penetrando territorio chino hasta apo-
derarse de toda la zona Pekín-Tianjin. Desde 1937 
hasta 1945 Japón llevó adelante un ataque com-
pleto y la ocupación del territorio chino con un 
saldo de catorce millones de personas muertas. 

Una revolución campesina

El repliegue del partido comunista al campo, 
lo convirtió en un partido-ejército que contó con 
el apoyo del campesinado para ir paulatinamente 
liberando zonas geográficas hasta que finalmen-
te, el primero de octubre de 1949, las tropas del 
ejército rebelde con Mao a la cabeza, entraban a 
Pekín2 para iniciar una revolución anticapitalista 
que modificará la vida de sus, por entonces, mil 
millones de habitantes. Para ello, la Revolución 
tenía que hacer frente al caos económico, políti-
co y social que años de guerra civil y de invasión 

extranjera habían sumido al país. 

El contexto internacional

La revolución China tiene lugar en el marco de 
la derrota del nazismo y el imperio japonés que 
dio paso a los acuerdos celebrados en Yalta y 
Potsdam3 entre la Unión de Repúblicas Socialistas 
Soviéticas (La URSS), Estados Unidos e Inglaterra; 
junto con ello, la crisis del sistema colonial abrió la 
puerta a un proceso de luchas de liberación nacio-
nal en América, Asia y África.  La revolución China 
fue parte de este proceso en Asia, como también 
lo fueron las guerras de la independencia de Co-
rea y de Vietnam, el proceso de independencia de 
la India, y otros países del sudeste asiático.

¿Qué tipo de revolución?

Desde el inicio estuvo claro que el Partido Co-
munista Chino iba a establecer “una nueva de-
mocracia” basada en lo que su máximo dirigente, 
Mao Zedong, llamó el bloque de las cuatro clases: 
proletariado, campesinado, burguesía nacional y 
pequeña burguesía.

Con la toma del poder, el partido comunista 
chino había heredado un país con una profunda 
crisis económica.  La economía estaba dividida 
en tres sectores:  una economía de subsistencia 
en el campo, una economía basada en la industria 
liviana y el comercio en los puertos y la zona cos-
tera; y una base de Industria pesada creada por 
los japoneses en Manchuria.  El único de los tres 

 2 El gobierno burgués del partido nacionalista se va a refugiar en Taiwan, 
fuera del territorio continental de China. Hasta el día de hoy, China sigue 
reclamando esa isla como parte integrante de su territorio.

3 Ciudades de Crimea (Rusia) y Alemania respectivamente donde se 
celebran los acuerdos de posguerra.



167

sectores que estaba funcionando al momento del 
triunfo revolucionario era el rural. 

Y una revolución hecha desde, con y para el 
pueblo debía tomar medidas. Y así se hizo desde 
el Primer Plan Quinquenal y el establecimiento de 
la economía planificada a cargo del Estado de la 
República Popular China. 

El primer objetivo del gobierno junto con la 
reforma agraria, fue unificar y organizar las tres 
economías y recuperar  niveles de producción 
para satisfacer la demanda interna. Hay que re-
cordar que al momento del triunfo revolucionario,  
había unos 12 millones de artesanos en fábricas 
o talleres,  frente a unos 500 millones de campe-
sinos. En poco menos de tres años, los obreros y 
empleados asalariados en todo el país se eleva-
ron a más de 20.000.000 . 

En segundo lugar,  se intentó reorganizar y ra-
cionalizar la administración del fisco,  poniéndola 
bajo el control del gobierno central y haciéndola 
más eficiente.  Con la nacionalización de la banca,  
el gobierno obtuvo el control del dinero y del cré-
dito y a través de la organización de seis corpora-
ciones comerciales pudo abastecer a la población.  
Dichas medidas fueron acompañadas por tres 
muy buenas cosechas en 1950-51-52 posibilitan-
do la recuperación económica y la unificación de 
los tres sectores económicos.

La Reforma agraria se puso en marcha mediante 
la confiscación de las tierras de los terratenientes 
y campesinos ricos para su redistribución entre 
los campesinos empobrecidos, reducción de los 
impuestos a la cosecha anual, baja de intereses 
de los préstamos a los campesinos y cooperativas 
agrarias se desarrollan rápidamente. En muy pocos 

años, trescientos millones de campesinos logran 
acceder a la tierra. 

Las cooperativas eran de dos tipos:  “equipos 
de ayuda mutua” que agrupan de 5 a 15 familias;  
estos equipos de trabajo eran de tipo contractual 
y no implicaba colectivizar la propiedad. Las otras 
cooperativas eran las estatales que agrupan de 20 
a 40 familias.  Aunque formalmente el campesino 
no perdía la propiedad de la tierra,  debía ponerla 
en común,  y lo mismo ocurría con los animales,  
los instrumentos de trabajo,  las semillas y los gra-
nos. A fines de 1954,  China contaba con 400.000 
cooperativas. Las cooperativas marcaron un paso 
adelante hacia la socialización pero chocó con 
una sociedad campesina que muy recientemente 
había hecho una revolución para conseguir la pro-
piedad individual de la tierra.

Esta Reforma agraria fue acompañada con el mo-
nopolio estatal sobre la comercialización de granos. 

Esta primera colectivización fue acompañada 
por otras medidas que se extendieron fuera del ám-
bito económico y recibieron el nombre de reformas 
democráticas, tales como campañas de alfabetiza-
ción y salud masivas a cargo del nuevo Estado. 

Las consecuencias de estas medidas fueron 
claramente positivas para el campesinado:  baja-
ron los índices de analfabetismo,  mejoró el papel 
social de la mujer,  mejoraron la salud pública y 
las condiciones de vida en general (se prohibió el 
vendado de los pies de las mujeres,  el casamien-

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



168

to entre niños y el fumar opio).

La industrialización 

Como ya se dijo,  la economía china estaba 
destruida después de la guerra.  En consecuen-
cia,  la revolución tuvo una política cuidadosa 
hacia la burguesía industrial, ya que la necesita-
ba como aliada para poner a funcionar el sector 
industrial. Si bien numerosas empresas de ex 
miembros del  Kuomintang (el partido nacionalis-
ta) fueron nacionalizadas,  otras tantas siguieron 
en manos de la burguesía,  tanto es así, que va-
rios años después, todavía el 40% de la produc-
ción industrial provenía del sector privado.

 Por tanto,  en esta primera etapa,  todo lo 
que intentó hacer el gobierno popular fue poner 
en funcionamiento una economía industrial. Se 
realizaron grandes proyectos de infraestructu-
ra e industria en gran escala,  la mayor parte de 
los cuales se instalaron en el interior del país, 
como gigantescas acerías y fábricas de tracto-
res. la mayor parte de las inversiones estuvieron 
destinadas al transporte y la industria. Y para el 
desarrollo de estos grandes proyectos, se contó 
con la financiación y el acompañamiento de miles 
de expertos y técnicos provenientes de la URSS. 
Los resultados estuvieron a la vista:  se duplicó la 
producción industrial aumentando su presencia   
en la generación de riqueza del país hasta más  
del 30%, aumentando la producción de carbón, 
la de acero y la de cemento. Desde luego, esto no 
estuvo exento de dificultades tales como la resis-
tencia de los nuevos miembros de la clase obrera 

que, provenientes del campo, no se adaptaron 
fácilmente a la disciplina fabril. 

Los logros en el terreno  industrial de la revolu-
ción registran tasas ascendentes de producción, 
no así en la producción agrícola que registra 
saltos hacia adelante y retrocesos. Hacia 1957 se 
intentó producir  lo que Mao  llamó “ El salto ade-
lante” consistente en una nueva,  masiva y casi 
forzada colectivización del campo, cuyos resulta-
dos fueron desastrosos en términos económicos. 
Se retrocedió hacia las cooperativas agrícolas 
más pequeñas al tiempo que se reintegraron e 
incluso se agrandaron las parcelas privadas. 

En lo que sigue, la revolución China conocerá 
avances y retrocesos, cambios políticos y apertu-
ras económicas hasta llegar, al momento de morir 
Mao en 1976, con un PIB industrial 38 veces mayor, 
y la industria pesada, 90 veces más grande que 
cuando se fundó la República Popular en 1949. Y 
además, conquistó un bien intangible pero clave: 
el recupero del orgullo nacional tras el “siglo de 
humillación” que le propinaron Occidente y Japón 

4 Se llamó así, al conflicto militar que tuvo lugar entre 1834-42, por el cual, 
Inglaterra logró forzar la apertura de los puertos chinos  y legalizar lo que ya 
hacían sus empresas: el contrabando y venta de opio en China con los que 
se pagaban los envíos de té y seda a Londres. De este característico modo, a 
cañonazos, el capitalismo ampliaba sus mercados.



169

desde las Guerras del Opio4 de mitad del siglo XIX 
hasta la mitad del siglo XX.

Desde 1949 a su pujante actualidad, 73 años 
después, el PIB (hoy el segundo más grande del 
mundo, con casi 14 billones de dólares y sólo 
superado por el de Estados Unidos) aumentó 175 
veces, el ingreso nacional bruto llega a casi 10 
mil dólares por habitante, la esperanza de vida 
saltó de 35 a 77 años, de casi 90 por ciento de 
iletrados se pasó a la alfabetización casi comple-
ta, y en las últimas décadas -el Banco Mundial lo 
define como “récord en la historia humana”- unas 
800 millones de personas salieron de la pobreza. 
En esas mismas décadas, China alcanzó metas 
industriales que a otras potencias les llevó siglos 
conquistar, al costo claro está, de una enorme 
degradación ecológica de su territorio con im-
pacto mundial. Hoy China lidera a escala global 
exportaciones, inversiones y diversas áreas pro-
ductivas fabriles y tecnológicas (lidera produc-
ciones que van desde el maní y los helados hasta 
las de oro, energía solar, trenes balas, autos o 
productos electrónicos). Y externamente sigue 
impulsando su iniciativa geopolítica de La Franja 
y la Ruta de la seda, una política multidireccional 
y multimillonaria de conectividad global e inver-
siones cruzadas en muchos terrenos de transpor-
te y comunicaciones que alcanza a buena parte 
del mundo, incluyendo al yuan como moneda de 
intercambio y reserva internacional. Y esto ha 
sido realizado en buena medida, a partir de las 
reformas económicas introducidas desde 1979 
que retomaron lógicas de mercado capitalistas 
aunque sin perder una fuerte presencia estatal 
en términos de regulación macroeconómica. Y 
esto ha sido ratificado en el XIV Plan Quinque-
nal, aprobado por el Partido Comunista Chino 
(26-29 de octubre de 2020). En dicho Plan, hay 
una «combinación flexible» de capital público y 
privado, aunque destacando que «es el Estado el 
sujeto principal de la economía y quien establece 
las condiciones económicas». O sea, el interés de 
las empresas privadas está subordinado al Esta-
do que afirma la primacía del poder político (y so-
cial) sobre el capital privado, incluyendo al sector 
bancario que está totalmente en manos públicas 

(a diferencia de la desregulación existente en el 
Occidente capitalista).

Es decir, China busca el lugar de importancia 
global que tuvo durante siglos hasta mediados del 
1800 en que sufrió “la guerra del opio'' y la apertura 
forzada de sus puertos por las potencias occiden-
tales. Ese “siglo de humillación” que llegó hasta la 
Revolución Popular de 1949, parece estar clara-
mente en camino de reversión.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



170 C.S.PyE. 2022

LA
REVOLUCIÓN

S A N D I N I S TA
DE

1979



171

Breve interludio

Cuando hoy hablamos de Centroamérica nos 
referimos a unos territorios1 que comprenden -en 
los términos jurídico-políticos de esa invención que 
son los Estado-nación modernos- a Guatemala, El 
Salvador, Honduras, Costa Rica y Nicaragua. Sin 
embargo, hacia el final de las guerras de indepen-
dencia política que estos territorios libraron contra 
el dominio español y durante catorce años,  lo que 
existió fue el Estado Federal  de Centroamérica. 
Una experiencia política que señalaba que era 
posible mantener y/u organizar unidades políticas 
estatales más amplias que la multitud de Esta-
dos-nación que florecieron tras la derrota del im-
perio español en suelo americano. Para el caso de 
Centroamérica, la unidad política de lo que hoy son 
esos cinco países, fue de 1824 a 1838 y su capital 
fue Guatemala ya que allí estuvo la Capitanía Gene-
ral durante la época de la colonia. 

Claro está que, como en el resto del continen-
te –a excepción de Haití2- la organización de los 
Estados nacionales quedó en manos de las clases 
propietarias (latifundistas y grandes comercian-
tes). Y ese dominio de clase, donde las grandes 
mayorías quedan excluidas de las decisiones polí-
ticas y económicas, se expresó en la constitución 
de 1824 del Estado Federal de Centroamérica que 
en su artículo 14 estableció un concepto de ciu-
dadanía muy restringido: “Son ciudadanos todos 
los habitantes de la República naturales de país, o 
naturalizados en él que fueren casados, mayores 
de diez y ocho años, siempre que ejerzan algu-
na profesión útil o tengan medios conocidos de 
subsistencia”. Con esta disposición quedaron por 
fuera la mayoría de la población de origen indíge-
na y una buena parte de los mestizos. 

El general Francisco Morazán que salió triun-
fador de la primera guerra civil centroamericana 
(1826-1829), en vez de impulsar la revolución de-
mocrática en el conjunto de Centroamérica, apo-
yándose en las masas indígenas liberándolas del 
control religioso de la Iglesia Católica y devolviendo 
las tierras a las comunidades, estableció un go-
bierno cada vez más autoritario que, lejos de atraer 
al reducido número de ciudadanos (los que tenían 
propiedades), los empujaba al bando contrario de 
los conservadores. Como en el resto del conti-
nente, Morazán no estaba dispuesto a repartir las 
propiedades de la Iglesia y la oligarquía entre las 
masas indígenas y  elevar a éstas a la condición de 
ciudadanos con todos los derechos.

Por lo mismo, en ausencia de un proyecto políti-
co propio de los sectores populares, las oligarquías 
regionales recurrieron a reiteradas guerras civiles 
para posicionarse unas sobre otras pero al no po-
der centralizar un poder político definido, cada una 
de ellas delimitaron geográfica, jurídica y política-
mente, lo que hoy conocemos como Guatemala, El 
Salvador, Honduras, Costa Rica y Nicaragua. 

 1 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las 
relaciones sociales, sobre el que se desarrollan los procesos económicos: 
el territorio mismo es un proceso, constitutivo del entramado de relaciones 
sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino 
“los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, 
superpuestas y de diferentes escalas. (Resolución. 1463/18 p.165)

2 Ver en manual texto de la Revolución de Haití. 



172

Nicaragua

En 1912, la infantería de marina norteamericana 
desembarcó en Nicaragua al estallar una guerra ci-
vil dentro de la propia clase dominante entre libera-
les y conservadores. La intervención yanqui estuvo 
destinada a culminar un proceso que había iniciado 
dos años antes al acordar con el gobierno nicara-
güense que la estabilidad política del país estaría 
supeditada a la estabilidad financiera y ésta no se 
alcanzaría sin la supervisión de los Estados Uni-
dos. Así comenzó el largo período de intervención 
norteamericana en los asuntos internos de Nicara-
gua. Un funcionario norteamericano ocupó el cargo 
de administrador general de Aduanas y lo que se 
recaudaba se destinaba a pagar la deuda externa 
del país. No obstante, en 1925, a los pocos meses 
de retirarse la infantería de marina norteamericana, 
volvió a estallar la guerra civil. El ejército estadou-
nidense volvió al país en 1926 y al año siguiente los 
liberales y conservadores nicaragüenses firmaron 
un tratado de paz bajo la supervisión del secretario 
de guerra norteamericano. Esta vez hubo una nueva 
condición, el Departamento de Estado norteameri-
cano exigió que todas las fuerzas armadas nicara-
güenses fueran sustituidas por una Guardia Nacio-
nal que en sus primeros tiempos fueron entrenadas 
por oficiales norteamericanos. El modelo de este 
nuevo cuerpo era la Guardia Nacional de Haití, país 
ocupado también por Estados Unidos. Sin embar-
go, ese tratado de paz no fue firmado por Augusto 
César Sandino, uno de los líderes liberales que 
había regresado de México el año anterior y había 
ascendido a general en el ejército. Sandino se negó 
a someterse a cualquier tratado que permitiese que 
los infantes de marina norteamericanos siguieran 
en Nicaragua y se refugió en las montañas donde 
desarrolló una guerra de guerrillas.

El tratado Bryan-Chamorro (Funcionarios 
estadounidense y nicaragüense respectivamente)

El tratado Bryan-Chamorro (firmado en 1914 y 
ratificado por el Senado de Estados Unidos en 1916) 
dio a Estados Unidos, a perpetuidad, los derechos 
exclusivos de propiedad para la construcción, ex-
plotación y mantenimiento de un canal interoceáni-
co. También concedió a Estados Unidos un arrien-
do de noventa y nueve años en las islas del maíz, 
frente a la costa atlántica, y para una base naval en 
el golfo de Fonseca. A cambio, los Estados Unidos 
pagaron al gobierno nicaragüense tres millones de 
dólares, la mayor parte de los cuales debían utili-
zarse para pagar deudas atrasadas.

Es una adquisición de derechos sobre la zona 
del canal proyectado por Estados Unidos que no se 
llevó a cabo finalmente porque sus empresas tras-
nacionales prefirieron privilegiar el ya construido 
canal interoceánico de Panamá en 1903. El Canal 
de Panamá construido luego de que Estados Uni-
dos propiciara y asistiera, financiera y militarmente, 
la separación de la antigua provincia de Panamá de 
la república de Colombia en 1902 para convertirse 
en un nuevo país.

La lucha de Sandino al frente de un pequeño ejér-
cito guerrillero contra la presencia norteamericana 
en Nicaragua prosigue hasta 1932 cuando se reali-
zan elecciones donde triunfa el partido liberal y Es-
tados Unidos anuncia que retira sus tropas  del país. 
Se produce entonces una tregua y Sandino inicia la 
negociación con el gobierno de Nicaragua para la 
deposición de armas y el retorno a la vida civil.

Pero el prestigio político ganado por Sandino en la 
lucha contra el imperialismo norteamericano era muy 
grande entre la población como para que gobiernos 
conservadores o liberales le permitieran ocupar es-
pacios políticos. Fue así que, la embajada de Estados 
Unidos y Anastasio Somoza, entonces jefe de la Guar-
dia Nacional, preparan la eliminación física de Sandi-
no. El 21 de febrero de 1934, tras acudir a una cena en 
el Palacio Presidencial junto con sus lugartenientes, 
generales Francisco Estrada y Juan Pablo Umanzor, 
invitados por el presidente Juan Sacasa, son deteni-
dos e inmediatamente fusilados.

C.S.PyE. 2022



173

La dictadura somocista

Dos años después, Anastasio Somoza tomaba 
las riendas de Nicaragua, derrocando al presidente 
Sacasa, e iniciando una dictadura política que se 
prolongaría a su muerte, en la breve presidencia 
de su hijo Luis y el traspaso a otro hijo, Anastasio, 
en 1967 y hasta su derrocamiento por la Revolución 
popular de 1979. Los tres gobernaron bajo el pre-
supuesto de lo que en Nicaragua se llamaron las 
tres P: plata para los amigos; palos para los vacilan-
tes; plomo para los enemigos. Así, se sucedieron 
cuarenta y cinco años de dictadura apoyados en el 
sostenimiento de esa Guardia Nacional creada y 
entrenada regularmente por Estados Unidos, que 
reprimirá una y otra vez las protestas populares con 
el saldo de muertos, presos políticos y exiliados.

Al mismo tiempo, la economía del país se repar-
tía en tres grupos empresariales:

a) El de la propia familia Somoza; b) el de los 
conservadores, ganaderos y comerciantes y la 
oligarquía tradicional que controlaban el Bank of 
América; c) el de los liberales ligados al cultivo del 
algodón y al comercio que controlaban el Banco de 
Nicaragua. Las inversiones extranjeras, principal-
mente de Norteamérica, abarcaban la agricultura 
(café, algodón, azúcar) las explotaciones forestal y 
minera, la industria química, finanzas, transportes y 
energía eléctrica. 

La sistemática represión estatal a los reclamos 
populares y la imposibilidad de abrir canales de 
actuación política al interior del régimen somocista, 
llevó en 1961 a la creación del Frente de Liberación 
Nacional por parte de estudiantes e intelectuales. 
Dos años después, pasó a llamarse Frente Sandi-
nista de Liberación Nacional, recuperando el le-
gado antiimperialista de aquel general que treinta 
años antes había luchado contra Estados Unidos 
e incorporando, paulatinamente, otros sectores 
sociales. Fue así que, desde 1966, se incrementa la 
actividad del Frente Sandinista tanto en el campo 
como en las ciudades incorporando así sectores 
campesinos, obreros y sectores medios.3 El des-
contento popular con la dictadura somocista se 
acentuó desde 1972 con el terremoto que destruyó 
la capital, Managua, ya que toda la ayuda interna-
cional que llegó fue desviada hacia, y usufructuada 
por la familia Somoza. 

3 Esta dicotomía rural/urbano es parte de la visión clásica de las Ciencias 
Sociales que aùn predomina en el Occidente Capitalista que fue constituidos 
sobre dos premisas: la primera es el modelo newtoniano, en la cual hay una 
simetría entre el pasado y el futuro; y la segunda premisa, es el dualismo 
cartesiano, la suposición  de que existe una distinción fundamental entre 
naturaleza/cultura, mente/cuerpo, mundo físico/mundo social. 

Desde 1976, el Frente Sandinista suma el apoyo 
no sólo de más sectores populares sino también de 
la iglesia católica y de ciertos grupos empresaria-
les de capitales nacionales. La combinación de las 
luchas populares en el campo y principalmente de 
las masas urbanas, derrotaron finalmente a la dic-
tadura, y el 19 de julio de 1979 las banderas rojine-
gras del Frente Sandinista de Liberación Nacional 
ondearon en la rebautizada Plaza de la Victoria. Se 
ponía fin, así, a 42 años de una feroz y sangrienta 
dictadura apoyada y financiada por Estados Unidos 
hasta último momento (y también por la dictadura 
argentina de 1976 que le vendió armas a Somoza y 
entrenó a sus fuerzas armadas). 

Se celebraba la victoria popular pero no se ol-
vidaba su costo: se estima en 50.000 los muertos; 
120.000 los heridos y mutilados; 40.000 huérfanos. 

En el proceso de lucha que desembocó en el 
triunfo popular caben destacar tres cuestiones: a) la 
participación juvenil y dentro de esta la fuerte pre-
sencia de mujeres ocupando incluso cargos de di-
rección militar y posteriormente en el gobierno del 
Frente; b) la importante participación de sacerdotes 
en las filas revolucionarias; c) el apoyo exterior que 
supo conquistar el Frente Sandinista y que contri-
buyó al aislamiento de la dictadura somocista.

La herencia que dejaba la dictadura fue desas-
trosa: una economía quebrada, un producto bruto 
interno que había descendido un 26 por ciento, las 
reservas monetarias se habían evadido del país y 
Somoza dejaba una deuda externa de 1600 millo-
nes de dólares, la inflación trepaba al 60 por ciento 
y las exportaciones agrícolas –principal fuente de 
ingresos- bajaron considerablemente. No había 
prácticamente alimentos;  había que esperar cin-
co meses para las cosechas de alimentos básicos 
con gran disminución de la producción de algodón, 
café, y especialmente de ganado mayor y menor. 
Cuantiosas pérdidas en la (escasa) industria exis-
tente y el comercio, y fuga de capitales.



174

Las realizaciones de la Revolución Sandinista

En ese escenario y en un país fundamentalmente 
agrario, el Frente Sandinista dispuso  solucionar 
el problema fundamental de la tierra: se sancionó 
una reforma agraria. Y junto con ello, otras medidas 
como la nacionalización del comercio exterior y del 
sistema financiero; la nacionalización del comercio 
exterior; la confiscación de todas las propiedades 
de la familia Somoza y sus allegados, y la reestruc-
turación de la economía bajo formas mixtas: de 
propiedad estatal; de propiedad privada; de propie-
dad conjunta estatal-privada.

Y claro, muy rápidamente Estados Unidos se 
dio a la tarea de boicotear la Revolución para 
“evitar que Nicaragua se convierta en una se-
gunda Cuba en el continente” según denunciaba 
el gobierno yanqui. Desde 1980, Estados Unidos 
cortó todo crédito para Nicaragua y desde 1981 
empezó a patrocinar, financiar y entrenar fuerzas 
irregulares (conocidos como los “contra”) desde 
la frontera de Honduras. Desde allí, esas bandas 
armadas incursionaban en territorio nicaragüense 
para quemar cosechas, derribar torres eléctricas, 
destruir abastecimientos de agua, etc., etc. Mien-
tras tanto, y pese a todas las adversidades y la 
guerra encubierta que le declaró Norteamérica, la 
Revolución sandinista llevaba adelante profundos 
cambios que transformaron positivamente la vida 
cotidiana de millones de personas. 

Así, en materia educativa, se organizó una Gran 
Cruzada Nacional de Alfabetización que para agos-
to de 1980 logró reducir el índice de analfabetismo 
del país, de un 50.3% a un 12.9%, se estableció la 
educación gratuita para todos los niveles desde el 
pre-escolar hasta la universidad. Con el Programa 
del Vaso de Leche Escolar se llegó anualmente a 
200.000 niños y el presupuesto educativo llegó al 
15 por ciento del presupuesto nacional.

En materia de salud, se estableció la salud 
pública gratuita, con un sistema que llegó hasta 
el último rincón del país, para 1982 se había lo-
grado erradicar la poliomielitis, se establecieron 
programas de vacunaciones anuales, se triplicó la 
cantidad de personal médico y auxiliares, se cons-
truyeron hospitales y centros de salud, se redujo la 
Mortalidad Infantil de un 321 por mil a un 57 por mil 
impulsando la Campaña por la Defensa de la Vida 
del Niño. Basados en todo el Sistema de Salud se 
logró ampliar la esperanza de vida de los nicara-
güenses de 50 a 63 años. Todo ello, se vio reflejado 
cuando poco después la Organización Mundial de 
la Salud (OMS) declaró a la Nicaragua Revoluciona-
ria como: "País modelo en atención a la Salud".

En tenencia de la tierra, de 9 millones de man-
zanas de tierras cultivables que tenía el Estado en 
sus manos, repartió 4 millones de manzanas a los 
campesinos. Con esta tierra entregada fueron be-
neficiadas 120.000 familias, lo que significa haber 
favorecido a 720.000 personas. El latifundio bajo 
de un 36% a un 10%. De la maquinaria agrícola que 
entró al país, el 59%  se le entregó al sector favore-
cido con la Reforma Agraria (120.000 familias). Los 
campesinos que recibieron la tierra (4 millones de 
manzanas), captaron el 66% del crédito otorgado 
a nivel nacional para la producción agrícola. Con la 
Revolución se organizaron 3.151 cooperativas y esto 
contribuyó a que el 68% de la producción exporta-
ble del país ahora provenía del Área Propiedad del 
Pueblo y de los Pequeños Productores.

En seguridad social, con el sistema de Se-
guridad Social Revolucionario se dio cobertura a 
298.860 trabajadores como promedio anual, en 
las zonas urbanas y con el Seguro Social a 59.000 
trabajadores y trabajadoras del campo.

Se organizaron e instalaron Hogares para los 
Ancianos, con alimentación, medicinas y atención 
médica. Fueron creados 204 Centros de Bienestar 
Social en el país, para atender a 30.000 personas 
al mes. El Programa Vacacional de los trabajado-
res favoreció a casi sesenta mil personas al año; lo 
que significa que casi medio millón de trabajadores 
gozaron de vacaciones pagas.

C.S.PyE. 2022



175

En cuanto a la vivienda, se construyeron dece-
nas de miles de viviendas para la población de bajos 
recursos; se entregaron decenas de miles de lotes 
con servicios mínimos de urbanización, agua pota-
ble, luz y materiales para construcción y su letrina. 
Con el Programa de Mejoramiento Habitacional se 
favorecieron a más de sesenta mil familias. Se cons-
truyeron más de trescientos Asentamientos Huma-
nos con 10.000 viviendas para gente de bajos recur-
sos. Se beneficiaron  a 90.000 familias con la Ley de 
Intervención de Repartos Ilegales, los que pasaron 
a propiedad de sus habitantes. Se favorecieron a 
75.000 familias con la Ley de Inquilinato, a través de 
la cual pasaron a ser dueños del inmueble.

En relación a la organización de los trabaja-
dores, cabe acotar que antes del 19 de julio de 
1979 para los trabajadores nicaragüenses orga-
nizarse en sindicatos significaba exponerse al 
despido de sus puestos de trabajo, al encarcela-
miento, la expulsión del país, la tortura y la muer-
te. Con el triunfo de la Revolución se pasó de 129 
sindicatos que existían durante el somocismo a 
5.736 organizados en seis centrales sindicales de 
diferentes signos ideológicos.

En relación a la actividad política, cabe señalar 
que con el triunfo de la Revolución Popular Sandinis-
ta todos los partidos políticos pudieron organizarse 
libremente, tanto los que existían de forma clandes-
tina durante la dictadura como los que nacieron des-
pués de 1979; todos y cada uno de los nicaragüenses 
pudo optar a participar en el partido que según su 
parecer mejor defendiera sus creencias e intereses, 
algo nuevo para los nicaragüenses.

En relación a la cuestión de géneros, las 
mujeres, que fueron despreciadas, vejadas y 
violadas durante la dictadura de los Somoza ya 
que eran subjetividades que representaban resis-
tencias genealógicas pasadas, ocuparon un papel 
relevante tras el triunfo de la Revolución, y como 
ejemplo se puede señalar que la mayoría de los 
Maestros Populares en la Alfabetización fueron 
mujeres. Asimismo ocuparon cargos ministeriales 
y puestos de dirección política y administrativa; 
pero además, con la Revolución se les reconocie-
ron sus derechos y se trabajó para buscar una real 
igualdad ante la ley, pero también una real igual-
dad de oportunidades entre hombres y mujeres, 
igualando salarios por igual trabajo, ampliando 
licencias por maternidad, abriendo los centros de 
estudio en todos los niveles por igual para todos 
los géneros, entre otras realizaciones.

La política norteamericana contra Nicaragua

Estas realizaciones de la Revolución le permi-
tieron al Frente Sandinista ganar con el 63 por 
ciento de los votos las elecciones de 1984 que 
inauguraron un período de nuevas mejoras para la 
población al tiempo que se incrementaba el accio-
nar armado de los grupos entrenados por Estados 
Unidos, cuyo senado votó en 1985, una ayuda de 
cien millones de dólares para esos grupos. La legi-
timidad del gobierno del Frente Sandinista ratifi-
cada en elecciones libres, fue desconocida por el 
imperialismo norteamericano que no descansó en 
toda la década del ochenta por hostigar por todos 
los medios al pueblo nicaragüense. Fue así que el 
gobierno sandinista se vio cada vez más empu-
jado a destinar buena parte de los presupuestos 
nacionales para gastos de defensa y para reparar, 
una y otra vez, la destrucción material de puentes, 
carreteras, oleoductos, campos de sembradíos, 
entre tantos otros daños que causaron durante 
esa década las fuerzas contrarevolucionarias pa-
gas por Estados Unidos. 

El escándalo del Irangate fue una demostra-
ción palmaria de la política beligerante que guar-
daba Estados Unidos contra Nicaragua. Este es-
cándalo Irán-Contras (de ahí el nombre que tomó 
cuando se hizo público) estalló cuando se descu-
brió que la CIA (la Agencia de Inteligencia nortea-
mericana) vendía armas a Irán, violando el bloqueo 
decretado por las Naciones Unidas, y con el dinero 
obtenido apoyaba a la “contra” nicaragüense. Tam-
bién se descubrió el pago de armas con cocaína y 
el desvío de armamento supuestamente destinado 
a otros países hacia la “contra” nicaragüense.

En esas condiciones, se realizaron las elec-
ciones de 1990 donde el Frente Sandinista 
perdió a manos de la Unión Nacional Opositora, 
una coalición liberal que dio paso a políticas pú-
blicas al servicio de los grupos empresariales en 
perjuicio de las mayorías populares. Los grandes 
logros de la Revolución sandinista empezaron a 
diluirse y perderse como resultado de las políti-
cas neoliberales que durante toda la década de 
los noventa del siglo pasado asolaron el con-
tinente todo. El bienestar social, económico y 
cultural que la Revolución sandinista construyó 
para las mayorías populares se perdió con el 
retorno de políticas conservadoras al servicio de 
los intereses de una minoría nativa asociada al 
imperialismo estadounidense. 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



176 C.S.PyE. 2022

SOBRE EL 
COMIENZO 

DE LA VIDA Y EL 
PROCESO DE 
HUMANIZACIÓN
“¿Estás segura de que ese chico te conviene, nena? Es tan feo... Y yo no le veo ningún 

futuro”, dijo mamá Sapiens. “¡Es mi vida, ma!”, contestó la hija pero, como siempre, 
mamá tenía razón: el joven Neanderthal de quien se había enamorado la nena no tenía 

futuro evolutivo, y no se trataba sólo de la vida de ella sino del destino de la 
humanidad que, gracias a esa y otras chicas atrevidas, integró en su genoma a esos 

primos extinguidos. Se estima que la mayoría de las personas tiene hasta un tres por 
ciento de genes Neanderthal (salvo los de ascendencia estrictamente africana, ya que 
la hibridación se produjo fuera de ese continente). Estos genes habrían tenido valor 

adaptativo para climas fríos, en los que los Neanderthal vivieron durante 250.000 
años. También, en contrapartida, podrían generar más susceptibilidad a enfermedades 

como la diabetes. La constatación de que, entre ellos y nosotros, hubo deseo se anota 
en el actual criterio de considerar a los Neanderthal como humanos y examinar su 

peripecia y su extinción a partir de las ciencias que estudian la conducta humana. 
Hoy los científicos muestran pudor de designar a nuestra especie como Homo sapiens y 

suelen recurrir al más discreto “humanos modernos”.
Pedro Lipcovich, “El Neanderthal que todo humano lleva dentro”.



177

Los seres vivos se encuentran en casi cualquier 
lugar de la superficie de la tierra; hasta en los qui-
rófanos más limpios hay bacterias microscópicas. 
Pero ¿cómo apareció esta vida por primera vez? O 
quizás, lo más apropiado sea decir en qué momen-
tos, y nunca de manera lineal y unívoca, estamos en 
presencia de vida.

El largo proceso evolutivo

Hace 5.000 millones de años la vida en la tierra 
era imposible por su elevada temperatura. Al en-
friarse quedó cubierta de aguas, enorme estanque 
de compuestos químicos simples. 500 millones de 
años después se forman allí las primeras molécu-
las simples; la energía es gratuita y abundante: los 
rayos ultravioletas del sol. 

Pasaron otros 500 millones de años, y la suma de 
átomos de carbono provenientes quizás de la atmós-
fera (¿dióxido de carbono?) más la energía proporcio-
nada por el sol permitieron la aparición de moléculas 
más complejas. Doscientos millones de años des-
pués, o sea hace 3.800 millones de años, aparecen 
las moléculas autorreplicantes (ADN, siglas del ácido 
desoxirribonucleico), que se pueden reproducir. Es 
otro momento fundante en el proceso de la vida.

Hace 2.000 millones de años, las tierras emer-
gidas siguieron sometidas  a una gran actividad 
sísmica. Además, el dióxido de carbono hace la 
atmósfera irrespirable. Recién hace 1.200 millo-
nes de años el dióxido de carbono de la atmós-
fera descendió a los niveles actuales. Pasarían 
otros 200 millones de años para que las células 
adquirieran chalecos químicos protectores (mem-
brana) y presentaran el núcleo separado. Desde 
hace unos 700 millones de años, algunas de estas 
células “viven mejor en colonias”, y se formaron 
así los primeros organismos multicelulares. En los 
siguientes 130 millones de años, múltiples orga-
nismos complejos comenzaron a llenar los mares 
de formas de vida diferentes.

Comienza la gran aventura

Hace tan sólo 450 millones de años las primeras 
formas de vida emergieron tímidamente del mar, la 
mayoría de las veces por casualidad: el oleaje, una 
tormenta, una playa baja; las primeras plantas simples, 
capaces de sobrevivir en difíciles condiciones, que se 
constituirán en una rica fuente de alimento para los pri-
meros animales terrestres, que aparecieron hace 400 
millones de años. Para resaltar: se estima en 200 mi-
llones las especies diferentes que han existido en este 
largo proceso evolutivo. De ellas, sólo el uno por ciento 
vive actualmente, o sea dos millones de especies; 
sólo sobreviven las que mejor se adaptan a las nuevas 
circunstancias que, en diferentes momentos, a través 
de los millones de años transcurridos les va presen-
tando el ambiente. Se subraya: no las mejores, sino 
las que mejor se adaptan frente a un nuevo desafío. 
Comparando a cucarachas con dinosaurios, es fácil 
entender que no es el “mejor” ni el más grande el 
que necesariamente sobrevive.

Hace 250 millones de años, el oxígeno en la at-
mósfera alcanzó los niveles actuales, y la tierra se 
cubrió de una vegetación cada vez más exuberante. 
Poco después, comienza el período de los dinosau-
rios (carnívoros, herbívoros, voladores). Los primeros 
mamíferos aparecieron en plena época de los dino-
saurios, hace 140 millones de años. Hace 65 millones 
de años desaparecieron los dinosaurios (hay diversas 
teorías al respecto) y avanzó el desarrollo y prolifera-
ción de los mamíferos, al encontrarse libres de sus 
principales depredadores. Dentro de esta familia se 
encuentran los primates y dentro de estos se separó 
un subgrupo, los primates superiores.

Hace 50 millones de años, de esos primates su-
periores se desglosó una familia: los hominoideos, 
que iniciaron su propia evolución. Hace 37 millones 
de años se separaron del grupo los gorilas y los 
gibones. 25 millones de años atrás, la familia de los 
chimpancés se separó del tronco común, quedan-
do solos en su propio proceso evolutivo, desde ese 
momento, la familia de los homínidos (Cabe acotar 
que los chimpancés conservan un 98 por ciento 
de ADN similar a los humanos). Desde entonces, 
los homínidos conformaron una unidad diferencia-
da del resto de sus parientes, siguiendo su línea 
evolutiva dentro del mismo patrón genético del ser 
humano actual (según su ADN). 

En los próximos 25 millones de años, estos ho-
mínidos tendrían tiempo suficiente para ir adaptán-
dose a los distintos desafíos que le irían planteando 
los ambientes en que vivían: perder la cola, adquirir 
posición bípeda, aumentar su capacidad craneana 
y, finalmente, dar el gran salto: hacer cultura.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



178

¿QUÉ ONDA LA PALEOANTROPOLOGÍA? LO 
QUE NOS DICEN LAS MUÑECAS DE LUCY1. 

En los huesos de Lucy, la niña mimada de la 
paleoantropología, encontramos evidencias de ese 
proceso evolutivo que más tarde o más temprano 
nos constituye como humanidad. Desde que el 
antropólogo Don Johanson lo encontrara en Etiopía 
en 1973, el esqueleto de esta Australopithecus afa-
rensis no deja de ser noticia. Primero fue su pelvis, 
después sus piernas, y ahora sus muñecas. Pero en 
este último caso, los huesos de Lucy revelan un se-
creto muy antiguo que hasta ahora estuvo muy bien 
guardado. Si bien Lucy y su pandilla eran bípedos 
de pies a cabeza, sus antepasados se movían como 
los chimpancés. Ahora, ¿por qué las muñecas de 
Lucy nunca le llamaron la atención a nadie? Muy 
simple: Lucy demostró que hace más de tres millo-
nes de años los homínidos ya habían estrenado su 
nueva (y exclusiva) forma de andar por la vida. Es ló-
gico, entonces, que los paleoantropólogos se hayan 
fascinado con su cintura y sus piernas y no hayan 
reparado en sus manos. Porque además, Lucy 
no usaba sus manos para caminar. Para ella eran 
como nuestras muelas de juicio o nuestro “huesito 
dulce”: vestigios de estructuras que fueron impres-
cindibles allá lejos y hace tiempo, pero que hoy son 
tan útiles como un cenicero en una moto. Entu-
siasmados con el descubrimiento se empezaron a 
analizar las manos de otros homínidos primitivos, y 
se encontró que el Australopithecus anamensis, un 
contemporáneo de Lucy que vivió en Kenia, tenía 
las muñecas iguales a las de su pariente.

La estrategia de bipedalismo

No es tan sencillo encontrar un punto de partida 
en la relación comida-evolución, pero la aparición 
del bipedalismo tendría mucho que ver. A diferen-
cia del resto de los primates de la actualidad (en-
tre ellos, los chimpancés, que son, como se dijo, 
nuestros parientes vivos más cercanos), el Homo 
sapiens es una especie bípeda. Y lo mismo puede 
decirse de otros homínidos (la familia de primates 
bípedos que incluye al ser humano) que nos prece-
dieron, aunque no hayan sido nuestros ancestros 
directos. En este rubro, y tal como lo demuestra el 
registro fósil africano, los pioneros parecen haber 
sido los integrantes de la primitiva familia de los 
Australopithecus (a la que perteneció la famosa 
“Lucy”), que se remonta hace más de 4 millones 
de años. No está del todo claro por qué apareció 
esta nueva forma de andar, pero hay algunas hipó-
tesis bastante interesantes. Hay quienes dicen, por 
ejemplo, que el cambio permitió una mejor regula-
ción de la temperatura corporal. Otros creen que 
esa nueva postura liberó a los brazos, para cargar 
mejor a los hijos y juntar alimentos. Y hay otra po-
sible explicación por la cual el bipedalismo evolu-
cionó exitosamente porque es mucho más “barato” 
energéticamente para el cuerpo que el cuadripe-
dalismo, especialmente al ritmo de caminata. Y ése 
no es un detalle menor: la relación entre la energía 
adquirida y la energía gastada por un organismo es 
crucial para la supervivencia y la reproducción de 
su especie. Un balance positivo entre una y otra es 
una regla de oro de la selección natural para seguir 
adelante en la evolución.

Pero hay quienes no se quedan en esta suerte 
de economía evolutiva, sino que van aún más lejos, 
destacando el rol fundamental de los cambios en la 
alimentación como una fuerza motriz –y paralela– 
de la evolución de la humanidad. Una fuerza que no 
sólo estaría vinculada a la aparición del bipedalis-
mo, sino también a otros aspectos interrelaciona-
dos: el cambio de clima que estaba sufriendo África 
en aquellos tiempos, el acelerado crecimiento del 
cerebro del Homo erectus, y su éxodo fuera del 
continente. Una amalgama de factores cruzados 
que vale la pena analizar.

1 Ese fue el nombre que le dieron a los restos encontrados ya que, en el 
momento del hallazgo, el equipo de paleoantropólogos estaba escuchando la 
canción de Los Beatles “Lucy, en el cielo con diamantes”.



179

Cambio climático y alimentos

Distintos estudios geológicos sugieren que África 
comenzó a sufrir importantes cambios climáticos 
hace unos 5 millones de años. Y uno de los resul-
tados más notables fue una creciente tendencia 
hacia la sequía en buena parte del continente. En 
consecuencia, muchas selvas frondosas y húme-
das, repletas de grandes árboles, arbustos y robus-
tas plantas –que habían sido el hogar de nuestros 
antepasados– dieron lugar a bosques más abiertos 
o simples prados. En estas condiciones, los homí-
nidos más primitivos tuvieron que recorrer mayores 
distancias para obtener sus típicos alimentos: tallos, 
hojas y frutos (quizás hasta 10 kilómetros diarios, si 
se tienen en cuenta las rutinas de algunos grupos de 
cazadores y recolectores africanos de la actualidad). 
La marcha bípeda parece haber sido una muy buena 
elección, especialmente porque ahorraba preciosas 
calorías. Los simios, como los gorilas y los chimpan-
cés, continuaron su evolución en espesos bosques 
donde no tenían la necesidad de andar demasiado 
para calmar su apetito. Eso explicaría, en parte, la in-
sistencia de nuestros primos en el cuadripedalismo 
hasta el día de hoy.

Crecimiento del cerebro

Hasta aquí, la protagonista de esta historia era 
la gran familia de los Australopithecus. Pero hace 
alrededor de 2,5 millones de años, una nueva rama 
de homínidos –que descendía de aquéllos– co-
menzó a perfilarse. El clan de los Homo presentaba 
una postura más erguida, cerebros bastante más 
grandes y una cualidad inédita: fueron los primeros 
habitantes del planeta que construyeron y mane-
jaron herramientas. En sólo 300 mil años, entre 
2,3 y 2 millones de años atrás, los Homo erectus 
pasaron de tener un cerebro de 600 cm3 a uno de 
900 cm3. ¿Es mucho, es poco? Es bastante menos 
que el de un Homo sapiens, pero bastante más que 
el de cualquier simio de la actualidad. Pero lo más 
interesante del caso es la relativa velocidad de ese 
aumento: en comparación, los mucho más primiti-
vos Australopithecus, en sus distintas variedades, 
sólo habían conseguido saltar de un cerebro de 
400 cm3 a uno de 500 cm3 en un lapso de más de 
2 millones de años (entre hace unos 4 y 2 millones 
de años), un período siete veces más largo y mucho 
menos relevante desde el punto de vista cerebral.

Pero todo tiene un costo. Y aquí volvemos al hilo 
conductor de esta historia: un cerebro más grande 
necesita más energía para funcionar. Más calorías, 
más nutrientes: en definitiva, más comida. O mejor 
comida. Según una estimación, el cerebro de un 
Homo erectus necesitaba unas 250 kilocalorías 
diarias, prácticamente el doble que el consumo de 
un Australopithecus. La pregunta sale sola: ¿cómo 
es posible que hayan evolucionado exitosamen-
te cerebros tan costosos energéticamente? Y ni 
hablar de los cerebros de los Neanderthales, o los 
nuestros, que consumen cerca del 25 por ciento de 
los requerimientos calóricos diarios.

El giro hacia la carne

Cómo y por qué la evolución les dio vía libre a los 
grandes y voraces cerebros humanos no está del 
todo claro. Pero una cosa es segura: el cerebro de 
los Homo erectus jamás podría haber crecido tanto 
si, a la par, ese crecimiento no hubiese sido acom-
pañado por un aumento en la ingesta de comidas 
con un mayor contenido de calorías y proteínas. Y 
eso, al menos en parte, incluye a la carne y a otros 
alimentos de origen animal (como la leche, los hue-
vos o la médula de los huesos). No hay otra manera 
sencilla de obtener calorías en gran cantidad. Los 
números hablan: un bife de 200 gramos aporta 
aproximadamente 400 kilocalorías, mientras que 
una porción de frutas del mismo peso, la cuarta o 
quinta parte. Y algunas verduras o plantas, como 
las que comían nuestros más lejanos ancestros, 
bastante menos que eso.

La carne es rica en proteínas y calorías. Y su 
incorporación gradual a la dieta humana fue un giro 
decisivo en la evolución. Algunos estudios revelan 
que los actuales grupos humanos de cazadores y 
recolectores –en África o América del Sur– obtie-
nen hasta el 60 por ciento de su energía dietaria de 
alimentos de origen animal (carne, principalmente, 
y leche). Son resultados que nos pueden dar una 
pauta medianamente razonable de lo que ocurría 
con aquellos Homo erectus africanos.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



180

2 La fabricación de embarcaciones reconoce una antigüedad de 800.000 años.
3 Más allá de su aparición fortuita (ya sea a través de un rayo, calentamiento solar, frotar de piedras, entre otras) 

hay evidencias paleoantropológicas que llevan a afirmar que hace un millón de años atrás ya se habían desarrollado 
conocimientos y saberes que permitían  conservar el fuego.

4 Las evidencias paleoantropológicas (restos de cuerpos con un hioides intacto, que es el hueso del que cuelga 
la laringe) indican que hace alrededor de 400.000 años comenzamos a desarrollar el lenguaje articulado.

5 También acá, la evidencia paleoantropológica señala que hace aproximadamente 500.000 años ya se 
construían refugios artificiales.

6 Weedman, K.-Brandt, S. De mujeres y herramientas. Suplemento Futuro de Página 12, abril 2003.

Pistas en los fósiles

El registro fósil fortalece estas ideas: a medida 
que los homínidos fueron ganando materia gris, su 
dieta creció en calorías y aumentó la ingestión de 
alimentos de origen animal. Los restos fósiles de 
Australopithecus (de entre 4 y 2 millones de años) 
presentan características que nos hablan de una 
dieta casi exclusivamente vegetariana: caras re-
dondeadas, mandíbulas muy fuertes –en las que 
se encajaban poderosos músculos para la masti-
cación– y enormes molares cubiertos de grueso 
esmalte. Sus cráneos eran máquinas para masticar 
y triturar las hojas y los tallos de plantas duras y 
fibrosas (vale la pena aclarar que esto no significa 
que aquellas criaturas nunca comieran carne, sino 
que lo hacían muy de vez en cuando, como ocurre 
hoy en día con los chimpancés). Por su parte, el 
diseño craneal de los primeros Homo erectus era 
más fino, con caras más pequeñas, dientes más 
pequeños, mandíbulas no tan robustas y múscu-
los no tan potentes. Y eso que sus cuerpos eran 
bastante más grandes (medían, en promedio, 1,60 
metro contra 1,40 de los Australopithecus). Estos 
rasgos de los erectus delatan, entre otras cosas, 
un cambio hacia dietas mixtas, con menos comida 
vegetal, y más comida animal.

Buscando comida fuera de África

Acompañando el crecimiento y las necesida-
des de sus cerebros, el Homo erectus se encami-
nó definitivamente hacia dietas con más calorías. 
Y el cambio ambiental siguió jugando a la par: la 
continua desecación del paisaje africano limitó la 
cantidad de comida vegetal disponible. Y mien-
tras que los Australopithecus adquirieron espe-
cializaciones anatómicas que les permitieron 
subsistir con lo que había (podían masticar plan-
tas duras), los erectus adoptaron otra estrategia: 
la expansión de los prados llevó a una relativa 
abundancia de gacelas, antílopes y otros mamífe-
ros que se alimentan de pasturas. Eran una fuen-
te de comida para quien pudiera aprovecharla. 
Y los que lo aprovecharon fueron, precisamente, 
ellos. Y así inauguraron una nueva práctica socio-
cultural: la de la caza. Es lo que se desprende del 
registro fósil y arqueológico: en los lugares que 
alguna vez fueron habitados por grupos de Homo 
erectus, se han encontrado grandes cantidades 
de huesos de animales, algunos con marcas de 

cortes hechos con herramientas de piedra. Lo 
que siguió fue un encadenamiento de hechos: 
los cerebros más grandes requerían más calo-
rías, y también daban lugar a comportamientos 
cada vez más complejos (como la construcción 
de herramientas de piedra para cortar la carne 
y los huesos de sus presas, o la organización en 
grupos), los que, a su vez, dieron lugar a nuevas y 
mejores estrategias de alimentación, que fomen-
taron el desarrollo del cerebro. 

Al respecto, la complejización del trabajo que 
llevó a tareas colectivas2, el desarrollo del ce-
rebro, el caminar erguido, la liberación de las 
manos y la fabricación de herramientas, la con-
servación del fuego3 y el lenguaje articulado4, se 
conjugan e intersectan para dar lugar al pensa-
miento abstracto, ejemplificado en la construc-
ción de refugios artificiales que señalan la con-
ciencia de un “adentro” y un “afuera”5. 

Pero hay más. La comida también habría jugado 
un papel clave en otro hito de la gran historia huma-
na: el éxodo del Homo erectus fuera de África. Por 
regla general, los carnívoros necesitan espacios 
más grandes que los herbívoros de similar tamaño, 
porque disponen de menos calorías totales por uni-
dad de superficie. Quizás por eso, hace alrededor de 
1,8 millón de años, algunos grupos de Homo erectus 
comenzaron a salir de su tierra natal para buscar co-
mida en otras partes. Así, aquellos humanos primiti-
vos fueron los primeros pobladores de Asia. 

Con respecto a la fabricación de herramientas, 
“Una de las clásicas imágenes de ese tiempo es-
taría en jaque: al parecer, la fabricación de herra-
mientas de piedra no era solo cosa de hombres, al 
menos eso es lo que sugiere una reciente inves-
tigación en una antigua tribu africana. Se trata de 
los Konso, que viven al sur de Etiopía y son una de 
las pocas culturas que todavía fabrican y utilizan 
cuchillas de piedra. Los Konsos son agricultores 
y también trabajan el metal e incluso el plástico, 
pero por tradición y durabilidad siguen trabajando 
la piedra. Para muchos y muchas los Konsos son 
una imagen viva de nuestros ancestros de hace 
cientos de miles de años. Y por eso resulta llama-
tivo que de los 119 trabajadores de la piedra estu-
diados en esta tribu, el 75% fuesen mujeres. Las 
mujeres dominan a la perfección el proceso de fa-
bricación de herramientas. Los estudios muestran 
claramente que no hay ninguna razón para pensar 
que las mujeres estuviesen excluidas de este tipo 
de tareas en esos tiempos".6     



181

*					  
					     Genealogía de
los trabajos: una
a p r o x i m a c i ó n .

1 Abya Yala en la lengua del pueblo Cuna significa “tierra madura”, “tierra viva” o “tierra que florece” y es sinónimo de América. El pueblo Cuna es 
originario de la sierra Nevada, al norte de Colombia; habitaba la región del golfo de Urabá y de las montañas de Darién y actualmente vive en la costa 
caribeña de Panamá, en la comarca de Kuna Yala (San Blas). La expresión Abya Yala es empleada por los pueblos preexistentes a los estados-nación 
para autodesignarse en oposición a la expresión “América”. Aunque los diferentes pueblos que habitan el continente atribuyen nombres propios a 
las regiones que ocupan -Tawantinsuyu, Anauhuac, Pindorama- la expresión Abya Yala viene siendo cada vez más usada por ellos con el objetivo de 
construir un sentimiento de unidad y pertenencia político-territorial. La primera vez que se utilizó con esos fines políticos fue en la II Cumbre Continental 
de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala, realizada en Quito en el 2004 (en la I Cumbre, realizada en México en el 2000 la expresión 
Abya Yala todavía no aparecía, como puede apreciarse en la Declaración de Teotihuacan donde se presentan así: “los Pueblos Indígenas de América 
reafirmamos nuestros principios de espiritualidad comunitaria y el inalienable derecho a la Autodeterminación como Pueblos Originarios de este 
continente”. A partir de 2007, en la III Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala realizada en Guatemala, no sólo 
se autoconvocaron como Abya Yala sino que resolvieron constituir una Coordinación Continental de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas de Abya 
Yala. Esto implica no sólo un cambio de nombre sino también la presencia de otro sujeto enunciador del discurso hasta entonces callado y sometido en 
términos políticos: los pueblos preexistentes a la conquista. Abya Yala se configura, por lo tanto, como parte de un proceso de construcción político-
identitario en que las prácticas discursivas cumplen un papel relevante de descolonización del pensamiento.  (Resolución 1463/18, página 72). 

En el intento de genealogizar la categoría 
de  trabajo, se recuperan las concepciones de 
aquellos pueblos y/o comunidades no ligados 
a la razón eurocentrada que pasaron a tener la 
condición de “otredad” desde la conquista de los 
territorios americanos y africanos por parte del 
capital mercantil europeo.

A partir del proceso de conquista-coloniza-
ción de Abya Yala1 y África en el Siglo XV occi-
dental, en términos geopolíticos se conforma el 
sistema mundo patriarcal/capitalista moderno/
colonial y con ello, la concepción hegemónica de 
trabajo. Este sistema estuvo y está acompañado 
de representaciones dominantes a través de las 
cuales América fue inventada como tal: su pobla-
ción, bajo el signo de la ignorancia; su ambiente 
geofísico y sus territorios, como los contenedores 
de riquezas ilimitadas, inagotables. 

En el período de la conquista y colonia la 
forma en que América fue “ocupada” por los 
nuevos dueños se basó en dos falacias funda-
mentales: la primera, la creencia de que tanto 
la cultura como la tecnología de los pueblos 
sometidos eran inferiores y atrasadas con res-
pecto a la Europa y, la segunda, que los recur-
sos del nuevo continente eran prácticamente 
ilimitados. De esta forma, se justificó plena-
mente la destrucción y la eliminación de las 
formas y sistemas preexistentes. Además, al 
considerarse los recursos ilimitados, no hubo 
mayor preocupación por la tasa de extracción 
de estos. (Nicollo y Morello, 1980, p. 122)

En función de estas representaciones, el territo-
rio de Abya Ayala fue violentamente incorporado a 
las fuerzas “revolucionarias” del mercado mundial 
como ese espacio abismal periférico, el territorio2 
como paisaje colonial por excelencia. Y esto gene-
ró que, bajo esas representaciones dominantes, la 
humanidad que vivía y vive en territorios coloniza-
dos, sea considerada subhumana. En palabras de 
Machado Araoz:

Lo que encubre el descubrimiento son los 
principios generativos a través de los cuales las 
fuerzas dominantes de la modernidad se cons-
tituyeron como conquistadores del nuevo mun-
do creado a su imagen y semejanza. Quedan 
encubiertos los móviles y criterios por los que 
un determinado sector de la humanidad creó al 
hombre moderno considerándolo de manera 
exclusiva como lo propiamente humano. Aque-
llas fuerzas tomaron por asalto la naturaleza 
humana y se la apropiaron con carácter ex-
clusivo. Fue un acto de despojo originario, una 
expropiación genérica que niega la humanidad 
de lo humano en la historicidad constitutiva de 
su ser, consagrando al hombre moderno y oc-
cidental (es decir, al varón, blanco, propietario, 
heterosexual) como el único universal posible. 
Por ese mismo acto, se decretó la minusvalía 
ontológica de la alteridad; lo humano otro deja 
de ser y pertenecer plenamente al universo de 
lo humano pasando a integrar el mundo pro-
piamente colonial de la sección, en palabras de 
Fanon,  bestiario. (Machado Araoz, p.68)



182

orden, género y especie. La designación de 
cada especie se componía de dos nombres, 
el de género y el de especie, que habrían de 
guardar concordancia gramatical entre sí. A 
nuestra especie la clasificó a través de las 
siguientes categorías: reino: Animal; clase: 
Mamalia; orden: Primates; género: Homo; 
especie: sapiens. Nuestro nombre es enton-
ces Homo sapiens, “hombre que sabe”. Con 
ello, Linneo dio carta de naturaleza científi-
ca a la pretensión de que la razón es un atri-
buto de los hombres, y no de las mujeres. 
Reafirmaba así, a través de clasificaciones 
abstractas y por tanto científicas, la creen-
cia básica en la que se sostenía el mito: el 
creador, el que sabe y nombra, es hombre. 
La mujer es (y sólo debe ser) una madre sin 
deseos para sí. Obsérvese lo que hizo Von 
Linné: eligió un rasgo exclusivo de las muje-
res, las mamas, relacionadas con la mater-
nidad, para conectar a nuestra especie con 
los demás animales (Mammalia, mamíferos), 
escogiendo en cambio el nombre de varón, 
homo, hombre, para separarla de los demás 
animales, para dotarla de singularidad. Es 
decir que eligió un rasgo de las mujeres 
relacionado con su maternidad para seña-
lar lo que nuestra especie tiene en común 
con otras, como las ovejas, los perros o las 
vacas. Y eligió un rasgo que consideraba 
propio de los hombres –la razón- para seña-
lar la separación de nuestro grupo biológico 
respecto de todos los demás. Tal vez se en-
tenderá mejor la trampa que esto encierra si 
se sabe que de las cinco clases en las que 
Von Linné dividió a los animales (Mammalia, 
Amphibia, Pisces, Insecta y Vermes) sólo en 
la nuestra utilizó rasgos que diferenciaban 
a machos y hembras como criterios con 
los que agrupar a las especies con otros 
animales. Porque es cierto que las mujeres 
tienen mamas, la cuestión es que podría 
haber clasificado a nuestra especie utili-
zando otros criterios, como los de modo de 
respiración, modo de alimentación, etc., sin 
que ello hubiera enfatizado ninguna diferen-
cia entre los dos sexos, tal como hizo en las 
demás clasificaciones que no afectaban a 
los humanos. Cuanto más inconsciente es 
la fundamentación de una lógica, más capa-
cidad de penetración tiene, porque menos 

UN RECURSO DE LA CIENCIA PARA 
SOSTENER EL ORDEN PATRIARCAL

En 1758, Carl Von Linné publicó su Sys-
tema naturae. Von Linné era un creacionis-
ta que se proponía demostrar la suprema 
sabiduría y bondad de Dios poniendo en 
evidencia el esquema seguido en la Crea-
ción. Para ello, inventó un sistema de cla-
sificación completamente novedoso, que 
permitía ordenar a los seres vivos según sus 
mecanismos de reproducción y que resultó 
tan útil que luego fue tomado por Darwin 
como taxonomía a través de la cual pensar 
la teoría de la evolución. De esta manera, el 
mito creó uno de los principales recursos 
utilizados por la ciencia para sostener el 
orden patriarcal. Inventó la categoría de es-
pecie, clasificando a los seres vivos a través 
de cinco categorías que habrían de multipli-
carse con el curso de los años: reino, clase, 

7 El hombre prehistórico es también una mujer prehistórica. Una historia de la invisibilidad de las mujeres. 
Edición en formato digital septiembre 2021, Random House, pág. 383.

Y como reafirma Maryléne Paton-Mathis:
             

 ¡No! ¡Las mujeres prehistóricas no se 
pasaban el día barriendo la cueva! ¿Y si resulta 
que también pintaron Lascaux, cazaron bisontes, 
tallaron utensilios e idearon innovaciones 
y avances sociales? Las nuevas técnicas 
de análisis de los restos arqueológicos, los 
recientes descubrimientos de fósiles humanos 
y el desarrollo de la arqueología de género han 
cuestionado muchas de las ideas y clichés 
heredados. No, las mujeres prehistóricas no se 
pasaban el día barriendo la cueva y cuidando de 
los hijos mientras esperaban que los hombres 
regresaran de cazar. Ellas también perseguían 
a grandes mamíferos, fabricaban herramientas 
y joyas, construían viviendas y exploraban 
formas de expresión simbólica. Los vestigios 
arqueológicos demuestran que las mujeres 
neandertales usaban la lanza; gracias al análisis 
del ADN sabemos que algunos esqueletos 
enterrados con sus armas pertenecían a 
jóvenes robustas que cazaban, y también está 
atestiguada su intervención artística en las 
paredes de las cuevas. Tampoco hay indicios 
de que, en las sociedades del Paleolítico, un 
periodo que se extiende durante cientos de 
milenios, se considerara a las mujeres inferiores 
y subordinadas a los hombres.7



183

2 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales sobre el que se desarrollan los procesos económicos: 
el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino 
“los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. (Resolución. 1463/18 p.165)

3 La categoría de naturaleza es una creación social, distinta en cada momento socio histórico, cambiante de acuerdo a cómo los seres humanos 
se vinculan con su entorno. También se determina socialmente qué se considerará naturaleza, y qué deja de serlo cuando es artificializado (Cronon, 
1995). La naturaleza resulta ser una categoría propia de los seres humanos. La inversa no existe: el concepto de ser humano no es una subcategoría 
de la naturaleza. La Perspectiva Ambiental del presente Diseño Curricular contiene las miradas sobre la naturaleza que sostienen las concepciones 
indígenas, campesinas y de los pueblos orientales. En ellas se presta atención, tanto a los conceptos sobre el entorno que poseen esos grupos 
como a las formas de relacionarse con el ambiente. En estas aproximaciones, el ser humano vuelve a ser un elemento más dentro de la naturaleza, y 
en varias de ellas se pone en discusión el binarismo dicotómico que la separa del ser humano. Ejemplo de ello, es la cosmovisión mapuce, en la que 
la coexistencia no sólo es entre culturas, sino también entre los animales, las plantas, las piedras. 

4 El patriarcado constituye un sistema de dominación que subordina a las mujeres, a niños y niñas y a los grupos minorizados. Debe entenderse 
como un sistema y dispositivo intersectado por variables económicas, raciales, culturales y religiosas, entre otras. De la mano del contrato 
sexual, aparece la restricción a la libertad de elección de la sexualidad. Así, la heterosexualidad se constituye en palabras de Rich (1996) “como 
una institución política que disminuye el poder de las mujeres”. La clave para entender la obligatoriedad de la heterosexualidad es el castigo y el 
disciplinamiento sobre los cuerpos cuya sexualidad es disidente para el orden social imperante.   (Resolución 1463/18 p.81).

En el territorio europeo se desarrolla una concep-
ción de trabajo,que tiene lugar y tiempo en el mundo 
feudal donde se lo relega al ámbito privado-domés-
tico del señorío, diferenciando el trabajo de siervos 
y jornaleros que producen bienes y servicios pere-
cederos, del obrar de artesanos que fabrican obje-
tos perdurables y acumulables. Trabajo y Obra, no 
son, por lo tanto, sinónimos. Sin embargo, tanto los 
siervos como los artesanos son propietarios de sus 
herramientas de trabajo y, en el caso de los siervos, 
hay un acceso a las tierras comunales para ejercer 
sus actividades. A esta consideración se añade la 
concepción judeo-cristiana del trabajo productivo 
que se presenta como carga, como condena, como 
castigo por la desobediencia original, sintetizado en 
la sentencia bíblica del “Ganarás el pan con el sudor 
de tu frente”. Pero al expandirse e implantarse las 
relaciones sociales capitalistas, esas que despoja-
ron al individuo de su comunidad y sus medios de 
producción, obligando a vender su fuerza de trabajo 
(para ampliar, ver texto sobre Revolución Industrial 
Inglesa en este manual) se impuso una definición de 
trabajo ligada al sistema de intercambio -fuerza de 
trabajo por salario- basada en la libertad jurídica de 
las personas. El proceso de desposesión del campe-
sinado  y el nacimiento de la industria en occidente, 
implican el nacimiento del proletariado  e identifica 
al trabajo con lo que se hace en la esfera mercantil, 
que se considera pública e invisibiliza todas aquellas 
funciones que garantizan la reproducción y  cuida-
dos de los cuerpos humanos, aunque son impres-
cindibles hasta para “fabricar esa nueva mercancía 
que es la mano de obra” (Yayo Herrero, p.123 ).

Bajo estos supuestos, es trabajo aquello que 
deviene en producto para ser vendido en el mer-
cado, y son trabajadores/as quienes ofrecen su 
fuerza de trabajo, o su posibilidad de realizar 
tareas, también en el mercado. El proceso de 
apropiación y transformación de la naturaleza3 y 
el empleo real de fuerzas humanas para modificar 
objetos en función de la satisfacción de las nece-
sidades, es definido como trabajo, y la capacidad 
humana para realizar trabajos, es definida como 
fuerza de trabajo y se vende en el mercado.

En este sentido, dicho sistema, aún vigente, 
consolida y refuerza la relación necesaria entre ca-
pitalismo y heteropatriarcado,4 como fundamentos 
ontológicos que imbrican la cuestión de clase, color 
y género. El proceso de conquista-colonización de 
Abya Yala y África y el paralelo proceso de cons-
trucción geopolítica del capitalismo patriarcal como 
sistema hegemónico, requirió de una “acumulación 
primitiva'' que no fue, simplemente, una acumulación 
y concentración de trabajadores explotables y capi-
tal.5 Fue también una acumulación de diferencias y 
divisiones dentro de la clase trabajadora (Federici, 
2015), en la cual las jerarquías construidas a partir 
del género,6 así como de la “raza”, capacidades y 
edad, se hicieron constitutivas de la dominación de 
clase y de la formación del proletariado moderno. 
De modo que no se puede identificar acumulación 
capitalista con liberación de trabajador, hombre o 
mujer, ya que el capitalismo ha creado las formas de 
explotación más brutales e insidiosas que continúan 
hoy devastando la vida en cada rincón del planeta.

Siguiendo a Marx, el capitalismo nace del siste-
ma colonial: se desencadena con el ejercicio de las 
violencias y nunca más se desprendió de ellas. El 
capitalismo  y el colonialismo se constituyen mu-
tuamente. En este ejercicio genealógico, se siguen 
algunos planteos de Machado Araoz en su libro so-
bre Potosí, para discutir algunos puntos de origen 
de estos sistemas estructurantes.

A través de la genealogía de la historia hemos 
procurado mostrar que la modernidad se desen-
cadena con la revolución minera de Potosí mucho 
antes que en la Revolución Francesa o la Indus-
trial. Potosí fue el principio generativo de la moder-
nidad occidentalocéntrica. Allí se gestó la peculiar 
forma de minería estructurante distintivamente 
como la minería del oro y de la plata y el acero. Allí 
tuvo lugar el perfeccionamiento tecnológico de la 
amalgama que se venía gestando entre el arte de 
la guerra y la racionalidad de la acumulación; allí 
se terminó de fraguar la aleación que acabó cons-
tituyéndose las bases materiales y simbólicas del 
poder de Occidente. (Machado Araoz, p.238)



184

resistencia se le opone. Y así, la ciencia fue 
tomando el relevo del mito en este esfuerzo 
inacabable y omnipresente, construido capa 
sobre capa, sobre capa, sobre capa, de 
significados dirigidos siempre a lograr que 
las mujeres siguieran reproduciendo una 
subjetividad en la que no se sintieran legiti-
madas para (ni por tanto en general con de-
seos de) asumir un papel social relacionado 
con la razón, la individualidad o el poder.

Almudena Hernando (2018). La fantasía de 
la individualidad: sobre la construcción so-
ciohistórica del sujeto moderno. Traficantes 
de sueños, Madrid,, pág.140-1.

8 El Neanderthal que todo humano lleva dentro, en Diario Página 12 (23/03/2014).

“Sergio Avena –investigador del Conicet, 
docente en la UBA y en la Universidad 
Maimónides– comentó que “la manera de 
enseñar antropología biológica y evolución 
ha cambiado fuertemente desde que, en los 
últimos años, surgió la posibilidad de trabajar 
con ADN antiguo. Esta perspectiva, que hoy 
es la más ‘caliente’ en paleoantropología, 
tiene impacto en la reflexión sobre nuestra 
identidad: durante bastante tiempo nos 
pensamos como una especie única, pero 
hoy debemos admitir que tenemos algo 
de Neanderthal. Y también debe cambiar 
nuestra perspectiva cultural: se presentaba 
a los Neanderthal como muy simiescos, 
brutos, pero después se fue viendo que 
enterraban a sus muertos, incluso que los 
enterratorios incluían ofrendas. También 
se encontraron restos de Neanderthal con 
fracturas de huesos que imposibilitaban a 
ese individuo para valerse por sí mismo, pero 
las fracturas habían soldado: quiere decir 
que ese individuo había seguido vivo, lo cual 
implica que vivía en un grupo capaz de cuidar 
a sus integrantes. Estamos hablando de 
sentimientos humanos. Y, con estos nuevos 
descubrimientos genéticos, la forma de 
entender el tema cambia todavía más”.8

En ese sentido, como parte de sus prácticas 
socioculturales encontramos tumbas y ritos mor-
tuorios, cocción de la carne, organización en gru-
pos para la caza, construcción de herramientas 
y creación y utilización de un pegamento muy re-
sistente para adherir filosas cuchillas de piedras 
a los extremos de sus lanzas. Este pegamento de 
alrededor de 80 mil años encontrado en lo que 
hoy llamamos Alemania era una especie de brea 
obtenida a partir del calentamiento de la corteza 
de pinos y abedules. Esa resina se convierte en 
brea si se la expone a temperaturas de 300/400 
grados. Esto implica que los Neanderthal ob-
tuvieron esta brea no por casualidad, sino que 
deben haberla fabricado a propósito y sabiendo 
muy bien lo que hacían. Ya que, aún hoy en día, 
estas sustancias pueden fabricarse con dispositi-
vos especiales. Lo que revela que estamos frente 
a una acción consciente y bien estudiada, proba-
blemente fruto de la experiencia. La historia del 
“pegamento a la Neanderthal” parece fortalecer 
aún más una sospecha creciente e inquietante: 
la brecha intelectual entre ellos y nosotros no era 
tan grande. O quizás, como dice el epígrafe de 
este escrito y como sugieren algunos paleoantro-
pólogos, esa brecha nunca existió.

Paradoja evolutiva

Desde entonces, la relación entre la evolución 
humana y la comida siguió fortaleciéndose. Y eso 
incluye a las especies de homínidos más recientes. 
Los Neanderthal, vivieron en Europa y Medio Orien-
te durante más de 150 mil años, enfrentando mu-
chas veces climas extremadamente fríos. Teniendo 
en cuenta esta variable, su contextura física, mucho 
más robusta incluso que la nuestra, y sus grandes 
cerebros (de unos 1400 cm3), todo indica que de-
bían tener dietas hipercalóricas que pedían a gritos 
generosas porciones de alimento animal. De hecho, 
eran grandes cazadores de mamuts y otras delica-
dezas por el estilo. Algunos cálculos indican que los 
Neanderthal no bajarían de las 4000 kilocalorías 
por día (en comparación, un porteño de 70 kilos con 
una típica vida urbana necesita, en promedio, unas 
2600 a 2800 kilocalorías diarias).



185
5 Federici, S. (2015) El Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. Buenos Aires Argentina. Tinta Limón ediciones.
6 Se puede denominar tecnologías de género, atendiendo a que, el género, no es una propiedad de los cuerpos o algo originalmente existente 

en los seres humanos, sino el conjunto de efectos producidos en los cuerpos, los comportamientos y las relaciones sociales, por el despliegue de 
una tecnología política compleja. Entonces, la construcción de género prosigue hoy a través de varias tecnologías de género (por ejemplo, el cine, 
las publicidades, los discursos) y de discursos institucionales (por ejemplo, teorías) con poder para controlar el campo de significación social y 
entonces producir, promover e “implantar” representaciones de género.

Fue la conquista de África y Abya Yala por parte 
del capital mercantil europeo la que creó la categoría 
de raza para justificar la explotación y el genocidio 
de las poblaciones nativas. Raza, por tanto, es una 
emanación del proceso histórico de conquista y 
colonización del mundo, primero por las metrópolis 
y, a continuación, por parte de las clases propietarias 
que construyeron los Estados nacionales de Améri-
ca. La perspectiva decolonial reconceptualiza dicha 
categoría y la define como una huella corporal del 
transcurso de una historia otrificadora, que implica 
situar el conocimiento en relación a las formaciones 
nacionales de alteridad. En este sentido, la categoría 
de raza interseccionada con la categoría de sexua-
lidades y géneros determinan uno de los grandes 
binarismos fundantes de la modernidad occidental: 
humano/subhumano, concibiendo solo a los hombres 
blancos como lo humano y quedan, quienes no son 
hombres blancos, subsumidos de forma jerárquica 
como subhumanos.

Este proceso, durante los siglos XV y XVI por parte 
del capital mercantil europeo, trajo consigo el geno-
cidio de los pueblos originarios. Ello implicó, a su vez, 
que esa modernidad capitalista instaurara una con-
cepción de “naturaleza” consistente en la explotación 
de estos territorios concebidos como meros espacios 
geográficos y susceptibles de ser expoliados sus 
“recursos naturales”. Lo cual requirió la destrucción e 
invisibilización de la concepción de Bienes Comunes 
y de trabajos de los pueblos preexistentes. 

Entonces ¿hay otras concepciones de trabajos?

Los pueblos preexistentes al Estado-nación, 
dedicaban poco tiempo a lo que hegemónicamente 
se conoce como trabajo y no morían de hambre. Su 
economía de “subsistencia” que no implicaba estar 
al límite de la inanición ( como sugeriría la conceptua-
lización capitalista) no concebía estar todo el día en 
búsqueda de alimentos, y así lo demuestran las cróni-
cas de época. Dicha economía, proponía una reparti-
ción distinta del tiempo en términos productivos:

Es el caso de las tribus sudamericanas 
de agricultores, como los tupí-guaraníes, 
por ejemplo, cuya holgazanería irritaba 
tanto a los franceses como  a los portugue-
ses. La vida económica de estos indios se 
fundaba principalmente en la agricultura y, 
accesoriamente, en la caza, la pesca y la 
recolección. Un mismo huerto era utilizado 
de 4 a 6 años consecutivos. Después se lo 
abandonaba, a causa del agotamiento del 
suelo, más posiblemente de la invasión del 
espacio despejado por una vegetación pa-
rasitaria difícil de eliminar. El trabajo mayor 
efectuado por los hombres, consistía en 
desbrozar la superficie necesaria con hacha 
de piedra y fuego. Esa tarea, realizada al 
final de la estación de las lluvias, movilizaba 
a los hombres por uno o dos meses. Casi 
todo el resto del proceso agrícola -plantar, 
desyerbar, cosechar- estaba a cargo de las 
mujeres, de acuerdo con la división sexual 
del trabajo. El resultado es esta graciosa 
conclusión: los hombres, es decir, la mitad 
de la población, trabajaban alrededor de 
dos meses cada cuatro años. En cuanto al 
resto del tiempo, ellos lo dedicaban a ocu-
paciones que experimentaban no como 
esfuerzo sino como placer: caza, pesca, 
fiestas y bebida, en satisfacer, en fin, su 
apasionante gusto por la guerra. (Clastres, 
Pierre. 1978; p.169-170)

En este sentido, los pueblos pre-existentes 
permiten seguir repensando otras concepciones 
de trabajos o de labores, más ligadas a los ofi-
cios y a una cuestión colectiva, comunitaria del 
mismo. Carácter que no quita una división sexual 
y social de los trabajos, pero que sí complejiza, 
en términos contrahegemónicos, la concepción 
dominante impuesta por el capitalismo patriarcal, 
colonial/moderno y eurocentrado.



186

Ante esto, es necesario construir una mirada 
pluri-versal de la organización de los pueblos y las 
sociedades permitiendo que en el ámbito esco-
lar ocupen un tiempo y un espacio lo que ha sido 
negado, y se ponga en cuestión lo que se da como 
“natural” y nos hace actuar de forma “común”. 
Ponerse lentes multicolores posibilitará conocer el 
proceso de humanización -y no de hominización- 
construyendo narrativas pluriversales que den 
lugar a tiempos y espacios otros porque hay pue-
blos y sociedades que organizan sus formas de 
ser y estar en el mundo desde otras concepciones 
epistémicas. Epistemes que brindan la posibilidad 
de desarrollar una ecología de saberes. Entonces, 
retomar el proceso de humanización desde una 
ecología de saberes, permite observar que es po-
sible otra narrativa construida desde un lugar de 
enunciación dado por el color de piel, la condición 
social y el género que tiene cosas para decir: son 
posibles formas otras de organizar las relaciones 
sociales en y con la naturaleza, formas otras de 
ser y estar en el mundo.

Además, y desde la aparición de las prácticas 
socioculturales de la agricultura y la ganadería, la 
cocina, y actualmente con la manipulación gené-
tica de especies vegetales y animales, nuestra 
especie ha venido optimizando la alimentación, 
aumentando su contenido proteico, vitamínico y 
también calórico. Al mismo tiempo, esa optimi-
zación es a costa de la degradación y sacrificio 
de biodiversidades y territorios al privilegiar las 
prácticas de monoproducción en detrimento de 
los conocimientos y saberes comunales al respec-
to. Pero los sapiens de hace 20, 50 o 100 mil años 
llevaban una vida mucho más activa y “cara” ener-
géticamente: cazaban, pescaban, recolectaban, 
fabricaban cuchillas y hachas, y andaban de aquí 
para allá. Nosotros, con iguales cuerpos y cere-
bros, tenemos vidas mucho más sedentarias, y sin 
embargo, mantenemos una ingesta similar. Hemos 
heredado una dieta que no se corresponde con 
nuestro ritmo de vida: algunas cuestiones como el 
simple sobrepeso, la obesidad y otras enfermeda-
des modernas reflejan ese desajuste.

La comida sigue siendo una práctica sociocultu-
ral en el sentido de que nos alimentamos de nu-
trientes y de sentidos. En estos tiempos, la comida 
se ha vuelto un tema, una industria, un conflicto y 
un modo de vida. ¿Qué comemos? animales que 
viven en superficies minúsculas, medicados, estre-
sados, infectados de bacterias. Frutas y verduras 
llenas de químicos. Cereales creados en laborato-
rios que se ensayan directamente sobre los con-
sumidores. y un ambiente que ha sido rebasado en 
sus posibilidades biofísicas y que colapsará de un 
momento a otro. La explicación detrás del fenóme-
no es global: la lógica de mercado de este sistema 
patriarcal, capitalista y colonial ha delegado en la 
gran industria alimentaria la producción de lo que 
se lleva a la boca. Su lógica es una sola: ganar la 
mayor cantidad de dinero en el menor tiempo po-
sible. No nutrir, no cuidar, ni siquiera ser saludable: 
simplemente, maximizar las ganancias en la lógica 
de la acumulación capitalista.

C.S.PyE. 2022



187
8 Esta categoría surge en las comunidades mayas, donde las mujeres intentan conjugar las necesidades con los 

deseos. En ese sentido, es necesario recuperar la consideración de los deseos no como carencia sino como producción 
de lo que hay y puede llegar a ser; junto con las necesidades colectivas e individuales, permite entonces hablar de 
desesidades, inaugurando nuevos lenguajes en busca de otros mundos posibles. El análisis de las desesidades humanas 
será, entonces, el punto de partida para abordar las prácticas económicas o las relaciones sociales de sostenibilidad.

En términos contrahegemónicos, entonces, se 
considera trabajos a los múltiples haceres huma-
nos en pos del vivir bien, creadores y generado-
res de valores de uso en los procesos sociales de 
sostenibilidad de la vida. Plantea Max Neef que 
los satisfactores son modos de ser, de hacer, de 
estar y de tener que realizan desesidades8; es 
decir, los satisfactores son también desesidades 
existenciales ya que las personas necesitan ser, 
estar, hacer y tener. En el análisis de los trabajos, 
interesa recuperar los satisfactores como modos 
de hacer en pos de la realización de las desesi-
dades. Es así, que es posible establecer activida-
des, acciones y tareas que permiten realizar las 
desesidades fundamentales de: Subsistencia (ali-
mentar, procrear, criar, producir); Protección(pla-
nificar, cuidar, curar, prevenir); Afecto (compartir, 
cultivar, expresar, apreciar); Entendimiento ( In-
vestigar, educar, estudiar); Participación (coope-
rar, afiliarse, compartir, discrepar, debatir, acor-
dar); Ocio ( soñar, crear, jugar); Creación (inventar, 
construir, diseñar, componer); Identidad  (inte-
grarse, comprometerse, reconocerse, resistir, 
crecer); y Libertad (desobedecer, militar, optar).

Estos múltiples haceres se constituyen en ac-
tividades fundantes para la sostenibilidad de la 
vida desde la óptica de la vulnerabilidad humana 
y la interdependencia. Son acciones de cuidados 
generales de responsabilidad colectiva e indivi-
dual, y elementos centrales en las consideraciones 
integrales sobre los trabajos. Implica “un conjunto 
de actividades que contribuyen al bien-estar per-
sonal y colectivo … incluye en la base de las activi-
dades mercantiles, aquellas tareas básicas para la 
reproducción social que no pasan por el mercado 
y que han sido realizadas fundamentalmente en las 
esferas de las unidades familiares y comunitarias” 
(Larrañaga  p. 57).

Es así que, para los pueblos andinos, existían 
varias formas de trabajo y de relaciones de las fuer-
zas de trabajo; y más allá del trabajo personal, del 
familiar, existían otros trabajos que se implicaban 
con la vida comunitaria. Todas estas formas fueron 
apropiadas y sostenidas en el imperio incaico. 

El ayni, una de las formas más antiguas y 
comunes de trabajo en el planeta, operaba 
en el desarrollo del ciclo agrario y en toda 
actividad inmanente a ella (siembra, cose-
cha). Y por igual cuando se trataba de la edi-
ficación de una casa: hechos que no ocurrían 
todos los días. El ayni es un intercambio de 
trabajo entre los grupos domésticos (familias 
nucleares-simples y familias nucleares-com-
puestas) que conformaban un ayllu. En otros 
términos: el préstamo de trabajo que una 
persona o conjunto de individuos efectuaba, 
respectivamente, a condición de que se les 
devolviera en fecha oportuna y en iguales 
estipulaciones de tiempo y envergadura de 
tarea. (Soriano, 1997, p. 202)

A su vez, como parte activa de una comuni-
dad o ayllu, se debían llevar adelante trabajos 
colectivos en obras de buenos vivires para dicha 
comunidad que eran de carácter obligatorio, no 
así el ayni. 

Las mingas o trabajos colectivos engen-
draban y engendran vínculos de solidari-
dad. Era una ocupación que garantizaba el 
confort de cada ayllu mediante el ejercicio 
común o mancomunado, impulsado por la 
profunda necesidad de resolver problemas 
socioeconómicos: canales de riego; cons-
trucción y cuidado de andenes; edificación 
de puentes; apertura y vigilancia de sen-
deros; erección de templos y otras obras 
urgentes. Es lógico que, para resolver estas 
cuestiones que beneficiaban a todos, se 
hiciera perentorio el trabajo de la totalidad. 
Conformaba un ajetreo al cual concurrían 
las familias íntegras llevando sus propias 
herramientas y bebidas. En medio de una 
cohesión comunal, el ayni y la minga, que 
tenían un origen muy antiguo a nivel uni-
versal, eran llevados a cabo sin la inter-
vención, imposición ni control del Estado. 
(Soriano, 1997, p. 205)



188 C.S.PyE. 2022

LA 
REVOLUCIÓN 

N E O L Í T I C A :
LA REVOLUCIÓN 
QUE ESTÁ 
S I E N D O .



189

Partimos de la premisa que la domesticación de 
plantas y animales convirtió a la especie humana 
en productora de sus propios alimentos. Por ello, 
el hilo conductor de estos análisis es entender que 
la alimentación humana es la unión indisoluble de 
nutrientes y sentidos. 

La biología dice que fue la cocina la que creó 
las condiciones adecuadas para el surgimiento del 
pensamiento abstracto y el lenguaje articulado. 
Fue en torno al “fogón” cuando la actividad culi-
naria permitió el pasaje del lenguaje analógico al 
lenguaje simbólico propio de la humanidad. En una 
palabra: la actividad culinaria llevó a percibir y co-
municar no sólo acciones aisladas sino el proceso 
(las diversas etapas de la cocción), la relación entre 
productos (granos, carnes, tubérculos), acciones 
(el alimento en proceso de cambio) y seres (ini-
cialmente ellos mismos).  Y el manejo del fuego1, 
posibilitó la cocción de alimentos con lo cual se 
modifica el medio no solo por la extracción de leña, 
sino porque además, aumenta la presión predadora 
al ampliar el abanico de lo comestible. 

El lenguaje humano2 permitió combinar sistemas 
lingüísticos (“dale comida!”), numéricos (“mucha 
comida!”) y aplicarlos a problemas ético-filosóficos 
(“dale mucha comida a los más chicos!”); y además, 
como es flexible, creativo, puede comunicar lo que 
no está, comunicar sobre mundos imaginados, 
entre otros. Cuantos menos recursos recolectables 
brinda el territorio, cuanto más dependiente de la  
caza mayor (animales de gran porte) fuera una co-
munidad, se empieza a encontrar cierta diferencia-
ción en las tareas de varones y mujeres. Diferencia 
que todavía no es social ni de género sino tan sólo 
fisiológica y estacional ya que tiene que ver con el 
embarazo de la mujer y los contratiempos que esto 
puede acarrear al momento de salir de caza.

La forma que encontraron los cazadores- re-
colectores para bajar el riesgo de hambruna fue 
el reparto recíproco de alimentos. La carne se 
reparte entre todos siempre, aun entre los que 
no salieron a cazar, quienes mañana seguramen-
te traerán algo y lo repartirán a su vez. Como un 
cazador puede confiar en que los demás compar-
tirán sus presas en caso de que no tenga suerte, 
la estabilidad en la provisión que brinda esta re-

ciprocidad es más importante que mandarse un 
atracón el día que fue afortunado. La confianza 
en la reciprocidad generalizada no es genética ni 
automática sino una construcción social fruto de 
una sólida ética comunitaria3. 

La primera división en algunos grupos, es en re-
lación a la condición sexo-genérica y condicionada 
por el amamantamiento: hembras recolectoras de 
vegetales y pequeños animales, y machos cazado-
res dedicados a conseguir ese bien social en que 
se ha constituido la carne. 

En diferentes lugares de Eurasia y Abya Yala, 
cada una con rasgos distintivos y en tiempos di-
ferentes, surge un nuevo modo de aprovisionarse 
basado en la domesticación de plantas y anima-
les. En Eurasia, los cereales, las reses y las cabras 
formaron una combinación tal que, asentándose 
en aldeas, los pobladores podían incrementar su 
consumo de carne y vegetales al mismo tiempo. En 
cambio, en Mesoamérica la secuencia fue diferen-
te: el teosinte (la forma silvestre del maíz) se empie-
za a domesticar hace 9.000 años antes de ahora, 
las aldeas permanentes recién aparecen hace 
6.000 años. Es decir, los cazadores-recolectores 
mesoamericanos seguían un patrón estacional, se 
asentaban mientras crecía el maíz, lo cosechaban y 
seguían viaje a otros ambientes donde animales sil-
vestres como ciervos, conejos, tortugas y aves (no 
domesticables) complementaban su alimentación. 
Por ello, si se asentaban permanentemente cerca 
de sus semillas, perdían la posibilidad de explotar 
los animales de caza, de manera que no se asenta-
ron hasta que aquellos se agotaron. 

Con la finalización de la era glaciar hace 12.000 
años antes de ahora, se produjeron grandes trans-
formaciones en los territorios: subieron las tempe-
raturas, subieron los mares, las especies vegetales 
y animales se redistribuyeron al ritmo del intergla-
ciar; la población humana alcanzaba aproximada-
mente 5 millones de personas bien provistos de 
ropas de pieles y fibras vegetales, herramientas de 
maderas y piedras, organización social con ex-
plicaciones sobre su realidad y lo irreal también y 
justificaciones para el comportamiento propio y de 
su realidad. En estas condiciones, surge la domes-
ticación de plantas y animales. 

1 Más allá de su aparición fortuita (ya sea a través de un rayo, calentamiento solar, frotar de piedras, entre otras) 
hay evidencias paleoantropológicas que llevan a afirmar que hace un millón de años atrás ya se habían desarrollado 
conocimientos y saberes que permitían  conservar el fuego.

2 Las evidencias paleoantropológicas (restos de cuerpos con un hioides intacto, que es el hueso del que cuelga 
nuestra laringe) indican que hace alrededor de 400.000 años comenzamos a desarrollar el lenguaje articulado.

3 La ética es entendida como una relación social, no como un ejercicio de introspección personal. La ética, 
concebida como el ejercicio reflexivo de la libertad, permite elegir siempre, aún en las circunstancias más adversas.



190 4 Malen Aznarez. Diario Página 12, Suplemento turismo, 9/12/2007.

¿Por qué domesticar? 

El cambio climático nunca es neutral para las 
especies que viven en un ecosistema. En relación 
a la última glaciación, los grupos humanos según 
los territorios que habitaban, se adaptaron a los 
mismos a través de sus creaciones, evaluando, 
descartando y construyendo viejos y nuevos 
conocimientos y prácticas existentes, formas 
de organizarse y de gestionar los bienes comu-
nes basados en valores compartidos para poder 
comprender, actuar e, incluso, sacar provecho de 
la nueva situación. 

La domesticación puede haber surgido por cau-
sas diferentes en territorios y tiempos diferentes.

El camino de la domesticación no fue fácil (sobre 
todo los primeros milenios, cuando hubo varias es-
trategias alimentarias alternativas compitiendo), no 
fue rápido en términos humanos (pero 5.000 años 
en términos evolutivos es rapidísimo), no fue una 
elección consciente de fines y metas (sobre todo en 
los primeros lugares, donde no había experiencias 
ni a quién imitar), no fue única (se realizó lo mismo 
y al mismo tiempo en varios lugares a la vez, y en 
otros lugares con milenios de diferencias), ni lineal 
(se realizó sobre diferentes especies y a veces 
sobre la misma especie pero en diferentes varie-
dades locales), ni asegurada (en algunos casos se 
domesticó una especie y luego se perdió y recupe-
ró varias veces), dependió de las características de 
la especie vegetal y/o animal a domesticar y de su 
dinámica con la población, la cosmovisión de ésta y 
su territorio. 

La domesticación de animales y la comida de 
los pastores

“Toc, toc, toc: el golpear del palo sobre el mor-
tero de mijo resuena sin cesar en el atardecer del 
Sahel, entre las dunas y el matorral bajo.
 Toc, toc, toc. Es el sonido de fondo de una buena 
parte de África desde el amanecer hasta la puesta 
de sol.
Una especie de tan-tan originado por el woyru 
(palo) al chocar contra el unndugal (mortero de ma-
dera) movido por las mujeres Peul”.4 

Esto ocurre, hoy, en el sur de Níger, en un cam-
pamento nómada del pueblo Peul, con cabañas cir-
culares de adobe y techo de paja y camellos, vacas, 

ovejas y cabras volviendo de los pastos. La imagen 
es la misma de hace 2.000 años. El campamento 
de los Peul se levanta en ese lugar durante seis me-
ses al año para luego proseguir viaje. Los Peul son 
negros y practican el islamismo, y es tan sólo uno 
de los más de sesenta pueblos del África nómadas 
desde hace 2.000 años hasta ahora, reuniendo 
más de cuatro millones de personas. Como otro 
pueblo nómada, los Afar, que enfrían el vapor que 
emana de las grietas volcánicas para obtener agua 
potable. Y en todos los casos, manteniendo aque-
llos sentidos culturales que les permitieron llegar 
hasta acá: la relación armónica con la naturaleza, la 
hospitalidad y la amistad.

Entonces, ¿no toda la humanidad siguió una 
misma línea evolutiva?

Recolectar, cazar y pastorear, que el sentido co-
mún ordena sucesivamente, pudieron ser técnicas 
complementarias de obtener alimentos que evolucio-
naron juntas. Muchos cazadores son al mismo tiempo 
cuidadores de los rebaños que cazan, o al menos, 
de la biodiversidad que garantiza la reproducción de 
los mismos. De manejar la alimentación de la presa a 
convertirse en pastores hay poca distancia, solo que 
este salto cualitativo no se dará nunca mientras la 
caza sea suficiente porque no vale la pena dedicarse 
al pastoreo que es una actividad de tiempo completo 
mientras  se puede seguir extrayendo carne, hue-
so, cuero, fibras sin más esfuerzo.  Los bisontes en 
Norteamérica, hasta la llegada de los conquistadores 
blancos, nunca se domesticaron, pero sí se “cuida-
ron” respetando su distancia de huida y conduciendo 
su migración anual por la pradera acorde a la cosmo-
visión de los pueblos preexistentes a la conquista. En 
estos tiempos, tenemos el caso de los pastores de 
renos de Europa septentrional que, en la tundra, en la 
planicie, guían grandes manadas en migraciones de 
350 km promedio seleccionando algunos para co-
mer, otros para castrar, otros como líderes del futuro 
rebaño y modifican sus relaciones sociales, ceremo-
nias y casamientos en función del ciclo de vida del 
reno. La escasez de otros animales llevó a que renos 
y humanos adquieran una dependencia mutua en ese 
clima extremo. Los humanos guían las manadas a los 
mejores pastos y los protegen de los lobos, mientras 
que los renos proveen tiro y alimento, construyendo 
una cosmovisión similar a la de los pueblos preexis-
tentes de Norteamérica. 



191

En cambio, la mita era un trabajo que estaba 
organizado, planificado y supervisado por el Estado 
por mediación de muchos administradores. La mis-
ma generaba rentas y no extinguía la competencia, 
ya que ésta, quedaba asegurada e incentivada  por 
las compensaciones a través de redistribuciones 
ordenadas por los funcionarios estatales. Esta ló-
gica permitía que el Estado acumulara excedentes 
cuantiosos. 

La mita generaba rentas cultivando sus 
tierras, cuidando su ganado, explotando sus 
minas y lavaderos, confeccionando armas, 
piezas y objetos artesanales, prestando 
diferentes servicios personales (...) Consistía 
en una labor por turno, pero turnos llevados 
a efecto por millares de trabajadores, por 
enjambres de mitayos hábiles (18-50 años de 
edad) extraídos exclusivamente de los ayllus 
para la construcción y trabajo en obras del 
Estado (...) Los millones de brazos que repre-
sentaban los mitayos garantizaban el funcio-
namiento del Estado panandino.En otra forma 
no lo hubieran podido lograr por carecer de 
dinero para pagar servicios y herramien-
tas para reemplazar a los trabajadores. Los 
mitayos configuraban, pues, los productores 
directos. (Soriano, 1997, p. 206)

En aquellos tiempos, existía la división del traba-
jo por sexo y edad y según la capacidad vocacional 
de la gente. El Estado tenía un aceitado control 
administrativo y burocrático de las personas y los 
flujos de las mismas, cuyo fin incontrovertible era 
extraerles el plus-trabajo y un plus-producto desde 
los cinco años. La división por edades difería según 
las comunidades andinas (el imperio incaico anexa-
ba pueblos invadiéndolos, y al hacerlo, consideraba 
teóricamente a su civilización como superior a la 
derrotada, a la que trataba de conservar y reservar-
la en su beneficio), pero el ideal cusqueño, que por 
entonces ejercía el dominio, se esforzó en uniformi-
zarlo mediante las siguientes categorías:

Las relaciones de trabajo revestían múltiples 
modalidades y desempeñaban muy diversas fun-
ciones. En las mingas, la beneficiaria era la colec-
tividad; en la reciprocidad, las personas o familias; 

en la mita, el Estado. Como toda sociedad dividida 
en clases sociales, había personas liberadas de las 
mitas, o mejor dicho, exoneradas de los sacrificios 
y fatigas físicas que generaban los trabajos.

Luego, estaban las acllas, que eran mujeres, 
muchachas escogidas por su vocación artesanal 
en el tejido, que las concentraban en edificios para 
entrenarlas y tecnificarlas en manufacturas (aclla-
cuna) que beneficiarán al Estado. Se las reclutaba 
mediante dos procedimientos : como tributo de las 
comunidades pertenecientes en favor del tahuanti-
suyo; y por otro lado, como entrega o donación que 
hacían al Estado sus propios padres, que general-
mente eran grandes jefes comunales.Todas eran 
llevadas y encerradas hasta la mayoría de edad en 
el acllahuasi (casa de las escogidas), institución 
dedicada al confinamiento en pos del aprendizaje 
de refinados conocimientos textiles y culinarios. Es 
decir, que eran talleres textiles a cargo de mujeres 
jóvenes, de cuyo trabajo se aprovechaba el Estado, 
el cual las compensaba facilitándoles alimentos, 
bebidas, vestidos, joyas y aposentos con habita-
ciones muy confortables. Estaban sometidas a un 
régimen de alta producción textil que sustentaba el 
sistema incaico y requería de castidad mientras el 
Estado no dictaminara otra cosa.

En la producción, las acllas empleaban la 
técnica de la cooperación en su forma más 
desarrollada y eficaz, bregando en conjunto con 
la mente puesta en un objetivo común. De modo 
que había concurrencia con las lavanderas de 
pelambre que paraban en los espacios cerca-
nos a las fuentes y/o corrientes de agua; entre 
las tintoreras, cuyas habitaciones poseían mor-
teros; entre las hilanderas y las elaboradoras de 
tapices. Un trabajo cooperativo interno, propor-
cional a cada especialidad y siempre con miras 
a la producción estatal, realizándose en cada 
sector que reunía características arquitectóni-
cas ad hoc. La cooperación sincronizada de las 
acllas, con el tiempo no solo generó el aumen-
to de las fuerzas productivas, sino que acabó 
superespecializándolas en sus técnicas ocu-
pacionales: lavanderas, tintoreras, hilanderas, 
tejedoras, confeccionadoras de trajes, mantos, 
etc. que las efectuaban de manera artesanal y 
manual.  (Soriano, 1997, p. 218)

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



192

Aún hoy, en el territorio del Neuwken (si, ese en el 
que vivís) tiene lugar la actividad económica-cultu-
ral-social de la trashumancia en relación al ganado 
ovino-caprino. Esta cuestión hace siglos constituye 
un modo de ser y estar que se vincula con relaciones 
sociales de características específicas, ceremonias, 
pariciones, cuestiones demográficas vinculadas a la 
natalidad y mortalidad, tiempos, vidas escolares en 
función del ciclo vital de estos animales.

El sistema trashumante relacionado con la ac-
tividad ganadera constituye una forma productiva 
particular de clima mediterráneo frío que se presen-
ta en diversas zonas cordilleranas del país, obser-
vándose el fenómeno de la trashumancia, en su 
máxima expresión, en la provincia del Neuquén, en 
el noroeste de la Patagonia. La trashumancia es un 
movimiento recurrente, pendular y funcional. La pe-
riodicidad del movimiento está regulada por el ritmo 
cíclico de las estaciones y las actividades desarro-
lladas en las unidades domésticas de producción se 
ajustan a ellas. Esto origina un cambio temporal de 
asentamiento seguido por una situación de retorno 
que da comienzo a un nuevo ciclo. El sistema trashu-
mante queda eslabonado con el relieve, con el clima 
y con la receptividad de los campos, destacándose 
otrora tres o cuatro momentos, hoy dos: veranada e 
invernada con el objeto de complementar diferentes 
pisos ecológicos; de ahí también se puede clasifi-
car el movimiento como una trashumancia vertical 
(movilidad de arreos, de ascenso y de descenso). 
La veranada, la invernada y la ruta pecuaria, confor-
man el circuito de este sistema productivo y señalan 
ámbitos territoriales con situaciones diferenciales de 
aptitud natural y de tenencia de la tierra. La veranada 
se realiza en los valles de altura, excediendo en mu-
chos casos la cota de 1.200 metros. Este ambiente 
brinda pastos y aguadas al rodeo durante el estío. Su 
estadía varía en función de la distancia a los campos 
de invernada y la altitud de los campos de veranada, 
pudiendo variar entre tres y cinco meses. La inver-
nada se desarrolla en la meseta y valles inferiores 
en donde la escasez de agua y de pasturas se hace 
crítica a fines de la primavera. El circuito no tiene una 
longitud regular; las distancias varían considerable-
mente según la zona, desde unos pocos kilómetros 
hasta más de 300. La velocidad de circulación está 
condicionada a la alimentación del ganado, a la 
composición del rodeo, a la cantidad de cabezas, 
a las características del relieve. Los crianceros y 
crianceras acompañan el traslado a caballo con 

"cargueros" (mulas con chihuas) o con camionetas 
o camiones de modelos viejos. Esta práctica gana-
dera, entre la meseta árida y semiárida y la cordillera 
de los Andes abarca aproximadamente 2.500 pro-
ductores, en su gran mayoría "fiscaleros" (ocupantes 
de tierras fiscales) que con sus familias constituyen 
más del noventa por ciento de la población rural del 
área (departamentos cordilleranos limítrofes con 
Chile de Minas, Ñorquín, Chos Malal, Loncopué, Pi-
cunches y Aluminé, y los departamentos de meseta 
de Pehuenches, Añelo y Zapala). Estos campesinos y 
campesinas conocidos como crianceros/as y pues-
teros/as (aparceros en ganadería) no representan al 
productor agropecuario tipo argentino, sin embargo, 
estos productores patagónicos son predominan-
tes en el noroeste de la Patagonia y constituyen un 
ejemplo de voluntad de reproducción campesina en 
condiciones territoriales de aridez. El circuito que 
realizan, es la respuesta social a obstáculos físicos 
e históricos, es la adaptación obligada a los condi-
cionantes agroecológicos y socio-institucionales. El 
territorio es un espacio percibido y sentido por los 
trashumantes, en su mayoría crianceros y puesteros, 
tanto en función de sus sistemas de pensamiento, 
como de sus necesidades; por lo tanto, el ámbito 
de trashumancia es un espacio histórico social. La 
construcción social del territorio, en función de la 
apropiación inicial selectiva, se fue desarrollando en 
un espacio discontinuo y diferenciado, en términos 
de receptividad ganadera: hacia el oeste se encuen-
tran las tierras mejor dotadas (cordillera y precordi-
llera), y hacia el este, las tierras con mayor degrada-
ción natural (estepa y monte).

La cultura hecha “naturaleza”

Si las sociedades no persiguen ninguna acumu-
lación, las tareas pastoriles permiten acumular en 
forma de animales que son la reserva de carne que 
les permite superar la alternancia abundancia/es-
casez e intensificar la explotación del territorio sin 
deteriorarlo (por eso cambian permanentemente de 
lugar en busca de nuevos pastos). Especies do-
mesticadas como camellos, burros, cabras y vacas 
iniciaron una revolución alimentaria cuando em-
pezaron a ordeñarse, incorporando una variedad 
de alimentos –los lácteos- que afectó a la especie 
humana transformando un evento cultural, como es 
la domesticación de ganado de ordeñe, en “natura-
leza” humana al cambiar nuestra biología. 

C.S.PyE. 2022



193

Mientras tanto, en el territorio del mediterraneo 
europeo, la nobleza griega asignaba el trabajo al 
reino de la necesidad. Es así que, quienes lo reali-
zaban en la esfera privada, no pertenecían al reino 
de la libertad que estaba reservado para los hom-
bres-ciudadanos que, en la esfera pública, deba-
tían los asuntos del bien común. 

El trabajo para la satisfacción de las nece-
sidades era, en la antigüedad, una ocupación 
servil que excluía de la ciudadanía, es decir, 
de la participación política en los asuntos pú-
blicos, a quienes lo realizaban. El trabajo era 
indigno de los ciudadanos, no porque estuvie-
ra reservado a las mujeres y los esclavos; muy 
al contrario, estaba reservado a las mujeres y 
los esclavos porque trabajar era someterse a 
la necesidad y sólo podía aceptar este some-
timiento aquél que había preferido la vida a la 
libertad. (Gorz, André, pp. 26-27) 

En el mundo griego existen tres sustantivos que 
definen las actividades que hoy se asignan a la 
categoría trabajo. Labor, que se refiere a la dispo-
sición de los cuerpos a las tareas que les permiten 
sostener su ciclo vital y la perpetuación de la espe-
cie bajo los ritmos de los ciclos naturales y del me-
tabolismo, por ejemplo, el trabajo campesino y la 
actividad femenina de parir. Poiesis, que se refiere 
a las actividades creativas, trascendentes del ser, 
que se manifiesta en una obra perdurable como 
una escultura, por ejemplo. Y praxis, que es la más 
humana de las actividades, basada en el lenguaje 
y la palabra, desarrollada en la vida social y política 
de la comunidad.

Siempre en Occidente, pero ya en el imperio 
romano, y con el desarrollo del latín como lengua 
imperial, el trabajo era designado como tripalium, 
que era un instrumento de tortura de siete puntas 
aplicado a los esclavos. En el pasaje al feudalis-
mo europeo, ese “tripalium” esclavizante muta 
de forma y nombre (ahora se denomina “lavoro”) 
pero manteniendo la carga de sacrificio, esfuerzo 
y pesar que la  religión institucionalizada impone 
como ideología dominante: “Ganarás el pan con 
el sudor de tu frente”.

 El posterior desarrollo del capitalismo como 
sistema social habrá de generalizar el trabajo 
alienado. La separación del productor directo (los 
trabajadores) de los medios de producción (tierra, 
maquinaria, etc.) que violentamente produce el 
capitalismo, origina que los trabajadores y traba-
jadoras se vean obligados y obligadas a  vender su 
fuerza trabajo para poder sobrevivir. En esa relación 
de venta de fuerza de trabajo (trabajador/a) por un 
salario (capitalista), aquellos viven las condiciones 
de su trabajo (horarios, disciplinas, etc.) y de lo pro-
ducido en él (el producto final) como una relación 
extraña y ajena a su voluntad. Así, el trabajo se con-
vierte para la mayoría de la humanidad, no en un 
medio de realización personal, sino tan sólo en un 
medio de vida que degrada la condición humana. 

La genealogía acá propuesta, es una apuesta a 
repensar los trabajos como actos creativos de la 
humanidad, que están relacionados con las dese-
sidades y, por ende, con la sostenibilidad de la vida, 
cuestión no menor en la reconstrucción episte-
mológica, política y pedagógica de las Ciencias 
Sociales, Políticas y Económicas en pos de recrear 
narrativas y praxis sociocomunitarias que rompan 
el canon hegemónico impuesto por el trípode exis-
tencial del Capitalismo, el patriarcado y la colonia-
lidad/modernidad. Pensar-nos desde territorios y 
temporalidades otros en función de la categoría de 
trabajos es necesario para recrear narrativas, len-
guajes, memorias y buscar puntos de fuga que nos 
permitan seguir soñando. 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



194

Un rasgo cultural, la alimentación láctea de los 
pastores terminó convirtiéndose en un rasgo biológi-
co: población tolerante a la lactosa con mayor fre-
cuencia de aparición de los genes que codifican para 
la síntesis de la enzima lactasa que permite digerir el 
azúcar lactosa. La práctica social de la domesticación 
y ordeñe modificó la forma  de estar siendo de una 
parte de la humanidad. Es cultura hecha naturaleza.5 

Por ello, sin negar la existencia de una realidad 
biofísica, pre-discursiva y pre-social con estructu-
ras y procesos propios, se afirma el carácter cons-
titutivamente histórico-político de la naturaleza. 
(Diseño Curricular, p. 163) 

La comida de los domesticadores de tubérculos. 

No hay mejor ejemplo de la alimentación como 
producto y productora de relaciones sociales que 
los diferentes derroteros que tomaron las socieda-
des que domesticaron tubérculos diferenciándose 
de aquellas que domesticaron cereales.

Los tubérculos, antes que las gramíneas, fueron 
los primeros en domesticarse. Los mismos producen 
un rendimiento enorme a costa de muy poco esfuer-
zo; la mayoría de las plagas no afectan estas raíces; 
dado que se desarrollan dentro de la tierra, el clima 
no influye directamente sobre los mismos; aportan 
energía en forma de almidones digeribles desde la 
niñez a la vejez y, para cocinarse, no requieren gran 
pericia. Con respecto a los cereales, hay registros 
de hace diez mil años antes de ahora de cultivos de 
la papa y la mandioca en América y el Caribe, sien-
do esta última el tubérculo favorito en las regiones 
tropicales de estos territorios. La facilidad del cultivo 
y el alto rendimiento compensa sus carencias nutri-
cionales. La papa empieza a ser domesticada en las 
costas andinas pacíficas con registros de más de 150 
variedades de papas domesticadas. Su amplitud de 
cultivo, resistencia y cualidades nutricionales, ayuda-
ron a su dispersión por el mundo andino y, luego de la 
conquista, por todo el planeta. 

La liofilización que hoy se considera una práctica 
moderna de conservación de alimentos, fue inven-
tada en los Andes centrales, justamente, para con-
servar y transportar papas (esta técnica implicaba 
repetir varias veces el siguiente procedimiento: 
primero, congelar las papas durante la noche, luego 
extraerles el agua residual y, finalmente, secarlas al 
sol; el producto obtenido es una papa deshidratada 
que conocemos como chuño, se puede guardar 
años, es liviana para transportar y se puede cocinar 
con solo rehidratar- al igual que el maíz-). 

La comida de los domesticadores de granos

Desde hace 5 mil años antes de ahora, tres granos: 
arroz, maíz y trigo siguen siendo  la base de la alimen-
tación mundial. Los tres son granos muy antiguos: el 
trigo nos acompaña hace diez mil años, el maíz hace 
nueve mil y el arroz hace ocho mil. En la actualidad, 
la alimentación de la mayor parte de los humanos en 
todos los continentes dependen de granos que fueron 
domesticados hace entre diez y cinco mil años. Con 
posterioridad a esa fecha y a pesar del conocimiento 
adquirido, muy pocos vegetales o animales se suma-
ron a la lista (pese a los esfuerzos de los colonialistas 
europeos a medida que invadían el resto del mundo). 

El trigo que hoy representa el 31% del consumo 
mundial de cereales, comenzó su domesticación 
hace diez mil años. Por paradójico que parezca (si 
se piensa que uno de los motores de la domestica-
ción fue la escasez de recursos), los registros más 
antiguos para el trigo lo muestran en ambientes de 
abundancia. Además, su adaptabilidad y elevado 
rendimiento, ofrecía semillas posibles de almace-
nar mucho tiempo y capaces de consumirse con 
escasa preparación: el pan preparado con el grano 
entero sumó ventajas nutritivas, metabólicas, de 
transporte y almacenamiento. 

El maíz, desde México, se difundió hacía toda 
América desarrollando variedades resistentes a la al-
tura (se cultiva hasta los 2500 metros). Producto de la 
sabiduría intergeneracional de  quienes cocinaban –
acordes a la división sexogenérica de los trabajos- se 
pudo y puede potenciar las proteínas de este alimento 
(sobre todo hirviéndolo –sancochándolo- previamen-
te) y la producción de derivados. 

5 La categoría de naturaleza es una creación social, distinta en cada momento socio histórico, cambiante de acuerdo 
a cómo los seres humanos se vinculan con su entorno. También se determina socialmente qué se considerará naturaleza, 
y qué deja de serlo cuando es artificializado (Cronon, 1995). La naturaleza resulta ser una categoría propia de los seres 
humanos. La inversa no existe: el concepto de ser humano no es una subcategoría de la naturaleza. La Perspectiva 
Ambiental del Diseño Curricular contiene las miradas sobre la naturaleza que sostienen las concepciones indígenas,  
campesinas y de los pueblos orientales. En ellas se presta atención, tanto a los conceptos sobre el entorno que poseen 
esos grupos como a las formas de relacionarse con el ambiente. En estas aproximaciones, el ser humano vuelve a ser un 
elemento más dentro de la naturaleza, y en varias de ellas se pone en discusión el binarismo dicotómico que la separa del 
ser humano. Ejemplo de ello, es la cosmovisión mapuce, en la que la coexistencia no sólo es entre culturas, sino también 
entre los animales, las plantas, las piedras.

6  La expresión “Medio Oriente” es una manifestación de la imposición epistémica eurocéntrica en desmedro de los pueblos 
no occidentales. Es Medio Oriente para los europeos en su camino al Oriente, no así para los que viven en la zona desde antaño 
que la denominan como Al Magreb, porque geográficamente es el Occidente, donde ellos ven que se pone el sol. 



195

El arroz, en el mundo actual, constituye el alimento 
básico de más de 3 mil millones de personas y el 21% 
del consumo mundial de cereales. No es un alimento 
particularmente nutritivo pero, en cambio, es extraordi-
nariamente rendidor: con la tecnología de hace seis mil 
años, media hectárea podía alimentar 2.28 personas, 
mientras que el mismo espacio sembrado de trigo sólo 
a 1.50 personas; tal vez por eso, las poblaciones basa-
das en el arroz fueron las más numerosas, productivas 
y avanzadas tecnológicamente. El arroz ya se cultivaba 
hace diez mil años en campos inundados por los ríos y 
hace siete mil años en campos regados por las lluvias. 

Otros cereales como el centeno, que es una gramí-
nea cuyos ancestros fueron nativos de Medio Orien-
te,6 su rusticidad, la capacidad de adaptarse a tierras 
poco aptas y a climas fríos, hizo que se extendiera por 
Europa constituyéndose en alternativa alimentaria. 
La cebada, por su parte, es más adaptable y tolera 
mayor amplitud térmica que el centeno, se domesticó 
hace ocho mil años y llegó a ser más importante que 
el trigo en la Mesopotamia antigua. Tanto así, que 
modificó sustancialmente el territorio del Tíbet desde 
su cultivo. Ambos cereales, compañeros rústicos del 
trigo, fueron los granos destinados a la fermentación 
alcohólica para obtener cerveza que en muchos 
casos, ante la contaminación del agua, ofrecía mayor 
seguridad. El mijo también es un cereal resistente 
que crece en climas cálidos y secos, se domesticó 
hace ocho mil años en Etiopía y Sahel en África y en 
China. Es un alimento muy nutritivo con más proteínas 
y aceites que el trigo, que aunque se conocía, nunca 
fue aceptado hegemónicamente por las sociedades 
europeas, tal vez porque no se puede panificar. 

La vida y la comida en las aldeas 
y pequeños pueblos

Las innovaciones tecnológicas en la produc-
ción mixta –agricultura y ganadería-de alimentos 
permitió la eficiencia alimentaria en el sosteni-
miento de una buena calidad de vida de la pobla-
ción en este período. 

Entre las preparaciones que expresan esta mixtura 
y desarrollo tecnológico, el guiso –potaje- fue la estre-
lla de la cocina aldeana desde hace al menos 7.000 
años con la creación de la cerámica. Ésta generó la olla 
que permitió cocer guisos: en un solo recipiente, con 
un solo fuego, con poco trabajo de quien cocina. 

En algunas sociedades, la división natural del traba-
jo (edad, fortaleza física, salud) dio paso a una división 
entre trabajo manual y trabajo intelectual. El primero, 
realizado por la mayoría y el segundo, por una mino-
ría que producía un saber sobre la biodiversidad (qué 
tierras más aptas para cultivar, los períodos de crecida 
de los ríos, las costumbres y períodos de celo de los 
animales, épocas de lluvias, etc.) que les otorgó cierta 
situación de preeminencia comunitaria. De este modo, 
se desarrolla un saber-poder que inicialmente perma-
neció atado a la función, pero que, a medida que dicha 
función (el trabajo intelectual) se hiciera hereditaria y/o 
socia del poder de los guerreros de algún grupo nóma-
de (que previamente, a su vez, ha subordinado social-
mente a la mujer) se convertirá en poder de subordina-
ción. Como consecuencia de la división social y sexual 
de los trabajos, como también de la acumulación de 
poder-saber sólo en algunos integrantes de la comu-
nidad, gradualmente se institucionalizó la desigual-
dad, que se va a manifestar en la organización social y 
política por jefaturas. Esa desigualdad social se expre-
saba en la redistribución de la comida en unos pocos ( 
sacerdotes, guerreros) a expensas de las mayorías que 
quedaron libradas a la mera supervivencia: “empezó el 
tiempo de los pobres-flacos-pobres”. 

Para que esa nueva realidad social, la subordinación 
de unos seres humanos por otros, se afiance y profun-
dice en el tiempo, se acudirá a desarrollar el consenso 
mediante la religión organizada y la coerción mediante 
el monopolio de la fuerza. Ambas funciones, en manos 
de sacerdotes y guerreros que ahora manejan esa 
naciente estructura política: el Estado. Así y todo, cabe 
señalar que solamente en cuatro o cinco lugares del 
planeta se desarrollaron estructuras estatales hace 
5.000 años (en la Mesopotamia asiática, Egipto, China 
y el noroeste de la India). El resto de la humanidad 
siguió viviendo sin división social del trabajo y con una 
concepción del mundo y la sociedad colectiva e igua-
litaria. Incluso hay estudios antropológicos que revelan 
la existencia de pueblos que se asomaron a la expe-
riencia de vivir con Estado y decidieron retrotraerse a 
la situación anterior.7 De hecho, muchos grupos que 
siguieron siendo cazadores-recolectores en territorios 
biodiversos, se alimentaban muy bien  trabajando poco 
tiempo, por lo que se comprende que Sahlins los haya 
denominado “la sociedad opulenta primitiva”8. En la 
mayor parte de la humanidad, parece ser que siguió 
funcionando el principio de “derrochar para no acu-
mular, no acumular para no crear una clase ociosa, no 
crear una clase ociosa para no crear un Estado”.9

7 Así parecen demostrarlo una serie de estudios sobre la construcción de gigantescos monumentos que abarca 
gran parte de las islas británicas, la costa atlántica de Europa y el Mediterráneo occidental entre los seis mil y los 
tres mil años antes de ahora. Dichas construcciones que requirieron de la coordinación de cientos de trabajadores 
y la distribución de excedentes para alimentar a esa fuerza de trabajo, tiene que haber entrañado una autoridad 
centralizada, un “cuasi Estado”. Sin embargo, y a posteriori, esos mismos estudios prueban la existencia de 
estructuras sociales significativamente menos centralizadas y estratificadas. Es decir, los mismos pueblos con dos 
principios de organización social diferentes probando que “los seres humanos consagraron una parte considerable 
de sus capacidades culturales y de organización a asegurar que la evolución no continuara. Parece que no querían 
aumentar sus poderes colectivos (los del Estado) debido a los poderes distributivos que intervenían”. Michael 
Mann. Las fuentes del poder social, I. Una historia del poder desde los comienzos hasta 1760 d.C. Alianza, Madrid, 
1992, pág. 100 y ss..

8 Marshall Sahlins. La economía de la edad de piedra. Akal,Madrid, 1983.
9 Ob. Cit.



196

Consecuencias ecológicas, demográficas y 
sanitarias de la agricultura 

El pasaje de extraer a producir alimentos cam-
bió la vida de la humanidad. Mientras el azar de la 
caza y la recolección sugiere que los humanos se 
mueven en un mundo abierto, el ciclo agrícola su-
giere que los humanos se mueven en un cosmos 
regular, controlable y cíclico. Mientras los caza-
dores-recolectores suelen verse como parte de 
la biodiversidad,10 los  agricultores suelen dividir 
el mundo en dos: el entorno domesticado, cono-
cido y controlado, por un lado, y el mundo natural, 
extraño, por el otro. Hay un cambio en la manera 
de concebir el espacio domesticado conocido 
versus el natural desconocido y las relaciones 
con él/contra él. Hay un cambio en la manera de 
percibir el tiempo (ciclo corto-ciclo largo) y de la 
mano de estos dos grandes organizadores de la 
percepción de la realidad, todas las demás cate-
gorías sociales, de géneros, de clases, de edad- 
sufrirán transformaciones.  

La subjetividad social se transforma, portando 
en nuestras categorías de pensamiento, en nues-
tros lenguajes, los restos de esta manera de pen-
sar el mundo aún hoy diez mil años después, aún 
después de las gigantescas transformaciones de 
la Conquista, las colonizaciones, las revoluciones 
industriales (China, Inglesa y subsiguientes), el 
mundo digital, entre otras. 

La agricultura es, por mucho, la mayor empre-

sa transformadora de la biodiversidad. Los pro-
cesos que condujeron a la agricultura, duraron 
siglos, a veces milenios. El proceso de intensifi-
cación agrícola permitió superar las variaciones 
estacionales pero especializó la producción en 
los alimentos más rendidores, reduciendo la 
variedad. La homogeneización aumenta el rendi-
miento y reduce la energía puesta en el proce-
so, pero resulta catastrófica para el ambiente 
(soja transgénica, hoy, por ejemplo). La misma 
sólo puede mantenerse con el aporte constante 
de sembrar, regar, cosechar, seleccionar se-
millas, preparar el terreno y volver a sembrar; y 
al homogeneizar el terreno, lo fragiliza, ya que 
las plagas no encuentran barreras para termi-
nar con la especie dominante; y la producción 
agrícola debe actuar: ayer, haciendo plegarias, 
magias, humo, etc.; hoy, con pesticidas trans-
génicos para proteger ese cultivo. Al éxito de la 
intensificación de la producción, que permitió el 
aumento de la comida, siguió un aumento de la 
población establecida en aldeas y –en el mejor 
de los casos- con una economía mixta de pro-
ducción vegetal y animal que permitía mantener 
y, aún superar, el nivel de vida que había dispa-
rado la apuesta conservacionista de la domesti-
cación. De este modo, las cien mil personas de 
Mesopotamia de hace diez mil años, se convir-
tieron en seis millones hace seis mil años. 

En cada ciclo de intensificación se debieron 
solucionar nuevos problemas, los cambios tec-
nológicos sociales y políticos fueron hijos de 
cada nueva condición a enfrentar. En principio, la 
extensión de fronteras agrarias; luego, se inven-
taron formas nuevas de aumentar la productivi-
dad a través de mejoras tecnológicas (de la azada 
al arado, de la lluvia a la acequia, del canal a la 
represa); colonizar nuevas tierras e invertir más 
energía en forma de trabajo especializado; más 
tarde, se operó violentamente saqueando los 
bienes comunes de otros grupos y/o internalizan-
do la violencia en la distribución desigual de la 
comida, transformando las diferencias de géne-
ro, clases, edad y colores en desigualdades que 
crean barreras en el acceso a los alimentos. 

10 El concepto de biodiversidad encierra tres diferentes tipos de elementos: por un lado, a las distintas especies 
de fauna, flora y microorganismos; en segundo lugar, a la variabilidad genética que posee cada una de las especies; 
y finalmente, a los ecosistemas incluyendo a las especies pero también a sus elementos físicos, con las diferentes 
cosmovisiones de los pueblos preexistentes”. (Resolución 1463/18 p.105).



197

Las relaciones sociales se volvieron más 
violentas y, al ciclo estacional que reducía la 
incertidumbre de la caza-recolección, le siguió 
la violencia interna de los sesgos redistributivos 
(etarios, de géneros, de clases, de colores) y la 
violencia externa de la guerra y el saqueo. 

Las dietas altas en energía y medianamente 
altas en proteínas, la posibilidad de acumular (en 
animales y graneros) y la sedentarización, cam-
biaron las condiciones de vida. Frente a las cua-
tro/cinco horas de trabajo de los cazadores-re-
colectores, los y las aldeanas despliegan una 
actividad mayor y diferente, máxima inversión de 
energía durante dos períodos críticos: siembra 
y cosecha; y largos períodos de menor actividad 
(riego, desmalezamiento, reparación de herra-
mientas, etc.). Con el cambio de alimentación que 
trajo la agricultura, la población no solo comió 
más, sino que, sobre todo, comió distinto (me-
nos diverso, menos nutritivo, con más energía y 
menos nutrientes) y esto trajo consecuencias en 
la manera de enfermar y morir. 

Una población creciente y concentrada en 
aldeas, acarreó riesgos mayores de muerte por 
enfermedades, ya que la mayor densidad facili-
ta la propagación de patógenos, facilitado esto 
por una alimentación que, en muchas aldeas de 
agricultores, fue más pobre en proteínas que 
la de sus ancestros cazadores-recolectores. Si 
bien permitió sobrevivir, bajó la calidad de vida, 
porque la reducción de la diversidad en la ali-
mentación entrañó, no sólo la fragilización de la 
biodiversidad, sino la de sus propias vidas. La 
trampa de la domesticación fue que, después 
de los éxitos iniciales que permitieron superar el 
vacío de las extinciones, se trabaja más, se comía 
menos y menos variado y como consecuencia, se 
redujo la altura promedio de la población cerca 
de 20 centímetros. 

A diferencia de las enfermedades infecciosas 
de los cazadores-recolectores, fue el crecimien-
to explosivo de las poblaciones posibilitado por 
la agricultura, lo que creó las condiciones de las 
“enfermedades de masas” que asolaron repeti-
damente a las poblaciones hasta la difusión de 
antibióticos y vacunas en el siglo XX.

A lo largo del relato, se ha hecho referencia 
a la cuestión de color, porque el relato histórico 
eurocentrico de los manuales y textos coloniales 
que habitan escuelas y bibliotecas, ineludible-
mente conducen a que la situación de esclavitud 
esté corpo-politizada11 en cuerpos negros, jamás 
blancos. Corpo-politizados en espacios del ser 
y del no ser.  De este modo, para muchos y mu-
chas, el trabajo se convierte -lejos de un medio 
de realización y creatividad humana- en mero 
medio de subsistencia como fuerza de trabajo al 
servicio de otros.

11 La corpo-política entendida como las maneras en que se encarna en los cuerpos los modos de ser y estar en el 
mundo; es decir, las concepciones de ser, estar y percibir el mundo y la sociedad, tienen, cuanto menos, color, género 
y clase. Reconocer esto, brinda la posibilidad de potenciar el lugar de enunciación de los sectores subalternos para 
quebrar la hegemonía epistémica eurocentrada presente en los manuales y libros de textos.



Genea- 
	 logías

Geno—
cidios.

MANUAL. C.S.PyE.		  2 0 2 2
DISEÑO CURRICULAR ESCUELA
S E C U N D A R I A , N E U Q U É N

198



Las genealogías: una aproximación

	 Los genocidios: la teoría constitutiva 
de la práctica. 

Los genocidios fundantes de la Argentina

	 El genocidio de Namibia

		  El genocidio Armenio

El genocidio Gitano

Palestina                                                                                                                                 

199Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



200 C.S.PyE. 2022

L A S
GENEALOGÍAS:

UNA
APROXIMACIÓN



201

La genealogía es una forma de mirar y de es-
cribir la historia, una narrativa histórica que difie-
re de la historia tradicional porque se asume con 
perspectiva crítica e interesada. La genealogía 
parte de un problema o concepto presente y trata 
de hacer un “mapa”, hacer una cartografía de las 
relaciones de saber-poder que configuran las 
sociedades en tiempos-espacios determinados, 
es decir, no de los antepasados sino de las luchas 
y los conflictos que configuraron el problema tal 
como lo conocemos hoy. Esta posición es clara-
mente contraria a la de la historia tradicional.  Mi-
chel Foucault  (1980, p.20) dice que “las fuerzas 
presentes en la historia no obedecen ni a un des-
tino ni a una mecánica, sino al azar de la lucha”. 
Esto obliga a tomar partido, a analizar cuáles son 
las exclusiones que se hicieron, quiénes ganaron 
y quiénes perdieron en estas luchas. Del triunfo 
de unos sobre otros ha devenido en la vida so-
cial una “fijación de sentido” y nos encontramos 
con significados que se han naturalizado, se han 
hecho familiares, se han vuelto “puntos nodales”. 
Y estos sentidos, así sedimentados, procedentes 
de ese antagonismo “olvidado”, pueden reacti-
varse, pueden desfijarse. En esto radica, justa-
mente, el procedimiento genealógico: mostrar 
que aquello que nos aparece como “fijo” e in-
cuestionado, tiene su procedencia en una lucha, 
en la victoria de unas fuerzas sobre otras que han 
impuesto su sentido. La genealogía problematiza 
aquello que se ha nodalizado, llevándolo de nue-
vo al terreno “olvidado” del antagonismo. Lo hace 
desde las categorías que atraviesan los procesos 
sociohistóricos, desde las relaciones que existen 
entre las narrativas, los sentidos que producen y 
sus implicancias. 

Es decir, la genealogía, como una ontología 
del presente de mujeres y hombres que viven en 
relaciones de poder espacio-temporalmente lo-
calizadas, escapando así, tanto al universalismo 
como a los particularismos y, por tanto, desde-
ñando la búsqueda de un “origen” (de comienzos 
absolutos) o identidades culturales anteriores a 
las relaciones históricas que las han constituido. 
Se trata de hacer entrar en juego conocimientos 
y saberes discontinuos, descalificados, invisi-
bilizados, no legitimados, contra la instancia 
teórica universal occidental que pretende jerar-
quizarlos, ordenarlos en nombre de un conoci-
miento pretendidamente “verdadero” y de los 
derechos de una “ciencia” histórica también con 
pretensiones de universalidad.

Además, el análisis genealógico piensa el 
poder como un tejido múltiple que se despliega 
molecularmente funcionando de forma heterár-
quica y, por tanto, no hay una, y sólo una, lógi-
ca central del poder que pudiera determinar la 
lógica de todas las relaciones (y esto explica las 
líneas de fuga del sistema, manifestadas en las 
experiencias sociales moleculares no regidas 
por la lógica de la mercancía).

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



202 C.S.PyE. 2022

¿A qué se le llama genocidio y qué ha ocasionado 
en las poblaciones víctimas del mismo? ¿Es válida la 
categoría de genocidio para dar cuenta de políticas 
estatales pasadas y presentes? Su incorporación al 
ordenamiento jurídico internacional ¿qué ha permitido 
juzgar? ¿Qué implicancias epistémicas, pedagógicas y 
éticas adquiere esa categoría en el ámbito escolar? 

La historia y el devenir de la Modernidad occidental, 
patriarcal, capitalista y colonial, se funda en un geno-
cidio, se constituye a partir del más grande genocidio 
que registra la humanidad: el producido en los terri-
torios de Abya Yala1 a partir de la llegada del capital 
mercantil europeo hace más de quinientos años. Es un 
genocidio del que fueron víctimas decenas de millo-
nes2 de integrantes de los pueblos originarios y casi 
veinte millones de habitantes de África trasladados a 
Abya Yala en condición de esclavos. Y es que, la escla-
vitud negra que trae consigo la Modernidad occidental, 
se hace sinónimo de subhumanidad y, por tanto, de ser 
sometida a genocidio.

Ese genocidio fundante de la Modernidad occiden-
tal, y los que le sucedieron al momento de la confor-
mación de los Estados nacionales en los diversos 
territorios, no sólo de lo que había empezado a ser 
Latinoamérica, sino también de África, Asia e incluso la 
propia Europa, permanecieron ocultos e invisibilizados 
en las historias y narrativas oficiales y en los progra-
mas de estudios escolares. De ahí, la importancia que 
adquirió la incorporación de la categoría de genocidio 
al ordenamiento jurídico internacional y la subsecuente 
posibilidad de visibilizar epistémica y políticamente las 
masacres y crímenes ocultos bajo el nombre común 
de genocidio. Con ello, se ampliaron las posibilidades 
de que los programas de estudios escolares otorguen 
tiempos y espacios para lo invisibilizado y ocultado por 
la propia Modernidad occidental.

La Convención para la Prevención y la Sanción del 
Delito de Genocidio, fue adoptada por la resolución 
260 de la Asamblea General de las Naciones Unidas el 
9 de diciembre de 1948. Entró en vigor el 12 de enero 
de 1951. En ella, se reconoce el genocidio como un 
delito perseguible por el derecho internacional. 

 
 

L O S 
GENOCIDIOS:
LA TEORÍA 
CONSTITUTIVA
DE LA 

PRÁCTICA



203

1 Abya Yala en la lengua del pueblo Cuna significa “tierra madura”, “tierra viva” o “tierra que florece” y es sinónimo de América. El pueblo Cuna es 
originario de la sierra Nevada, al norte de Colombia; habitaba la región del golfo de Urabá y de las montañas de Darién y actualmente vive en la costa 
caribeña de Panamá, en la comarca de Kuna Yala (San Blas). La expresión Abya Yala es empleada por los pueblos preexistentes a los Estados-nación 
para autodesignarse en oposición a la expresión “América”. Aunque los diferentes pueblos que habitan el continente atribuyen nombres propios a 
las regiones que ocupan -Tawantinsuyu, Anauhuac, Pindorama- la expresión Abya Yala viene siendo cada vez más usada por ellos con el objetivo de 
construir un sentimiento de unidad y pertenencia político-territorial. La primera vez que se utilizó con esos fines políticos fue en la II Cumbre Continental 
de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala, realizada en Quito en el 2004 (en la I Cumbre, realizada en México en el 2000 la expresión 
Abya Yala todavía no aparecía, como puede apreciarse en la Declaración de Teotihuacan donde se presentan así: “los Pueblos Indígenas de América 
reafirmamos nuestros principios de espiritualidad comunitaria y el inalienable derecho a la Autodeterminación como Pueblos Originarios de este 
continente”. A partir de 2007, en la III Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala realizada en Guatemala, no sólo 
se autoconvocaron como Abya Yala sino que resolvieron constituir una Coordinación Continental de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas de Abya 
Yala. Esto implica no sólo un cambio de nombre sino también la presencia de otro sujeto enunciador del discurso hasta entonces callado y sometido en 
términos políticos: los pueblos preexistentes a la conquista. Abya Yala se configura, por lo tanto, como parte de un proceso de construcción político-
identitario en que las prácticas discursivas cumplen un papel relevante de descolonización del pensamiento.  (Resolución 1463/18, página 72). 

2 Las cifras varían, pero van de veinte millones en los cálculos más conservadores hasta los cincuenta millones en los más expansivos.

La convención en su totalidad reúne 19 artícu-
los, pero a los efectos de observar si determinadas 
prácticas llevadas adelante por los Estados se 
inscriben en un proyecto genocida, estos seis pri-
meros artículos, junto con uno de los consideran-
dos de la Resolución “Reconociendo que en todos 
los períodos de la historia el genocidio ha infligido 
grandes pérdidas a la humanidad” alcanzan. Alcan-
zan para señalar los genocidios cometidos, ayer y 
hoy, en distintas partes del mundo.

LAS PARTES CONTRATANTES,   

  Considerando que la Asamblea General de 
las Naciones Unidas, por su resolución 96 de 11 de 
diciembre de 1946, ha declarado que el genocidio 
es un delito de derecho internacional contrario al 
espíritu y a los fines de las Naciones Unidas y que 
el mundo civilizado condena,

  Reconociendo que en todos los períodos de 
la historia el genocidio ha infligido grandes pérdi-
das a la humanidad,

  Convencidas de que para liberar a la humani-
dad de un flagelo tan odioso se necesita la coo-
peración internacional,

  Convienen en lo siguiente:

ARTÍCULO I  
Las Partes contratantes confirman que el 

genocidio, ya sea cometido en tiempo de paz 
o en tiempo de guerra, es un delito de derecho 
internacional que ellas se comprometen a pre-
venir y a sancionar.

ARTÍCULO II  
En la presente Convención, se entiende por 

genocidio cualquiera de los actos mencionados 
a continuación, perpetrados con la intención de 
destruir, total o parcialmente, a un grupo nacional, 
étnico, racial o religioso, como tal:

  a) Matanza de miembros del grupo;
  b) Lesión grave a la integridad física o mental 

de los miembros del grupo;
  c) Sometimiento intencional del grupo a con-

diciones de existencia que hayan de acarrear su 
destrucción física, total o parcial;

  d) Medidas destinadas a impedir los naci-
mientos en el seno del grupo;

  e) Traslado por fuerza de niños del grupo a 
otro grupo.

ARTÍCULO III  
Serán castigados los actos siguientes:
  a) El genocidio;
  b) La asociación para cometer genocidio;
  c) La instigación directa y pública a cometer 

genocidio;
  d) La tentativa de genocidio;
  e) La complicidad en el genocidio.

ARTÍCULO IV  
Las personas que hayan cometido genocidio 

o cual quiera de los otros actos enumerados en el 
artículo III, serán castigadas, ya se trate de gober-
nantes, funcionarios o particulares.

ARTÍCULO V  
Las Partes contratantes se comprometen a 

adoptar, con arreglo a sus Constituciones res-
pectivas, las medidas legislativas necesarias para 
asegurar la aplicación de las disposiciones de la 
presente Convención, y especialmente a estable-
cer sanciones penales eficaces para castigar a las 
personas culpables de genocidio o de cualquier 
otro de los actos enumerados en el artículo III.

ARTÍCULO VI  
Las personas acusadas de genocidio o de uno 

cualquiera de los actos enumerados en el artículo 
III, serán juzgadas por un tribunal competente del 
Estado en cuyo territorio el acto fue cometido, o 
ante la corte penal internacional que sea compe-
tente respecto a aquellas de las Partes contratan-
tes que hayan reconocido su jurisdicción.



204 C.S.PyE. 2022

L O S 
GENOCIDIOS

FUNDANTES
DE LA
ARGENTINA. 



205

 Comenzamos por un genocidio cometido  
en la Argentina:

Lo que sigue es un genocidio fundante 
del Estado argentino. Es un genocidio 
constituyente de la Argentina. Las campañas 
militares de conquista del Estado argentino 
desde 1870 en la Frontera Sur (Pampa y 
Patagonia), la Campaña a la Puna 1874-
75 (llamada la Pacificación de la Puna con 
fusilamientos masivos), la Campaña al Chaco 
desde 1884 hasta 19173, permitieron que los 
grandes hacendados y comerciantes del 
país incrementaran sus propiedades merced 
al genocidio de los pueblos Tehuelches-
Mapuces, Ranqueles, Huarpes, Mocovíes, 
Pampas, Qom, Wichis. La expansión 
de la propiedad privada de la tierra fue 
acompañada, protegida y sancionada 
legalmente junto a la expansión territorial 
del país que ahora ampliaba sus fronteras 
jurídico-políticas, incorporando lo que hasta 
ese entonces se tenía como el límite político 
de Argentina hacia el sur: la Patagonia.4 

El artículo II de la Convención, para considerar 
qué se entiende por genocidio, en el inciso a) dice: 
“matanza de miembros del grupo”. Veamos esto: 

El 16 de noviembre de 1878, la tapa del 
diario La Nación decía: “¡Sesenta indios 
fusilados!” La nota da cuenta del fusilamiento 
de 60 ranqueles prisioneros y desarmados 
por orden de Rudecindo Roca, hermano del 
ministro y comandante de Villa Mercedes. Las 
mujeres y niños de los fusilados integrarán el 
contingente de prisioneros que son llevados a 
la zafra tucumana. Al día siguiente, el mismo 
diario no duda en decir en relación a lo que 
informa el diario “El Pueblo Libre de Córdoba”: 
“Denuncia que le remiten de Río Cuarto, 
que el comandante Roca ha hecho fusilar a 
60 indios Ranqueles, tal aseveración es por 
demás un crimen de lesa humanidad, es un 
bofetón a la civilización”. Asesinados por 
ser indígenas, por ser Ranqueles, la acción 
criminal del Estado dirigida a una víctima 
colectiva, la humanidad herida en tanto tal, 
esto es lesa humanidad.*

3 Recordemos que la Campaña al Chaco duró treinta y tres años, iniciada en 1884 tiene fecha oficial de terminación 
el 31 de diciembre de 1917 durante el gobierno de Yrigoyen.

4 Como señala Carla Lois, el primer mapa de Argentina que incorpora a la Patagonia como parte de su territorio data 
de 1875. Hasta entonces, en los libros de geografía utilizados en las escuelas, se enseñaba que la Patagonia era un país 
diferente a la Argentina y uno más de América del Sur. Lo mismo acontecía en Chile.

El inciso b) de ese mismo artículo II, de la Con-
vención, dice: “lesión grave a la integridad física o 
mental de los miembros del grupo”, veamos esto:

Aristóbulo del Valle, senador opositor 
por la provincia de Buenos Aires, cuando 
Roca envía el proyecto para repetir la 
experiencia en Chaco, dice en el Senado de 
la Nación: “Qué hicimos en la campaña de 
la Patagonia? Reproducimos las escenas 
bárbaras de que ha sido teatro el mundo 
mientras ha existido el comercio civil de 
los esclavos, hemos tomado familias de 
los indios salvajes, las hemos traído a este 
centro de civilización donde todos los 
derechos parece que debieran encontrar 
garantías y no hemos respetado en estas 
familias ninguno de los derechos que 
pertenecen no ya al hombre civilizado 
sino al ser humano. Al hombre lo hemos 
esclavizado, a la mujer la hemos prostituido, 
al niño lo hemos arrancado del seno de 
la madre, al anciano lo hemos llevado a 
servir como esclavo a cualquier parte. En 
una palabra, hemos desconocido y violado 
todas las leyes que gobiernan las acciones 
morales del hombre”.* 



206 C.S.PyE. 2022

El inciso c) de ese mismo artículo II de la Con-
vención, dice: “Sometimiento intencional del grupo 
a condiciones de existencia que hayan de acarrear 
su destrucción física, total o parcial”. Veamos esto:

Gran parte del exterminio tuvo lugar 
durante los traslados a pie hasta Carmen 
de Patagones para ser embarcados a 
Martín García. Esos cruces a pie por 
la Patagonia terminaron con la vida de 
miles que eran asesinados por no poder 
caminar, iban encadenados, mujeres que 
tenían a sus hijos en el campo, otras que 
decidían suicidarse arrojándose al agua 
con sus hijos, los padres que al saber 
que les quitaban sus hijos se mataban. 
Campos de concentraciones en Valcheta, 
Chichinales, Malargüe, Martín García, 
donde los prisioneros morían de hambre 
por no tener qué comer; allí llegaban las 
familias prisioneras y el ejército procedía 
a separarlas: los hombres esclavizados 
para a la zafra, mujeres y niños al servicio 
doméstico.*

Siempre en el artículo II, el inciso d) de la 
Convención, dice: “Medidas destinadas a im-
pedir los nacimientos en el seno del grupo”. Ya 
vimos que “el ejército procedía a separar las 
familias: los hombres esclavizados para la zafra, 
mujeres y niños al servicio doméstico. Y esto 
se complementaba con el robo de niños para el 
trabajo doméstico, a los que se les cambiaba el 
nombre robándoles su identidad, su historia y la 
memoria de su pueblo.

 

El inciso e) de ese mismo artículo II de la Con-
vención dice: “Traslado por fuerza de niños del 
grupo a otro grupo. Veamos esto:

En el diario El Nacional de Buenos Aires 
del 4 de marzo de 1885, se comentó de la 
forma que sigue y con el título “indios en 
el Cuartel 8°” la distribución de mujeres y 
niños: “Como se ha dicho, llegaron el otro 
día en el “Villarino” varios caciques con sus 
familias. Fueron alojados en el cuartel del 8°. 
La tristeza, la desesperación, el llanto, a pesar 
de haberse presentado espontáneamente, 
no cesaron hasta algunos días después de 
la llegada. Algunas de las familias fueron 
entregadas a otras de nuestra sociedad. Así 
debe hacerse. Porque lo que hasta hace poco 
se hacía era inhumano, pues se les quitaba a 
las madres sus hijos, para en su presencia y 
sin piedad, regalarlos, a pesar de los gritos, 
los alaridos y las súplicas que hincadas y 
con los brazos al cielo dirigían. Este era el 
espectáculo: llegaba un carruaje a aquel 
mercado humano, generalmente situado 
en Retiro, y todos los que lloraban su cruel 
cautiverio temblaban de espanto en vez de 
alegrarse y sonreír en medio de nuestra gran 
civilización. Toda la indiada se amontonaba, 
pretendiendo defenderse los unos a los 
otros. Unos se tapaban la cara, otros miraban 
resignadamente al suelo, la madre apretaba 
contra su seno al hijo de sus entrañas, el 
padre se cruzaba por delante para defender 
a su familia de los avances de la civilización, 
y todos espantados de aquella refinada 
crueldad (…) Hoy se entrega a toda la familia o 
nada. Muy bien hecho. Sin embargo, de esto 
ha llegado hasta nosotros el rumor de que 
después de llevarse a las indias, los dueños 
las reparten entre el barrio, o más lejos, de 
donde resulta que la hija se despide de la 
madre quizás para siempre”.



207Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.

Como corolario de lo anterior, hay una frase 
del coronel Conrado Villegas: “Nosotros sabemos 
que el indio es como el tero, en un lado pega el 
grito y en otro pone los huevos. Los vimos que 
estaban en el río, entonces nos fuimos a la tolde-
ría y nos hicimos de un botín de ganado, y chus-
ma”. Ese era el método, una campaña planificada 
contra la población civil, el ataque a las tolderías 
es para caerles encima a las mujeres y a los niños 
que quedaron cuando no estaban los hombres. 
Se planificaba así para llevarse el botín, sobre 
todo el ganado y las familias, porque esa era la 
operación que iba a llevar a los indios a rendirse. 
Son operaciones donde mueren mujeres y niños 
o, detenidos, son enviados como mano de obra 
esclava para el trabajo doméstico urbano y la 
caña de azúcar y viñedos.

En 1879, el teniente Francisco Barbará decía: 
“Más de 10.000 indios de ambos sexos han sido 
capturados por las fuerzas nacionales de 1875 
a 1879 y distribuidos en Capital y algunas pro-
vincias”. En 1883, el coronel Manuel Olascoaga, 
que sería gobernador del Territorio Nacional de 
Neuquén, decía 20.000. En el Chaco, las cifras 
son mayores aún.

Están así, reunidos todos los elementos para 
afirmar que: el Estado argentino se fundó so-
bre el genocidio de los pueblos preexistentes. 
Y para los pueblos originarios no ha habido un 
“Nunca Más” ya que las políticas estatales de 
exterminio siguieron aún con gobiernos cons-
titucionales elegidos por el voto popular. Así 
ocurrió en 1924, bajo la presidencia del radical 
Marcelo T. de Alvear, cuando una protesta indí-
gena, en la Reducción de Napalpí, fue reprimida 
por la policía del Territorio Nacional del Chaco 
dejando un saldo de 500 tobas y mocovíes ase-
sinados. O bajo la presidencia de Juan Perón, 
en 1947, cuando en Rincón Bomba, Formosa, 
gendarmería nacional fusiló por tierra y bombar-
deó por aire dejando 800 miembros del pueblo 
Pilagá asesinados. Masacres puntuales que se 
inscriben en el carácter genocida con que se 
constituyó el Estado argentino.

* Bayer, Osvaldo coord., Diana Lenton comp., 
Walter Delrio, Adrián Moyano, Alexis Papazian, 
Mariano Nagy, Valeria Mapelman, Marcelo Mu-
sante, Stella Maldonado, Miguel Leufman (2010). 
Historias de la crueldad argentina, Julio A. Roca 
y el genocidio de los Pueblos Originarios. Buenos 
Aires: Ed. El tugurio. 

* Valco, M. (2010). Pedagogía de la desmemo-
ria. Crónicas y estrategias del genocidio invisible. 
Ed. Continente. Buenos Aires. 

LA “SUBHUMANIDAD” …

“En esa sección hemos principiado la gale-
ría de retratos de tipos indígenas, de los que ya 
poseemos catorce y para coronar el trabajo he 
empezado el estudio psicológico de las tribus 
argentinas. Con este objeto tenemos ya en el 
Museo representantes vivos de las razas más 
inferiores de la Tierra del Fuego, un yagan y un 
alacaloof; con cuya ayuda se pueden conocer 
muchos misterios de la prehistoria humana, de 
los tiempos de la infancia del hombre primitivo 
(…)” Perito Moreno, 1886.

… EXIBIDA COMO OBJETOS

“Después de la Campaña del Desierto se 
trajeron indígenas al Museo de La Plata y se 
los utilizó como peones de limpieza. Cuando 
murieron, mandaron sus cuerpos a los labo-
ratorios de la Facultad de Medicina para que 
les sacasen el cerebro, el pelo, los huesos y 
luego sus restos volvieran al museo. Seguían 
siendo considerados “patrimonio” del mu-
seo. ¡Eran objetos, no seres humanos!” (Rex 
González, 1992).



208 C.S.PyE. 2022

EL GENOCIDIO 
DE

N A M I B I A :
EL
P R I M E R O

DEL SIGLO
XX 



209

Como parte del eurocentrismo1 de las Cien-
cias Sociales, durante muchísimo tiempo se 
consideró al genocidio armenio2 como el prime-
ro del siglo XX. Pero no era así, Occidente tenía 
oculto que entre 1904-1908, había tenido lugar 
el genocidio de los pueblos Herero y Nama, en el 
territorio de lo que hoy es Namibia, en África, por 
parte del Estado alemán.

Las potencias europeas sellaron el reparto 
de África en la conferencia de Berlín en 1884. 
Alemania, que tuvo colonias en el territorio de 
los actuales Camerún, Togo y Tanzania, se anexó 
también la costa suroeste del continente afri-
cano, nombrándolo como África Sudoccidental 
Alemana, actualmente Namibia, y cometiendo 
el primer genocidio del siglo veinte. Los alema-
nes llegaron ese mismo año a Namibia y poco a 
poco arribaron algunos miles de colonos ger-
manos que requirieron tierras. Las mismas se 
consiguieron expulsando a las comunidades de 
sus tierras (eran pastores de ganado), proceso 
que fue acompañado de todo tipo de abusos, 
incluyendo violaciones y asesinatos de la pobla-
ción que habitaba esos territorios.3

En 1903, los guerreros herero y nama se rebe-
laron lanzando ataques en los que murieron algu-
nos colonos alemanes, lo cual fue respondido de 
forma despiadada un tiempo después: Alemania 
despachó unos 14.000 soldados a Namibia bajo 
el comando de Lothar von Trotha, el general que 
había reprimido brutalmente rebeliones nativas 
en China y el este de África. También lo hará acá, 
y así lo anuncia en un mensaje a los herero que 
no deja lugar a dudas:

Yo, general de los soldados alemanes, 
envío esta carta a los herero. La nación herero 
debe abandonar el país... Si se niegan, los 
forzaré a cañonazos... Cualquier herero, con o 
sin armas, será ejecutado.

Decenas de miles de personas murieron cuando 
las fuerzas coloniales alemanas reprimieron brutal-
mente los levantamientos de dos de los principales 
pueblos del país, los herero y los nama, matando 
a la mayor parte y llevando a otros a un desierto (el 
desierto de Omaheke, en el este del país) donde 
muchos murieron de hambre. Fueron cuatro años 
de fusilamientos, marchas de hambre y pruebas 
de artillería moderna contra las aldeas nativas. 
Von Trotha dijo a sus soldados que no perdieran 
su honor disparando contra mujeres y niños, que 
dispararan para asustarles y las forzaran a huir al 
desierto, donde enfrentaron una muerte segura por 
sed y hambre. Las y los sobrevivientes terminaron 
en campos de concentración donde fueron utiliza-
dos como mano de obra esclava. Si no morían de 
hambre, lo hacían por el agotamiento, la sed o por 
las balas y los cañones.

 1 La construcción eurocéntrica que piensa y organiza el tiempo, el espacio, el mundo, la sociedad, y toda la 
humanidad a partir de su propia experiencia, colocando su especificidad histórico-cultural como patrón de referencia 
superior y universal, se ha constituido también como matriz dominante. De esta manera la Ciencias Sociales 
hegemónicas operan desde el supuesto del universalismo del sujeto histórico hombre blanco europeo e inferiorizan, 
tanto a las y los sujetos otras y otros, como a los saberes que producen. (Diseño Curricular de la Escuela Secundaria de 
Neuquén, C.P.E, Resolución 1463/18 p. 163) 

2 Ver en este mismo Manual: El genocidio armenio
3 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales, sobre el que se 

desarrollan los procesos económicos: el territorio mismo es un proceso, constitutivo del entramado de relaciones 
sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con 
infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. (Diseño Curricular de la Escuela Secundaria 
Neuquina, C.P.E, Resolución 1463/18 p.165)



210

El más notable y perverso de estos 
primeros campos de exterminio era el de 
la isla de los Tiburones, justo enfrente del 
pintoresco pueblo de Luderitz, al sur de la 
capital. La isla es un enorme manchón de 
arena unido a la costa por una peninsulita 
baja que desaparece con la marea. Los 
alemanes empujaron a miles de viejos, 
mujeres y chicos a la isla, montaron una 
ametralladora en la peninsulita y los 
dejaron morir. No había huida, porque en la 
costa había soldados armados y en el mar 
una colonia de tiburones feroces.4

La violación de mujeres herero y nama fue tan 
generalizada que muchos descendientes tienen 
actualmente algún ancestro alemán: "Yo soy un 
descendiente directo de los ovaherero. Tanto mis 
abuelos paternos como maternos tenían sangre 
alemana en sus venas por el abuso sexual que los 
soldados alemanes cometieron contra mi pueblo", 
señaló Ngondi Kamatuka, presidente interino de la 
Asociación Ovaherero contra el Genocidio.

Se estima que perecieron hasta 65.000 de los 
80.000 herero que vivían en África del Sudoes-
te bajo dominio alemán al comienzo del período 
colonial, así como quizás 10.000 de una población 
de namas estimada en 20.000 miembros. Poste-
riormente, la mayor parte de la tierra del país se 
dividió en granjas privadas y se entregó a los colo-
nos alemanes. Después de que Alemania perdiera 
su colonia en la Guerra Mundial Interimperialista, 
llegaron muchos más colonos, y África Sudoc-
cidental pasó a estar gobernada por Sudáfrica 
durante 70 años. En 1990 finalmente, y luego de 
muchos años de lucha armada, Namibia alcanzó 
su independencia.

Hoy, la mayoría de los herero y nama viven en 
pequeñas áreas superpobladas de tierras comu-
nales que les fueron asignadas posteriormente, 
o en pueblos, en los "asentamientos informales" 
o barrios de chabolas5 que albergan al 40% de 
la población de Namibia. Mientras que, al mismo 
tiempo, los namibios alemanes son el grupo más 
grande entre los agricultores blancos siendo 
propietarios de alrededor del 70% de las tierras 
agrícolas del país. 

 4 Sergio Kiernan (2021). "La historia del genocidio en Namibia".  
Página 12 (29/5/2021).

5 Villas miserias en Argentina.



211

El 28 de mayo del 2021, el gobierno alemán re-
conoció que lo sucedido en Namibia, entre 1904-
1908 no fue una guerra colonial sino un genocidio. 
Y como parte de un acuerdo con el gobierno de 
Namibia, se dispone a pagar 1.300 millones de dó-
lares durante treinta años como reparación por los 
crímenes y atrocidades cometidas hace más de 
cien años. "A la luz de la responsabilidad histórica 
y moral de Alemania, pediremos perdón a Namibia 
y a los descendientes de las víctimas", declaraba 
el ministro de Relaciones Exteriores alemán en 
la ceremonia del reconocimiento del genocidio. 
El funcionario agregó que su país, "en un gesto 
para reconocer el inmenso sufrimiento infligido 
a las víctimas", apoyará el desarrollo de la nación 
africana a través de un programa que costará más 
de US$1.300 millones. La suma será pagada a lo 
largo de 30 años e invertida en infraestructura, 
atención médica y programas de capacitación que 
beneficien a las comunidades afectadas.

Claro está, ni los hereros ni los namas han sido 
consultados ni escuchados en las negociaciones 
entre los dos gobiernos; y mientras algunos líderes 
se niegan a respaldar el acuerdo, otros abrigan la 
esperanza que, con el dinero del gobierno alemán, 
se financie un programa de reforma agraria que 
permita que las granjas de los agricultores nami-
bios alemanes puedan ser compradas y distribui-
das entre los herero y los nama.

Mientras tanto, reaparece una y otra vez la 
pregunta: ¿Se pueden compensar los horrores 
de un genocidio?

UNA PRÁCTICA RACISTA SIMILAR: EL 
PERITO MORENO Y EUGENE FISCHER.

En Argentina, Francisco Pascasio More-
no, fundador del Museo de La Plata, realizó 
numerosos viajes como perito del Estado 
Genocida Argentino En sus viajes recolec-
tó inmensas cantidades de restos óseos 
extraídos de cementerios de los Pueblos 
Originarios. En 1875 le escribía a su padre, 
"hice abundante cosecha de esqueletos y 
cráneos en los cementerios de los indíge-
nas sometidos que vivían en las inmedia-
ciones del Azul y de Olavarría, y en Blanca 
Grande (...) Aunque creo que no podré 
completar el número de cráneos que yo de-
seaba, estoy seguro de que mañana tendré 
70 (...) Hoy remito por la diligencia 17 en un 
cajón, los que harás recoger lo más pronto 
posible, pues el agente de ella no sabe qué 
clase de mercancías envío" (citado en  An-
tropología del genocidio. Colectivo GUIAS, 
La Plata, De la Campana, 2012, pág.20).

En el caso de Namibia, cientos de crá-
neos de víctimas fueron enviados a Alema-
nia por el médico Eugene Fischer que, al 
igual que Moreno, andaba en eso de medir 
huesos para mostrar la "superioridad bio-
lógica" de la raza blanca. Veinte de esos 
cráneos fueron devueltos por un hospital de 
Berlín a Namibia en 2011.

En ambos países, prácticas racistas pro-
longadas hasta en el robo y manipulación 
de los restos humanos como perpetuación 
del genocidio.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



212 C.S.PyE. 2022

EL
GENOCIDIO 

A R M E N I O



213

La destrucción de la población armenia en el 
Imperio otomano1 fue la culminación de un proce-
so que buscó la aniquilación total de este grupo, 
a través de discontinuas pero recurrentes masa-
cres que tuvieron lugar en 1891, 1896 y en 19092 y 
culminaron con el proyecto genocida que inicia en 
1915 y termina en 1918. Para el inicio del genocidio 
armenio, el imperio se había ido desmembrando, 
perdiendo territorio y población: en 1908 Bulgaria 
declaró su completa independencia y Austria ane-
xó Bosnia-Herzegovina. En 1911 Italia ocupó Libia 
y en 1912 los Balcanes se libraron completamen-
te del dominio turco. Todo ello resultó en que el 
Imperio otomano perdiera gran parte de su pobla-
ción cristiana, excepto, la armenia.

En 1913, un golpe de Estado depositó en el poder 
a una dirigencia que sería conocida como la de los 
Jóvenes Turcos con una fuerte impronta naciona-
lista y laica. Su proyecto era transformar el multina-
cional imperio otomano en un homogéneo y secular 
Estado turco cuyo lema sería: “Turquía* para los 
turcos”. Se sentaban así, los cimientos de la Turquía 
moderna y genocida, esbozando un nacionalismo 
a ultranza en el que la creación de la diferencia se 
hace con la finalidad de construir una unidad, un 
nacionalismo excluyente en el que el "otro" es un 
traidor y merece desaparecer

* El 3/6/22 la ONU reconoció el nuevo nombre 
de Turquía: Türkiye.

El proceso genocida de 1915

Al abordar la descripción de las tres etapas 
fundamentales en el proceso de exterminio de la 
nación armenia por parte del gobierno de los Jó-
venes Turcos a mediados de 1915, es importante 
tener en cuenta que el gobierno ya había disuelto 
las labores del Congreso otomano, volviéndolo 
a convocar recién cuando el genocidio ya esta-
ba casi consumado. Sin oposición del órgano 
legislativo, el partido gobernante se vio en la 
posibilidad de emitir una serie de Leyes Tempo-
rarias (como la Ley Temporaria de Deportación o 
Tehcir Kanunu) que tenían como principio agilizar 
el exterminio de los armenios, bajo el manto de 
la guerra y apoyándose en las leyes para actuar 
acorde al "principio de la legalidad".

La primera etapa del proceso genocida armenio 
fue la decapitación de la intelectualidad. Desde el 
atardecer del 23 hasta el amanecer del 24 de abril 
de 1915, en la capital del Imperio -Constantino-
pla-Estambul- cientos de intelectuales, políticos y 
eclesiásticos fueron arrestados y posteriormente 
llevados al interior de Anatolia, donde se les asesi-
nó. Este primer golpe contra la cabeza del pueblo 
armenio tenía como finalidad eliminar a la cúpula 
pensante, aquella que tenía la posibilidad de con-
denar de manera más efectiva el plan de extermi-
nio. Debido a que gran parte de la información que 
obtenían los armenios acerca del trato a sus con-
ciudadanos provenía de la prensa que se producía 
en Constantinopla, fueron los periodistas y escrito-
res los primeros en la fila de la deportación. 

1 Se constituyó a partir de la toma de Constantinopla (Estambul, en lengua turca) por parte de guerreros turcos que 
profesaban la religión musulmana en 1453 y perduró hasta la guerra interimperialista de 1914-1918. En sus momentos 
de máxima expansión abarcó territorios que incluían la costa norte de África, Egipto, Grecia, todo el llamado “Medio 
Oriente” y varias regiones del este europeo.

2 Se estima que en esos tres momentos resultaron muertos casi 200.000 armenios.



214

La segunda etapa fue la eliminación de los 
hombres aptos físicamente y en edad de comba-
tir, aquellos de entre 18 y 40 años, que responden 
al llamado otomano de movilización general. Al 
estallar la guerra interimperialista en julio de 1914 
y entrar Turquía en ella en el mes de noviembre, 
los jóvenes armenios -como cualquier ciudadano 
otomano- tuvieron que cumplir con el deber cívico 
en defensa de la patria otomana. Sin embargo, 
los conscriptos armenios fueron transformados 
en soldados/obreros (amele taburi) destinados 
a construir caminos y vías férreas para luego ser 
aniquilados en puestos de retaguardia como "car-
ne de cañón", al tiempo que otros fueron fusilados 
en trincheras construidas por ellos mismos. Fue-
ron pocos los que sobrevivieron a las ejecuciones 
sumarias por parte de sus propios compañeros, 
los soldados y oficiales turcos. De esta manera, 
muchos de los que hubieran tenido capacidad 
para sublevarse, resistir las deportaciones o 
combatir en contra del gobierno otomano, fueron 
masacrados con anticipación.

La tercera etapa fue, consecuentemente, la 
más fácil. Con el pretexto de trasladar a los arme-
nios desde las zonas de combate en el frente de 
guerra hacia lugares más seguros, culpándolos de 
cooperar con el enemigo y de que estaban en una 
inminente rebelión a escala nacional, comenzó la 
deportación y exterminio de la masa popular con 
destino final a los desiertos de Siria y Mesopota-
mia. Las deportaciones iniciaron el 25 de mayo de 
1915 y se componían predominantemente de mu-
jeres, ancianos y niños, quienes eran sometidos a 
situaciones extremas para provocar su muerte por 
inanición o enfermedad. Las columnas de depor-
tados eran habitualmente sometidas a las vejacio-
nes de los gendarmes y a los ataques de bandas 
de kurdos, turcomanos y circasianos que, además 
de despojarlos de sus pertenencias, raptaban a 
las jóvenes para violarlas o tomarlas como espo-
sas. El sufrimiento era tal que, no pocas mujeres, 
se suicidaron lanzándose junto a sus niños a los 
ríos o por los precipicios. La sublevación de algu-
nos poblados armenios (eran 2.900 asentamien-
tos armenios existentes entre pueblos, vecinda-
rios y ciudades de Anatolia) contra la deportación, 
resultaron estériles.

Las cifras de la muerte

Según ciertos documentos del ministerio de 
Interior otomano de la época, en torno a un millón 
doscientos mil armenios fueron deportados, cifra 
que a grandes rasgos coincide con la ofrecida en 
la época por las misiones militares y diplomáti-
cas de EE.UU. (1 millón cien mil) y Gran Bretaña (1 
millón doscientos mil) o las facilitadas por la dele-
gación armenia a la Conferencia de París de 1919 
(700.000). Y en cuanto a los muertos, el embajador 
estadounidense en Estambul durante la guerra ha-
bla de entre 600.000 y un millón de muertos.

Las y los sobrevivientes

Entre los grupos de sobrevivientes debemos 
contar, también, a las mujeres que se dedicaron a 
la prostitución. El elevado número de viudas cuyos 
familiares habían sido exterminados, así como el 
creciente número de mujeres que eran cabezas de 
familia generó que muchas de ellas tuvieran que 
recurrir a la prostitución para sobrevivir y sostener 
a sus familias; según un estudio, en el año 1919 de 
las 140 prostitutas en Mosul, 100 eran armenias. 
El estigma social que estas mujeres cargaban era 
imposible de superar, aunado a que sus clientes ha-
bían sido, de hecho, los asesinos de sus familias. En 
ocasiones, algunas de las mujeres que habían sido 
raptadas durante la deportación fueron rescatadas 
de los harenes en que se encontraban, y al ser rein-
tegradas a los campos de refugiados armenios en 
Siria o Líbano, recibían un nuevo rechazo, ahora por 
venir tatuadas con los símbolos de sus raptores.

El último grupo eran los huérfanos. Para los 
nacionalistas del partido gobernante, los niños 
constituían una valiosa forma de propiedad y era 
necesario dotarlos de ideas nacionalistas y de una 
identidad turca. También, como parte del proyec-
to genocida y, nuevamente apoyándose en leyes 
para actuar bajo el "principio de la legalidad", el 
gobierno turco emitió un decreto el 12 de julio de 
1915 que decía "los niños que pudieran quedarse 
huérfanos durante la transportación de los arme-
nios serán internados en orfanatos administrados 
por el gobierno cuanto antes". Es decir, los Jóvenes 
Turcos estaban conscientes que, de las deporta-
ciones, resultarían un gran número de huérfanos. 
La destrucción de los armenios no era accidental, 
existía una clara conciencia de los resultados que 
se obtendrían, por tanto, había una intencionalidad. 
Durante los siguientes años, las políticas contra los 
huérfanos armenios siguieron siendo las mismas, 
la orden era "criar y asimilar" (terbiye ve temsil) a los 
niños de acuerdo a la tradición musulmana.

C.S.PyE. 2022



215

Las propiedades confiscadas sirvieron tanto para 
financiar la guerra como para posteriormente crear 
una burguesía musulmana que reemplazaría a la cla-
se media armenia que estaba siendo eliminada.

 Los Estados vencedores de la contienda mun-
dial (Inglaterra, Francia) forzaron al Imperio Oto-
mano, mediante el Acuerdo de Sévres de 1921, 
a juzgar y castigar a los responsables de las de-
portaciones de armenios, por un lado; y por otro, 
a discutir la creación de dos Estados libres en el 
oriente de Anatolia: Armenia y Kurdistán. Pero 
el movimiento de liberación turco liderado por 
Mustafá Kemal, logró expulsar en 1922 a todas las 
fuerzas de ocupación de Turquía y forzó un nuevo 
acuerdo de paz, el Tratado de Lausana de 1923, 
por el cual se borró toda referencia a las masacres 
y eliminó también las aspiraciones de armenios y 
kurdos a crear Estados en esos territorios. La ma-
sacre cometida contra el pueblo armenio obtenía 
así, con este tratado, un seguro de impunidad. En 
sus memorias, el primer ministro británico David 
Lloyd George calificaría la conducta de los Aliados 
Occidentales en la Conferencia de Lausana como 
"abyecta, cobarde e infame".

La diáspora

Luego de ese Tratado entre las potencias occi-
dentales y el naciente Estado turco, se lanzó una 
campaña de ayuda internacional a los supervivien-
tes de las deportaciones, y en los años siguientes 
muchos fueron embarcados con destino a Europa 
y América. Algunos permanecieron en los territo-
rios que hoy forman Siria y el Líbano, y aquellos que 
habitaban en el este de Anatolia, escaparon a la re-
cién creada Armenia soviética. Actualmente, unos 
cinco millones de armenios viven repartidos por 
el mundo fuera de las fronteras de la República de 
Armenia, principalmente en Rusia, EE.UU y Francia.

El reconocimiento internacional del 
genocidio armenio

Son apenas 29 los países que han reconocido 
el genocidio armenio a la fecha. Cabe mencionar 
entre ellos a Rusia y la mitad de los socios de la 
Unión Europea. En Latinoamérica, el primer país fue 
Uruguay en 1965 y, muchos años después, Bolivia, 
Venezuela y Chile han hecho lo propio. Otros cuatro 
países —Grecia, Chipre, Eslovaquia y Suiza— han 
prohibido la negación del genocidio bajo penas de 
prisión o multas. Mientras tanto, Estados Unidos 
se niega a reconocer el genocidio armenio para 
no enemistarse con un aliado estratégico para los 
intereses del Occidente capitalista en esa parte del 
mundo, como es Turquía.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



216 C.S.PyE. 2022

G I T A N O S :
EL GENOCIDIO
 OLVIDADO DE
LA
SEGUNDA

GUERRA
M U N D I A L 



217

De origen indio, el pueblo gitano ha sido perse-
guido y estigmatizado en Europa occidental desde 
el siglo XV (de la temporalidad occidental) bajo las 
acusaciones de vagabundos, delincuentes y ladro-
nes de niños, entre otras cosas. El más claro ante-
cedente de eliminación de este pueblo se produjo 
el 30 de julio de 1749 en España, en lo que se cono-
ce como “la gran redada”. Sí, dos siglos antes que 
los nazis, España perpetró un genocidio contra el 
Pueblo Gitano. Sucedió un 30 de Julio de 1749, y es 
conocido como la Gran Redada o Prisión General 
de los Gitanos. Puesto que el Pueblo Gitano había 
evidenciado ser un elemento inasimilable al ideal 
de progreso del Estado-nación español, había que 
extinguirlos físicamente. No alcanzaba con la pros-
cripción del modo de vida gitano, desde sus medios 
de subsistencia hasta la forma de vestirse, pasando 
por la lengua y los vestidos que les eran propios. 
España decidió ir un paso más allá: la detención 
de decenas de miles de gitanos. Tras las sucesivas 
capturas sincronizadas en todo el país, se proce-
dió a la separación de los hombres de las mujeres 
junto a sus hijos menores de siete años para así, de 
acuerdo a las palabras del gobierno: «darles desti-
no con que se impidan tantos daños y extinga si es 
posible esta generación».

Las mujeres hallaron destino en el encierro en 
fuertes, castillos y casas de misericordia en ciu-
dades cómo Málaga, Gandía, Valencia o Zaragoza, 
donde aún famélicas y humilladas, organizaron 
motines e insurrecciones, como la liderada por 
Rosa Cortés en enero de 1753. Respecto a los niños 
de más de siete años, quedó dispuesto su traslado 
a los arsenales del Reino, como los de Cartagena, 
Ferrol y Cádiz, así como las minas de Almadén, 
Cádiz y Alicante, donde serían forzados al trabajo, 
al frío, el hambre, la enfermedad y el castigo físico. 
Recién 16 años después, el 6 de julio de 1765, se 
dio la orden definitiva de liberar a todos aquellos y 
aquellas que aún seguían presos y presas, si es que 
aún seguían vivos y vivas.

Una libertad que no les eximió de los traumas, 
la ruina económica –todos sus bienes fueron ex-
propiados y subastados tras las detenciones- ni 
el temor a manifestar su propia existencia, a decir 
siquiera una palabra en la lengua que les era, 
aún entonces, materna: el romaní. Pues nunca 
dejaron de correr el riesgo de ser apresados y 
apresadas nuevamente, como sin duda sucedió 
en numerosas ocasiones. Fueron dieciséis años 
de penuria y muerte, dieciséis años de familias 
rotas, de vidas subalternizadas.

Dos siglos después, el 2 de agosto de 1944, alre-
dedor de 3.000 mujeres, niños y ancianos gitanos 
fueron gaseados en las cámaras de gas e incine-
rados en el campo de exterminio de Auschwitz. 
Esta fecha, designada con posterioridad como el 
“Día del Holocausto del Pueblo Gitano”, ha sido 
recordada año tras año por la colectividad gita-
na con una conciencia más intensa a medida que 
pasan los años. Durante la Segunda Guerra Mundial 
Interimperialista, el pueblo gitano fue perseguido 
y exterminado por el régimen nazi con los mismos 
métodos que usó contra el pueblo judío.Las y los 
gitanos de los territorios1 ocupados por los nazis, 
fueron víctimas de deportaciones a campos y gue-
tos, condenados a trabajos forzados y malos tratos, 
muchos murieron de inanición, fueron víctimas de 
fusilamientos masivos o murieron en las cámaras 
de gas en campos como el de Chelmno o el de 
Auschwitz. Algunos regímenes colaboracionistas, 
como los Ustachas en Croacia, cometieron también 
asesinatos en masa contra las poblaciones judías y 
romaníes. Pero, pese a haber constituido el segun-
do colectivo social más castigado por las ideas 
racistas, su historia es poco conocida. 

 1 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales, sobre el que se 
desarrollan los procesos económicos: el territorio mismo es un proceso, constitutivo del entramado de relaciones 
sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con 
infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. (Resolución. 1463/18 p.165)



218

En Alemania, la aniquilación del pueblo 
gitano comenzó formalmente en 1933 cuando 
los nazis ordenaron la esterilización de miles 
de gitanos por considerarlos “enfermos 
hereditarios cuya única solución es la 
eliminación”. Prohibieron que los gitanos se 
casaran o mantuvieran relaciones sexuales 
con personas de origen ario. Se prohibió a los 
gitanos el ejercicio de ciertas profesiones, 
los excluyeron del ejército y de cualquier 
otra actividad pública. En 1938 el nazismo 
organizó una “semana de la limpieza gitana” 
para perseguir y golpear a cualquier gitano 
que pudiera ser encontrado. El célebre músico 
gitano-francés Django Reinhardt salvó su 
vida debido a su fama mundial y por haberse 
convertido, a su pesar, en una especie de 
fetiche de las fuerzas de ocupación alemanas, 
que lo obligaban a tocar en conciertos y 
fiestas privadas. Al boxeador gitano-alemán 
Johann Trollmann, “Rukeli”, un campeón 
nacional que despertaba pasión y candidato 
al podio olímpico, se le despojó del título, fue 
prohibido en Alemania y deportado al campo 
de concentración de Neuengamme, donde fue 
asesinado en 1943.2 

En febrero de 1940, en la que es considerada 
la primera matanza en masa, 250 niñas y niños 
gitanos checoslovacos fueron asesinados duran-
te las pruebas del Xyclon B (el agente químico de 
las cámaras de gas) en el campo de Buchenwald: 
les suministraron cianuro en forma de cristales 
para ver cuánto tiempo tardaban en morir. Las 
deportaciones regulares de gitanas y gitanos 
comenzaron en diciembre del año 1941 a los cam-
pos de exterminio de Auschwitz-Birkenau, Ber-
gen-Belsen, Mauthausen y Ravensbruck. El tras-
lado en forma masiva de las grandes ciudades a 
los campos fue una especie de ensayo general 
de lo que ocurriría poco tiempo después con las 
y los judíos. Según la Organización Internacional 
para las Migraciones en una investigación de 
2001, más de medio millón de personas del pue-
blo gitano murieron en las cámaras de gas. Re-
presentaban el 80 por ciento de la población de 
gitanas y gitanos en Europa. Se cree que cientos 
de miles de gitanas y gitanos (incluso más que las 
y los asesinados en los campos) fueron fusilados, 
sin registro alguno, en los territorios ocupados 
del este europeo por los equipos móviles de ma-
tanzas de las SS (Einsatzgruppen). 

A través del “Decreto para combatir la crimi-
nalidad” (1942) -muy parecida a la justificación 
española de dos siglos antes- que calificaba 
a quienes pertenecían al pueblo gitano como 
“antisociales y criminales sin posibilidades de 
educación”, familias enteras fueron sistemática-
mente deportadas. Los nazis, conocedores de 
la estructura de clan familiar del pueblo gitano, 
y para minimizar incidentes, decidieron depor-
tar a las familias enteras y los recluyeron en una 
barraca específica (el campo de los gitanos) en 
Auschwitz II (o Birkenau). En su libro Los otros 
genocidios de Hitler , Súlim Granovsky (2016) 

2 La historia de “Rukeli” dio lugar a la última novela de Darío Fo, Premio 
Nobel de Literatura, titulada “El campeón prohibido” (2017). 

3 Federico Pavlosky “Porrajmos, el Holocausto gitano” en Página 12 
(3/8/2018).



219

detalla que en los campos fueron sometidos a 
toda clase de experimentos: exposición a ma-
laria, congelamiento, fiebre tifoidea, venenos, 
gas mostaza, e ingestión de agua marina. Josef 
Mengele (quien vivió tranquilamente una década 
en Buenos Aires en la posguerra) dirigía un equi-
po que llevaba a cabo esas torturas, cuyas vícti-
mas eran particularmente niñas y niños gitanos, 
idealmente de condición gemela. En su oficina 
tomaba apuntes de sus experimentos, extraía 
muestras que enviaba a sus superiores en Berlín 
y coleccionaba ojos de distintos colores.3

 ¿Por qué ha sido desconocido y olvidado el 
genocidio de los gitanos?

De partida, hay que señalar que el sistema 
jurídico occidental, en el mismo juicio de Nürem-
berg (1946) donde fueron condenados los jerarcas 
nazis, procedió a silenciar el genocidio gitano. 
La hostilidad generalizada del mundo occidental 
hacia el pueblo gitano se manifestó expresamente 
en el hecho de que no se procesó a los autores de 
los crímenes contra los gitanos en esos juicios: los 
fiscales no convocaron a ninguna gitana ni a nin-
gún gitano a declarar, ni los magistrados mencio-
naron a las víctimas gitanas. Si a eso se le suma 
que los prejuicios construidos socioculturalmente 
alrededor del pueblo gitano obtienen cédula de 
legitimación en el diccionario de la Real Academia 
Española (REA) donde una de las definiciones de 
gitano es “aquel que con astucias, falsedades y 
mentiras procura engañar a alguien en un asunto”, 
el cuadro discriminatorio se completa. Sin orga-
nizaciones políticas que los defendieran, fueron 
ignorados por décadas. Muchos memoriales 
construidos en las décadas posteriores a la guerra 
no dejaban lugar para las víctimas gitanas. 

Recién en 1982, después de décadas de re-
chazo, las autoridades alemanas reconocieron 
al genocidio como tal y activaron una política de 
indemnizaciones que, a esa altura, por cierto, no 
tenía muchos beneficiarios porque la mayoría ya 
habían fallecido. En 2014, Suecia, a través de la 
publicación del llamado “Libro blanco” admitió 
cien años de maltrato a este pueblo. Y la primera 
disculpa de Francia por haber colaborado en los 
crímenes nazis contra los romaníes, recién tuvo 
lugar en el 2016. En el 2018, el Parlamento Euro-
peo conmemoró, por primera vez, el genocidio 
romaní. Y en lo que fueron los países socialistas, 
el genocidio gitano fue también, en gran medi-
da, ignorado. Hoy, en algunos países, padecen 
un verdadero régimen de apartheid: residen en 
barrios separados, en la periferia de las ciudades, 
con escaso acceso a la educación y con la per-
manente amenaza de expulsión.4 Hoy, sobre un 
total de 16 millones de gitanos en todo el mundo, 
en Europa viven alrededor de 12 millones (en Ar-
gentina son trescientos mil).

Porrajmos en la lengua gitana, la romaní, sig-
nifica “devoración”. Representa literalmente la 
destrucción colectiva que padeció este pueblo. En 
1971, el Primer Congreso Mundial Gitano (Londres) 
creó la bandera y aprobó el Himno titulado “Gelem, 
Gelem” (anduve, anduve), inspirado en aquellas 
gitanas y aquellos gitanos que fueron recluidos en 
los campos de concentración:

 “¡Ay roma, ay muchachos!; también yo 
tenía una gran familia; fue asesinada por la 
Legión Negra; hombres y mujeres fueron 
descuartizados; entre ellos también niños 
pequeños; ¡Ay roma, ay muchachos!” 

4 Ver en este Manual: El sistema 
del Apartheid: Sudáfrica.



220 C.S.PyE. 2022

P A L E S T I N A

El llamado conflicto israelí-palestino no es un conflicto,
 es colonialismo



221

Durante más de cinco siglos gran parte de lo 
que hoy conocemos como “Medio Oriente”1 for-
mó parte del imperio otomano.2 En él, cohabitaron 
comunidades religiosas musulmanas, cristianas, 
judías. Y como el islam nació en tierras árabes, se 
suele hacer sinónimo al islam con lo árabe, pero 
la mayoría de los musulmanes no son árabes y ni 
siquiera hablan el idioma árabe; el país musulmán 
más numeroso, por ejemplo, es Indonesia, que no 
es árabe, como tampoco lo son Turquía o Irán. 

Para lo que sigue, y en atención a la cuestión 
Palestina, resulta importantísimo constatar que en 
el mundo islámico nunca hubo expulsiones masivas 
de judíos como sí las hubo en la España de fines 
del siglo XV del calendario occidental en el marco 
de la Inquisición. De hecho, Bagdad se fundó en el 
762 del calendario occidental y allí se concentró 
una inmensa cantidad de científicos y filósofos que 
hicieron de la ciudad, durante cinco siglos, el centro 
intelectual de lo que, posteriormente, conoceremos 
como occidente. Allí, los árabes dieron un ejemplo 
de tolerancia y libertad de pensamiento: ahí esta-
ban cristianos, judíos, árabes, musulmanes, convir-
tiendo, rescatando y traduciendo las obras griegas. 
Tampoco hubo nada parecido a las persecuciones 
y matanzas de judíos que tendrán lugar en Rusia 
durante fines del siglo XIX y principios del XX del 
calendario occidental. Es más, el término antisemi-
tismo, entendido como el odio hacia los judíos, es 
de origen europeo y ni siquiera tiene un equivalente 
en el idioma árabe. Y mucho menos hubo, en luga-
res o países habitados por mayorías musulmanas, 
la barbarie planificada del exterminio de judíos que 
llevó adelante una expresión del capitalismo oc-
cidental como lo fue el nazismo, con sus cámaras 
de gas y campos de concentración que terminaron 
con la vida de seis millones de judíos.

Pero entonces ¿qué fue lo que alteró significa-
tivamente la convivencia de siglos entre árabes 
y judíos?  Esa convivencia se vio alterada cuando 
a fines del siglo XIX y principios del XX apareció 
el movimiento sionista que planteó la creación 
de un Estado sólo para judíos y en el corazón del 
mundo árabe e islámico. 

Los fundadores del sionismo3 (León Pinsker, 
Teodoro Herzl) fueron intelectuales influenciados 
por el nacionalismo europeo que se desplegaba a 
la par del desarrollo capitalista de finales del siglo 
XIX del calendario occidental. Expansión del ca-
pitalismo en su fase imperialista de conquista de 
colonias y mercados por parte de las potencias 
europeas y con una de las cuales, el naciente mo-
vimiento sionista, se va a relacionar ya que necesi-
taba del apoyo de una gran potencia mundial para 
conseguir un territorio donde asentar ese Estado 
judío: Inglaterra. Esa relación llevó a que, en lugar 
de intentar crear un Estado judío en alguna región 
de Rusia o Polonia donde había mayoría de judíos, 
el sionismo fuera influenciado fuertemente por 
Inglaterra para crear ese Estado en una región con 
poca presencia judía. 

1 La expresión “Medio Oriente” es una manifestación más de la imposición epistémica eurocéntrica en desmedro 
de los pueblos no occidentales. Es Medio Oriente para los europeos en su camino al Oriente, no así para los que viven 
en esos territorios desde antaño que la denominan como Al Magreb, porque geográficamente es el occidente, donde 
ellos ven que se pone el sol.

2 Se constituyó a partir de la toma de Constantinopla (Estambul en lengua turca) en 1453, por parte de guerreros 
turcos que profesaban la religión musulmana y perduró hasta la guerra interimperialista de 1914-1918. En sus 
momentos de máxima expansión abarcó territorios que incluían la costa norte de África, Egipto, Grecia, todo el 
llamado “Medio Oriente” y varias regiones del este europeo.

3 El sionismo, entendido inicialmente, como la idea de volver a la tierra de los antepasados conocida como 
Eretz Israel (la tierra de Israel) o Sión tal cual figura en la biblia. Posteriormente, el sionismo, como proyecto político, 
derivará en un movimiento colonialista y racista.



222

Durante siglos y hasta después del estable-
cimiento del Estado de Israel, la población de la 
región fue mayoritariamente árabe. Recién en las 
últimas décadas del siglo XIX comenzó el arribo 
de colonos judíos. La primer colonia es fundada 
en 1878 y desde entonces se incrementó muy 
lentamente el arribo de colonos judíos. En 1896, 
Theodor Herzl publica El Estado judío, proponien-
do la creación de un Estado propio para el pue-
blo judío. Un año después se celebra el primer 
Congreso sionista en Suiza, donde se adopta un 
programa para la colonización de Palestina y se 
rechazan otras zonas en África y América Latina 
para la creación de un Estado judío. La Influen-
cia política y económica de Inglaterra sobre el 
movimiento sionista se revela claramente en la 
carta del 2 de noviembre de 1917 que el canciller 
británico James Balfour le escribe al barón Lionel 
Rothschild, ex diputado inglés e importantísimo 
banquero judío en toda Europa, para que se la 
hiciera llegar al movimiento sionista con el cual 
Rothschild tenía estrechos vínculos. ¿Qué decía 
la carta del canciller inglés? “el gobierno de su 
Majestad contempla favorablemente el estableci-
miento en Palestina de un hogar nacional para el 
pueblo judío y hará uso de sus mejores esfuerzos 
para facilitar la realización de dicho objetivo”.4 
Y si bien esta carta no implicaba compromi-
sos legales, para el movimiento sionista resultó 
fundamental: la potencia mundial de la época 
reconocía su proyecto y prometía esfuerzos para 
llevarlo a cabo. El movimiento sionista tomó la 
“Declaración de Balfour” como si ésta les conce-
diera legitimidad sobre Palestina.

Con ello queda respondida la pregunta de ¿Por 
qué Palestina?  Porque al final de la Primera guerra 
mundial interimperialista5 y con el desmembra-
miento del imperio otomano, Inglaterra y Francia 
se repartieron gran parte de “Medio Oriente”. De 
hecho, ya en 1916 y ante la debacle del imperio oto-
mano, ambas potencias acordaron ocupar aquellos 
lugares geoestratégicos y puertos que resultaban 
fundamentales para el comercio mundial, y cuando 
ya era sabido que la región era una fuente impor-
tantísima de petróleo! Palestina no tenía una delimi-
tación geográfica precisa, de modo que Inglaterra y 
Francia trazaron arbitrariamente las líneas fronteri-
zas de la mayoría de los países que hoy conocemos 
de la región: Egipto, Jordania, Arabia Saudita, Irak. 
En este último caso, por ejemplo, Inglaterra sen-
cillamente unió zonas alrededor de tres ciudades 
-Mosul, Bagdad y Basora- y creó Irak. Y como co-
rrespondía al proyecto colonialista, en 1920 Inglate-
rra envió a Herbert Samuel como su representante 
para gobernar Palestina. Dicho representante era 
judío y apoyaba el proyecto sionista. En 1922, la 
Liga de las Naciones (antecesora de las Naciones 
Unidas) le concedió a Inglaterra un mandato legal 
sobre el territorio de Palestina que incluía gran par-
te de lo que hoy es Jordania. Por ello es que, entre 
1916 y 1948, ese territorio fue conocido como “El 
Mandato británico de Palestina”. 

 4 Pedro Brieger. El conflicto palestino-israelí. Capital Intelectual, Buenos 
Aires, 2010, pág. 29.

5 Hablamos de guerra interimperialista para señalar que la misma se 
origina y desarrolla por la disputa de los mercados mundiales entre las 
burguesías de las potencias ya existentes, como Inglaterra y Francia, y las 
burguesías de aquellos países que aspiraban a ocupar esos espacios, como 
Alemania e Italia, por ejemplo.



223

Al inicio del Mandato británico en 1922, se esti-
ma que la población judía en Palestina era de sólo 
el diez por ciento. Pero a partir de entonces, Ingla-
terra facilitó el arribo de judíos que llegaron de a mi-
les durante las décadas del veinte, del treinta y del 
cuarenta, creando granjas colectivas, comercios 
y mercados exclusivamente judíos, con mano de 
obra judía y sindicatos judíos. También se ocuparon 
de crear numerosas instituciones sociales, cultu-
rales y políticas que excluían a los árabes. Y junto a 
ello, destacamentos armados que constituían toda 
una estructura militar. Es decir, se estaba constru-
yendo una sociedad paralela solamente de judíos, 
desconociendo siglos de convivencia de culturas y 
religiones diversas entramadas en un territorio que 
tenía más de mil ciudades. 

También la compra y colonización del suelo re-
sultaron imprescindibles para el proyecto de crear 
un Estado judío. La tierra adquirida, en muchos ca-
sos a latifundistas árabes que no vivían en la región, 
se convirtió en parte del Fondo Nacional Judío que 
especificaba que reemplazar por colonos judíos a 
los campesinos árabes requería también expulsar 
a éstos de la región. Así graficaba la situación, el 
periódico francés L’Humanité en 1936:

Bajo el pretexto del hogar nacional judío 
se ha organizado en Palestina una verdadera 
expoliación de los árabes. La gran sociedad 
sionista Keren Hayessod se ha especializado 
en esas expoliaciones. Aprovechando la 
falta de títulos de propiedad por parte de 
los campesinos árabes y los beduinos, se 
pone de acuerdo con un señor feudal-jeque 
árabe para apropiarse de tierras. Después de 
hacerlo, avisa a los campesinos árabes que 
deben abandonar la tierra sobre la cual sus 
antepasados han labrado durante siglos. Si los 
campesinos no obedecen, la sociedad sionista 
pide la ayuda de los soldados británicos”.6

Y en la medida que más tierras pasaron a manos 
judías por compra u ocupación, eso se comple-
mentó con la expansión de ciudades propias y toda 
una infraestructura estatal de respaldo.

  6 Citado en: Palestina: los cimientos del muro. Luis Menéndez, Revista 
Herramienta N°30, Buenos Aires, octubre 2005.

LAS LUCHAS DE LOS TRABAJADORES 
COMO CAMINO PARA DERROTAR LOS 

NACIONALISMOS

El crecimiento de las ciudades y los nue-
vos sectores económicos que prosperaron 
bajo la tutela británica, requirió del trabajo 
asalariado tanto de obreros árabes residen-
tes en la región desde siempre, como de 
obreros judíos que llegaban sin más capital 
que su fuerza de trabajo. Diversas compa-
ñías como los ferrocarriles y otras agen-
cias gubernamentales como los sistemas 
telefónicos, los departamentos de Obras 
Públicas, oficinas portuarias, entre otras, se 
convirtieron en lugares de interacción entre 
trabajadores judíos y árabes. Y en ese senti-
do, existieron no pocos ejemplos de luchas 
reivindicativas conjuntas entre árabes y ju-
díos e intentos de formar sindicatos conjun-
tos. Tal fue el caso de los trabajadores de la 
fábrica de cemento Nesher, en Haifa, donde 
al final de su construcción los trabajadores 
judíos realizaron una huelga contra la direc-
ción de la fábrica y buscaron la solidaridad 
de los trabajadores árabes, logrando el apo-
yo de éstos. La huelga duró dos meses y la 
empresa concedió algunas demandas, pero 
a cambio despidió a todos los trabajadores 
egipcios. Entonces, los trabajadores judíos 
votaron no regresar al trabajo a menos que 
se volviera a tomar a los trabajadores egip-
cios. La huelga concluyó finalmente con los 
egipcios deportados. Pero esta situación se 
repetiría incontables veces en la búsque-
da de solidaridad y lucha en común entre 
los trabajadores, lo que señalaba que era 
posible la convivencia en común. Todavía en 
1946, se produjo una importan huelga con-
junta entre trabajadores árabes y judíos: la 
de los trabajadores públicos, que involucró 
a trabajadores postales, telefónicos, ferro-
viarios, que paralizó Palestina en los últimos 
meses del Mandato británico.



224

Para 1940, el escenario estaba muy claro para 
el proyecto sionista, según lo que declaraba Iosef 
Weitz, director de la Agencia Judía:

Entre nosotros debe quedar claro que en 
el país no hay lugar para ambos pueblos (…) 
Con los árabes dentro del país no podremos 
alcanzar nuestro objetivo de llegar a ser 
un pueblo independiente en este pequeño 
territorio, la única solución la constituye un 
Eretz Israel (tierra de Israel) sin árabes (…) y no 
queda otro recurso que trasladar a los árabes 
a los países vecinos, hay que trasladarlos a 
todos sin que quede una sola aldea ni tribu, 
y este traslado deberá hacerse en dirección 
a Irak, Siria e incluso Transjordania.7 (negritas 
nuestras).

La segunda guerra mundial interimperialista 
aumentó la llegada de judíos a Palestina, ya con el 
apoyo y financiación de organismos internacionales 
y el propio Estados Unidos, y para 1947, Inglaterra 
decidió abandonar Palestina. Ante ello, la recién 
creada Naciones Unidas, formó una comisión para 
encontrar una solución al problema creado por la 
artificial e interesada construcción político-econó-
mica del Estado de Israel. Y dicha solución, partió 
del intento de hacer olvidar los siglos de convi-
vencia intercultural e interreligiosa de Palestina, 
para dar lugar a los intereses político-económicos 
del hegemónico capitalismo norteamericano y su 
necesidad de tener un Estado gendarme en Medio 
Oriente: ese fue, y es, el Estado sionista de Israel. 

El problema era que la pretensión de crear dos 
Estados étnicamente homogéneos resultaba de 
imposible concreción toda vez que los árabes eran 
inmensa mayoría y quince de las dieciséis ciuda-
des más grandes de Palestina también eran ára-
bes. Pese a ello, el 29 de noviembre de 1947 Na-
ciones Unidas votó la resolución 181 por la cual se 
resolvió la partición de Palestina en dos Estados. 
Y aunque los judíos eran la minoría, la partición los 
favoreció claramente ya que recibieron el 56 por 
ciento del territorio, mientras que a los árabes les 
dejaron el 43 por ciento. El uno por ciento restante 
correspondía a Jerusalén que, por contener luga-
res santos para cristianos, judíos y musulmanes, 
se convirtió en una jurisdicción administrada por 
Naciones Unidas. Los judíos, que no alcanzaban 
al 30 por ciento de la población, recibían el 56 
por ciento del territorio y el movimiento sionista 
de parabienes. Mientras que la población árabe 
rechazó de manera tajante la “solución” interna-
cional que les llegaba desde Naciones Unidas. 
Un día después de la resolución, empezaron los 
enfrentamientos entre ambas comunidades. Y 
entonces, en unos pocos meses, mediante una 
campaña terrorista del movimiento sionista que 
supuso destrucción total de aldeas y expulsión 
de sus habitantes, violaciones masivas y deporta-
ciones, sus fuerzas militares ocuparon territorios 
más allá de los asignados por Naciones Unidas. 
Así nacía el Estado de Israel. Ante ello, los Estados 
árabes entraron en guerra también, pero cuando 
en julio de 1949 se decretó un armisticio, el Estado 
sionista ya ocupaba un 78 por ciento del territo-
rio original de Palestina. El 22 por ciento restante 
quedaba en manos de Egipto y Jordania. Incluso 
Jerusalén, que había quedado como una ciudad 
indivisa, quedó dividida en dos: la parte occidental 
de la ciudad dentro del Estado de Israel y la parte 
oriental se unió a Jordania:

7 Ob. Cit. Pág. 34.
8 Ob. Cit. Pág. 39-40



225

Para los árabes la creación del Estado de 
Israel representó algo más que el abandono 
de un territorio. Siglos de existencia fueron 
eliminados en semanas. Cerca de 500 pueblos 
destruidos hasta sus cimientos, miles de 
refugiados, cementerios y mezquitas arrasados, 
y una ruptura del vínculo con la propia vida y las 
historias de un pueblo en su tierra. La mayoría 
de esos pueblos fueron borrados del mapa y 
muchos otros fueron convertidos en poblados 
judíos “hebraizando” su nombre (…) Toda 
una sociedad fue destruida. Una verdadera 
catástrofe, que en árabe se conoce como Al 
Nakba, y cuyo recuerdo se fue transmitiendo 
de generación en generación. Ninguno de los 
palestinos estaba preparado para abandonar 
su tierra y menos para ser expulsados de forma 
masiva. La mayoría pensó que regresaría, pero 
no pudo hacerlo. Muchos todavía conservan 
las llaves de sus casas como “título” de la 
propiedad abandonada.8 

El 15 de mayo los palestinos conmemoran Al 
Nakba. Han incorporado en la memoria colectiva los 
desalojos, las deportaciones, el arrasamiento de sus 
aldeas, las violaciones y vejámenes de que fueron víc-
timas por parte del Estado sionista de Israel, y le han 
puesto nombre: Al Nakba. En lengua árabe significa, 
literalmente, desastre, catástrofe, calamidad. Pero a 
la vez, el empleo del artículo determinado al, le da el 
contenido de algo singular, imborrable, que perdura 
según pasan las generaciones.

A partir de entonces, aparece la figura del refu-
giado. Se considera refugiados palestinos a todos 
los árabes que abandonaron Palestina a raíz de la 
creación del Estado de Israel en 1948 y que no pu-
dieron regresar. Desde diciembre de 1949, El Orga-
nismo de Obras Públicas y Socorro de las Naciones 
Unidas para los Refugiados de Palestina se ocupa de 
los refugiados dándoles alimento. Claro está que, lo 
que comenzó como algo temporario ya se extiende 
por más de ¡¡¡ setenta años!!! Y se consideran refu-
giados palestinos a todas aquellas personas cuyo 
lugar de residencia era Palestina entre junio de 1946 
y mayo de 1948 y que lo haya perdido por la ocupa-
ción judía. También son considerados refugiados 
sus descendientes. En 1950 Naciones Unidas tenía 
bajo su responsabilidad a unas 750 mil personas; 

en la actualidad tiene registradas casi 5 millones de 
personas. Los que se instalaron en campamentos en 
los países vecinos de Siria, Jordania, Líbano y Egip-
to, con los años convirtieron esos campamentos en 
pequeños pueblos y ciudades; en estos momentos 
se considera que el 70 % de los palestinos son refu-
giados, porque fueron expulsados en 1948 o porque 
son descendientes directos de ellos, o porque …la 
ocupación de Palestina por parte del Estado sionista 
ha proseguido hasta hoy.

En 1967, en una guerra fulminante de seis días 
durante el mes de junio, Israel conquistó y ocupó 
Cisjordania, que estaba en manos de Jordania; la 
Franja de Gaza y la península del Sinaí (que de-
volvió en 1982) en manos de Egipto; la meseta del 
Golán, que estaba en manos de Siria. En este últi-
mo caso, el Estado sionista destruyó más de 150 
pueblos y expulsó a los 150.000 habitantes que allí 
vivían. En estos nuevos territorios conquistados, 
implementó políticas de colonización y construc-
ción de pequeños poblados que con el tiempo 
se han transformado en ciudades, siguiendo el 
patrón de la colonización sionista de sus inicios. 
La novedad de esta nueva ocupación y anexión 
por parte del Estado sionista, es que los territorios 
de la Franja de Gaza y Cisjordania tenían en ese 
momento, más de un millón de habitantes palesti-
nos. En noviembre de ese mismo año, el Consejo 
de Seguridad de la ONU sacó la resolución 242 
por la que señala que Israel tiene que retirarse 
de los territorios que ocupó durante la guerra de 
1967 y volver a las fronteras del día anterior a la 
guerra, esto es, al 4 de junio de 1967, a la llamada 
“línea verde” de 1949. Es decir, detrás del llamado 
a Israel a que devuelva los recientes territorios que 
había conquistado, esa resolución 242 del Conse-
jo de Seguridad de las Naciones Unidas no hace 
otra cosa que convalidar políticamente el colo-
nialismo del Estado sionista de Israel al admitir, 
implícitamente, que sus fronteras son las que con-
quistó militarmente en 1948. Pero incluso, y con 
respecto a esos territorios conquistados en 1967, 
cabe señalar que, producto de un acuerdo de paz 
con Egipto, Israel le devolvió la península del Sinaí, 
pero se quedó con la Franja de Gaza; Las alturas 
del Golán jamás se las devolvió a Siria, y lo mismo 
sucedió con una parte de Cisjordania. 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



226

La Organización para la Liberación de 
Palestina (OLP)

En 1959, se fundó en Kuwait una organización 
conocida como AL FATAJ (Movimiento para la Libe-
ración de Palestina) que intentaba reorganizar a los 
palestinos dispersos en los campamentos de refu-
giados levantados en los países de la región. Cinco 
años después, en Jerusalén oriental, se anunciaba 
la creación de la Organización para la Liberación de 
Palestina (OLP). La OLP denuncia que la partición 
de Palestina de 1947 es ilegal, lo mismo que el es-
tablecimiento del Estado de Israel, y que, por tanto, 
todas las formas de lucha a emprender para liberar 
Palestina de la ocupación sionista son legítimas, 
incluida la lucha armada. Y efectivamente, las diver-
sas formas de lucha de la OLP contra el “ocupante 
extranjero” (el Estado de Israel) permitieron que la 
cuestión palestina ocupara un lugar en la política 
internacional. En noviembre de 1974, la Asamblea 
General de las Naciones Unidas recibió a Yasser 
Arafat, el líder de la OLP, como un jefe de Estado 
y le otorgó el estatus oficial de Observador, que le 
permite participar de la Asamblea con voz pero sin 
derecho a voto. La Organización para la Libera-
ción de Palestina conseguía así, el reconocimiento 
internacional de su reivindicación como pueblo a 
un Estado propio. El problema sería ¿dónde, con el 
territorio original ocupado?

El sometimiento del pueblo palestino, especial-
mente en Gaza y Cisjordania, llevó a revueltas cada 
vez mayores que, en 1987, adquirieron la forma de 
una Intifada: un levantamiento. Una Intifada que en-
frentaba a mujeres y niños arrojando piedras contra 
los tanques sionistas. Estos alzamientos populares 
generalizados y sus consecuentes represiones,9 
plantearon un escenario donde, ni los palestinos 
podían destruir al Estado Israelí ni éste podía man-
tener la ocupación, sino mediante un incremento 
sin fin de la intervención militar. Fue así que, en 
1993, se establecieron los Acuerdos de Oslo (la 
capital noruega donde se llevaron a cabo las nego-
ciaciones) por el cual, la OLP reconocía el derecho 
del Estado de Israel a existir en paz y seguridad, e 
Israel reconocía a la OLP como el representante 
del pueblo palestino. Esto implicaba que israelíes 
y palestinos tenían que negociar las formas por las 
cuales Israel se retiraría de Cisjordania y Gaza para 
crear un Estado palestino.

Lo anterior supuso el retiro de Israel de algunos 
territorios para permitir el funcionamiento de una 
Autoridad Nacional Palestina que se hizo cargo de 
las cuestiones municipales de algunas ciudades de 
Gaza y Cisjordania. Y el retiro de algunos territorios 
y no de todos, implicó que el primer gran problema 
que encontraron los palestinos para gobernar, es la 
falta de continuidad territorial entre Cisjordania y la 
Franja de Gaza, separados entre sí geográficamente. 
La Autoridad Nacional Palestina intentó -e intenta- 
funcionar estatalmente sentando las bases para la 
creación de un Estado, pero esa Autoridad Nacional 
no tiene funciones estatales ya que el Estado pales-
tino no existe pues continúa la ocupación. La ANP 
no controla las fronteras ni tiene moneda propia, e 
incluso, para moverse de Gaza a Cisjordania, o vice-
versa, sus habitantes y los propios funcionarios de 
la ANP deben obtener el permiso de los israelíes. En 
el caso de la Franja de Gaza, Israel sigue controlan-
do al día de hoy, las entradas y salidas de personas, 
mercaderías, insumos para hospitales, medicamen-
tos, comida, el espacio aéreo y la costa sobre el Mar 
Mediterráneo. La electricidad, el agua, el gas y los 
combustibles llegan de Israel -cuando llegan-.  Des-
de 2007, Israel impuso un bloqueo por tierra, aire y 
mar que ha hecho de Gaza “una cárcel a cielo abier-
to”, perpetuando una situación de pobreza y desocu-
pación que viven casi dos millones de palestinos. Un 
75 por ciento son refugiados registrados oficialmen-
te por Naciones Unidas que subsisten gracias a los 
alimentos que distribuye la ONU.

 9 Desde entonces, las cárceles israelíes cuentan también con niños y 
niñas presos. Para el 2021, la cifra era, según distintas organizaciones, de 
más de cuatrocientos niños y niñas presos por “delitos contra la seguridad”.



227

En el caso de Cisjordania, que linda con Jorda-
nia, sus casi tres millones de habitantes pueden 
ir a este país y de ahí trasladarse a otros lugares. 
Pero sigue siendo el Estado israelí quien ejerce el 
control sobre los bienes comunes como la tierra, 
el agua, las rutas. En el caso del agua, Israel privi-
legia su uso en beneficio de su población, dejando 
el consumo palestino en un plano secundario. Hay 
más de 400 retenes militares que la mayoría de 
los palestinos deben atravesar para ir a sus traba-
jos diariamente en transporte público y, por ende, 
quedar sujetos a los controles y caprichos de los 
soldados israelíes. Y cualquiera que intente entrar o 
salir debe obtener el permiso de Israel. 

De modo que, en una economía palestina que 
descansa en la producción de cereales y derivados, 
el aceite de oliva y algunas pocas exportaciones a 
Europa de productos de temporada como las flores 
y las fresas, la ayuda extranjera de algunos Estados 
y agencias de solidaridad resulta fundamental. Es 
esa ayuda la que permite que la Autoridad Nacional 
Palestina pague los salarios de la administración 
pública y pueda mantener ciertos servicios.

Israel: un Estado colonial y racista

Finalmente, y reafirmando el carácter de Esta-
do colonial y racista, Israel ha construido un muro 
de separación de los palestinos de más de 650 
kilómetros de largo y con paredes de hasta ocho 
metros de altura, con vallas electrificadas, torres 
de vigilancia y caminos para patrullas de vigilan-
cia. El muro es una obra de ingeniería de grandes 
dimensiones que se adentra en territorios palesti-
nos demoliendo todas las viviendas que se encon-
traban en su recorrido, arrancando más de 100 mil 
olivos y expropiando miles de hectáreas sembra-
das durante décadas por campesinos palestinos. 
Incluso, la construcción del muro ha convertido a 
ciudades palestinas en verdaderos guetos, si por 
tal cosa se entiende que un grupo étnico, racial, 
diversidad sexual, etc., ha sido confinado en un 
lugar por decisión ajena y el control de entrada y 
salida es ejercido por esos otros. Es decir, en Israel 
hay apartheid, un apartheid similar o incluso peor 
que el llevado adelante por los blancos contra los 
negros en Sudáfrica y Estados Unidos. Y para ello, 
desde su creación en 1948, el Estado de Israel ha 
contado y cuenta con el apoyo incondicional del 
Estado terrorista de Estados Unidos. Apoyo militar, 
financiero, político y diplomático. 

La causa palestina sigue abierta, y el proyecto 
de grupos políticos de judíos y palestinos sobre la 
construcción de un Estado binacional en esos terri-
torios sigue en pie; pero también la experiencia que 
tiene lugar en Rojava desde el 2012 muestra que 
la convivencia de culturas y religiones es perfec-
tamente posible sobre la base, ya no de un Estado 
binacional, sino de una construcción política que 
concibe la tierra como un bien común a ser usu-
fructuada por toda la humanidad sin distinción de 
color, género o religión.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.

LA CANCIÓN DE HANDALA

“Handala nació el 13 de julio de 1969 
encerrado en una viñeta, en la contratapa 
del diario kuwaití Al-Siyyasa, de la punta del 
lápiz de quien se convertiría, a partir de la 
impronta de sus caricaturas políticas, en el 
artista más popular del mundo árabe duran-
te décadas. Naji al-Ali era su nombre. ´Han-
dala nació con diez años, y siempre tendrá 
diez años para mí. Esa es la edad que yo te-
nía cuando dejé mi país. Handala sólo cre-
cerá cuando retorne a Palestina. Las reglas 
de la naturaleza no se cumplen en él. Es una 
excepción, y las cosas sólo serán naturales 
cuando retorne a su tierra. Este niño es una 
representación simbólica de mí mismo y de 
todos los que viven y sufren la misma situa-
ción. Se lo ofrecí a los lectores, y lo llamé 
Handala, como símbolo de la amargura. En 
un principio lo presenté como un niño pa-
lestino, y con el desarrollo de su conciencia 
adquirió una perspectiva patriótica y huma-
na (…) tiene las manos a la espalda como 
señal de rechazo a todas las ataduras ne-
gativas en nuestra región´ explicó el autor. 
En el nombre de Handala se vislumbra otro 
símbolo: al-handal es una hierba común y 
silvestre en Oriente Medio, reconocida por 
el sabor amargo de su fruto, pero también 
porque sus fuertes raíces le permiten volver 
a brotar una y otra vez en mitad de la tierra 
árida”. Extractado de Palestina. Los ojos de 
Handala/Naji al-Ali. Hugo Montero (Comp.). 
Sudestada, Buenos Aires, 2016.



228

HINCHAS ARGENTINOS ENVÍAN 
PELOTAS A PALESTINA

El niño pateó una y nunca la recuperó 
tras el muro de Israel. La Coordinadora de 
Derechos Humanos del Fútbol Argentino 
ayudará a chicos en Gaza y Cisjordania.

La escena duró un momento fugaz. Un 
pequeño instante en la vida de niños rodea-
dos por muros de hormigón y alambres de 
púas. Sobre un suelo árido y polvoriento, 
gambeteaban a sus rivales y a las piedras. 
El hecho pasó a principios de 2014 en Kafr 
sur, distrito de Tulkarem, Cisjordania. Un 
lugar del que se apoderó Israel desde la 
Guerra de los Seis Días en 1967. El pequeño 
Amir, hoy ya un hombre, pateó la pelota de 
su amigo Mohamed con tanta fuerza que 
nunca más la vieron. Cayó en los territorios 
ocupados. Al otro lado de la franja de se-
guridad. No hubo manos salvadoras que la 
detuvieran, ni una red, ni los palos del arco, 
ni un soldado invasor que se compadeciera.

El preciado objeto de deseo nunca se re-
cuperó. Ni siquiera fue posible hacerlo con 
una carta que pibes como Amir le enviaron 
a Ban Ki-moon, el ex secretario general de 
Naciones Unidas. Pero los niños recibieron 
diez pelotas donadas por el club Barcelo-
na que hasta el alcalde de Kfar Sur, Emad 
Zbdeh, agradeció. Siete años y medio des-
pués, a la historia contada por la agencia 
de noticias palestina Ma'an y el Periódico 
de Catalunya le salió otro brote solidario. 
La Coordinadora de Derechos Humanos del 
Fútbol Argentino ideó una campaña para 
cubrir ese vacío que podría repetirse. Por-
que son muchas más las pelotas que faltan. 
En un juego que Palestina juega en condi-
ciones muy desventajosas, esas ausencias 
no tienen reemplazo.

Israel mantiene su política de entorpe-
cer el crecimiento del fútbol en la Franja de 
Gaza y Cisjordania. El documental ¡Yallah! 
¡Yallah! (¡Dale! ¡Dale! en árabe) estrenado en 
2018 lo cuenta en detalle. Hay un diálogo 
de la película filmada en Palestina y dirigida 
por los argentinos Cristian Pirovano y Fer-
nando Romanazzo, donde una mujer llama 
por teléfono desde la Federación de Fút-
bol local. Pregunta: “¿A cuántos jugadores 
detuvieron?”. Pide más información: “¿Se 
sabe de qué los acusan?”. Enseguida le 
responden que fueron arrestados “sin cau-
sa”. Son siete. Medidas represivas sacadas 
del manual de la opresión se repiten hace 
más de una década. Al principal escenario 
deportivo de Gaza lo bombardearon el 18 
de noviembre de 2012. El gobierno del ex 
primer ministro Benjamín Netanyahu adujo 
que se lanzaban cohetes hacia Israel desde 
canchas de fútbol en Gaza.

C.S.PyE. 2022



229Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.

En marzo de 2018, unos 134 clubes pa-
lestinos le pidieron a Adidas que dejara de 
patrocinar a la Asociación de Fútbol de Israel 
(IFA). Alegaron que desde esa organización 
afiliada a la FIFA no se permite competir a 
sus equipos en la ocupada Cisjordania. Tam-
bién mencionaron que la resolución 2334 del 
Consejo de Seguridad de Naciones Unidas 
votada en 2016, definió a los asentamientos 
de colonos como una “flagrante violación 
de la ley internacional”. En la nota dirigida 
al director ejecutivo de la empresa, Kasper 
Rorsted, describían: “Los jugadores palesti-
nos son atacados, encarcelados y asesina-
dos de forma rutinaria. Se les niega la liber-
tad de movimiento para asistir a sus propios 
partidos. Los estadios han sido bombardea-
dos y destruidos. Israel incluso impide que 
los palestinos importen equipos de fútbol y 
desarrollen instalaciones de fútbol”.

“El torneo de fútbol tuvo que dividirse en 
dos por la imposibilidad de viajar de Gaza 
a Cisjordania y al revés. Se ha prohibido la 
movilidad de atletas que llegaron a Palesti-
na para participar en eventos internaciona-
les. Nuestros atletas que fueron a los Jue-
gos Olímpicos de Río de Janeiro en 2016 
viajaron a último momento y sin uniformes”, 
recuerda el embajador palestino en Argenti-
na, Husni Abdel Wahed.

Los bloques de hormigón que cerca-
ron pueblos enteros, en Cisjordania tienen 
nombre propio: Il yidaar il fasel o el muro de 
separación. Este comenzó a levantarse en 
2002 y el Tribunal Internacional de Justicia 
de La Haya lo declaró ilegal dos años des-
pués. Una de las misiones que tiene ahora 
el diplomático y periodista Wahed es lograr 
que las pelotas para Palestina lleguen a chi-
cos como Amir y sus amigos. “Nosotros ha-
remos que se envíen, pero la tarea no será 
fácil porque Israel obstaculiza su destino, 
todos los pasos fronterizos están custodia-
dos por su gobierno, todo debe pasar por su 
aduana” explica.

Por Gustavo Veiga, Página 12  del 5 de 
julio de 2021



	  Apar-
theid.
Pales—
	 tina.
1960

230

MANUAL. C.S.PyE.		  2 0 2 2
DISEÑO CURRICULAR ESCUELA
S E C U N D A R I A , N E U Q U É N



	  Apar-
theid.
Pales—
	 tina.
1960

La década de 1960 en 
diversos territorios: algo 
más que un clima de época.            

	 El Apartheid: Sudáfrica, 
la herencia colonialista de la 
modernidad capitalista.
                                                                                                                                  
	 Estados Unidos: 	
	 capitalista, colonialista 	
	 y racista.     
                                                                                                                                       
El Movimiento Zapatista.                                                                                                      

* Interculturalidad en clave 
decolonial y emancipatoria

	 * Las Perspectivas
como formas otras de habitar 
la escuela: una aproximación 
epistémica integral

* Notas sobre conocimiento 
situado y sentido común   

231Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



232

LAS 
REVOLUCIONES

DE LOS
´60

“La revolución burguesa fue jurídica,
la revolución proletaria fue económica.

 La nuestra será social y cultural, 
para que el ser humano pueda devenir él mismo

 y no se contente más con una ideología humanizante y paternalista”
Carta de la Sorbona¹

 1 De Lucía, D. Del sueño a la vigilia. Estudios sobre los movimientos en 
torno a 1968. Ed. Metrópolis, Buenos Aires, 2018.



233

Tomaron las calles y las universidades, las 
fábricas y los colegios, se enfrentaron al poder 
político y económico del capitalismo, a las dicta-
duras militares serviles del imperialismo y al poder 
burocrático del socialismo realmente existente. En 
geografías tan diversas, las juventudes de la déca-
da del ´60 empeñaron tiempos y deseos, sueños y 
utopías, por transformar sus realidades sociales. 
Las revueltas estudiantiles de los ´60 recorrieron 
el mundo enfrentando las guerras, las injusticias 
y las opresiones políticas, sin detenerse ante las 
fronteras nacionales. Y más allá que, tras tanta 
barricada y tanta sangre derramada, los cambios 
no fueron los soñados, el legado ético de aquella 
generación retorna bajo nuevas y emancipadoras 
formas y compromisos políticos. En esa dirección, 
los acontecimientos que se desarrollan a continua-
ción merecen ser leídos y debatidos como un único 
y pluriversal proceso sociohistórico.

La década del ´60 del siglo pasado se vio sa-
cudida por una ola de revueltas estudiantiles que 
recorrió grandes ciudades del mundo. Tokio, Berlín, 
Roma, Los Ángeles, París, Ciudad de México, Pra-
ga, Nueva York, Varsovia, fueron algunas de las que 
se vieron sacudidas por movilizaciones estudianti-
les que conmovieron al sistema capitalista: movili-
zaciones contra la guerra de Vietnam y el racismo 
en muchas ciudades de Estados Unidos; moviliza-
ciones por la democratización de la vida social y 
política en Checoslovaquia, Polonia y México; las  
revoluciones por la independencia en Argelia, Cabo 
Verde, la República Democrática del Congo y otros 
países africanos; movilizaciones en Montevideo 
y contra la dictadura militar en Córdoba; grandes 
movilizaciones obreras en abierto desafío al Capital  
en Francia e Italia. La eclosión de los cambios de 
esa década en las relaciones sociales, las cos-
tumbres, las jerarquías y las culturas juveniles en 
distintos puntos del mundo capitalista y del mundo 
socialista:  desde Praga, Ámsterdam, Berlín, Tokio, 
Nueva York, México, Berkeley, Milán, hasta alcanzar 
en el París del ‘68, el punto de mayor exposición de 
los símbolos de época.

El mundo de la década de 1960 se encontraba, 
en buena medida, dividido entre dos grandes blo-
ques político-económicos: el mundo capitalista con 
Estados Unidos a la cabeza y el mundo socialista 
con la Unión de Repúblicas Socialistas Soviéticas 
y China a la cabeza. En ese contexto mundial, esos 
alzamientos de estudiantes y jóvenes en gene-
ral, recorrieron países y continentes, alcanzando 
algunos de ellos particularidades geopolíticas que 
merecen señalarse:

 

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



234

 Mayo del ’68 en París

Por fuera de -y contra- las estructuras organizati-
vas políticas y sindicales tradicionales, irrumpe en las 
calles de París un movimiento estudiantil portador de 
nuevos y transgresores discursos y prácticas. Los re-
clamos de cambios en los planes de estudio y libertad 
de expresión política en la universidad se conjugan con 
reivindicaciones más amplias hasta alcanzar el cues-
tionamiento al poder político y al capitalismo, al patriar-
cado y al colonialismo. Los obreros y las obreras de las 
principales industrias se suman a la lucha y para el 21 
de mayo hay diez millones de trabajadores y trabajado-
ras en huelga, las manifestaciones alcanzan el millón 
de personas cantando “La Internacional”2 y la Sorbona 
es tomada y declarada comuna libre. No hay bancos 
ni fútbol, diarios ni correos, no se recoge la basura y no 
hay transporte. El gobierno decide entonces, negociar 
con las centrales obreras y otorgar los aumentos sa-
lariales logrando así el retorno a la normalidad laboral. 
De las y los estudiantes, se encargará la policía. En 
palabras de un dirigente estudiantil “lo importante no 
es elaborar una reforma de la sociedad capitalista sino 
lanzar una experiencia de ruptura completa con esta 
sociedad; una experiencia que no dure pero que deje 
entrever una posibilidad: se percibe algo, fugitivamen-
te, que luego se extingue. Pero basta para probar que 
ese algo puede existir”.3 Y ese algo se expresó en el 
retorno a la antiquísima técnica de los graffiti4 pintados 
en las paredes para señalar el deseo de cambiar la 
vida transformando la sociedad: “El derecho de vivir no 
se mendiga, se toma”, “Prohibido prohibir. la libertad 
comienza por una prohibición”, “Contempla tu trabajo: 
la nada y la tortura forman parte de él”, “La libertad 
de los otros prolonga la mía hasta el infinito”, “No 
hay libertad para los enemigos de la libertad”, “Sean 
realistas: pidan lo imposible”. Son estas, algunas de 
las manifestaciones políticas que enarbolaba aquella 
generación de jóvenes y estudiantes de ir contra y más 
allá del sistema capitalista, patriarcal y colonial. Gene-
ración que también sometió a crítica las tradiciones re-
volucionarias heredadas y, por ello mismo, se permitió 
plasmar en las paredes parisinas sus críticas al mundo 
socialista burocratizado: “Queremos las estructuras al 
servicio del hombre y no el hombre al servicio de las 
estructuras. Queremos tener el placer de vivir y nunca 
más el mal de vivir”, “no queremos un mundo donde 
la garantía de no morir de hambre se compensa por 
la garantía de morir de aburrimiento”, “La revolución 
estará mejor en las manos de todos que en la de los 
partidos”, preanuncian lo que, al tiempo, ocurriría en 
uno de esos países: Checoslovaquia.

 

Agosto del ’68 en Praga

En la noche del 21 al 22 de agosto de 1968, los 
tanques rusos entraban en la capital checoslovaca 
para terminar con la construcción de “Un socialismo 
con rostro humano”. La movilización estudiantil y 
obrera que venía teniendo lugar en el país amenaza-
ba decididamente el monopolio estatal del partido 
comunista y ponía en serio entredicho al socialismo 
burocrático de la URSS5. El cambio de autoridades 
en el partido comunista checoslovaco en enero de 
ese año, propició una serie de significativos cambios 
en la vida cotidiana de la población tales como la 
libertad de prensa y reunión política y el desplaza-
miento de la burocracia administrativa estatal por los 
Consejos Obreros cuya creación se reglamentó. En 
una economía altamente industrializada como era 
la checoslovaca (la mayor de Europa del Este), este 
planteo se convierte rápidamente en una cuestión 
política que elimina el poder de veto del partido 
comunista y obtiene un gran respaldo popular. Para 
agosto entonces, tenemos a una parte del gobierno 
que intenta democratizar la vida política, una rebe-
lión de la juventud y la aparición de los Consejos 
Obreros: estaba teniendo lugar “La primavera de 
Praga”. Cuando en esa noche de agosto del ’68 en-
traron los tanques rusos para reprimir y apagar esa 
primavera, lo que estaba en peligro no era el socia-
lismo; lo que peligraba era la burocracia partidaria y 
estatal del Partido Comunista con su visión dogmáti-
ca de la vida y la revolución.

Del hongo nuclear a las revueltas 
estudiantiles japonesas

En la década del ´60, el Japón post Hiroshima 
conoció un vigoroso movimiento estudiantil princi-
palmente universitario, que conjugo los problemas 
sectoriales con la lucha antiimperialista por la ocu-
pación norteamericana del país entre 1945 y 1951 
y el legado de las bases militares yanquis que aún 
persisten setenta años después. Luchas estudianti-
les contra el arancelamiento y sistemas de ingresos 
limitacionistas a la universidad, contra la suspensión 
de becas y la prohibición de actividades políticas en 

2 Es el himno mundial de los trabajadores creado en 1873 luego de los 
acontecimientos de La Comuna de París ocurridos dos años antes. En él, 
la condición de trabajador y su identidad como clase social explotada -sin 
importar la nacionalidad- es la condición para llevar al triunfo la estrofa que 
dice: “El día que el triunfo alcancemos/ ni amos ni esclavos habrá/la tierra será 
el paraíso/de toda la humanidad”.

3 Diálogo entre Jean-Paul Sartre y Daniel Cohn-Bendit, entonces 
estudiante de sociología, 20 de mayo de 1968 en La imaginación al poder. Ed. 
Argonauta, Barcelona, 1978, pág. 53.



235

las facultades; pero también las juventudes japo-
nesas salieron a las calles para criticar fuertemente 
al universo empresarial corporativo y consumista 
del Japón moderno que convertía al país en una 
semicolonia de Norteamérica. Así, se ligaron a las 
demandas y reclamos obreros e incluso incorpo-
raron la lucha por el reconocimiento de derechos a 
pueblos indígenas (Ainus, Burako) que todavía eran 
discriminados laboralmente en las grandes empre-
sas. También, y al igual que en París, Nueva York, 
Córdoba, y tantísimas otras ciudades del mundo, las 
movilizaciones estudiantiles reclamaban por el cam-
bio en los planes de estudios universitarios, pero 
también por el cese de los bombardeos de Estados 
Unidos en Vietnam. Decenas de miles de estudian-
tes japoneses se movilizan por las calles, toman 
universidades y exigen el retiro de las bases nor-
teamericanas en el país. Como en tantísimas otras 
ciudades del mundo, son reprimidos violentamente, 
expulsados de las universidades y encarcelados. 

Octubre del ’68 en México

“Todo es culpa de la minifalda” 
(Empleado de correos, Ciudad de México, 1968)

El movimiento estudiantil del ’68 en México, no 
nació por generación espontánea, sino que recogió 
viejas demandas y estuvo influenciado por el Mayo 
Francés. Ya en 1964, los estudiantes habían sido 
reprimidos en Puebla y en el ’67 en Tabasco y Gue-
rrero.1966 había sido testigo de una gran huelga en la 
UNAM (Universidad Nacional Autónoma de México). 
En el ’68, todo implosionó cuando una manifestación 
juvenil para celebrar el aniversario del Movimiento 26 
de Julio en Cuba,6 intentó entrar al Zócalo, la Plaza 
Mayor de la Ciudad de México, frente a la Catedral y al 
Palacio Nacional (sede de la Presidencia). Y eso esta-
ba vedado a las manifestaciones, invadir el Zócalo era 
un desafío ¡hacía cuarenta años que las multitudes no 
entraban a esa plaza!.7 Y como tal fue respondida por 
el Estado mediante su cuerpo de granaderos (policía 
de orden social): represión. Y la represión fue con-
testada: ocupación de colegios, liceos, facultades, 
quema de camiones, retención de colectivos.

4 El término italiano graffiti deriva de las incisiones hechas con materiales de carbón y grafito que, hace 2000 años 
atrás, se hacían sobre los muros en el imperio romano. El muro, como elemento expresivo y comunicacional, para dejar 
testimonios políticos, sociales, eróticos. 

5  Unión de Repúblicas Socialistas Soviéticas.
6 Ver Texto Revolución Cubana en este mismo manual. 
7 Fue cuando los ejércitos populares de Zapata y Villa ingresaron en 1914 en la Ciudad de México D.F. Ver Revolución 

Mexicana en este mismo manual. 
8 Elena Poniatovska (1998). La noche de Tlatelolco. México (D.F). México. ERA.

Al día siguiente, el manual de “la lucha contra el co-
munismo” de la época, elaborado por el Departamento 
de Estado norteamericano, se desplegaba en las pa-
labras de un jefe policial anunciando que “lo sucedido 
corresponde a un movimiento subversivo que tiende a 
crear un ambiente de hostilidad para nuestro gobierno 
y nuestro país en vísperas de los Juegos Olímpicos”.8 Y 
cuando esa represión tocó el Colegio Nacional Politéc-
nico y llegó a la Ciudad Universitaria, la espontaneidad 
en la respuesta estudiantil empezó a tomar formas 
organizativas también por fuera de las estructuras co-
nocidas. Surge así, el Consejo Nacional de Huelga que 
reúne a casi doscientos cincuenta delegados de es-
cuelas y facultades elegidos en asambleas y responsa-
bles ante ellas. Dicho Consejo se reúne diariamente en 
la Ciudad Universitaria desde donde emanan múltiples 
y disruptivas actividades: mítines, fiestas, impresión de 
volantes, recaudación de fondos, pintadas, asambleas, 
visitas a fábricas, incautación de colectivos, sueltas de 
perros con mantas en el lomo con la leyenda “libertad 
a los presos políticos”, entre otras. Este Consejo Na-
cional de Huelga logró ser el único canal de expresión 
de todos las y los estudiantes, rompió con los moldes 
anteriores, con todas las formas organizativas previas. 
¿Qué reclamaban esos estudiantes en el ’68 mexica-
no? Evidentemente, reivindicaciones más políticas que 
académicas, y que se expresaban en graffitis del tipo: 
¡No queremos olimpiadas! ¡Queremos Revolución! ¡Li-
bros sí, bayonetas no! Y una dirección del movimiento 
que ahora se ampliaba a: Consejo Nacional de Huelga 
y Coalición de Maestros de Enseñanza Media y Su-
perior Pro Libertades Democráticas mediante el cual 
convocaban “a todos los obreros, campesinos, maes-
tros, estudiantes y pueblo en general”. Durante agosto 
y septiembre la rebelión estudiantil se intensificó y 
extendió, y el desafío de ocupar el Zócalo se concretiza 
el 27 de agosto y el 13 de septiembre con gigantescas 
movilizaciones estudiantiles que reciben el respaldo 
popular. Trescientas mil personas en el primer caso 
y seiscientas mil en el segundo llevan al gobierno del 
Partido Revolucionario Institucional a incrementar su 
autoritarismo y sus modos represivos: secuestros, tor-
turas, desapariciones, accionar de bandas parapolicia-
les se multiplican tratando de doblegar al movimiento. 
Y la advertencia del propio presidente Díaz Ordaz al 
señalar que “hemos sido tolerantes hasta excesos 
criticados, pero todo tiene un límite y no podemos 
permitir ya que se siga quebrantando irremisiblemente 
el orden jurídico, como a los ojos de todo el mundo ha 
venido sucediendo”9 (cursivas nuestras).



236

Y llegó el 2 de octubre de ese ’68: ¡entrar al 
Zócalo! por tercera vez en apenas dos meses, 
esos jóvenes y estudiantes procedían a desacra-
lizar el Zócalo y se hacían sentir frente al balcón 
presidencial. Hacia las cinco y media de la tarde, 
y en medio de una pacífica concentración, aquella 
advertencia presidencial tomó ribetes trágicos: 
tiros de fusil, de ametralladoras y hasta el uso de 
tanques y helicópteros tiñeron de sangre la Pla-
za de las Tres Culturas de Tlatelolco. Jirones de 
ropas y zapatillas, cuerpos de niños y jóvenes, de 
adolescentes y adultos, quedaron esparcidos en 
toda la Plaza. Nunca se conoció una cifra oficial 
de muertos, aunque el diario inglés The Guardian 
informó de 325 muertos. Y la lista de heridos su-
peró más de mil. Como miles fueron los detenidos, 
torturados y encarcelados por años.

Cinco días después comenzaban las Olimpíadas 
como si nada hubiera ocurrido en México. Lo que 
sí tuvo lugar en el transcurso de esas Olimpíadas, 
fueron dos gestos de un gran simbolismo político 
que fueron captados por la televisión y los medios 
gráficos de la época:

-Una gimnasta checoslovaca, desde el podio, al 
escuchar el himno soviético, bajó la cabeza y cruzó 
su pecho con el brazo en señal de duelo por la ocu-
pación de su país.

-El saludo de los dos atletas negros10 que alcan-
zaron el podio en la prueba de los doscientos me-
tros llanos y al escuchar el himno estadounidense 
alzaron sus puños izquierdos envueltos en guantes 
de color negro (el símbolo del movimiento Panteras 
Negras en EE.UU.).

El ’68: entre el pelo largo, las minifaldas y 
las convicciones

Esas imágenes, quizás como postrer gesto de 
solidaridad con la suerte corrida por el estudian-
tado mejicano, dieron la vuelta al mundo como 
promesa de relaciones sociales impregnadas de 
nuevos valores. Esos valores por los que una gene-
ración se empeñó en ganar las calles con sus pelos 
largos y sus minifaldas para cambiar el mundo y la 
sociedad.

Pero ¿hubo en el ’68 peligro de ruptura del capi-
talismo? A años vistas, parecería que no, pero sus 
protagonistas sí lo creyeron; sin esa convicción, 
el ’68 no hubiera sido lo que fue: la irrupción de 
nuevas libertades y deseos en la escena política y 
social. Tan lejos fueron en esos sueños que, bue-
na parte de esa generación, no quería sustituir los 
poderes existentes, sino negarlos. Una generación 
que quiso cambiar la vida y el mundo y, por ello mis-
mo, vivió la lucha, en su tiempo y a su modo, como 
si fuera la lucha final.

En ese tiempo, a pesar de las variaciones, la 
inmensa mayoría de la humanidad compartía una 
serie de construcciones socioculturales: La fa-
milia nuclear era el patrón básico de la sociedad 
“occidental” y “oriental” de los siglos XIX y XX, la 
existencia del matrimonio formal con relaciones 
sexuales privilegiadas en términos cisheterosexua-
les, la superioridad del marido sobre la mujer, de los 
padres sobre los y las hijas, las generaciones más 
ancianas sobre las jóvenes (la cuestión etaria y la 
experiencia como legitimadora de saber-poder). 

Sin embargo, a partir de la segunda mitad del siglo 
XX occidental, esta distribución básica y duradera 
empezó a cambiar a la velocidad del rayo, tanto en 
esos países autodenominados “desarrollados” occi-
dentales como en los orientales, y en otras regiones 
del mapamundi con menor velocidad. Así, por ejem-
plo, en Inglaterra y Gales en 1938 había un divorcio 
por cada cincuenta y ocho bodas, pero a mediados 
de los ochenta, había uno por cada dos bodas, y cifras 
similares podemos encontrar en Japón y en algunos 
países africanos. A su vez, se disparó la cantidad de 
gente que vivía sola (es decir, que no pertenecía a una 
pareja o a una familia más amplia), evidenciando que 
la típica familia nuclear construida por la modernidad 
capitalista estaba en retirada. En su lugar, se esta-
ban instituyendo nuevos modos de subjetivación: se 
resignifican discursos sobre feminismos, transgresio-
nes a la moral convencional, y los deseos políticos y 
eróticos vencen la censura y la represión. En el caso 
de Argentina, y para la generación de los sesenta, 
dice Ana María Fernández:

 9 Ob. Cit. Pág. 67
10 Sus nombres eran Tommie Smith y John Carlos., primero y tercero en esa 

final, que fueron expulsados de la Villa Olímpica. El segundo lugar del podio fue 
ocupado por un atleta blanco australiano, segregado de por vida del deporte 
de ese país por haber tenido un gesto de solidaridad en la lucha contra el 
apartheid. Su nombre: Peter Norman.



237

Esa generación de mujeres de los sesenta 
ingresaron a la política y saltaron las vallas 
que hasta entonces habían obstaculizado su 
libertad erótica. Se compartían la militancia, el 
erotismo, los sueños, las tareas de la casa y la 
crianza de los hijos. Irse a vivir solas, trabajar 
y mantenerse eran cuestiones prioritarias 
ahora. Casarse por Iglesia un impensable. 
Público y privado. Personal y político, se volvían 
indistinguibles. Cada una de las prácticas que 
la política, el amor o los espacios profesionales 
requerían, se instituían desde el desafío. Desafío 
a lo posible, desafío a los padres, desafío a 
los profesores, a la moral sexual tradicional. 
Máquinas de amor y de guerra en los mismos 
cuerpos. Cuerpos que se complejizaron a 
la mirada, los otros cuerpos que rompían el 
mundo binario entraron a escena rompiendo 
estereotipos y sobre todo potenciando 
subjetividades, deseos y mundos a construir.11 

Y a nivel mundial, se observa que el “estar 
siendo” joven, la “juventud” en sus diversas for-
mas de subjetivación, colocaba en crisis la idea de 
representatividad en relación a la gerontocracia 
masculina hegemónica, tanto en el mundo capita-
lista (Adenauer, De Gaulle, Franco, Churchill) como 
en los países socialistas (Stalin y Kruschev, Mao, 
Ho Chi Minh, Tito) y en los países poscoloniales 
(Gandhi, Nehru, Sukarno). Esta condición de juven-
tud, como sinónimo de rebeldía social y política, 
se internacionalizó a través de la música, la vesti-
menta, el turismo “a dedo”, las imágenes, la radio, 
la televisión, reflejando los cambios culturales 
acaecidos en buena parte del mundo. 

La cultura juvenil se convirtió en la matriz de 
estas revoluciones culturales al poner en jaque 
los comportamientos, las costumbres, las prác-
ticas sociales de toda la sociedad. Se rechazaba 
la vieja ordenación jerárquica de las relaciones 
humanas dentro de la sociedad expresadas, 
sancionadas y simbolizadas por las convencio-
nes y prohibiciones sociales. Los graffitis del 
tipo: “prohibido prohibir” o “cuando pienso en la 
revolución, me entran ganas de hacer el amor”, 
señalaban que la liberación social y la liberación 
individual iban de la mano. Como decía el Frente 
Homosexual de Acción Revolucionaria en 1971 en 
Francia en un “Informe contra la normalidad”:

11 Ana María Fernández. Las lógicas sexuales: amor, política y violencias. 
Nueva Visión, Buenos Aires, 2014.

12 Benoit Bréville. Homosexuales y subversivos en Revoluciones que 
cambiaron la historia. Bréville, B-Vidal, D. (Comp.). Capital Intelectual, Buenos 
Aires, 2012, pág.40.

Para nosotros, la lucha de clases también 
pasa por el cuerpo. Es decir, que nuestro 
rechazo de padecer la dictadura de la 
burguesía está en vías de liberar el cuerpo de 
esa prisión donde dos mil años de represión 
sexual, de trabajo alienado y de opresión 
económica lo encerraron sistemáticamente. 
En consecuencia, ni hablar de separar nuestra 
lucha sexual y nuestro combate cotidiano por 
la realización de nuestros deseos de nuestra 
lucha anticapitalista, de nuestra lucha por una 
sociedad sin clases, sin amos, sin esclavos.12 

Tanto en el mundo capitalista como en el 
mundo socialista estos significativos cambios 
culturales producidos por los movimientos 
sociales tuvieron al estudiantado como el prin-
cipal impulsor en la construcción de subversivas 
subjetividades políticas.     

 Al decir de Daniel Cohn-Bendit, dirigente 
estudiantil del Mayo francés: “Después de lo que 
hemos vivido en estos días ni el mundo ni la vida 
volverán a ser lo que eran”.



238

LA 
REVOLUCIÓN  

A R G E L I N A 
DE 1962

C.S.PyE. 2022



239

Argelia y la colonización francesa

El pasado 5 de julio, Argelia cumplió 60 años de 
la declaración de independencia de 1962, alcanza-
da tras 132 años de colonización francesa y una de 
las guerras de liberación nacional más emblemá-
ticas de lo que en su momento se conocían como 
“las luchas del Tercer Mundo”.

Efectivamente, Argelia había sido ocupada por 
Francia hacia 1830, provocando el desplazamiento 
de los campesinos nativos que se dedicaban a la 
agricultura y ganadería. Desde entonces, Argelia 
ocupó, en el imperio francés, una posición equiva-
lente a la que ocupó la India en el imperio británi-
co. Francia mantenía la ficción legal de que Argelia 
formaba parte de la nación, como cualquier otra 
provincia francesa separada del continente por 
el Mediterráneo. Y la ocupación militar fue acom-
pañada por la ocupación de colonos blancos que, 
pasados los años, empezaron a considerar a Arge-
lia como su patria, más que percibirse a sí mismos 
como lo que realmente eran: una casta de funcio-
narios imperiales. Estos colonos y sus descen-
dientes, conocidos como los pied noirs 1 -que se 
habían apropiado de las tierras para la producción 
agrícola y de viñedos- son los que mantenían a los 
y las árabes tan segregados como fuera posible y 
no los percibían más que como sirvientes domés-
ticos, trabajadores agrícolas o carne de cañón en 
tiempos de guerra. De esto se sigue que, la gran 
mayoría de la población árabe gozaba de una 
ciudadanía de segunda categoría. Y como en todo 
proceso colonizador, a una pequeña minoría nativa 
se le permitía ocupar algunos lugares administra-
tivos hasta obtener una ciudadanía francesa com-
pleta que implicaba renunciar a la cultura árabe, 
en particular a su fe musulmana. 

La ocupación francesa fue resistida desde sus 
inicios por la población nativa y alcanzó picos 
importantes de insurgencia entre 1870 y 1920 y, en 
todos los casos, esas luchas fueron sofocadas a 
sangre y fuego por el ejército de ocupación fran-
cés. Posteriormente, algunas expresiones políticas 
argelinas que optaron por un camino de reclamos 
más pacíficos exigiendo igualdad ciudadana y 
algún grado de autonomía para Argelia, también 
fueron blanco de la represión. La resistencia contra 
la participación musulmana en la vida democrática 
era especialmente fuerte entre los pied noirs, que 
no tenían ninguna intención de permitir que las 
nativas y los nativos conquistados coexistieran en 
términos igualitarios.

El fin de la segunda guerra interimperialista 
mundial y las liberaciones nacionales 

 El 8 de mayo de 1945, el día que el Ejército Rojo 
entró en Berlín decretando la derrota del nazismo, 
en Argelia estalló una movilización de masas en la 
ciudad de Sétif. La liberación de Francia había ge-
nerado expectativas en una posible reforma colo-
nial. Los colonos franceses que, durante la guerra, 
habían participado decididamente del lado de los 
fascistas de Vichy2, profundizaron su resistencia 
ante cualquier tipo de reforma, y la movilización 
popular se topó con una represión inmediata y bru-
tal. Los soldados dispararon indiscriminadamente 
contra la multitud, desatando nuevas revueltas y 
conduciendo a cinco días de represión intensa, que 
incluyeron el bombardeo aéreo de los pueblos cer-
canos. El resultado fue la muerte de más de treinta 
mil personas. La masacre de Sétif resonó en todo 
el país y radicalizó a los grupos que luchaban por 
la independencia. Pronto surgió una nueva genera-
ción de dirigentes independentistas proveniente de 
las filas de los soldados argelinos que, al servicio 
de Francia, habían sido desmovilizados al final de la 
segunda guerra mundial interinterimperialista. 

1 En francés, literalmente, pies negros, para designar a las personas de origen principalmente francés y, en menor 
medida, de otros países europeos que nacieron en Argelia durante el período colonial francés. 

2 Se denomina así al Estado dirigido por el Mariscal Philippe Pétain que surgió tras la derrota francesa en 1940 -que 
estableció su capital en la pequeña ciudad de Vichy- y pasó a colaborar abiertamente con el nazismo.



240

Empezaba una década plena de liberaciones 
políticas y constituciones de Estados-nación en el 
continente africano. En 1951 es el turno de Libia, en 
1952 Egipto, Sudán en 1955, Marruecos y Túnez en 
1956, Ghana en 1957, Guinea en 1958, Mauritania y 
El Congo en 1960. En ese contexto, nació el Frente 
Nacional de Liberación de Argelia que, en noviem-
bre de 1954, iniciaba las acciones guerrilleras. 
Sintiendo los vientos de cambio que soplaban en 
el mundo colonizado, los argelinos reclutaron bajo 
la bandera del FLN primero a miles de personas y 
después a millones. Los franceses respondieron 
con una intensa campaña de contrainsurgencia en 
la que el uso de la tortura, el asesinato de civiles y 
los campos de concentración se convirtieron en la 
política oficial. Baste al respecto, las declaraciones 
públicas del más conocido jefe del ejército francés 
en Argelia: “No me asusta la palabra tortura, pero 
pienso que en la mayoría de los casos los milita-
res franceses se vieron obligados a utilizarla para 
vencer al terrorismo allí, afortunadamente, nuestros 
métodos fueron infantiles comparados con los que 
practicaron los rebeldes. La situación nos llevó a 
cierta ferocidad, es cierto, pero permanecimos 
dentro de la ley del ojo por ojo, diente por diente”3.

El Frente de Liberación Nacional enfocó sus 
actividades en dos frentes, el interno y el externo. 
Internamente, enfatizó el aspecto social revolucio-
nario de la guerra de guerrillas y logró convertir el 
movimiento revolucionario en un Estado en aque-
llas regiones que iba liberando: empezó a brindar 
servicios de salud, bienestar y educación a una 
población rural de campesinos que trabajaban por 
su subsistencia. Cabe mencionar algunos logros de 
las zonas “liberadas” contra el ocupante francés: 
la producción de lentejas se multiplicó por cuatro 
y se organizó la obtención de carbón de madera. 
Además, se hizo sin grandes especialistas ni ex-
pertos formados en las escuelas occidentales; las 
legumbres verdes y el carbón se trasvasaba por las 
montañas desde las regiones del norte a las del sur 
de Argelia, en un proceso de intercambio que se 
completaba con los envíos de carne en sentido in-
verso. El FLN se encargó de desplegar este sistema 
de comunicación y transporte.

El otro frente era el internacional. El pueblo  
argelino contaba con importantes cuadros diplo-
máticos entre los que destacaban revolucionarios 
con mucho carisma, como Ahmed Ben Bella. De 
esta manera, la lucha se desplazaba hacia las salas 
de debate de las Naciones Unidas. A pesar de no 
representar todavía un Estado propio, el FLN había 
enviado representantes a reuniones importantes, 
incluyendo la conferencia de Bandung4 en Indone-
sia. En las Naciones Unidas, en Bandung y en otras 
partes, los argelinos defendieron su causa frente a 
las superpotencias y también frente a personajes 
importantes del Tercer Mundo, como Jawaharlal 
Nehru de la India, Zhou Enlai de China y Gamal Ab-
del Nasser de Egipto.

El apoyo popular que recibía el Frente de Libe-
ración Nacional llevó a Francia a emplear hasta 
medio millón de soldados en suelo argelino, la 
destrucción de más de 8.000 aldeas, un millón de 
muertos, el bombardeo de países vecinos como 
Mauritania y Túnez por prestar colaboración al FLN, 
y la instalación de la tortura como práctica cotidia-
na en la represión del pueblo. En este último caso, 
a partir de la creación de la Organización Armada 
Secreta (OAS), los métodos de tortura para extraer 
información a los detenidos se irán sofisticando y 
alcanzarán relieve internacional ya que, oficiales 
franceses, serán los que en los tempranos sesenta 
del siglo pasado, formarán a militares latinoameri-
canos en general y argentinos en particular en los 
métodos de tortura a los militantes populares.

En marzo de 1962, tras más de siete años de 
guerra de guerrillas, el Frente de Liberación Nacio-
nal argelino (FLN) y el Estado francés firmaron los 
acuerdos de Evian, donde establecieron los pasos 
para acordar la independencia.

El FLN logró mantener la integridad territorial al 
impedir que Francia retuviera la región del Sahara, 
territorio en el que previamente se habían encon-
trado riquísimas reservas hidrocarburíferas y donde 
la Francia colonial había comenzado a hacer sus 
primeros ensayos atómicos.

El 1º de julio de 1962 se realizó el plebiscito en el 
que el 99% de la población votó por la independen-
cia de Argelia. Pero la fecha elegida por el FLN fue el 
5 de julio, para hacerla coincidir con el aniversario de 
la ocupación francesa de Argelia en el siglo XIX. Li-

3 Son las palabras del General Massu que, incluso, en 1971 escribe un libro homónimo a la película filmada en 1966 La batalla 
de Argel, en el que define a los métodos de tortura empleados por el ejército francés en Argelia como una crueldad necesaria.

4 La Conferencia de Bandung fue una reunión de Estados asiáticos y africanos, la mayoría de los cuales acababan de 
acceder a la independencia. La misma se llevó a cabo del 18 al 24 de abril de 1955 en Bandung, Indonesia, con el objetivo de 
favorecer la cooperación económica y cultural afroasiática, en oposición al colonialismo y el neocolonialismo de las antiguas 
metrópolis y los Estados Unidos



241

berado de una cárcel francesa y con el apoyo de los 
militares, Ahmed Ben Bella se convirtió rápidamente 
en un dirigente nacional popular. Como la guerra 
había terminado simultáneamente con el viejo Es-
tado colonial francés y con el modo de vida argelino 
tradicional, Ben Bella y el FLN asumieron la tarea de 
traducir su revolución a un nuevo Estado nación. 

Argelia, con aproximadamente 25.000.000 de 
habitantes, y una población económicamente activa 
desocupada en un 70 por ciento, se embarcó en una 
revolución social dentro de sus fronteras y en una 
política anticolonial fuera de ellas. Mientras los pied 
noirs huían a Francia y abandonaban un país destrui-
do, la población árabe ocupaba sus amplias propie-
dades agrícolas, sus fábricas y sus negocios. Se na-
cionalizaron las principales empresas, se estableció 
la autogestión en las pequeñas y medianas empre-
sas, se lanzó una masiva campaña de alfabetización 
y se procedió a una reforma agraria. Reconociendo 
que el control obrero estaba estableciéndose de 
hecho en una buena parte de los sectores industria-
les y agrícolas, Ben Bella mantuvo al FLN en la cresta 
de la ola revolucionaria reconociendo formalmente y 
respaldando estas ocupaciones populares.

Argelia también se convirtió en un pujante foco 
diplomático para todas las corrientes revoluciona-
rias del mundo. El gobierno formalizó las relaciones 
estrechas que el FLN había forjado durante años 
de lucha con otros movimientos de liberación. El 
Viet Cong (la guerrilla que peleaba contra Estados 
Unidos en Vietnam del Sur), el Congreso Nacional 
Africano y hasta los Panteras Negras fundaron ofici-
nas y embajadas en el país. Los argelinos no ocul-
taban su apoyo a las fuerzas subversivas de África y 
promovían el intercambio de ideas y de armamento. 
En los años 1960, Argel era un lugar en el que los 
nacionalistas árabes, las guerrillas angoleñas, entre 
otros, caminaban libremente por las calles, charla-
ban en los cafés y cumplían tareas secretas en los 
bares de los hoteles. Meca de revolucionarios, por 
las calles de Argel desfilaron movimientos de libe-
ración nacional de todas partes del mundo, ya sea 
para entrenarse, como en el caso de Nelson Mande-
la, la Organización por la Liberación de Palestina, o 
para reunirse en conferencias emblemáticas de este 
período, como el primer Festival Cultural Panafrica-
no de 1969 o el encuentro del cine del Tercer Mundo 

en 1973. Además de la educación y la salud pública, 
en Argelia existen tres elementos que permanecen 
casi intactos desde los días de la independencia: la 
política de neutralidad (que convirtió al país en uno 
de los protagonistas del movimiento No Alineado); la 
empresa estatal de gas y petróleo Sonatrach, funda-
da en 1963, y la defensa incondicional del derecho 
de autodeterminación tanto del pueblo palestino 
como del saharaui en el Sahara Occidental, este últi-
mo colonizado por España primero y ocupado luego 
por el reino de Marruecos (desde el año 1975). Revo-
lucionarios de todo el continente africano recibieron 
entrenamiento militar y político en los campos del 
FLN, incluso antes de la independencia, en Marrue-
cos, Túnez y Mali. Es decir, Argelia había logrado 
ocupar un lugar fundamental en el centro de la polí-
tica panafricana y tercermundista, como Vietnam en 
Asia y Cuba en Latinoamérica.

Frantz Fanon (1925-1961) era negro, des-
cendiente de esclavos de la Martinica fran-
cesa, psiquiatra que se unió a las filas de las 
fuerzas de liberación mientras trabajaba en 
Argelia. Fanon definió claramente el colo-
nialismo en términos de racismo mediante 
una descripción de la deshumanización de 
los pueblos conquistados, y defendió con 
decisión la violencia revolucionaria como 
medio de liberación de las masas. La pers-
pectiva de Fanon se complementó bien con 
las corrientes socialistas y nacionalistas de 
los movimientos de liberación y, así como en 
Los condenados de la tierra se reveló como 
un lúcido analista de la revolución argelina, 
en Piel negra, máscaras blancas se ocupó 
de indagar sobre las relaciones moleculares 
entre opresor y oprimido, cultura y alienación, 
colonia e imperio, psiquiatría y revolución.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



242

EL APARTHEID: 
SUDÁFRICA,
LA HERENCIA 
COLONIALISTA 
  DE LA 
MODERNIDAD 
CAPITALISTA

C.S.PyE. 2022



243

El colonialismo ha formado parte de la expansión 
económica del capitalismo mediante la conquista 
de territorios1 para explotar sus bienes comunes. 
Al igual que otros territorios africanos, Sudáfrica 
fue colonizada desde seiscientos años a nuestros 
días por parte del capital mercantil europeo en sus 
distintas versiones nacionales.

Primero llegaron los portugueses que, hace seis-
cientos años, querían establecer rutas comerciales 
con la India, y hace trescientos años, los holandeses 
establecieron una colonia en la actual Ciudad del 
Cabo, la capital de Sudáfrica.

Los últimos en llegar como parte de esa expansión 
capitalista, fueron los británicos que, cien años atrás, 
se enfrentaron con los afrikáneres o boers -campesi-
nos descendientes de los colonos holandeses- para 
controlar el territorio. Los británicos ganaron la guerra y 
firmaron un tratado de paz con los afrikáneres en 1902 
por el cual, éstos retienen la propiedad de sus tierras y 
el capital inglés se queda con los principales canales 
de comercialización. Ese acuerdo entre propietarios 
blancos (más allá de sus nacionalidades) no tocó ni 
alteró en absoluto la discriminación racial hacia la 
mayoritaria población negra que siguió desprovista 
de derechos cívicos y políticos. Una vez más, la clase 
capitalista dejaba de lado sus disputas nacionales para 
explotar y oprimir mejor a su enemigo de clase2 y color: 
en este caso, los trabajadores negros.

Los descendientes de los conquistadores británi-
cos gobernaron en Sudáfrica hasta que los propieta-
rios nativos se organizaron políticamente en el Partido 
Nacional Afrikáner que ganó las elecciones de 1948. 
Una vez más, cambiaba la fracción capitalista que 
gobernaba, pero las mayorías negras siguieron sien-
do discriminadas sin acceso a los derechos cívicos y 
políticos. Y esta situación, que se venía dando en los 
hechos, se trasladó al plano jurídico cuando ese Par-
tido Nacional aprobó 317 leyes para legalizar el racis-
mo hacia cualquier persona que no fuera blanca. Así 
empezó el sistema de segregación racial sudafricano, 
conocido como ‘apartheid’, que en la lengua afrikáans 
significa “separación”.

Sudáfrica fue convertido en un temible labo-
ratorio racial, que abarcó dimensiones políticas, 
jurídicas, económicas, sociales y culturales. Y 
esto se manifestó en:

La creación de lugares separados, tanto habitacio-
nales, como de estudio o de recreo, para los diferentes 
grupos raciales; el poder exclusivo de la raza blanca 
para ejercer el voto y en la prohibición de matrimonios 
o incluso relaciones sexuales entre blancos y negros. 

Este sistema puso en marcha un sofisticado sistema 
jurídico por el que una minoría blanca (los afrikáneres) 
impuso una política de odio y de racismo hacia la po-
blación negra hasta en las costumbres más cotidianas.

La mayoría negra solo podía vivir en territorios aleja-
dos de los blancos (espacios llamados "bantustanes"), 
que equivalen a algo más del 13 por ciento de la super-
ficie sudafricana y los blancos –apenas un 21% de la 
población total- conservaban su posición de privilegio 
económico y político. Y aún si eran trabajadores, los 
negros cobraban menos que los blancos por el mismo 
trabajo y, si iban al colegio, debían ir a centros separa-
dos con peor nivel educativo.

La segregación era tan extrema que, blancos 
y negros no podían ser pareja o casarse, utilizar 
el mismo baño público, ir en el mismo autobús ni 
bañarse en las mismas playas, no tenían derecho 
a acciones judiciales si eran expulsados o des-
plazados forzosamente y las familias no podían 
trasladarse libremente por el país. 

Lucha contra el Apartheid

Las luchas de las mayorías negras en Sudáfri-
ca obligaron a que, periódicamente, la Asamblea 
General de las Naciones Unidas se manifestara 
al respecto. Desde 1952, la Asamblea General 
de las Naciones Unidas condenó anualmente el 
apartheid por contravenir los artículos 55 y 56 de 
la Carta de las Naciones Unidas.

La Convención sobre el Apartheid fue aprobada 
por la Asamblea General, el 30 de noviembre de 
1973, por 91 votos a favor y los votos en contra de los 
gobiernos de Estados Unidos, Portugal, Inglaterra y 
Sudáfrica.  El 9 de noviembre de 1976, la Asamblea 
General de las Naciones Unidas proclamó el 11 de 
octubre como el Día de la Solidaridad con los Presos 
Políticos de Sudáfrica, con el objetivo de reiterar la 
solidaridad con todos los hombres y mujeres que 
fueron víctimas de las políticas de segregación racial 
que estuvieron vigentes hasta 1990 en Sudáfrica.

Allí, se condenaba los "actos inhumanos cometidos 
con el fin de instituir y mantener la dominación de un 
grupo racial de personas sobre cualquier otro grupo 
racial y de oprimirlo sistemáticamente". Pero como 
siempre, los grandes cambios, las grandes transfor-
maciones en la vida de los pueblos, aquellos procesos 
sociales que instituyen nuevas y emancipadoras rela-
ciones humanas, tienen lugar cuando los oprimidos y 
explotados se ponen en marcha. En el caso de Sudá-
frica, desde siempre, las mayorías negras resistieron 

 1 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales sobre el que se desarrollan los procesos 
económicos: el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que 
construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. 
(Diseño Curricular de la Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E, Resolución 1463/18 p.165)

2 Una situación histórica similar se da en La Comuna de París (Ver en este mismo Manual, La Comuna de París).



244 3 Expresión para designar el carácter multirracial de Sudáfrica que se manifiesta en la diversidad y gran cantidad de 
pueblos, culturas y religiones, con once idiomas oficiales reconocidos en la Constitución de 1996.

la conquista del capital mercantil europeo, y cuando 
el sistema del apartheid se institucionalizó como tal 
en 1948, las formas de lucha se diversificaron y una de 
ellas fue la organización guerrillera Umkhonto we Si-
zwe (MK) que asumió la lucha armada contra la explo-
tación y opresión de los blancos. A esa guerrilla habría 
de sumarse un abogado negro que venía defendiendo 
legalmente a sus hermanos de clase y color: su nom-
bre, Nelson Mandela. Había nacido en 1918 y en 1943 
se recibió de abogado. Su incorporación a la guerrilla 
se produjo luego de una de las tantas represiones san-
grientas con que el régimen del apartheid respondía a 
los reclamos del pueblo negro. 

En 1962, la policía sudafricana detuvo a Nelson 
Mandela y le condenó a cadena perpetua. Dos años 
después, fue encarcelado en la isla de Robben, don-
de pasó los primeros 17 años de los 27 que estuvo en 
la cárcel. Mandela tenía 44 años al momento de su 
detención y en esos 27 años de prisión, su figura como 
militante defensor del pueblo negro lejos de apagarse 
se agigantó al ritmo de las luchas contra el apartheid 
que no cesaron. Finalmente, en 1990 el régimen se vio 
obligado a liberarlo como parte de un proceso en el 
que, por primera vez, se prometían elecciones con la 
participación de las mayorías negras. Finalmente, en 
mayo de 1994 Mandela es elegido presidente de Sud-
áfrica, cargó que ocupó hasta el 14 de junio de 1999. En 
2004, abandonó la vida pública y su última aparición 
pública data de la final de la Copa del Mundo de Fútbol 
de 2010. En 2009, la Asamblea General de las Nacio-
nes Unidas aprobó la celebración cada 18 de julio del 
Día Internacional de Nelson Mandela. Murió el 5 de 
diciembre de 2013 a la edad de 95 años.

La intersección de la raza, el género y la clase 
social: la Nación Arcoiris3

La lucha contra el apartheid se narra a menudo-so-
bre todo fuera de Sudáfrica- como una historia de 
hombres; pero mientras ellos ocupaban los titulares 
internacionales, mujeres como Albertina Sisulu, Lilian 
Ngoyi o Winnie Mandela mantenían la resistencia.

Albertina Sisulu, activista y esposa de Walter 
Sisulu- otro referente antiapartheid con mayúscu-
las- también pasó por la cárcel en numerosas oca-
siones, sufrió la persecución constante del Gobierno 
segregacionista y tuvo restringidos sus derechos 
de movimiento, expresión y participación en actos, 
durante casi dos décadas. Además, Albertina Sisulu 
fue enfermera, organizó una escuela ilegal en su casa 
-en protesta contra la imposición de un sistema de 
educación inferior para los negros- y sacó adelante a 
sus cinco hijos mientras su marido cumplía 25 años 
de prisión en Robben Island, al lado de Mandela.

 El Día de las Mujeres en Sudáfrica se celebra 
cada 9 de agosto para recordar una histórica mar-
cha que, en 1956, llevó a unas 20.000 mujeres a 
protestar contra las leyes que las obligaban a portar 
pases que restringían los derechos en función de 
la raza. Albertina Sisulu fue una de las organizado-
ras, pero en la cabecera también caminaron otras 
mujeres que resultaron claves en la lucha por la 
liberación de la mayoría negra sudafricana como 
Lilian Ngoyi, Rahima Moosa, Sophia Williams-De 
Bruyno o Helen Joseph. Ngoyi, por ejemplo, llegaría 
a ser la primera mujer en llegar al Comité Ejecutivo 
del Congreso Nacional Africano (CNA), gobernante 
en Sudáfrica desde que Mandela ganó las primeras 
elecciones democráticas multirraciales en 1994. 
Otro nombre femenino imprescindible en las cró-
nicas de este periodo es Helen Suzman que, desde 
su asiento en el Parlamento, alzó la voz contra las 
injusticias del apartheid durante 36 años.

Con la llegada de Mandela al poder en 1994, la 
Nación del Arcoíris inició una transición que le llevó a 
reformular una nueva Sudáfrica, en contraposición al 
segregador régimen del apartheid. Los discursos so-
bre derechos humanos y la equidad se tornaron ele-
mentos políticos centrales, posibilitando la adopción 
de la primera Constitución (1996) en el mundo que 
prohibía explícitamente la discriminación por orienta-
ción sexual. En este sentido, la Corte Constitucional 
sudafricana también dictaminó en favor del derecho 
de adopción para familias homoparentales en 2002 y 
de la ley que posibilitó el matrimonio entre personas 
del mismo sexo tres años más tarde.

La nueva Sudáfrica de Mandela entró en ese 
momento en la pionera liga de naciones que ha-
bían aprobado derechos en clave inclusiva, garan-
tizando la igualdad entre sujetos homosexuales 
y heterosexuales. La Sudáfrica post apartheid 
se convertiría en uno de los Estados más pro-
gresistas por lo que a los derechos inclusivos de 
las minorías sexuales respecta. También en este 
caso, no podemos desdeñar la lucha de recono-
cidos activistas como Simon Nkoli o Beb Ditsie, 
promotores de la primera Marcha del Orgullo Gay 
(1990) en Johannesburgo y del asociacionismo de 
las minorías sexuales negras, así como la National 
Coalition for Gay and Lesbian Equality, compuesta 
por la mayoría de las organizaciones gay y lesbia-
nas del país. Fueron esas luchas las que finalmen-
te lograron plasmar jurídicamente en la Constitu-
ción la adquisición de derechos.

El modelo sudafricano del apartheid destaca 
por el status jurídico que adquirió hace tan sólo 75 
años atrás, aunque finalmente fue derrotado por las 
luchas populares. 



245

*			  Interculturalidad, 
en clave 

decolonial  y 
e m a n c i p a t o r i a

1 Catherine Walsh. “Las geopolíticas de conocimiento y colonialidad del poder” en Indisciplinar las ciencias sociales. Geopolíticas del 
conocimiento y colonialidad del poder. Walsh, Schiwy y Castro-Gomez. Quito, Abya Yala, 2002.

Más que un simple proceso de interrelación, la in-
terculturalidad señala y significa procesos de cons-
trucción de otros conocimientos, de otras prácticas 
sociopolíticas y educativas en busca de otra socie-
dad. En ese camino, la interculturalidad va más allá 
de una simple asociación con políticas identitarias 
defensoras de nativismos fundamentalistas, esen-
cialistas y anti-históricos. Y esto significa, concebir 
a la interculturalidad como un concepto y una pers-
pectiva epistémica, política y pedagógica contra-
hegemónicas al orden capitalista y colonial. La 
interculturalidad, entendida como un giro epistémico 
que tiene como base el pasado y el presente de la 
explotación económica, la dominación política y la 
marginación sociocultural sufridas por los pueblos y 
comunidades preexistentes a la constitución de los 
Estados-nación modernos. Por lo mismo, la intercul-
turalidad, concebida como otro lugar de enunciación 
epistémica, político y pedagógico en el marco de un 
proceso y proyecto que cuestiona y desafía la colo-
nialidad del poder capitalista.

Interculturalidad y multiculturalismo

Así entendida, la interculturalidad en clave 
emancipatoria se diferencia notablemente del dis-
curso de la interculturalidad cada vez más utilizado 
por el Estado y sus agencias. Para éstos, la intercul-
turalidad es una estrategia de asimilación sociocul-
tural de las minorías étnicas sin afectar las rela-
ciones de poder. Las políticas y el discurso de los 
Estados nacionales -y de modo similar los discur-
sos y las políticas de las instituciones multilaterales 
como el Banco Mundial y la Unesco- en lo referido 
a la interculturalidad, conciben a ésta como una 
estrategia para cooptar y debilitar las demandas 
comunitarias. El discurso de la interculturalidad es 
cada vez más, utilizado por el Estado y las agencias 
multilaterales, como un artilugio del mercado. Al 
decir de Walsh1 “cuando la palabra interculturalidad 
la emplea el Estado en el discurso oficial, el senti-
do es equivalente a “multiculturalidad”. El Estado 
quiere ser inclusivo, reformador, para mantener la 
ideología neoliberal y la primacía del mercado”.

En el sistema educativo y bajo el pretexto de in-
terculturalidad, por ejemplo, las editoriales de libros 
escolares adoptan una política de representación 
que, incorporando más imágenes de indígenas, 
tienden a folclorizar sus culturas reforzando este-
reotipos y los procesos coloniales de racialización. 

Por lo tanto, y desde una perspectiva decolonial y 
emancipatoria, interculturalidad significa una lógica, 
pensamiento y práctica que trasciende las limita-
ciones e imaginarios del pensamiento occidental. 
Pero también, trasciende las políticas identitarias 
asentadas en una concepción de “lugar” meramente 
geográfica que desarrollan sus prácticas políticas a 
partir de identidades esencialistas y, por tanto, ahis-
tóricas. La interculturalidad se diferencia de esto, al 
desarrollar una concepción de “lugar” epistémica 
y política, no geográfica, y con ello, sus identidades 
son el fruto de las prácticas políticas y no al revés, 
eludiendo así todo tipo de fundamentalismos.



Y también, como parte de un proyecto de trans-
formación social, la interculturalidad no puede ser 
asimilada ni subsumida en el concepto de multi-
culturalidad.

Los estudios multiculturales comienzan en 
ciertas universidades inglesas hacia mediados de 
1950 con la idea de incorporar, a la llamada Teoría 
Crítica, estudios concernientes a pueblos, comuni-
dades, sectores sociales y minorías étnicas invisi-
bilizados hasta entonces en la academia. Pero muy 
rápidamente, a principios de los sesenta, dicha 
preocupación multiculturalista se traslada, afinca 
y desarrolla en universidades de EE.UU. Desde 
allí, y mediante una “generosa y amplia política de 
becas” se incorporan a los programas de investiga-
ción, académicos provenientes de África, Asia y el 
Sur del continente americano.

Desde entonces, el multiculturalismo se des-
pliega como una válvula de escape en la pelea por 
diferencias culturales que deja intacta la homoge-
neidad blanca y occidental del sistema capitalista. 
Al respecto, Zizek nos dice:

En el multiculturalismo existe una dis-
tancia eurocéntrica condescendiente y/o 
respetuosa para con las culturas locales, sin 
echar raíces en ninguna cultura en particu-
lar…El multiculturalismo es una forma de ra-
cismo invertida, un “racismo con distancia”: 
respeta la identidad del Otro, concibiendo 
a éste como una comunidad “auténtica” 
cerrada, hacia la cual él, el multiculturalista, 
mantiene una distancia que se hace posible 
gracias a su posición universal privilegiada. 
El multiculturalismo es un racismo que vacía 
su posición de todo contenido positivo (el 
multiculturalismo no es directamente racis-
ta, no opone al Otro los valores particulares 
de su propia cultura) pero igualmente man-
tiene esta posición como un privilegiado 
punto vacío de universalidad, desde el cual 
uno puede apreciar (y despreciar) adecua-
damente las otras culturas particulares: el 
respeto multiculturalista por la especifici-
dad del Otro es precisamente la forma de 
reafirmar la propia superioridad.2

De ahí que, la incorporación en los discursos del 
multiculturalismo, de un pluralismo cultural, edu-
cativo y hasta jurídico, en referencia a las culturas 
locales, resulta ser la pantalla que oculta el anoni-
mato universal del Capital. Y es que la problemática 
del multiculturalismo que se impone hoy -la coe-
xistencia híbrida de mundos culturalmente diver-
sos- es el modo en que se manifiesta el capitalismo 
como sistema mundial. El multiculturalismo … o la 
lógica cultural del capitalismo transnacional.

246 2 Slavoj Zizek en Fredric Jameson-Slavoj Zizek. (1998). Estudios culturales. 
Reflexiones sobre el multiculturalismo. Buenos Aires. Argentina. Paidós. Pág. 172.



247

Una interculturalidad decolonial y emancipatoria

La interculturalidad, entonces, la concebimos 
como un proyecto político que parte de implo-
sionar el canon eurocéntrico de conocimientos 
y saberes para sentarse en un pie de igualdad a 
dialogar interculturalmente. Como proyecto po-
lítico, se inscribe en las luchas de los pueblos y 
comunidades que procuran desterrar la razón 
eurocéntrica como única episteme válida. Sin 
plantearse como una cruzada antioccidental ni 
mucho menos, la interculturalidad denuncia las 
pretensiones imperialistas de esa razón y los epis-
temicidios a los que ha conducido. Por lo mismo, 
en tanto que proyecto político, no se reduce a 
una mera cuestión actitudinal de predisponerse 
al intercambio y a la escucha, es mucho más que 
eso. Es una propuesta de instalar en la sociedad y 
en el sistema educativo en particular, una ecología 
de saberes sin jerarquías epistemológicas, y por lo 
mismo, desterrando cualquier punto cero desde el 
cual ser y estar en el mundo. Es otorgarle tiempos 
y espacios a las historias de las culturas que se 
vieron violentadas, negadas e invisibilizadas por la 
imposición del mundo moderno, capitalista y colo-
nial. De ahí que, el proyecto político que constituye 
la interculturalidad, implica desbordar las tronca-
lidades históricas de tiempo, espacio y de organi-
zación jurídico-político de los Estado-nación para 
dar lugar a formas de ser y estar pluri-versales. 
En el plano educativo, no hay interculturalidad sin 
descolonización activa de las prácticas educati-
vas que, mediante desobediencias epistémicas, 
desaten más de quinientos años de sujeción a las 
epistemologías eurocentradas.

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.

Ejemplo de políticas educativas sobre esto:

Cuando en el año 2010, se dispuso que el 12 
de octubre dejaba de ser el Día de la Raza y se 
convertía en el Día del Respeto a la Diversidad 
Cultural, se consideró que políticamente esto 
implicaba un reconocimiento de la presencia 
de los pueblos preexistentes y sus culturas en 
el país. Y desde luego que el cambio de deno-
minación para esa conmemoración no es me-
nor, en especial dentro del ámbito educativo. A 
decir verdad, ese cambio de nombre instaura-
do oficialmente, acompaña lo que ya se venía 
haciendo en muchas escuelas del país, inten-
tando resignificar ese día. Y entonces cabe la 
pregunta: esa decisión política ¿se inscribe en 
la interculturalidad o en el multiculturalismo? 

La respuesta es que se inscribe en el mul-
ticulturalismo. Se reconoce la existencia y 
actualidad de las culturas de los pueblos pre-
existentes pero en el marco de una troncalidad 
histórica construida a partir de la conquista de 
la cultura occidental simbolizada en la fecha 
del 12 de octubre: “Te reconozco y te incorpo-
ro, en los términos políticos del Estado nacio-
nal construido sobre los genocidios y episte-
micidios de tus antepasados” pareciera decir 
ese decreto. Una decisión política que se ins-
criba en la interculturalidad debiera establecer 
el 11 de octubre como último día de libertad 
de los pueblos de Abya Yala. Entonces sí, la 
incorporación y reconocimiento de los pueblos 
preexistentes sería en la construcción de otra 
troncalidad histórica que tomaría como punto 
de partida lo existente antes de la llegada de la 
cultura occidental. Y a partir del por qué es el 
último día de libertad y para quiénes, se podría 
dar cuenta de lo sucedido denunciando todo lo 
que haya que denunciar. 



248

E S T A D O S 
UNIDOS: 

CAPITALISTA,
COLONIALISTA 
Y RACISTA.

   “La democracia de este siglo no necesita                                      
más justificación para su existencia que el simple hecho de que

 ha sido organizada para que la raza blanca se quede
 con las mejores tierras del Nuevo Mundo”. 

Theodore Roosevelt (presidente norteamericano entre 1901-1909).

C.S.PyE. 2022



249

Cuando se habla de racismo y segregación, el 
caso más emblemático que aparece es el régimen 
del apartheid sudafricano. Y, sin embargo, no hay 
país en la historia mundial en el que el racismo 
haya tenido un papel tan importante y durante tanto 
tiempo como en los Estados Unidos. La opresión de 
las minorías raciales tales como la de las poblacio-
nes indígenas y chicanos, por caso, empalidecen 
ante la esclavitud, opresión y segregación sufrida 
por la población negra y afrodescendiente. Es un 
apartheid que reconoce ¡¡¡más de cuatro siglos!!! 
(los primeros esclavos/as negros/as fueron traídos 
a Estados Unidos en 1619).

Esclavitud y segregación

La esclavitud africana implicó la reducción del 
esclavo a un rango infrahumano donde su cuerpo 
fue convertido en una cosa, una mercancía a ser 
vendida y comprada para el trabajo en las gran-
des plantaciones. Las luchas de las y los esclavos 
negros1 en lo que después sería Estados Unidos, 
como en el continente todo, adquirieron las formas 
del sabotaje, la huelga de brazos caídos y otras 
manifestaciones sutiles de resistencia. Su nega-
ción a la esclavitud se manifestó más a menudo 
con las huidas grupales o individuales a territorios2 
libres de hombres blancos y, en ocasiones, con las 
revueltas en las plantaciones e insurrecciones. Y es 
que, de aquel primer grupo de seres humanos re-
ducidos a la condición de esclavos que había llega-
do en 1619, se había pasado en 1763 y tan sólo en la 
colonia de Virginia, a 170.000, lo que equivalía a la 
mitad de la población; o en Carolina del Norte, don-
de para la misma fecha, había más esclavos negros 
e indígenas -en las tribus cercanas- que blancos: 
40.000 esclavas y esclavos negros, 60.000 indias 
e indios y tan sólo 25.000 blancos.

La declaración de la Independencia de las Trece 
Colonias en 1776, dio nacimiento a lo que empeza-
ba a ser Estados Unidos. Empezaba a ser, porque 
aquellas trece colonias llevarán adelante guerras 
de exterminio hacia los pueblos preexistentes 
primero y guerras de conquista luego, como fue 
el caso de México.3 Y con anexiones de territorios 
ajenos en todos los casos, hasta alcanzar en la 
actualidad -de aquellas trece colonias- los cin-
cuenta y un Estados.4 De modo que, atendiendo a 
la intersección5 de la esclavitud negra, el genocidio 
de los pueblos preexistentes y la explotación de los 
propios trabajadores blancos, Estados Unidos “no 
nació libre, sino que nació esclavo y libre, criado y 
amo, arrendatario y terrateniente, pobre y rico”.6 Y 
esto se plasmó jurídicamente en la Declaración de 
la Independencia (1776) y la Constitución de 1788 
donde, no sólo no se abolió la esclavitud, sino que, 
a los fines de la representación de cada Estado en 
el Congreso, los negros y negras serían computa-
dos como tres quintos de hombre y el comercio de 
esclavos podría proseguir por lo menos por 20 años 
más. La Constitución de Estados Unidos fue redac-
tada por cincuenta y cinco hombres que, en su gran 
mayoría, eran ricos en cuanto a tierras, esclavos, 
fábricas y comercios, y dejó fuera de la misma a: los 
esclavos, los criados blancos, las mujeres, los pue-
blos preexistentes y los no propietarios de tierras.

Los llamados Padres Fundadores (Thomas 
Jefferson, John Adams, Paine, Monroe, James 
Madison, Alexander Hamilton) eran ellos mismos 
amos de cientos y miles de esclavos negros, por 
lo que, los proclamados “derechos del hombre y 
la democracia” estuvieron reservados, desde un 
principio, a esa minoría blanca propietaria, racista 
y que, ahora, se haría colonialista también. Porque 
a la guerra de independencia contra Inglaterra le 
habría de suceder el desarrollo del propio impe-
rialismo norteamericano: hacia el Oeste y el Nor-
te contra los Pueblos preexistentes; comprando 
territorios como Luisiana y Florida y conquistando 
y anexionando la mitad de México. 

1 La categorización de negro, negram negritud, se toma como potencia política, como forma de anunciar su potencia 
molecular para narrativas otras que descentren de la subjetividad hegemónica de las unicas formas de ser y estar construidas 
desde la colonialidad y la racialidad. En esto, se retoma la categoría de raza en el marco de las teorías decoloniales y 
epistemologías del sur. Esta categoría funciona de manera explicativa y metodológica, ya que, como el género, son modos 
de colectividad problemáticos (que persiguen reconocimientos y redistribución) que tienen la posibilidad de desenmascarar 
la persistencia de la colonialidad y desestabilizar su estructura. Debe entenderse que, el binomio raza-biología, ha quedado 
refutado hace mucho tiempo y no hay, en este texto, ningún resabio de ello; muy por el contrario, la denuncia que hacen las 
teorías decoloniales al enunciar la raza, es que la razón eurocéntrica, dominante y opresora, la introdujo como forma de 
regulación social. Raza es signo, raza es una huella corporal del transcurso de una historia otrificadora, por lo que, comprender 
raza, implica situar el conocimiento en relación a las formaciones nacionales de alteridad. (Segato, 2006) Para autores como 
Quijano, la idea de raza reordena todas las áreas de la existencia humana básicas que comportan en sí, todas las luchas 
de poder por el control de recursos y los productos que de ellos se derivan: el sexo, el trabajo, la autoridad colectiva y la 
subjetividad/intersubjetividad. A su vez, Lugones complejiza esta mirada desde una perspectiva interseccional, aduciendo 
que la categoría raza,  junto al género, determinan el primer gran binarismo fundante de la modernidad occidental, humano/
subhumano, concibiendo sólo a los hombres blancos como lo humano y  quedando quienes no son hombres blancos 
subsumidos de forma jerárquica en el segundo. (Lugones, 2005) Para Grosfoguel, esta categorización de humano/no 
humano tiene su génesis en el proceso de colonización, en el momento en que se establece que quienes habitaban las tierras 
“descubiertas” carecían de religión, pues quienes tienen religión tienen alma, si se carece de ella no se tiene alma y, por lo tanto, 
no es humano, se es subhumano. (Grosfoguel, 2013)  



250

El apoyo de los Estados Unidos a la esclavitud 
estaba basado en un hecho práctico incontestable. 
En 1790, el Sur producía mil toneladas anuales de 
algodón. En 1860, la cifra había subido a un millón de 
toneladas. En el mismo período se pasó de 500.000 
esclavos a cuatro millones. El sistema de las hacien-
das, basado inicialmente en el cultivo del tabaco en 
Virginia, Carolina del Norte y Kentucky, y del arroz 
en Carolina del Sur, se extendió hasta las nuevas y 
fértiles tierras algodoneras de Georgia, Alabama y 
Mississippi. El racismo también estaba arraigado en 
el Norte del país, pero el hecho de haber desarrolla-
do una agricultura de pequeños y medianos propie-
tarios asociada a un desarrollo industrial, comercial 
y bancario significativo, les mostraba a los propieta-
rios (también blancos) las ventajas del mercado libre 
de trabajo por sobre la esclavitud.  

Cuando en 1860, el nuevo Partido Republicano 
ganó las elecciones y Abraham Lincoln llegó a la 
presidencia, los terratenientes del Sur decidieron se-
pararse de la Unión, pese a la insistencia de Lincoln 
acerca de que “no se interferiría en la institución de 
la esclavitud en aquellos Estados donde existiera”.7

En 1861 estalló la Guerra Civil, llamada la “gue-
rra de ricos y pelea de pobres” pues en el Sur 
estaban exceptuados del reclutamiento militar los 
poseedores de grandes plantaciones o aquellos 
que poseyeran más de 15 esclavos y en el Norte 
los que pagaran 300 dólares al Gobierno. En 1863, 
Lincoln proclamó la Emancipación de los esclavos 
de los Estados que combatieran a la Unión, más 
tarde también fueron liberados los esclavos de los 
Estados fronterizos neutrales. Hasta que, en 1865, 
los comerciantes, industriales y banqueros norte-
ños vencieron a los terratenientes sureños.

Lo que vino después fue la aprobación de algu-
nos derechos civiles y del derecho al voto para los 
negros sureños, aunque años después y antes de 
que se hubieran producido cambios efectivos en las 
condiciones de vida de los ex esclavos, comenzaron 
a aprobarse leyes que hicieron casi imposible el voto 
e instauraron la segregación. La misma fue consa-
grada en 1896 por la Corte Suprema con la doctrina 
de iguales-pero-separados.

En ese caso, la Corte Suprema apoyó una ley de 
Louisiana que exigía comodidades segregadas en 
los trenes. Dictaminó que, mientras se ofrecieran 
comodidades iguales, la segregación no constituía 
discriminación. La evidencia histórica señala que la 
segregación automáticamente se hizo sinónimo de 
discriminación. Y a ello contribuyó, la propia consti-
tución racista del país y la relación de fuerzas socia-
les, los discursos laicos y religiosos llamando a los 
negros a la educación y el progreso individuales, y el 
accionar del Ku Klux Klan,8 que aseguraron el cum-
plimiento de la doctrina “iguales-pero-separados”. 

La emigración hacia las ciudades del norte en 
busca de mejores condiciones de vida amplió la 
extensión del problema negro a todos los Estados 
Unidos. Los negros y negras que huían del racis-
mo y del desempleo en el Sur fueron amontonán-
dose en los ghettos9 de las ciudades del Norte y 
del Oeste. Allí encontraban los trabajos menos 
calificados, con salarios menores a los de los tra-
bajadores blancos (incluso eran utilizados como 
rompehuelgas), escuelas de bajo nivel y nulos 
servicios médicos. Esta política segregacionista 
prosiguió durante toda la primera mitad del siglo 
XX con mayor énfasis en los Estados del sur y, en 
menor medida, en los Estados norteños. 

2 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales sobre el que se desarrollan los 
procesos económicos: el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es la sociedad, en su 
devenir, la que construye no “el” sino “los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y 
de diferentes escalas. (Diseño Curricular de la Escuela Secundaria de Neuquén, C.P.E, Resolución 1463/18 p.165)

3 México sufrió directamente el embate de la expansión del capitalismo norteamericano. En 1847, Estados Unidos invadió 
el país y se apoderó de la mitad de su territorio, unos dos millones de kilómetros cuadrados que hoy constituyen los estados 
de Texas, Nevada, Utah, Colorado, Nuevo México, Arizona y California. El joven capitalismo norteamericano se ampliaba 
arrebatando tierras mexicanas al estilo de las antiguas guerras de conquista. El despojo fue legalizado por un tratado entre los 
países en 1848.

4 El cincuenta y uno es el del Estado Asociado de Puerto Rico que también tiene su estrella en la bandera norteamericana.
5 El término interseccionalidad fue acuñado en 1989 por Kimberlé Williams Crenshaw y refiere a las construcciones 

subjetivas e intersubjetivas intersectadas y los diferentes y simultáneos sistemas de opresión que se entraman.  Como 
perspectiva metodológica, problematiza varios sistemas de opresión simultáneos en tanto categorías biológicas, sociales, 
culturales y simbólicas como clase, raza, género, orientación sexual,  discapacidad, religión, edad, nacionalidades, y otros 
aspectos identitarios en el ser, estar y hacer de las y los sujetos. Como perspectiva, evita caer en  la sumatoria de opresiones, 
evitando la jerarquización y preponderancia de unas opresiones sobre otras, para poder pensarlas y accionar como “fusiones” 
entramadas en clave de potencia.

6 Howard Zinn (1999). La otra historia de los Estados Unidos. México. Siglo XXI. p.44.



251

De las acciones legales a las medidas de 
acción directa no-violentas

Ya a principios del siglo XX occidental, un grupo 
de intelectuales negros norteños había organizado 
la Asociación para el Progreso de la Gente de Color 
(en adelante se la denominará con la sigla APGC).  La 
APGC propugnaba la asimilación total del negro en 
la sociedad americana como única manera de lograr 
una igualdad efectiva. Sus objetivos eran lograr la 
igualdad educativa, los derechos civiles y políticos 
del negro sureño y la abolición de la segregación 
vigente. Su estrategia fue pelear en los tribunales los 
fundamentos legales de la segregación en algunos 
ámbitos, hasta alcanzar el 17 de mayo de 1954 que la 
Corte Suprema de la Nación dictara un fallo favorable 
a la desagregación en las escuelas. Ese día, llamado 
“el lunes negro” por uno de los jueces racistas, pa-
reció marcar un cambio significativo. Pero la falta de 
un sistema escolar centralizado en Estados Unidos 
imposibilitaba controlar el cumplimiento de ese dic-
tamen, hasta tal punto que, diez años después de ese 
fallo, menos del uno por ciento de los niños negros en 
los Estados del Sur concurrían a escuelas con blan-
cos. Y algo parecido sucedía con los triunfos legales 
respecto a la segregación en otros establecimientos 
públicos. La vía legal de las luchas empezó a otorgar-
le lugar a medidas de acción directa no-violentas.

7 Ya en su campaña electoral Lincoln había expresado que “nunca he estado a favor de equiparar social y 
políticamente a las razas blanca y negra; no estoy a favor de dejar votar ni formar parte de los jurados a los negros 
ni de permitirles ocupar puestos en la administración, ni de casarse con blancos”. Ob. Cit. Pág. 143.

8 Ku Klux Klan (KKK) procedente de la palabra griega kuklos -de donde derivan ‘círculo’ y ‘ciclo’- es un grupo 
terrorista (si por tal cosa se entiende sembrar el terror en la población civil) de extrema derecha y de supremacía 
blanca en Estados Unidos, conocido por promover y propagandizar el racismo, la xenofobia, el antisemitismo, la 
homofobia y el anticomunismo. Creado en el siglo XIX, inmediatamente después de la guerra civil, ha recurrido 
frecuentemente al secuestro, la tortura, la violación y el asesinato de personas negras (y en ocasiones, también 
de blancos que apoyan las demandas del colectivo negro). Aunque su accionar ha disminuido considerablemente 
en este siglo XXI, todavía perviven manifestaciones del mismo. 

9 Espacios de vivienda y sociabilidad de trabajadores en general, y de diversidades étnicas, sexuales, etc. en 
particular, que se crean en los suburbios de las grandes ciudades.

10 En esas luchas empezó a destacarse un abogado negro, Martin Luther King, que en 1964 recibiría el Premio 
Nobel de la Paz.

Rosa Parks y la historia de un golpe público a 
la segregación racial en EE.UU.

El 1 de diciembre de 1955 en Alabama, Esta-
dos Unidos, sucedió un hecho que sería, luego, el 
puntapié para derribar las normas de segregación 
racial en aquel país. Ese día, Rosa Parks salió de 
su trabajo como costurera y tomó el autobús para 
regresar a su casa en Montgomery. De acuerdo con 
las leyes vigentes, los afroamericanos no podían 
compartir con las personas blancas los espacios 
públicos, y eso incluía, además de cines, restauran-
tes y escuelas, al transporte público.

Así, los autobuses tenían un cartel que señaliza-
ba que los blancos viajaban adelante y los afrodes-
cendientes, atrás. Aquella tarde, Rosa se sentó en 
la parte del medio, es decir, en aquellos asientos 
que podían ocupar los afrodescendientes si no eran 
solicitados por ninguna persona blanca. El autobús 
se llenó y el conductor exigió a cuatro pasajeros 
afrodescendientes que cedieran su asiento. Los 
tres hombres que estaban sentados allí se levanta-
ron, pero Rosa Parks se quedó sentada.

Tras su negativa, la policía detuvo a Rosa, quien 
pasó la noche en el calabozo, acusada de perturbar 
el orden público. Fue juzgada – el juicio duró, ape-
nas, cuatro horas- y condenada a una multa de 14 
dólares. Sin embargo, su valentía logró movilizar a 
los afrodescendientes de su ciudad, que organiza-
ron un boicot contra los autobuses municipales que 
se extendió por casi 13 meses.10

Cinco años después, el Tribunal Supremo de 
EE.UU. declaró inconstitucional la ley de segrega-
ción racial en el transporte público, mientras que 
la ley de Derechos Civiles de 1964, prohibió dicha 
segregación en escuelas, puesto de trabajo, luga-
res públicos y gobierno.

Siempre se creyó que Rosa argumentó esa tarde 
que no se levantaba de su asiento porque estaba 
cansada, pero ella misma lo negó en reiteradas oca-
siones: “No dije que estaba cansada. Tenía 42 años. 
Era una mujer joven y con buena salud. De lo único 
que estaba cansada era de seguir cediendo y acep-
tando esas cosas”, aseveró en su autobiografía.



252

HACE 66 AÑOS ARRESTARON A 
CLAUDETTE COLVIN POR NO CEDER SU 

ASIENTO A UNA MUJER BLANCA. AHORA, 
SU HISTORIA TIENE UN NUEVO CAPÍTULO

Por Pamela Kirkland.  16 de diciembre 2021
-- Los antecedentes penales juveniles de 

Claudette Colvin, una pionera de los derechos 
civiles que en 1955 se negó a ceder su asiento 
a una persona blanca en un autobús de Alaba-
ma, fueron sellados, destruidos y eliminados 
luego de un fallo de un juez.

Colvin, ahora de 82 años, fue arrestada 
cuando tenía 15 años por negarse a ceder su 
asiento a una persona blanca en un autobús 
en Montgomery. El incidente se produjo nueve 
meses antes del famoso arresto de Rosa Parks 
por un acto similar de desobediencia civil en la 
era de Jim Crow.

Un juez de la corte de familia de Alabama 
aceptó en noviembre la petición de Colvin para 
borrar sus antecedentes. El juez de menores 
del condado de Montgomery, Calvin Williams, 
firmó el 24 de noviembre la orden de destruc-
ción de los registros, incluyendo todas las 
referencias al arresto. El juez aceptó la moción 
para sellar el registro por "lo que desde enton-
ces ha sido reconocido como un acto valiente 
en su nombre y en nombre de una comunidad 

de personas afectadas", dijo Williams.
Colvin fue acusada de dos cargos por violar 

la ordenanza de segregación de Montgomery 
y un cargo de delito grave por agredir a un 
agente de policía. Fue declarada culpable de 
todos los cargos en un tribunal de menores y 
las condenas por segregación fueron anuladas 
en una apelación. La dejaron en "libertad con-
dicional indefinida" después de su condena 
por el cargo de agresión, y nunca se le informó 
a Colvin que su libertad condicional hubiera 
terminado, dijo su equipo legal. 

Si bien el arresto de Parks se produjo me-
ses después del de Colvins, Parks recibió más 
atención durante el movimiento de derechos 
civiles en parte porque su imagen era más 
"aceptable para una comunidad blanca", dijo 
Colvin a principios de este año. Parks era 
mayor, estaba casada y tenía la piel más clara, 
dijo Colvin.

Aun así, Colvin se unió a los demandantes 
en Browder y Gayle, un caso de 1956 que llegó 
a la Corte Suprema, que ordenó a los funcio-
narios en Montgomery, y en todo Alabama, que 
pusieran fin a la segregación en los autobuses.

"La gente decía que estaba loca", dijo ante-
riormente Colvin sobre el evento que condujo a 
su arresto. "Porque tenía 15 años y era desafian-
te y gritaba: '¡Es mi derecho constitucional!'". 

C.S.PyE. 2022



253

La Asociación para el Progreso de la Gente de 
Color, aquel grupo de intelectuales negros creado 
a principios de siglo, expresaba ya entrada la déca-
da de 1960: “No buscamos derrocar un gobierno o 
establecer un nuevo gobierno (...) Tratamos de con-
seguir que este gobierno cumpla con los objetivos 
que ha proclamado”. Y Martin Luther King declaraba: 
“Esta es una revolución para entrar (…) Las revolucio-
nes siempre se han dedicado a destruir algo; mien-
tras que con esta revolución el negro intenta entrar 
en el flujo de la vida americana”.11 Luther King, que 
presidía la Conferencia Sureña de Líderes Cristia-
nos, insistía en los valores religiosos y morales que 
ellos defendían con la táctica de la acción directa 
no-violenta. Para Luther King el complejo problema 
de una estructura social que había institucionalizado 
el racismo y la desigualdad podía reducirse a una 
ecuación espiritual: la segregación es mala, la inte-
gración es buena. Es decir, no se opone a una clase, 
raza o sistema político sino a “la maldad, el prejuicio 
y la injusticia”. En 1963, Martin Luther King organiza 
en Birmingham la mayor protesta pública ocurrida 
hasta entonces y las demostraciones de protesta 
se multiplican a lo largo del país. Este estado gene-
ralizado de movilización lleva a organizaciones de 
derechos civiles, religiosas, estudiantiles y sindica-
les, a efectuar la Marcha sobre Washington el 28 de 
agosto del mismo año que reúne más de trescientas 
mil personas. Bajo el lema “empleo, justicia y paz” 
esa concentración multitudinaria pretendía cambiar 
favorablemente las luchas por los derechos civiles: 
el Gobierno Federal se moviliza y en 1964 se aprue-
ba la ley de los Derechos Civiles.

Pero al mismo tiempo que en ese verano de 
1964, era sancionada la Ley de los Derechos Ci-
viles, estallaron tumultos (riots) en Harlem (barrio 
negro de New York), Rochester y Filadelfia, a lo que 
le siguió en agosto del ‘65, una revuelta en Watts 
(California), donde la hostilidad adquirió un carácter 
colectivo que la propagó e intensificó, llegando a 
un nivel nunca alcanzado hasta entonces. La vio-
lencia colectiva hizo de Watts algo más que uno de 
los tantos reclamos raciales. Fue una verdadera 
insurrección negra que sufrió una represión poli-

 11 Otilia Vainstok. La revolución del negro norteamericano. Revista 
Transformaciones, Centro Editor, Buenos Aires, 1971, pág. 65.

12 Ob. Cit. Pág. 69.

cial y militar sangrienta. Se la describió como “la 
cristalización de la identidad de la comunidad por 
medio de un levantamiento nacionalista contra la 
sociedad dominante y opresora. El espíritu de los 
insurrectos se parecía al de las multitudes colonia-
les enfrentando a sus amos extranjeros”.12

Watts y los levantamientos colectivos que le 
precedieron y siguieron en la misma semana, en 
Chicago, Springfield, Massachusetts y Filadelfia; 
al año siguiente en dieciocho ciudades más y en 
1967, en treinta y una ciudades, exponía la violencia 
espontánea de aquellos que pertenecían a los dos 
tercios de la América Negra que no se había be-
neficiado con las mejoras obtenidas en los últimos 
años, y cuyas necesidades más agudas seguían 
siendo ignoradas.

El abismo existente entre los problemas de los 
negros de los ghettos y los objetivos del movi-
miento por los derechos civiles se manifestó en la 
forma que respondieron -en la revuelta de Watts- a 
los llamados al apaciguamiento que hacía Martin 
Luther King. A éste le gritaron que “volviera al otro 
lado de la ciudad”. En “el otro lado” no sólo estaban 
los blancos, sino los negros que tenían trabajo per-
manente y podían aspirar a una educación superior. 
El slogan de la revuelta de Watts: “¡Quema, mucha-
cho, quema!” representó el rechazo de las masas 
negras que buscaba formas propias de organiza-
ción política hacia la sociedad norteamericana. 
Algunos dirigentes negros deploraron públicamen-
te la violencia (para Luther King era “inmoral y poco 
eficaz”), pero reconocieron que el movimiento por 
los derechos civiles no se había hecho eco de las 
necesidades de los negros de los estratos más 
bajos. Y es que esto requería ir mucho más allá del 
planteo de Luther King acerca de la integración de 
los negros y las negras sin tocar el sistema so-
cioeconómico y político. No alcanzaba con reducir 
el problema del ordenamiento social, que había 
institucionalizado el racismo y la desigualdad, a una 
cuestión espiritual. Era necesario aunar la cuestión 
racial con la de las clases sociales y sus expresio-
nes políticas. Y algunos grupos de negros y negras 
empezaban a transitar ese camino.



254

Así, por ejemplo, en la convención anual del 
Congreso por la Igualdad Racial de 1965 se declara: 

La mayor lucha que enfrentamos ahora es 
la de lograr canalizar el tremendo potencial 
político de la comunidad negra para 
conseguir cambios económicos y sociales 
básicos para todos los americanos, para 
modificar la vida de los negros y producir una 
igualdad real entre hombres libres. Esto no 
puede ser hecho por el gobierno. En el nivel 
nacional, estadual y local hay demasiadas 
resistencias estructuradas contra cualquier 
cambio fundamental.13

Esta organización había sufrido en carne propia 
el accionar del Ku Klux Klan un año antes cuan-
do tres miembros del CIR fueron asesinados en 
Mississippi: Andrés Goodman, Miguel Schwerner 
(blancos) y Jacobo Chaney (negro). La viuda de 
Miguel dijo: “mi marido no murió en vano, si él y An-
drés hubieran sido negros nadie hubiera prestado 
atención a sus muertes, la matanza de negros en 
Mississippi es algo demasiado corriente”. Y es que 
la conciencia racista de los Estados Unidos es tal, 
que el asesinato no se considera asesinato a me-
nos que la víctima sea blanca.

También el Comité Coordinador de Estudiantes 
No-Violentos (CCENV) empezó a justificar la vio-
lencia como modo de defensa frente a los ataques 
policiales, y explicaba la aparición de los tumultos 
como respuesta a la sociedad que había engendra-
do la discriminación, el desempleo, los problemas 
de vivienda, mala educación, empujando a los ne-
gros a la desesperación. Es decir, la cuestión racial 
estaba imbricada con una estructura socioeconó-
mica que era el capitalismo norteamericano y su 
expansión imperialista. Así se expresaba en 1966 a 
través de Stokeley Carmichael:

Nuestra organización se opone a la Guerra 
de Vietnam y no puede, por razones morales, 
reunirse con quien decide la política de la Guerra 
de Vietnam para discutir sobre los derechos 
humanos de la gente en este país, cuando él 
viola de manera flagrante los derechos humanos 
de la gente de color en Vietnam. 

Esto se hacía en rechazo a la invitación a unas 
conferencias llamadas por el presidente Johnson 
que, mientras ordenaba los bombardeos y el envío 
de tropas a Vietnam,14 pretendía cooptar a los diri-
gentes negros más moderados a sus políticas de 
atenuación racial.

 

Las leyes y la violencia estructural

Después de una larga batalla contra la resis-
tencia sureña, las organizaciones de los derechos 
civiles habían logrado que gran parte de las leyes 
segregacionistas vigentes en los Estados del sur 
fueran derogadas; y que, a nivel nacional, leyes im-
portantes fueran sancionadas. Las bases legales 
de la integración habían sido establecidas. Pero el 
éxito de la lucha los enfrentó con varias conclusio-
nes desalentadores:

 1) Las leyes derogadas eran la manifestación 
de una realidad (el racismo) que no había sido 
modificada por su revocación, que no era una 
exclusividad sureña, sino que existía en toda la 
sociedad americana.

2) La sanción de nuevas leyes tampoco ase-
guraba la integración del negro en la sociedad 
americana. Después de diez años de lucha, la 
de-segregación se había hecho “respetable”, o al 
menos, era aceptada como inevitable por los blan-
cos, excepto en el “sur recalcitrante”. El blanco 
liberal, conscientemente o no, admitía el progreso 
de las relaciones raciales como la asimilación de 
los negros “calificados”. Cuando los tumultos de 
los ghettos expusieron a la atención nacional las 
condiciones de privación pavorosa que los negros 
pobres habían sufrido por siglos, se hizo evidente 
que, para que la igualdad de oportunidades fuera 
efectiva, la sociedad debería proveer mecanismos 
especiales para contrabalancear los efectos de 
cuatrocientos años de opresión. Los programas de 
ayuda y capacitación ofrecidos por los gobiernos 
demostraron ser insuficientes. 

13 Ob. Cit. Pág. 68
14 Como parte de su política imperialista, desde 1961 Estados Unidos 

estuvo involucrado activamente en la guerra apoyando a Vietnam del Sur 
capitalista contra Vietnam del Norte socialista que procuraba la reunificación 
del país. Gigantescas movilizaciones y actos se sucedieron en Estados Unidos 
sin lograr impedir el envío de tropas y bombardeos que gobiernos demócratas 
y republicanos llevaron adelante contra Vietnam. Pese a ello, la resistencia del 
pueblo vietnamita logró en 1975 la retirada de las tropas estadounidenses en lo 
que fue la primera derrota militar que registró Norteamérica.

Mohammed Alí, un boxeador negro que había 
abandonado su nombre blanco de Cassius Clay, 
era campeón mundial de peso pesado. En 1967, 
al negarse a ser enrolado para ir a la guerra de 
Vietnam, le quitaron el título y le impusieron un 
arresto domiciliario de casi tres años. Su oposi-
ción a la guerra de Vietnam se expresó en estos 
términos: “No iré a matar gente al otro lado del 
mundo; mis enemigos no son los vietnamitas 
sino ustedes, blancos opresores”.



255

 3) El uso de la violencia
 La Asociación Para el Progreso de la Gente de 

Color había encausado las demandas negras a nivel 
legal. Pretendió terminar con la discriminación me-
diante la aplicación coherente de la ley del “hombre 
blanco”, con el cumplimiento efectivo de los valores 
de la ideología liberal de “igualdad, libertad y respe-
to por la ley”. El movimiento de los derechos civiles 
recogió este objetivo y desarrolló modos de lucha, 
siempre pacíficos, pero más eficaces para lograr su 
concreción. Exigió que la ambivalencia de los blancos 
norteamericanos, defensores de la igualdad de todos 
los hombres, se resolviera de modo que “entre todos 
los hombres” también estuvieran los negros. 

El asesinato de Martin Luther King el 4 de abril 
de 1968 fue una paradoja cruel de la violencia racial 
inherente al sistema capitalista en los Estados Uni-
dos. En sus trece años de lucha por los derechos 
de los negros, había sufrido la violencia física y la 
cárcel continuamente. Encarnando la imagen tradi-
cional del negro pasivo y no-violento, originada en 
la plantación sureña, enfrentó a la América blanca. 
En nombre de sus valores tradicionales y religiosos, 
pidió la libertad del negro. Vio que en la práctica los 
éxitos de sus luchas se transformaban en fracasos, 
pero insistió; creyendo que Norteamérica respon-
dería a la no violencia, hizo que el país mostrara 
su verdadero rostro. Había insistido en resistir 
la violencia blanca con la no-violencia negra. Su 
moderación política lo había llevado a condenar la 
contraviolencia de sus propios hermanos de color 
para terminar, él mismo, asesinado por el racismo 
blanco. La filosofía de la no violencia moría asesi-
nada junto con su profeta: Martin Luther King.

Un camino distinto: Malcolm X15 y la 
organización de los desposeídos

Hemos presenciado con gran 
preocupación los brutales ataques de los 
blancos contra nuestro pobre e indefenso 
pueblo en St. Augustine. Si el Gobierno 
Federal no envía tropas, usted solo tiene que 
decirlo e inmediatamente despacharemos 
a algunos de nuestros hermanos allí para 
organizar las unidades de autodefensa y 
entonces, el Ku Klux Klan recibirá un trago de 
su propia medicina. El día de ponerle la otra 
mejilla a estas brutales bestias ha terminado.16

 15 Malcolm Little o Malcolm X. Los musulmanes suelen reemplazar sus 
apellidos “blancos” por la “X” que simboliza el nombre africano perdido por los 
antepasados esclavisados.

16 Hugo Montero (2009). De Malcolm X a la revolución. Revista Sudestada. 
Nro. 78. Mayo. Buenos Aires. Argentina. Sudestada., pág. 6.

Eso decía el telegrama que Malcolm X le envió 
a Martin Luther King el 30 de junio de 1964. Y en 
esas palabras se precisaba la distancia exacta que 
separaba a ambos dirigentes negros. El fracaso del 
movimiento por los derechos civiles de los negros 
(pese a sancionarse la ley) era una realidad: el tiem-
po de la pasividad, la conciliación y la no violencia 
había pasado; era hora de acción. Y de la autode-
fensa. Ante la acusación, una y otra vez, de instigar 
a la violencia de los negros, Malcolm X respondía:

No se necesita a nadie para encender la 
dinamita sociológica que emana del desempleo, 
la vivienda inadecuada y la educación inferior de 
los ghettos. Esta condición criminal explosiva ha 
existido por tanto tiempo que no necesita una 
mecha, combustiona espontáneamente y por 
sí misma (...) Yo no estoy por la violencia per se, 
estoy por la justicia (...) si la ley no protege a los 
negros de los ataques blancos, entonces esos 
negros deben usar armas, si fuera necesario, 
para defenderse; y afirmaría lo mismo si los 
atacados fueran los blancos (...) Creo que es 
un crimen que cualquiera que esté siendo 
brutalizado continúe aceptándolo sin hacer 
algo para defenderse (…) Estoy por la violencia 
si la no-violencia significa que seguiremos 
posponiendo la solución al problema del hombre 
negro norteamericano simplemente para evitar 
la violencia. Tampoco acepto la no-violencia si 
ella significa demorar la solución. Para mí una 
solución tardía no es solución (…) Descubrí que el 
hombre blanco no es inherentemente malo, sino 
que la sociedad racista norteamericana lo hace 
actuar perversamente.17 

Toda una declaración de principios como pro-
grama político ya no, sólo para los negros, sino para 
Norteamérica toda. Y dicho programa requería de 
una organización política preparada para la lucha 
por un cambio revolucionario, tal era la Organiza-
ción de Unidad Afro-Americana creada en 1964 
y que Malcolm X presidía. Su objetivo: “Ayudar a 
crear la sociedad en la cual pueda existir una au-
téntica fraternidad entre blancos y negros”. El 21 de 
febrero de 1965, mientras ofrecía un discurso en un 
salón de Harlem fue asesinado. Los disparos ha-
bían terminado con su vida, más no con sus ideas, 
que serían recogidas por otros y otras.



256

 17 Otilia Vainstok (1971). La revolución del negro norteamericano. Revista 
Transformaciones. Buenos Aires. Argentina. Centro Editor.  p. 78. 

18 Ob. Cit. Pág. 81.
19 En ese sentido, lo que hacían las y los Panteras Negras era 

hacer uso en beneficio colectivo, de las leyes que, en muchos Estados 
norteamericanos, permiten a toda persona mayor de edad andar armada 
previo registro de su arma. 

20 Ob. Cit. Pág. 81.

The Black Panters: las y los panteras negras

El Partido de los Panteras Negras fue fun-
dado en octubre de 1966 por Huey P. Newton y 
Bobby Seale en North Oakland, California. Sus 
fundadores provenían, como Malcolm X, de los 
estratos sociales más bajos y como él, se pro-
pusieron organizar al “negro de la calle” (nigger 
off the block) para la defensa de sus derechos, 
para la defensa contra la opresión del sistema 
que se los ha negado, y en la perspectiva políti-
ca de que, esa opresión, sólo terminaría con la 
construcción de un sistema socialista. Y es que, 
declaraba Huey Newton:18

Las perspectivas para el negro y la negra 
del ghetto, son la cárcel, la muerte, el servicio 
militar o una vida generalmente corta, pero 
siempre dura y amarga. Todas las alternativas 
que nos ofrece el sistema tienen en común 
que nos destruyen de una manera antinatural. 
La situación del negro en los centros urbanos 
es tal que no le queda otra elección más que 
la acción revolucionaria.

Sus primeras formas organizativas fueron las 
“patrullas de alerta policial” que un puñado de 
Panteras desplegaba cada noche por las calles 
de Oakland para defender a los negros de las 
brutalidades policiales. La idea de un grupo de 
autodefensa armada19 como política comunitaria 
conquistó las simpatías de hombres y mujeres 
de color. Cuando a principios de 1967, la viuda 
de Malcolm X, Betty Shabazz, visitó California, 
fueron los Panteras Negras quienes se encar-
garon de su protección, y lo hicieron también 
armados. Las imágenes ocuparon las primeras 
planas y los negros de todo el país observaron 
por primera vez a ese ejército negro que agi-
taba los ánimos y parecía dispuesto a terminar 
con cuatrocientos años racismo. Ante el primer 
asesinato de un miembro de los Panteras Ne-
gras (Bobby Hutton, asesinado a los 17 años por 
la policía) Bobby Seale declaraba: “En los levan-
tamientos pasados la gente expresó su asco por 
las injusticias de la sociedad, pero ahora debe-
mos organizarnos y aprender a defendernos con 
armas cuando se nos ataca, pues de otro modo 
lo único que se logra es que los negros sean 
muertos, heridos y encarcelados”.20

Después del impacto mediático, las y los Pan-
teras Negras mutaron en una poderosa organiza-
ción con ramificaciones en casi todos los centros 
urbanos. Y con ello, las y los Panteras lanzaron 
programas de asistencia social para los excluidos 
en cada barriada. A partir del esfuerzo militante de 
miles de Panteras anónimas (casi todos jóvenes de 
los suburbios, desempleados y marginados) surgió 
el Programa de Desayuno Gratuito que alimentaría 
durante años a 200.000 pibes por día. Después, 
le seguirían planes de asistencia médica gratuita, 
asistencia legal gratuita, micros para las familias 
que deseaban visitar a los presos, Escuelas de Li-
beración para niños y adultos, ayuda para jubilados 
y marginados en la búsqueda de vivienda.

Estos programas exponen la contradicción 
que existe entre el sistema y las necesidades 
de la gente. Son una reafirmación viva del 
hecho que los cerdos de la estructura de 
poder no cumplen con sus obligaciones y de 
que el pueblo se moviliza para reivindicar sus 
derechos satisfaciendo sus necesidades por 
sí mismo de una manera cooperativa. Sacan a 
la gente del sistema y la organizan hacia una 
nueva alternativa. Los chicos negros que van 
hambrientos a la escuela todas las mañanas 
han sido organizados en su pobreza, el 
Programa los libera de un aspecto de esa 
pobreza. Esto es liberación en acción.21

La organización que alguna vez soñara Mal-
colm X era una realidad imparable y explosiva: una 
multitud de incansables militantes (mujeres jóvenes 
de gran capacidad y determinación, en su mayoría) 
había logrado fundirse con los sueños y esperanzas 
de millones de afroamericanos.

Y ello se hacía, desde una perspectiva políti-
ca internacionalista por la cual se abrazaban las 
gestas rebeldes en cualquier parte del mundo: 
“Nos sentíamos parte de los ejércitos campesinos 
en Vietnam, nos sentíamos como los mineros en 
Sudáfrica, los fedayines (combatientes) en Palesti-
na, los estudiantes que se rebelaban en las calles 
de París y los desposeídos de Latinoamérica”.22 
Denunciaron persistentemente el papel imperialista 
de Estados Unidos en el mundo, y con la guerra de 
Vietnam llegaron donde nadie había llegado: ofre-
cieron un destacamento de Panteras para sumarse 
a la resistencia vietnamita contra Norteamérica. 



257

*										         L a s
P e r s p e c t i v a s ¹
como formas otras de

habitar la
e s c u e l a :
una aproximación 
epistémica integral

1 Las Perspectivas en Género, Derechos Humanos, Ambiente, Interculturalidad e Inclusión Educativa.
2 Por fundaciones ontológicas ha de entenderse aquellas preguntas referidas al ser de las cosas, ser que  se 

conforma epistemológicamente; y puesto que la epistemología tiene color y sexo, la constitución del mundo en términos 
patriarcal/capitalista/colonial funda una ontología igualmente sexista y colonial.

Los enfoques críticos, decoloniales y eman-
cipadores proponen para las Perspectivas del 
Diseño Curricular (Res. 1463/18) un nuevo lugar 
de enunciación que, lejos de ser entendido en 
términos meramente geográficos, debe ser com-
prendido como un ser/estar desde coordenadas 
en clave de sur/sures epistémicos y políticos, con 
lo cual las narrativas tienen clase, color y género. 

Dichas Perspectivas, como enfoques filosófi-
cos, epistémicos, políticos y pedagógicos “que 
direccionan la construcción de la experiencia 
escolar”, parten de considerar que habitamos un 
mundo moderno/colonial que obliga a reconside-
rar a las categorías allí expresadas como funda-
ciones ontológicas.2 El patriarcado, como cate-
goría analítica, posibilita repensar las relaciones 
sociales de saber y poder atendiendo al horizonte 
de experiencias de las sociedades humanas en 
una trama que involucra la cuestión de clase, la 
cuestión sexual y la cuestión racial. 

Entendemos al patriarcado como una forma 
de organización política, económica, religiosa y 
social basada en la idea de autoridad sobre las 
mujeres y cuerpos disidentes; del marido sobre la 
esposa, del padre sobre la madre, los hijos y las 
hijas, de los viejos sobre los jóvenes, de la línea de 
descendencia paterna sobre la materna. El patriar-
cado ha surgido de una toma de poder histórica 
por parte de los hombres que se apropiaron de la 
sexualidad y la reproducción de las mujeres y de 
sus productos, los hijos, creando al mismo tiem-
po un orden simbólico a través del lenguaje, de 
los mitos, el arte, estereotipos mediáticos y de la 
religión, entre otros, que lo perpetúan como única 
estructura posible. El patriarcado se ha consti-
tuido como un sistema político y su existencia no 
quiere decir que las mujeres no tengan ningún 
tipo de poder o ningún derecho, ya que una de sus 
características es su adaptación al tiempo. Las 
mujeres han conseguido ampliar sus derechos, 



258
21 Ob. Cit. Pág. 82.
22 Hugo Montero. De Malcolm X a la revolución. Revista Sudestada Nro. 78, 

mayo 2009, pág. 11.
23 Otilia Vainstok. La revolución del negro norteamericano. Revista 

Transformaciones, Centro Editor, Buenos Aires, 1971, pág. 82.

Es que, para los Panteras Negras, el racismo forma-
ba parte del capitalismo como sistema que lo contenía:

No combatimos al racismo con racismo, 
lo combatimos con internacionalismo 
proletario. Los que quieren confundir 
nuestra lucha con problemas étnicos son 
los mismos que apoyan y mantienen la 
explotación de las masas del pueblo, la 
explotación de los blancos, negros, latinos, 
indios, chinos y japoneses pobres y de los 
trabajadores en general. Todos nosotros 
somos trabajadores —empleados o sin 
empleo— y nuestra unidad debe basarse 
en el derecho a la vida, la libertad y a la 
búsqueda de la felicidad. Debe basarse en 
cosas prácticas como la supervivencia y el 
derecho del pueblo a la autodeterminación, 
para que sea posible forjar la solución de 
los problemas que todos enfrentamos. 
Creemos que nuestra lucha es una lucha 
de clases, no una lucha racial.23

La respuesta del Estado Norteamericano

Las persecuciones habían comenzado antes, y 
de la dimensión, alcances e influencia que habían 
alcanzado los Panteras Negras, da cuenta el hecho, 
que en 1969, Edgar Hoover, director del FBI, señaló 
a los Panteras Negras como una amenaza para la 
seguridad interna del país, como la mayor amenaza 
que enfrentaba la Nación. Y el gobierno actuó en 
consecuencia: implementó un plan consistente en 
demonizar, desestabilizar, desacreditar y aniquilar 
a los Panteras. Lo hicieron a partir de una intensa 
represión policial, prolongados juicios y encarce-
lamientos, destrucción de sus programas sociales, 
asesinatos selectivos de sus miembros, el exilio de 
algunos activistas, entre otras medidas guberna-
mentales que hacia mediados de los ’70 terminaron 
con los Panteras Negras.

El objetivo final del FBI pareció haberse 
cumplido, y sin embargo …

¿Qué es el movimiento Black Lives Matter y 
por qué se creó?

El movimiento Black Lives Matter empezó en 
2013, siendo un hashtag un año después de la 
muerte de Trayvon Martin en Florida. Martin, un 
joven negro de 17 años, murió en 2012 a manos de 
George Zimmerman, un capitán de vigilancia del 
vecindario en Sanford, cuando regresaba cami-
nando a la casa de la prometida de su padre, tras 
parar en una tienda a comprar unos bocadillos. 
Zimmerman reconoció que le disparó a Martin 
alegando defensa propia, y fue absuelto tras un 
mediático juicio.

El movimiento, cuyo lema es Las vidas de las 
personas negras importan, se fundó en respues-
ta a la absolución del asesino de Trayvon Martin. 
Se inició como un movimiento en redes sociales 
y tomó un gran impulso tras la muerte del joven 
negro Michael Brown en 2014 a manos de un policía 
blanco. Desde entonces, se convirtió en una orga-
nización que se ha expandido no solo en Estados 
Unidos, sino también en Canadá y Reino Unido.

“Durante más de 500 años, los negros han 
luchado por nuestra libertad. Hemos luchado 
contra la esclavitud, los códigos negros, las 
leyes de Jim Crow, la policía, el encarcelamiento, 
algunas de las tasas de desempleo más altas, la 
falta de vivienda constante, la muerte al dar a luz, 
el asesinato por ser trans o no binario”, escribió 
en 2019 Khan-Cullors.

 
Un movimiento global

El proyecto creado por Garza, Khan-Cullors y 
Opal Tometi —quienes se describen como líderes 
negras radicales— ha aumentado su visibilidad en 
los últimos años, pero tuvo un nuevo momento de 
visibilidad en mayo de 2020 tras la muerte de Geor-
ge Floyd a manos de un policía blanco en Minnea-
polis, quien por casi 9 minutos presionó su rodilla 
sobre el cuello de Floyd. El agente responsable, 
Derek Chauvin, fue despedido y ha sido condenado, 
en primera instancia, a 20 años de prisión.

Y la muerte de Floyd generó protestas multitudi-
narias no solo en Minneapolis, sino en varias ciuda-
des de Estados Unidos y del mundo pidiendo que 
cada vez más se unan al llamado inicial: Las vidas de 
las personas negras importan.



259

3 Peker, Luciana Diferencias de género a la hora de barrer, limpiar y cocinar en Página 12 https://www.pagina12.com.
ar/189751-diferencias-de-genero-a-la-hora-de-barrer-limpiar-y-cocinar

4 Abya Yala en la lengua del pueblo Cuna significa “tierra madura”, “tierra viva” o “tierra que florece” y es sinónimo 
de América. El pueblo Cuna es originario de la sierra Nevada, al norte de Colombia; habitaba la región del golfo de 
Urabá y de las montañas de Darién y actualmente vive en la costa caribeña de Panamá, en la comarca de Kuna Yala (San 
Blas). La expresión Abya Yala es empleada por los pueblos preexistentes a los Estados-nación para autodesignarse 
en oposición a la expresión “América”. Aunque los diferentes pueblos que habitan el continente atribuyen nombres 
propios a las regiones que ocupan -Tawantinsuyu, Anauhuac, Pindorama- la expresión Abya Yala viene siendo cada vez 
más usada por ellos con el objetivo de construir un sentimiento de unidad y pertenencia político-territorial. La primera 
vez que se utilizó con esos fines políticos fue en la II Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas 
de Abya Yala, realizada en Quito en el 2004 (en la I Cumbre, realizada en México en el 2000 la expresión Abya Yala 
todavía no aparecía, como puede apreciarse en la Declaración de Teotihuacan donde se presentan así: “los Pueblos 
Indígenas de América reafirmamos nuestros principios de espiritualidad comunitaria y el inalienable derecho a la 
Autodeterminación como Pueblos Originarios de este continente”. A partir de 2007, en la III Cumbre Continental de 
los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala realizada en Guatemala, no sólo se autoconvocaron como Abya 
Yala sino que resolvieron constituir una Coordinación Continental de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas de Abya 
Yala. Esto implica no sólo un cambio de nombre sino también la presencia de otro sujeto enunciador del discurso hasta 
entonces callado y sometido en términos políticos: los pueblos preexistentes a la conquista. Abya Yala se configura, 
por lo tanto, como parte de un proceso de construcción político-identitario en que las prácticas discursivas cumplen un 
papel relevante de descolonización del pensamiento.  (Resolución 1463/18, página 72).

5 El término interseccionalidad fue acuñado en 1989 por Kimberlé Williams Crenshaw y refiere a las construcciones 
subjetivas e intersubjetivas intersectadas y los diferentes y simultáneos sistemas de opresión que se entraman. 
Como teoría y como metodología, esta categoría problematiza estos varios sistemas de opresión simultáneos 
en tanto categorías biológicas, sociales, culturales y simbólicas como clase, raza, género, orientación sexual,  
discapacidad, religión, edad, nacionalidades, y otros aspectos identitarios en el ser, estar y hacer de las y los sujetos. 
Como perspectiva, tiene alcance para evitar en los análisis que se caiga en  la sumatoria de opresiones evitando la 
jerarquización y preponderancia de unas opresiones sobre otras, para poder pensarlas y accionar como “fusiones”.

pero la desigualdad continúa y un ejemplo de ello 
es que la mayoría de quienes trabajan fuera de sus 
casas continúan encargándose mayoritariamen-
te del trabajo doméstico y del cuidado de hijos e 
hijas. Al decir de Luciana Peker:

las diferencias de género a la hora de 
barrer, limpiar y cocinar quitan tiempo para 
disfrutar, estudiar, descansar, trabajar y 
hacer deportes entre otras cosas. Por su-
puesto a mayor dificultad, mayor diferencia 
de género ¿la igualdad? Mal, gracias. En 
cuatro horas podés ver una serie, hacer un 
postgrado, terminar una biblioteca en taller 
de carpintería, leer un libro, correr, arreglar 
la moto, hacer changas, trabajar, tuitear, 
tomar una cerveza con amigas, tener sexo, 
patinar con tu hija, tejer, dormir, escuchar 
música, escribir, mirar Instagram, meren-
dar en un bar, retomar clases de yoga. Sin 
embargo, todo el goce se diluye en esas 
cuatro horas diarias que nos son dedicadas 
a pavear, disfrutar, ejercitarse o charlar, 
sino en realizar tareas del hogar.3

Estamos en presencia de lo que se puede 
denominar tecnologías de género, atendiendo a 
que, tanto la sexualidad como el género, no es 
una propiedad de los cuerpos o algo originalmen-
te existente en los seres humanos, sino el con-
junto de efectos producidos en los cuerpos, los 
comportamientos y las relaciones sociales, por el 
despliegue de una tecnología política compleja. 
Entonces, la construcción de género prosigue 
hoy a través de varias tecnologías de género (por 
ejemplo, el cine, las publicidades, los discursos) y 
de discursos institucionales con poder para con-
trolar el campo de significación social y entonces 

producir, promover e “implantar” representacio-
nes de género. La categoría de patriarcado impo-
ne, hegemónica y geopolíticamente, un régimen 
heteropatriarcal con un contrato sexual-social 
donde la heterosexualidad se constituye, “como 
una institución política que disminuye el poder 
de las mujeres” (Rich, 1996) y la clave para enten-
derlo es que, al ser obligatoria la condición hete-
rosexual, el castigo y el disciplinamiento de los 
cuerpos son prácticas sociales recurrentes ante 
las sexualidades disidentes para el orden social 
imperante. Porque los términos de una cons-
trucción diferente de género también subsisten 
en los márgenes de los discursos hegemónicos. 
Aquellos cuerpos ubicados desde fuera del con-
trato social heterosexual e inscriptos en prácticas 
micropolíticas, resisten ampliando la mirada de la 
cuestión de género más allá del binarismo mas-
culino-femenino.

A partir del proceso de conquista-coloniza-
ción de Abya Ayala4 y África en el Siglo XVI occi-
dental, en términos geopolíticos se conforma el 
sistema mundo patriarcal/capitalista moderno/
colonial. Dicho sistema, aún vigente, consolida y 
refuerza la relación necesaria entre capitalismo 
y heteropatriarcado como fundamentos ontoló-
gicos que se imbrican con la cuestión de clase, 
color y género. Esto permite hablar de un siste-
ma mundo interseccionado5 dejando de lado la 
lógica jerárquica de las opresiones y, por ende, 
de las resistencias. 

Fue la conquista de África y Abya Yala por parte 
del capital mercantil europeo la que creó la catego-
ría de raza para justificar el genocidio y la explota-
ción de las poblaciones nativas. Raza, por tanto, es 
una emanación del proceso histórico de conquista y 
colonización del mundo, primero por las metrópolis 
y, a continuación, por parte de las clases propietarias 



260

EL PODIO INOLVIDABLE

Thommie Smith había destrozado los cro-
nómetros en los Juegos Olímpicos de México 
de 1968, ganó la medalla de Oro en los 200 
metros llanos. Por primera vez un atleta bajaba 
la frontera de los 20 segundos en esa prueba, 
y era un atleta negro. El podio estaba listo, y 
cuando comenzó a sonar el himno nacional de 
Estados Unidos, Smith y Carlos Jhon (tercer 
puesto) levantaron sus puños cubiertos por 
guantes negros, los dos bajaron la cabeza y 
escucharon el himno descalzos, con un gesto 
que los haría inmortales. 

 Smith había preparado ese gesto meticu-
losamente antes de su partida a México, muy 
afectado por el asesinato de Marthin Luther 
King y de Bobby Hutton un joven de los Pan-
teras Negras, unos meses antes. “Con todas 
las fuerzas de mis músculos y el dolor de 
mi corazón, me dije, que era preciso hacer 
algo que suscitara la solidaridad del mundo 
entero”, admitió Smith. El atleta, era el sépti-
mo hijo de doce hermanos/as, su mamá y su 
papá habían trabajado toda su vida llenando 
sacos de algodón en las plantaciones de 
Texas, bajo la vigilancia y los golpes de los 
capataces blancos.

La foto fue inolvidable, pero al bajar del 
podio el precio que pagaron fue muy alto. 
Fueron suspendidos del equipo norteame-
ricano y expulsados de la Villa Olímpica.  Se 
cancelaron todos los contratos publicitarios 
que tenían y Tommie Smith un año después 
de estar en el podio, lavaba autos. A pesar 
de todo lo ocurrido después del puño en alto 
contra el racismo, expresó que nunca se 
arrepintió de ese gesto en ese momento tan 
significativo, afirmando que “La dignidad de 
los negros vale más que ganar una medalla 
de oro para Estados Unidos”.

 JAZZ Y RACISMO:  ESA FRUTA EXTRAÑA... 
POR HUGO MONTERO24

Mientras el clima de protesta racial en 
Estados Unidos se convulsiona otra vez por el 
asesinato de dos jóvenes negros a manos de la 
policía en Missouri, más vigente que nunca se 
vuelven estas historias vinculadas a la resis-
tencia contra la segregación protagonizadas 
por grandes del jazz. Un conflicto con siglos de 
fermentación, que derivó en la irrupción de ge-
nios y genias de la música como Billie Holiday, 
John Coltrane, Charles Mingus, Nina Simone 
entre otros y otras, que mixturaron su arte con 
la necesidad de expresar su repudio contra 
una sociedad enferma de discriminación. En 
tiempos de Malcolm X, Klu Klux Klan y Panteras 
Negras, el jazz a través de canciones y artistas 
dejó su huella en una lucha que sigue viva.

  "Cuando un músico negro toma su 
instrumento y empieza a soplar, improvisa, 

crea; sale de su interior. Es su alma.
 El jazz es el único espacio de Estados 

Unidos en el que el hombre negro puede 
crear libremente" 

Malcolm X, 1964

Las luces se apagan. Los mozos dejan 
de atender las mesas y se acomodan en un 
rincón. Todo está preparado. Sobre el escena-
rio, apenas una luz seguidora. Y ella apoyada 
contra el piano, con los ojos cerrados. Todo 
es silencio cuando se escuchan los prime-
ros acordes. El piano empieza, la trompeta lo 
sigue. La canción, solo tres minutos. La voz 
de Billie Holiday, que irrumpe con una belleza 
conmovedora: 

24 Hugo Montero. Jazz y racismo. Revista Sudestada, Buenos Aires, 
septiembre 2020.



261

 6 Segato, Rita (2016). La Guerra contra las mujeres. Madrid. España. Traficante de Sueños. P. 225.
7 La colonialidad del poder, del ser, del saber y del imaginario como un sistema enredado de múltiples y 

heterogéneas formas de jerarquías/dispositivos sexuales, políticas, epistémicas, económicas, espirituales, lingüísticas 
y raciales de dominaciòn y explotación a escala mundial. Una de las varias innovaciones de la perspectiva de la 
colonialidad del poder es cómo, la idea de raza y el racismo, constituyen el principio organizador que estructura todas 
las múltiples jerarquías del sistema mundo. Quijano, Aníbal (1993); (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y 
América Latina. En Lander, Eduardo (Comp.) (2000). La colonialidad del saber: eurocentrismo y Ciencias Sociales. 
Perspectivas Latinoamericanas. Caracas. Venezuela. Facultad de Ciencias Económicas y Sociales (FACES- USV). 
Instituto Internacional de la UNESCO para la Educación Superior para América Latina y el Caribe. (IESALC).

8 Ramón Grosfoguel (2013) plantea que la mirada colonial del mundo promovida por la modernidad occidental y capitalista 
se impuso mediante los genocidios y etnocidios, los feminicidios y epistemicidios, perpetrados contra las poblaciones e 
historias, culturas y territorios, que fueron invadidos, pero se opusieron y lucharon contra su inclusión en el mundo universal 
eurocéntrico, blanco y patriarcal. Para dar cuenta de la continuidad de dichos genocidios, etnocidios, feminicidios y 
epistemicidios, desde el proyecto decolonial se habla de prácticas genocidas, epistemicidas, feminicidas y racistas, agregando 
aquellas que atentan contra la biodiversidad desde el paradigma productivista capitalista, como prácticas ecocidas. En 
Grosfoguel, R. (2013). Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y los cuatro genocidios/epistemicidios del 
largo siglo XVI. Recuperado en: http://www.revistatabularasa.org/numero-19/02grosfoguel.pdf.

que construyeron los Estados nacionales de Améri-
ca. La perspectiva decolonial reconceptualiza dicha 
categoría y la define como una huella corporal del 
transcurso de una historia otrificadora, que implica 
situar el conocimiento en relación a las formaciones 
nacionales de alteridad. En este sentido, la categoría 
de raza interseccionada con la categoría de sexua-
lidades y géneros determinan uno de los grandes 
binarismos fundantes de la modernidad occidental: 
humano/subhumano, concibiendo solo a los hom-
bres blancos como lo humano y quedando quienes 
no son hombres blancos subsumidos de forma jerár-
quica como subhumanos. 

Quijano considera que la raza es un emer-
gente en el flujo histórico y en ese sentido, esta 
categoría posibilita ahondar en las búsquedas de 
memorias, identidades y nombres como la sub-
yacencia de un vector histórico como colectivos 
vivos que habilitan a navegar contracorriente:

porque el signo racial en el cuerpo mesti-
zo es nada más y nada menos que indicio de 
que estuvo en una determinada posición en la 
historia y de que se pertenece a una paisaje: 
signo corporal leído como trazo, resto y huella 
de un papel que se ha venido desempeñan-
do, de un arraigo territorial y de un destino 
particular en los eventos que en ese paisaje, 
nuestro suelo geopolítico, se suceden.6

La conquista de África y  Abya Yala durante los 
siglos XV y XVI por parte del capital mercantil eu-
ropeo trajo consigo el genocidio de los pueblos 
originarios. Ello implicó, a su vez, que esa mo-
dernidad capitalista instaurara una concepción 
de “naturaleza” consistente en la explotación de 
estos “territorios” concebidos como meros espa-
cios geográficos y susceptibles de ser expoliados 
sus “recursos naturales”.

Es decir, la modernidad capitalista vino acom-
pañada del colonialismo y la colonialidad del 
poder, del ser, del saber y del imaginario7 por las 
cuales los genocidios, los ecocidios, los etnoci-
dios, los feminicidios y los epistemicidios8 for-
maron parte constitutiva del moderno sistema 
mundo que suprimió los derechos originarios de 
los pueblos preexistentes.

Derechos fundadores de los pueblos origi-
narios que descansaban en una concepción 
de naturaleza por la cual, el ser humano, era un 
elemento más dentro de la misma, como parte 
bio-psíquico-social de una trama universal en 
la que no cabía la dualidad naturaleza/sociedad 
propia de la racionalidad occidental.De esta 
concepción, se desprendía el considerar a los 
bienes de la misma, no como recursos naturales, 
sino como bienes comunes a ser usufructuados 
colectiva y comunitariamente, rechazando la 
apropiación individual de los mismos. Y por ello 
mismo, el territorio entendido, no como un sopor-
te material con existencia previa a las relaciones 
sociales, sino como un proceso constitutivo del 
entramado social y que, por tanto, construye no 
“el” sino “los” territorios donde se conjugan ele-
mentos materiales y espirituales. 

A su vez, el lugar era entendido como una 
forma de espacio vivido y enraizado en la cotidia-
neidad de los seres humanos, lo que permitía una 
idea de biodiversidad donde, territorio más cultu-
ra, generaban una unidad ecológica y cultural.

De ahí la importancia que adquiere, para la 
escuela secundaria, el concebir a la intercultura-
lidad como un proyecto político que implosione 
epistémicamente el canon occidental y proceda 
a poner en un pie de igualdad los conocimientos 
y saberes de culturas otras. Una interculturalidad 
que denuncia a la multiculturalidad como parte 
de un discurso de la tolerancia y el respeto por 
parte de los sectores hegemónicos en busca de 
cooptar los movimientos sociales, colectividades 
e identidades en pugna sin intención alguna de 
transformar la realidad social.

Concebida así, la interculturalidad denuncia la 
constitución de los Estados-nación del moder-
no sistema capitalista, patriarcal y colonial para 
recuperar la categoría de Comunidad y su noción 
de los derechos como derechos colectivos.

Se denuncia a los modernos Estados nacio-
nales, por constituirse sobre la base de geno-
cidios fundantes de un espacio geográfico para 
la dominación política y explotación económica 
por parte de las élites criollas herederas de la 
colonia española.



262

"De los árboles del sur brota una fruta extraña
 Sangre en las hojas y sangre en la raíz

Cuerpos negros balanceándose en la brisa sureña
Extraña fruta cuelga de los álamos

Escena pastoral del gallardo sur
 Los ojos saltones y la boca torcida
Aroma a magnolias, dulce y fresco

 y el repentino olor a carne quemada
 Aquí está la fruta para que la arranquen los cuervos

 Para que la lluvia la tome, para que el viento la aspire,
 para que el sol la pudra, para que el árbol la deje caer

Aquí hay una extraña y amarga cosecha".

Cuando la voz de Holiday se apaga, el Café 
Society neoyorquino queda a oscuras. Nadie 
aplaude. Las luces regresan al rato, pero ella no 
está en el escenario. Los parroquianos, blan-
cos casi todos, se miran entre sí sin terminar 
de comprender qué deben hacer. Algunos, por 
convención, aplauden aquella magnífica inter-
pretación. "Fruta extraña" es el nombre de esa 
canción terrible y hermosa. Quizá ninguno de los 
presentes haya participado de un linchamiento, 
pero seguro que vieron la imagen de un negro 
ahorcado en un álamo, o quemado por la rabia 
enferma y racista de una turba enardecida. La 
imagen los conmueve, pero la situación los inco-
moda. Ese es el efecto que persigue la cantante 
con toda aquella puesta en escena, con esa 
canción, con esa imagen de un negro ahorcado 
meciéndose en brazos de la brisa del sur. 

¿Puede una canción -y una hermosa voz- con-
densar en apenas tres minutos una historia de 
esclavitud, una vida de racismo y persecución, 
una identidad marcada por el odio y la rabia con-
tenida? ¿Puede una melodía explicar mejor que 
cien libros de historia el pasado de un país enfer-
mo de racismo, o describir mejor que un centenar 
de ensayos académicos lo que significa respirar 
la segregación, padecer el apartheid, soportar la 
sinrazón del blanco opresor y esclavista, rebelar-
se contra todo aquello y resistir? ¿Puede la belle-
za de un tema asumirse como subversiva, sem-
brar conciencias, despertar dignidades, abrir una 
ventana cerrada por tanta tristeza? La respuesta 
a estas peguntas es sencilla: la más poderosa 
y bella canción de protesta que jamás se haya 
escrito (y cantado) en la historia, "Strange Fruit", 
en la voz de Billie Holiday, puede lograrlo. Samuel 
Grafton, columnista del New York Post, apenas 
escuchó aquella interpretación, anotó: "Si la ira de 
los explotados del sur nunca ha sido escuchada, 
ahora tienen su Marsellesa".

Billie Holiday tenía solo 23 años cuando 
cantó por primera vez "Strange Fruit", pero su 
juventud no le impedía conocer en profundi-
dad el verdadero rostro del racismo, y asumir 
a conciencia los riesgos que significaba inter-
pretarla ante auditorios compuestos por blan-
cos. Vetada de algunos locales por su color de 
piel, insultada por algunos espectadores ape-
nas se anunciaba su show, Billie no olvidaría 
nunca cuando su padre enfermó de neumonía: 
lo dejaron morir, abandonado en la puerta de 
un hospital de Dallas que no atendía a negros. 
Por todo eso, cantar esa canción la dejaba 
expuesta: se sentía a flor de piel, y muchas 
veces, abandonaba el escenario descompues-
ta, estremecida por aquella melodía. “Siempre 
me pasa lo mismo. Cantarla me afecta, me 
deja sin fuerzas”, confesó una vez.

Los años pasaron, la heroína hizo estragos 
en la frágil salud de Billie, que visitó la cárcel por 
su adicción (cuando murió a causa de una cirro-
sis, tenía 44 años y purgaba un arresto domici-
liario), pero pese a su derrumbe personal nunca 
resignó interpretar a esa "Fruta extraña" al final 
de cada show. Como un código secreto que 
solo ella comprendía, un hilo invisible la ataba a 
aquella canción. Cuando un periodista le pre-
guntó con tono piadoso qué estaba haciendo 
con su vida, ella respondía con ironía: “¿Sabes 
una cosa?, aún sigo siendo una negra”.

C.S.PyE. 2022



263

 9 Segato, Rita (2013). La crítica de la colonialidad en ocho ensayos. Buenos Aires, Prometeo, P. 282.
10 En Rivera Cusicanqui, Silvia (2018). Un mundo Chi´ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis. Buenos 

Aires. Argentina. Tinta Limón. P. 118.
11 La dicotomía normal – anormal  es bien explicitada y desarrollada por Foucault en sus cursos de 1974/1975 en el 

Collége de France, donde señala la aparición de  la categoría de anormales en Francia en el siglo XIX en los documentos 
de las pericias médico legales. Los “anormales”, explica Foucault, no están en un campo de oposición sino de gradación 
de lo normal a lo anormal. Su existencia en el discurso no remite a los saberes de la medicina y el derecho en sí, sino a una 
práctica particular que adultera la regularidad de la institución médica y legal. Esta práctica, la pericia legal, propone un 
nuevo objeto de estudio, ya no “delincuentes” o “enfermos”, sino lo dicho, “anormales”. Este proceso se liga con el “poder 
de normalización”, activando así una instancia de control sobre esta nueva categoría de personas. La “anomalía”, en tanto 
dominio que comienza a verificarse en el siglo XIX, se constituye a partir de tres elementos o figuras: el monstruo humano, 
el individuo a corregir y el niño masturbador que serán los primeros protagonistas del “proceso de normalización” social 
y técnica que tiene efectos tanto en la educación (escuelas normales), la medicina (hospitales) como en la producción 
industrial. Es así que se establecen, aún hoy, redes de poder disciplinario que continúan complejizando las concepciones 
de poder. Foucault afirma que “el poder disciplinario es un poder discreto, repartido; es un poder que funciona en red y cuya 
visibilidad sólo radica en la docilidad y la sumisión de aquellos sobre quienes se ejerce en silencio”.

El discurso de la historia nacional pue-
de ser comprendido como la canonización 
de un “nosotros” como sujeto colectivo y 
excluyente, y el desplazamiento forzado de 
grandes contingentes de indígenas, afro-
descendientes y mestizos hacia los márge-
nes de esa subjetividad oficial, colonizada, 
estatalmente sancionada y escolarmente 
reproducida de nuestras naciones. Herencia 
republicana de la anterior administración 
metropolitana de ultramar9. 

En su lugar, recuperamos la categoría de comuni-
dad o redes comunitarias de los pueblos preexisten-
tes y comunidades campesinas que complejizan las 
prácticas al pensar-nos en clave de desterritorializar 
la idea moderna y reciente de nación que data del 
siglo XVIII occidental: “lo que tenemos en todo caso 
es una realidad de regiones, de territorios articula-
dos por paisajes, por lagos, por ríos y montañas que 
convocan a prácticas individuales y colectivas en las 
que se hace visible la huella de memorias sociales 
en torno a los bienes comunes”.10 Esto habilita a con-
tinuar rememorando las huellas y marcas comuni-
tarias en nuestras acciones individuales y colectivas 
realizando ejercicios contrahegemónicos que dejen 
de bloquear nuestra capacidad de conocimiento 
social al alejarnos de esas múltiples realidades, que 
son a la vez difusas y planetarias, compactas pero 
también porosas y moleculares.

En este sentido, y en estrecha relación con la idea 
de comunidad o redes comunitarias, es que se ahon-
da en una concepción contrahegemónica y decolo-
nial de los Derechos Humanos. Estos se consideran 
como necesidades sociales objetivadas producto de 
la lucha de los pueblos por la emancipación política 
y social; y en coherencia con esta categorización, es 
que no se les concede primacía a los derechos de ca-

rácter individual por sobre los derechos colectivos, es 
decir, los derechos económicos, sociales y culturales. 
La clave de analizar y vivir los derechos como exigi-
bles y de construcción colectiva permite desentrañar 
la impronta liberal con la que todos los derechos han 
sido formulados y vividos.

Esta reformulación de la categorización de los 
Derechos Humanos desde una perspectiva crítica, 
decolonial y emancipatoria, cuestiona abiertamen-
te los binarismos constitutivos de la modernidad en 
torno a humano/subhumano, sociedad/naturaleza, 
cuerpo/mente, desarrollo/subdesarrollo. Como así 
también, los idearios de normalidad y anormalidad11 
con los que la sociedad disciplinaria empieza a cla-
sificar unos cuerpos e identidades susceptibles de 
ser narrados como sujetos de la historia, al tiempo 
que excluye otros cuerpos y otras identidades.

Esa sociedad disciplinaria, como parte de la so-
ciedad capitalista, desarrolló la disciplina como un 
dispositivo de poder con técnicas que sirven para 
garantizar el ordenamiento de las multiplicidades 
humanas insertas en un sistema de poder, por 
caso, la familia y la escuela. Aparece entonces, el 
niño, como parte de la construcción socio-histó-
rica que es la infancia; será el producto y objeto 
de este aparato de poder-saber (la escuela)  que, 
a través del examen, calificará a los alumnos para 
clasificarlos (buenos y malos, excelentes y regula-
res), clasificación que servirá a su vez para casti-
gar. Es un ejercicio continuo del poder que sirve 
al propósito de vigilar, controlar y normalizar a los 
individuos mediante una serie de micropenalida-
des que, castigando para corregir, impondrán: una 
micropenalidad del tiempo, una micropenalidad 
de la actividad, una micropenalidad de la palabra, 
una micropenalidad del cuerpo, una micropenali-
dad de la sexualidad, etc.



264

MOVIMIENTO 
Z A P A T I S T A

Detrás de nuestro rostro negro. Detrás de nuestra voz armada (...) 
Detrás de los nosotros que ustedes ven. Detrás estamos ustedes. 

Detrás estamos los mismos hombres y mujeres simples y ordinarios que se repiten
 en todas las razas…

 Los mismos hombres y mujeres olvidados. Los mismos excluidos. 
Los mismos intolerados. Los mismos perseguidos. Somos los mismos ustedes.

 Detrás de nosotros estamos ustedes. Detrás de nuestros pasamontañas está el rostro 
de todas las mujeres excluidas. De todos los indígenas olvidados. 

De todos los homosexuales perseguidos. De todos los jóvenes despreciados.
 De todos los migrantes golpeados. De todos los presos por su palabra y pensamiento.

 De todos los trabajadores humillados. De todos los muertos de olvido.
 De todos los hombres y mujeres simples y ordinarios que no cuentan,

 que no son vistos, que no son nombrados, que no tienen mañana. 
Mayor Ana María, CCRI-CG del EZLN

C.S.PyE. 2022



265

El primero de enero de 1994, México y todos los 
territorios1 de Abya Yala,2 se vieron sacudidos por la 
irrupción de pueblos indígenas que tomaron po-
sesión del lugar3 en varias ciudades del sur de ese 
país. El Ejército Zapatista de Liberación Nacional 
se anunciaba públicamente como heredero de las 
luchas campesinas e indígenas, lideradas por Emi-
liano Zapata ochenta años antes.

La ocupación zapatista de algunas ciudades en 
el Estado de Chiapas, llevó al gobierno mexicano 
a reprimir militarmente, logrando expulsar a las 
fuerzas guerrilleras, pero también, a negociar con 
las mismas por la legitimidad de sus demandas. 
Las negociaciones de paz llevaron a la firma de los 
acuerdos de San Andrés Larráinzar4 en febrero de 
1996. Dichos acuerdos establecieron cuatro mesas 
de discusiones a llevar adelante entre el zapatismo y 
el gobierno mexicano: sobre Derechos y cultura indí-
genas; sobre democracia y justicia; sobre bienestar 
y desarrollo; sobre derechos de la mujer en Chiapas. 

Estaba claro para ambas partes, y para México 
todo, que dichas discusiones debían desembocar en 
el otorgamiento a los pueblos indígenas de ciertos 
grados de  autonomía política, el derecho a la educa-
ción, la justicia y la organización política basadas en 
su tradición, así como en el control comunal sobre la 
tierra y los bienes comunes5 de las zonas que habitan. 

Pero luego de los acuerdos alcanzados en la 
primera mesa de discusión, el zapatismo denunció 
que el gobierno nunca los implementó. Y con ello, 
tampoco se llevaron a cabo las mesas de discusión 
faltantes. Esto provocó que el EZLN declarara, dos 
años después, la creación de cinco zonas rebeldes, 
centradas en cinco Caracoles que servían como 
centros administrativos ( Biehl, 2015). 

El nombre de caracoles muestra el concepto 
de la revolución  zapatista: obedece a caminar al 
ritmo del más lento, desechando la intención de 
imponer ideas que, por muy avanzadas que sean, 
no pueden ser cristalizadas sin el otro, sin la 
otras, sin los otros que deben compartir, entender 
y enriquecer esa propuesta. Caminar al ritmo del 
más lento es construir un proceso colectivo para 
caminar, y no correr dejando al resto atrás. 

Cada caracol tiene tres niveles de gobierno 
autónomo: comunidad, municipio y Consejos del 
Buen Gobierno. Todos con el principio de rota-
ción en los cargos; las decisiones se toman en 
las asambleas comunitarias de los municipios, 
impulsando medidas prácticas de “mandar obe-
deciendo”; el caracol se organiza para no perder-
se en las partes, para ver el conjunto, y actuar en 
el conjunto articulado de los pueblos de su propia 
tierra y del mundo. 

El zapatismo propone un mundo donde que-
pan muchos mundos. Propone la idea de la ver-
dad múltiple frente a las leyes universales de ver-
dades únicas, entendiendo que hay pluriversos 
de significados y conceptos que, entrelazados, 
producen nuevas redefiniciones e inventan nue-
vos conceptos, donde “todos” definamos para 
“todos”, en lugar de “uno para todos”.

Un mundo donde caben muchos mundos, es la 
propuesta de un mundo otro, donde convive, en uni-
dad, la diversidad, sin que unos se impongan sobre 
otros; el zapatismo nos propone mirar al revés.

1 El territorio no es un soporte material, algo con existencia previa a las relaciones sociales sobre el que se desarrollan los procesos económicos: 
el territorio mismo es un proceso constitutivo del entramado de relaciones sociales. Es la sociedad, en su devenir, la que construye no “el” sino 
“los”territorios. Cotidianamente, lidiamos con infinidad de territorialidades, superpuestas y de diferentes escalas. (Resolución. 1463/18 p.165)

2 Abya Yala en la lengua del pueblo Cuna significa “tierra madura”, “tierra viva” o “tierra que florece” y es sinónimo de América. El pueblo Cuna es 
originario de la sierra Nevada, al norte de Colombia; habitaba la región del golfo de Urabá y de las montañas de Darién y actualmente vive en la costa 
caribeña de Panamá, en la comarca de Kuna Yala (San Blas). La expresión Abya Yala es empleada por los pueblos preexistentes a los estados-nación 
para autodesignarse en oposición a la expresión “América”. Aunque los diferentes pueblos que habitan el continente atribuyen nombres propios a 
las regiones que ocupan -Tawantinsuyu, Anauhuac, Pindorama- la expresión Abya Yala viene siendo cada vez más usada por ellos con el objetivo de 
construir un sentimiento de unidad y pertenencia político-territorial. La primera vez que se utilizó con esos fines políticos fue en la II Cumbre Continental 
de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala, realizada en Quito en el 2004 (en la I Cumbre, realizada en México en el 2000 la expresión 
Abya Yala todavía no aparecía, como puede apreciarse en la Declaración de Teotihuacan donde se presentan así: “los Pueblos Indígenas de América 
reafirmamos nuestros principios de espiritualidad comunitaria y el inalienable derecho a la Autodeterminación como Pueblos Originarios de este 
continente”. A partir de 2007, en la III Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas de Abya Yala realizada en Guatemala, no sólo 
se autoconvocaron como Abya Yala sino que resolvieron constituir una Coordinación Continental de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas de Abya 
Yala. Esto implica no sólo un cambio de nombre sino también la presencia de otro sujeto enunciador del discurso hasta entonces callado y sometido en 
términos políticos: los pueblos preexistentes a la conquista. Abya Yala se configura, por lo tanto, como parte de un proceso de construcción político-
identitario en que las prácticas discursivas cumplen un papel relevante de descolonización del pensamiento.  (Resolución 1463/18, página 72).

3 El lugar es entendido como forma de espacio vivido y enraizado en la cotidianeidad de las personas, en oposición al desarrollo imperial del 
capitalismo, sin tiempo y sin espacio; se desarrolla una idea de biodiversidad donde, territorio más cultura, generan una unidad ecológica y cultural. 
Con ello, se genera la posibilidad de pensar las sociedades humanas en términos de su coevolución en los ambientes que configuran. 

4 El pueblo de Chiapas donde se firmaron dichos acuerdos.
5 De acuerdo a Rodriguez Pardo (2010) : “Las riquezas que habitan en la tierra no son recursos naturales, son bienes comunes. Referirse a ellos 

como recursos naturales es la primera forma de apropiación desde el lenguaje. Nadie tiene el derecho a recurrir a un recurso natural, apropiándoselo, 
enajenándolo. El derecho a recurrir a un recurso natural termina en el mismo instante en que ese recurso es también de otro, de otros. De manera 
que las riquezas que admiramos de la tierra y que denunciamos como propias en una acción extractiva, no son recursos naturales sino bienes 
comunes, que pertenecen a los comunes. Bienes y comunes componen un único ecosistema que se verá alterado al recurrir a él de manera posesiva, 
esgrimiendo una propiedad falsa, arrebatando del sitio a partes o a un todo que desequilibrarán el medio, el que seguramente se verá dañado o 
irreparablemente modificado, mutado. No aceptamos recurrir al recurso”. Es menester entonces cuestionar la categoría “recursos naturales”, ya que 
implica la apropiación capitalista de la naturaleza para su posterior mercantilización. Como contrapartida, la categoría bienes comunes desafía estas 
lógicas y sostiene lazos de horizontalidad y comunidad en la determinación del cuidado y uso de la naturaleza. (Resolución 1463/18 p. 167)



266

Autonomía y caracoles 

…Nuestra lucha es por el respeto a nuestro 
derecho a gobernar y gobernarnos, y el mal 
gobierno impone a los más la ley de los menos.

 
La autonomía hace pie en la capacidad de 

gestión y de reproducción de la vida, así entonces, 
la comunidad es una de las formas de autonomía 
como potencia disruptiva que supera la idea de so-
brevivencia, desplegando un proceso de autotrans-
formación radical. La autonomía zapatista como 
potencia de la comunidad, se integra mediante 
autogobiernos intercomunitarios denominados 
caracoles; de ese tejido comunal emergen formas 
políticas autodeterminantes y emancipatorias, que 
buscan relaciones libres de dominación, de manera 
que comunalizan las territorialidades en que viven.

Así, las comunidades zapatistas en caracoles 
pueden estar conformadas por una decena de 
familias, agrupadas en municipios autónomos; las 
fronteras geográficas de cada municipio se co-
rresponden con elementos naturales, de manera 
que no constituyen límites absolutos; en general 
se asientan en cañadas surcadas por arroyos entre 
dos espacios de altura (monte, montaña, cerro), en 
los altos y en la recóndita selva. Cada familia hace 
la milpa que es la siembra de la triada maíz, frijol, 
calabaza, aunque alrededor de estos cultivos se 
van a entreverar otros, como la cebada, y el trigo; en 
algunos pueblos, se acostumbra sembrar en cruz 
desde donde nace el río, arroyo, o el manantial más 
cercano, como símbolo de lugar sagrado, pues es 
el agua la que le da vida al poblado; además, cada 
milpa está cercada por árboles frutales que pro-
veen de alimentos. Cada grupo cooperativa, realiza 
su ciclo agrícola según sus conocimientos: si la tie-
rra es dura o es blanda, si hay más o menos lluvias, 
saben qué y cómo cultivar allí; elaboran, además, 
las herramientas para el cultivo y la cosecha. Acu-
den a los huertos con cubetas de agua desde el río 
o arroyo más cercano para el riego, las semillas se 
guardan para el próximo ciclo, y los forrajes se utili-
zan, además, para alimentar a los animales.  

Así, la tierra  y las aguas se administran colec-
tivamente en fracciones donde las familias siem-
bran, cosechan y reparten las hortalizas; también 
la cría de pollos, muelen el maíz para las tortillas, 
cortan la leña con que calientan el horno hecho de 
ladrillos. Las mujeres que hacen la Milpa en coo-
perativa, distribuyen las tareas; algunas adminis-
tran las tiendas, sumando cantidad de mercancía 
comprada para la tienda y lo que adeudan las y los 
miembros de la comunidad. Las artesanas, por su 
parte, se juntan a tejer y bordar, rodeadas de colo-
ridas pilas de ovillos y telas. Las mujeres zapatistas 
en las cooperativas y estructuras económicas ga-
rantizan su independencia económica;  convertidas 
en combatientes, son lideresas revolucionarias con 
sus rostros cubiertos con paliacates colorados para 
ocultar su identidad individual, sus trenzas cuelgan 
en su espalda, sus puños salpican el aire. 

Los encuentros regionales de mujeres, con 
representantes de todas las cooperativas, son de 
compartir conocimientos que luego van a ser multi-
plicados por cada una en su lugar; en ellos se reali-
zan talleres, por ejemplo, de cómo hacer fertilizan-
tes orgánicos, actividades recreativas, experiencias 
del trabajo en cada aldea, política y derechos de las 
mujeres. Para que más mujeres se puedan expre-
sar sin miedo, las más grandes organizan talleres 
de teatro y canto para que vayan venciendo el mie-
do a expresarse en público.  

En todo este trayecto, se observa aquello de 
que el primer territorio que habitamos es nuestro 
propio cuerpo, que no es ajeno ni un ente abstracto 
y desconectado del territorio mayor al que perte-
necemos: la tierra. Son los cuerpos-territorios,6 
territorios-vida en donde se conjugan las relaciones  
sociales cotidianas, tanto en el orden de las creen-
cias, los ritos y los escenarios simbólicos, como en 
el de las formas de hacer, incluidas entre otras, las 
actividades de cultivo de la tierra, el pastoreo, el 
cuidado de los ciclos de la naturaleza, la sostenibili-
dad de la vida misma.

El trabajo comunal es la columna vertebral del 
zapatismo, su funcionamiento se basa en la pro-
ducción y el resguardo de los bienes comunes en 
jornadas de reproducción de agua, mantención de 
los caminos, el cuidado y reforestación del bosque, 
en suma, garantizar la reproducción de la vida.

6 La categoría de cuerpo-territorio es una categoría integral que se corresponde con las vivencias y cosmovisión de los 
pueblos mayas q´iches, sobre todo de las mujeres y cuerpos feminizados que han resistido y resisten en esos territorios. En este 
manual se la toma de forma integral, holística, repensando desde allí la relación de los cuerpos con los territorios que se habitan. 
El habitar como vivir en, como existencia mancomunada, como siendo parte de, como un todo. Ambas cuestiones, los territorios 
y los cuerpos, son doblemente expropiados en la imposición del sistema capitalista, colonial/moderno y patriarcal como 
sistemas simultáneos de opresión. Siguiendo los planteos de estos pueblos, es que retomamos la integralidad y la cuestión 
holística de estos conceptos para rearmarlos como categoría analitica y metodológica que permita interseccionadamente, 
aunar la mirada acerca de los cuerpos y los territorios como una cuestión indisociable. Esto permite romper los binarismos y 
habilita a pensar-nos genealógicamente como parte de ese proceso sociohistórico de imposición de lógicas extractivas de 
ese trípode existencial patriarcado/capitalismo/colonialismo. Pensar en resistencias, entonces, es pensar desde los cuerpos-
territorios transformados en resistencias rizomáticas.



267

*				   N o t a s
sobre										          e l
c o n o c i m i e n t o
situado y el

sentido común

1 Conocimiento situado no es sinónimo de conocimiento local. Conocimiento situado desde el género, la clase social, el 
color de piel, no desde las particularidades geoespaciales, desde lo meramente geográfico. 

2 Feminista nacida en EE.UU., bióloga y especializada en filosofía de la ciencia, su planteo del conocimiento situado alcanza 
su desarrollo en el libro Ciencia, ciborgs y mujeres: la reinvención de la naturaleza.

3 Crítica, porque es capaz de separar y distinguir, antes de juzgar, un enunciado, un acontecimiento, unas relaciones 
sociales, en términos de diferencia con lo instituido (pero dentro del mismo); emancipatoria, porque a la denuncia de situaciones 
de explotación y opresión la acompaña de posibles caminos para liberarse de ese orden social injusto; decolonial, porque 
señala la necesidad histórica de terminar con todo tipo de colonialismo (militar, económico, etc.) y de la colonialidad de poder-
saber que lo ha sustituido (relaciones sociales de subordinación por el color de piel, el género, la clase, etc.).

El concepto de conocimiento situado1 viene 
figurando crecientemente en el ámbito acadé-
mico y educativo en general donde ha ingresado 
de la mano de algunas teorías feministas. Con-
cretamente, es a Donna Haraway2, a quien se 
puede atribuir la introducción del conocimiento 
situado en los discursos feministas de las déca-
das de 1970 y 1980 del siglo pasado occidental, 
como una crítica desde el feminismo a las rela-
ciones entre la producción de conocimiento y 
las prácticas de poder (producción y prácticas 
hegemonizadas patriarcalmente).

En términos generales, lo que se plantea 
con este concepto es que todo conocimiento 
se produce en situaciones históricas y sociales 
determinadas, por mucho que se quiera hacer 
aparecer al conocimiento, científico o de otro 
tipo, como objetivo, universal y neutral, despro-
visto de relaciones con los factores políticos y 
económicos que lo propician. Es por ello que, la 
Teoría Decolonial, también incorpora a su caja 
de herramientas el concepto de conocimiento 
situado, dando lugar a que los conocimientos 
y saberes producidos desde otros lugares de 
enunciación y otras perspectivas quiebren la 

hegemonía epistemológica que valida una única 
forma de conocimiento: la razón eurocentra-
da. Esos otros lugares de enunciación son la 
construcción de Sures epistémicos-políticos y 
esas otras perspectivas son la de los sectores 
sociales, pueblos, comunidades, explotados 
económicamente,  oprimidos políticamente y 
subordinados culturalmente donde quiera que 
se ubiquen geográficamente. Es decir, el cono-
cimiento situado es el resultado de un proceso 
que parte desde las experiencias y conocimien-
tos que colectivos de géneros, colores y clases 
poseen del mundo para construir un trabajo 
crítico, emancipatorio y decolonial  permeado 
por perspectivas epistémicas y políticas que 
definen su lugar en redes de poder y que, por 
tanto, pueden dar lugar a una transformación de 
las condiciones de subalternidad. 

En este sentido, se incorpora el concepto de 
conocimiento situado como parte de una teoría 
crítica, emancipatoria y decolonial3 que habilita a 
los sectores populares a recrear lenguajes, histo-
rias e imaginarios que han sido erosionados por 
la creencia de que el estilo de vida capitalista es 
la estación terminal de la humanidad.



268

La forma de construir el buen vivir del zapatismo, 
en sus múltiples formas de realizar desesidades,7 
subvierte las concepciones de naturaleza y trabajo 
propias del sistema expoliativo productivista. Este 
buen vivir, considera que los seres humanos somos 
parte de ese todo diverso que conforma un sistema 
de vida, superando el binarismo moderno huma-
no/naturaleza. Así, recuperar la tierra como bien 
común, como el lugar donde producir y reproducir 
vida para la comunidad, sin destruir los sistemas de 
vida biodiversos, es la condición para que la tierra, 
justamente, sea considerado un bien común; es 
amalgama de una re-territorialización dinámica, 
configurando una red que amplía la capacidad de 
articulación entre las asambleas, consejos y orga-
nismos desde abajo hacia arriba. 

…Nuestra lucha es por la libertad para el 
pensamiento y el caminar, y el mal gobierno 
pone cárceles y tumbas.

El zapatismo prueba que es posible la construcción 
de sujetos revolucionarios en una sociedad oprimida, a 
la vez que se manifiesta la dimensión espacial y terri-
torial de los fenómenos de autoorganización social. De 
manera que los modos de rehacer comunidad para los 
pueblos campesinos indígenas va a centrarse en su 
autodeterminación, en donde se entretejen las liberta-
des individuales con la colectiva. 

Esta forma de ser y estar en y con la naturaleza,8 
se refleja además, en su propio sistema de educa-
ción, justicia y sanidad; los municipios autónomos y 
las Juntas del Buen Gobierno viven un orden norma-
tivo que se presenta como prácticas de no-Derecho 
inscriptas en el marco de los pluralismos jurídicos.

Los pueblos de Chiapas proceden a la construc-
ción de subjetividades sociales por fuera de lo que 
entendemos hegemónicamente como “Estado”, 
a través de la generación de un conocimiento del 
sujeto opuesto a las conceptualizaciones que lo es-
tandarizan, niegan y borran. Esto permite resignifi-
car las voces de los y las verdaderas protagonistas  
de las historias de lucha por la tierra.

7 La dicotomía entre necesidades y deseos es propia de la comprensión binaria de la vida y ha sido utilizada para 
descalificar los deseos –especialmente de las mujeres, de las y los pobres, de los pueblos pre-existentes-, jerarquizar la 
clasificación de las necesidades humanas, deificar a la producción de bienes y servicios mercantiles y generar consumos, 
entre otras situaciones.

Recuperar la consideración de los deseos en tanto necesidades colectivas e individuales, nos permite hablar de 
desesidades (como neologismo entre deseo y necesidad) inaugurando nuevos lenguajes en busca de otros mundos posibles.

8 La categoría de naturaleza es una creación social, distinta en cada momento socio histórico, cambiante de acuerdo a 
cómo los seres humanos se vinculan con su entorno. También se determina socialmente qué se considerará naturaleza, y qué 
deja de serlo cuando es artificializado (Cronon, 1995). La naturaleza resulta ser una categoría propia de los seres humanos. 
La inversa no existe: el concepto de ser humano no es una subcategoría de la naturaleza. La Perspectiva Ambiental  contiene 
las miradas sobre la naturaleza que sostienen las concepciones indígenas,  campesinas y de los pueblos orientales. En ellas 
se presta atención, tanto a los conceptos sobre el entorno que poseen esos grupos, como a las formas de relacionarse con el 
ambiente. En estas aproximaciones, el ser humano vuelve a ser un elemento más dentro de la naturaleza y, en varias de ellas, 
se pone en discusión el binarismo dicotómico que la separa del ser humano. Ejemplo de ello, es la cosmovisión mapuce en la 
que la coexistencia no sólo es entre culturas, sino también, entre los animales, las plantas, las piedras. 

La subjetividad a la que nos referimos está 
arraigada a un contenido de clase, color y género 
como lucha. El zapatismo es una lucha contra la 
clasificación, estandarización y universalización; 
la resistencia a la fractura de la naturaleza que les 
incluye, a la interpretación de la naturaleza como si 
fuese una máquina. Por consiguiente, es una lucha  
antagónica a la lógica del capital que reduce todo a 
mercancía, y contra la legalidad que el Estado crea 
para la dominación racional de los seres humanos, 
sus culturas, territorios y vida. 

Un posicionamiento crítico a la centralidad del  
Derecho estatal permite develar que en toda comuni-
dad coexisten relaciones afectivas, de reciprocidad y 
cooperación que se constituyen también desde una ló-
gica del no-Derecho. Así, existen actividades y hechos 
que atraviesan la comunidad con fuerza normativa y, 
por tanto, de regulación social que no se inscriben en 
la formalidad jurídica. Se abren entonces, instancias 
de reflexión crítica respecto al paradigma liberal del 
Derecho estadocéntrico y legicéntrico y la propiedad 
privada como eje ordenador de las relaciones sociales 
de producción/explotación.

El Zapatismo, movimiento anticapitalista y desde 
abajo, se compone de un conjunto de instituciones 
que se inscriben en experiencias horizontales de 
radicalización democrática, que son expresadas en 
el acuerdo de San Andrés (1996), y que responden 
a la necesidad de autosuficiencia económica en 
clave de resistencia solidaria y colectiva. 

El Consejo del Buen gobierno en cada uno de los 
caracoles cuenta con miembros en turnos; esto im-
plica que cada grupo rotativo forma parte de la junta 
del buen gobierno, que es el puente para los pueblos 
zapatistas y los pueblos del mundo. El hecho de la 
rotación en los puestos de buen gobierno, obedece 
a estructuras heredadas de otras organizaciones 
indígenas y sus propias creencias de que, la o el que 
gobierne, obedezca al pueblo. El concepto de man-
dar obedeciendo se inscribe en la intersubjetividad 
del mundo maya-tojobal, que surge de las mismas 
comunidades que orientan la construcción del buen 
gobierno, se instituye como alternativa a la demo-
cracia electoral. En las zonas tojolabales, la autori-
dad comunitaria expresa el punto a resolver. Cada 
miembro de la comunidad expone lo que piensa y 
luego se vuelve al diálogo grupal. 



2694 Paulo Freire. Pedagogía de la autonomía. Buenos Aires, Siglo XXI, 2002.

En unas sociedades mundializadas por el 
capital trasnacional y su lógica de la mercan-
cía, bien podría afirmarse que no hay espacios, 
tiempos ni subjetividades que no hayan sido 
colonizadas por la mercantilización de la vida 
toda que lleva adelante ese capital. Y sin embar-
go, donde hay relaciones de poder hay resisten-
cias. Los conocimientos situados, como parte 
de un proyecto emancipatorio y decolonial, son 
una de las formas que asumen las resistencias 
político-pedagógicas a las políticas epistémicas 
hegemónicas y su complementariedad con la 
organización del Poder. 

En un mundo regido por la ley del valor mer-
cantil y el imperio de la significación imaginaria 
del capitalismo que compele a producir más, 
consumir más, ganar más, acumular más, las 
epistemes hegemónicas vigentes en el sistema 
educativo sostienen y alimentan ese imaginario 
justificando un orden social injusto, patriarcal y 
colonial. Y lo hacen presentándose bajo formas 
y dispositivos escolares con pretensiones de 
neutralidad ideológica y validez universal ten-
dientes a naturalizar la organización occidental 
y liberal del mundo. En contrapartida, una teo-
ría emancipadora y decolonial del orden social 
existente, postula que la construcción de co-
nocimientos situados, como parte de prácticas 
docentes inmersas en los problemas de nues-
tros pueblos y comunidades, pueden contribuir 
significativamente a que la sujeción colonizada 
de los cuerpos y las mentes desaparezcan. 
Como dice Paulo Freire: 

…En la medida que nos tornamos capa-
ces de intervenir, capaces de cambiar el 
mundo, de transformarlo, de hacerlo más 
bello o feo, nos tornamos seres éticos … No 
hay práctica docente sin ser capaces de 
intervenir en la realidad, sin ser capaces de 
ser hacedores de la historia y a la vez siendo 
hechos por la historia.4

El siglo veintiuno occidental nos encuentra 
habitando sociedades patriarcales, capitalistas 
y colonialistas. Estructuras y relaciones de sa-
ber-poder al servicio de una reproducción social 
asentada en la lógica de la mercancía que tien-
de a convertir todos los ámbitos y territorios de 
actuación humana en valores de cambio (sistema 
educativo incluido). La mercancía, ejerciendo un 
efecto de seducción capaz de determinar senti-
mientos, afectos, conocimientos y prácticas de 
los seres humanos. La mercancía, fabricando 
sueños, imágenes y ficciones que determinan 
nuestros hábitos y “necesidades” que, siendo 
una invención del mercado, acaban por conver-
tirse en “imprescindibles” para nuestras vidas. La 
mercancía, alimentada por los dispositivos me-
diáticos que nos hacen “ver” el mundo y, con ello, 
resultamos hablados por un Gran Otro que orga-
niza nuestra representación de la vida. 

En ese contexto, ¿Son posibles prácticas 
docentes otras? 

Como fruto del ejercicio reflexivo de la liber-
tad, instituyente de una ética emancipatoria, es 
posible que el colectivo docente se constituya, 
al decir de Giroux, como “intelectuales transfor-
madores”. Esto implica, epistemológicamente, 
la construcción y desarrollo de conocimientos 
situados; conocimientos y saberes  situados en 
perspectivas construidas desde lugares otros de 
enunciación (género, clase, color, entre otros). 
Conocimientos situados sin pretensión de objeti-
vidad, neutralidad ni validez universal: 

El conocimiento es un producto social y no 
tiene más definición que la que le otorga el 
contexto socio-político en el cual se genera…
Por ello, no hablamos de conocimiento sino 
de conocimientos, ya que el mismo no es 
único ni singular en la medida que es el resul-
tado de experiencias comunes y situadas que 
definen determinadas e históricas maneras 
de habitar el mundo. (pág. 35 del Diseño Cu-
rricular Resolución 1463/18).



270

9 Llevar la diversidad epistémica al canon del pensamiento para crear un 
pluri-verso de significados y conceptos, donde la conversaciòn inter-epistémica 
entre muchas tradiciones epistémicas produzca nuevas definiciones de antiguos 
conceptos e invente conceptos pluriversales donde “todos definamos para 
todos” (pluri-verso) en lugar de “uno para todos” (uni-verso). en Grosfoguel, 
R. (2013). Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y los 
cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI. Recuperado en http://www.
revistatabularasa.org/numero-19/02grosfoguel.pdf.

“Poco a poco, menos y menos personas hablan y 
escuchan. Finalmente se produce un gran silencio. 
Todos se callan. Ya no hay aportaciones que hacer. 
Después de un tiempo de silencio, uno de los asam-
bleístas levanta la voz y afirma en tojolabal: “Nosotros 
pensamos, nosotros decidimos y nosotros vamos 
a hacer'' (Lenkersdorf, 2008). La deliberación dura 
hasta que se logra el consenso. El poder es nosótrico, 
se ejerce horizontalmente y no se delega a la autori-
dad comunitaria, cuya función es escuchar para luego 
resolver; la máxima autoridad es la asamblea. 

Aquí, vale detenernos para recordar que la Autono-
mía, no está vinculada a la idea de secesión; la conven-
ción nacional Indigena entiende a la Autonomía como:

...la primera oportunidad que los pueblos 
indígenas tendríamos para poder ser, por 
primera vez, verdaderos Mexicanos. Los 
pueblos indios de México queremos, deseamos, 
integrarnos plenamente a México, pero sin 
que implique asimilación o integracionismo. El 
reconocimiento jurídico a la Autonomía es la 
garantía para que esto no suceda.

También, la demanda de autonomía de las 
comunidades indígenas se presenta como oportu-
nidad para revisar la noción excluyente de ciudada-
nía anclada a la conformación del Estado-nación. 
El zapatismo lleva adelante un abordaje crítico en 
la concepción occidental de ciudadanía, en tanto 
adscripción al lugar de nacimiento, ya que la tría-
da ciudadanía-territorio-estado es esencialmente 
contradictoria a la pluriversalidad.9

Nuestra lucha es por la justicia, y el mal 
gobierno se llena de criminales y asesinos.

Los movimientos indígenas promueven el 
ejercicio de derechos colectivos como prácticas 
horizontales y pluriversales. En cada municipio, la 
junta del buen gobierno y la comisión de Honor y 
Justicia trabajan juntas para resolver disputas in-
dividuales, familiares, comunitarias y políticas. La 
junta tiene una amplia gama de responsabilida-
des; la Comisión de Honor y Justicia, se limita a 
mediar disputas, a facilitar el establecimiento de 
acuerdos y a determinar castigos si se establece 

que se ha cometido un ilícito. Así, la autonomía 
de la justicia es transformativa y restauradora, 
el castigo implica hacer reparaciones a quien 
resultó agraviada, agraviado, o resarcir el daño a 
la colectividad entera a través del servicio co-
munitario. Si bien en las comunidades zapatistas 
existen cárceles, rara vez se encierra a la gente 
más de dos días. Aunque el sistema autónomo de 
justicia zapatista procura tratar por igual a cada 
habitante sin distinción de género, las mujeres 
tienen razones legítimas para afirmar que no 
siempre es así; ante ésto, las mujeres se prepa-
raron para ocupar cargos en la junta de Honor y 
Justicia, sobre todo para garantizar los derechos 
de las mujeres ante los casos de violencia. 

La apertura a reflexiones en clave sur/sures 
permite recuperar la aspiración a ciudadanías 
múltiples, como refiere Souza Santos; ciudadanías 
comunitarias translocales, ciudadanías extraterrito-
riales o a-territoriales que desplaza los binomios de 
legalidad/ilegalidad, inmigrante/ciudadano, deve-
lando las clasificaciones de raza, color y género 
y las relaciones de saber-poder impuestas por la 
modernidad occidental.  

Desde una perspectiva situada y crítica, el zapa-
tismo propone una ciudadanía no-excluyente y dife-
renciada como procesos inacabados de subjetivida-
des ético políticas. La demanda al Estado mexicano, 
es el reconocimiento del derecho a autogobernarse 
y definir desde sures epistémicos como sujeto 
colectivo, rebasando la concepción de democracia 
representativa/formal, el espacio público, la ciuda-
danía, la economía, la justicia, entre otras.

De tal modo, en la organización sociopolítica 
de las comunidades tsotsil, tseltal, ch’ol, tojo-
labal, la población mestiza en las zonas Altos, 
Selva, Norte y Fronteriza de Chiapas, se puede 
observar cómo, cada comunidad, elige sus diri-
gentes locales y de manera colectiva establecen 
normas y decisiones referidas al uso de las tie-
rras comunes y el trabajo comunitario que cada 
familia aporta. Asimismo,  se instituyen prácticas 
legales que imparten justicia como un proceso 
que entrama la economía, la política, la cultura en 
clave comunitaria. Desde esta perspectiva, se es-
criben narraciones  otras de posibles trayectorias 
y experiencias libertarias de los pueblos.



2715 Michel Foucault. Microfísica del Poder. La Piqueta, Madrid, 1992, pág. 189.

Ubicados en esos Sures político-epistémicos, 
las perspectivas del conocimiento situado contri-
buyen a poner en evidencia el carácter particular 
e interesado de las interpretaciones generali-
zadas y dominantes de la ciencia y el sentido 
común, y los intereses políticos escondidos en 
la pretensión de neutral universalidad. Al situar 
los discursos de la verdad como intervenciones 
discursivas en los contextos concretos de la 
lucha social por la hegemonía sobre los sentidos 
y significaciones sociales, las perspectivas de los 
conocimientos situados puede poner en eviden-
cia la intencionalidad política de la supuesta neu-
tralidad y objetividad epistemológica, los modos 
de producción, distribución y consagración de los 
discursos como “verdaderos”, los modos retóri-
cos de su enunciación y su institución performa-
tiva como verdades.

Situados desde perspectivas feministas, mujer 
se convierte en el nombre de una resistencia a 
las identificaciones socio-culturales preestable-
cidas, visibiliza otras identidades sexogenéricas 
y cuestiona la heteronormatividad vigente. El 
concepto de Pueblos Preexistentes denuncia las 
troncalidades históricas que han dado lugar a los 
Estado-nación y permite situar historias e imagi-
narios otros de los Pueblos preexistentes dando 
cuenta de las prácticas genocidas cometidas en 
nombre del progreso y la civilización como res-
puesta a las resistencias de esos pueblos. La ca-
tegoría de bienes comunes pone en entredicho la 
propiedad privada de los llamados recursos natu-
rales y, con ello, cambia radicalmente la concep-
ción de naturaleza hegemonizada por el Capital, 
situando en su lugar el interés y las necesidades 
comunitarias.  Concebir al trabajo colectivo como 
un medio de realización humana que debiera per-
mitir el pleno despliegue de las capacidades per-
sonales nos sitúa como clase social productora 
de la riqueza material y espiritual de la sociedad y 
no como meros vendedores de fuerza de trabajo. 
Cuando a fines del siglo XIX, en el nordeste del 
Brasil, un alzamiento campesino es sofocado a 
sangre y fuego, situados desde esa perspectiva 
campesina, observamos que esa revuelta -con-
sistente en asaltar comercios y romper cuanta 
balanza encontraran en su interior- encontraba 
su razón de ser en que la imposición del sistema 
métrico decimal (como único y universal sistema 
de medición) atentaba contra sus modos tradicio-
nales de pesar, medir y contar. 

Al mismo tiempo, esos conocimientos situados 
de manera molar por las clases, los géneros y 
los colores, se manifiestan e inscriben molecu-
larmente de manera contextuada en tiempos y 
territorios diversos.

Ejemplos, entre tantos, de cómo empezar 
a construir conocimiento situado e inscripcio-
nes contextuadas en el ámbito escolar, lo que 
implica, a un tiempo, instituir nuevos y libera-
dores regímenes de verdad: “Hay que entender 
la verdad como un sistema de procedimientos 
ordenados para la producción, regulación, distri-
bución, circulación y funcionamiento de enuncia-
dos”. La “verdad” está ligada circularmente a los 
sistemas de poder que la producen y la mantie-
nen, y a los efectos de poder que induce y que la 
acompañan”.5 En el sistema educativo, por caso, 
se distribuyen y circulan diariamente cientos de 
enunciados producidos, no por los docentes, sino 
por las grandes editoriales de manuales y libros 
de textos. Son enunciados que producen histo-
rias, lenguajes y “verdades” ligadas a los poderes 
institucionales-político-económicos instituidos, 
induciendo prácticas áulicas en correspondencia 
con esas “verdades”. La producción y circulación 
de conocimientos situados e inscriptos contex-
tuadamente, por parte de un colectivo docente 
constituido como intelectual transformador, per-
mite separar el poder de la verdad de las formas 
de hegemonía sociales, económicas, culturales, 
en el interior de las cuales funciona por el mo-
mento. Y en esa producción, estos conocimientos 
y saberes situados no buscan establecer la ver-
dad, una verdad universal, sino que establecen 
un  valor de verdad definido sociohistóricamente 
por las luchas populares en el otorgamiento de 
sentidos. A la pregunta ¿qué es la verdad?, un co-
nocimiento situado que forma parte de una teoría 
crítica, emancipatoria y decolonial, responde: 



272

Nuestra lucha es por el saber, y el mal 
gobierno reparte ignorancia y desprecio.

Las y los zapatistas dicen que hay que caminar 
preguntando, lo que implica el reconocimiento de 
las otras, los otros como actores para la construc-
ción revolucionaria. Es entonces cuando se cues-
tiona el pensamiento impartido, implantado en el 
sistema hegemónico de dominación, y al mirar al 
pensamiento desde abajo, surge la crítica, es que ha 
sido ese pensamiento el que nos ha alimentado, el 
que nos ha hecho daño, los conceptos, sus análisis 
nos han provocado, nos han hecho pensar. El pensa-
miento crítico que busca el zapatismo, la teoría, no 
es la que los aplauda o los cobije, sino la que les rete 
continuamente a explicarse, a decir, a entender su 
lugar en el mundo. Desde ahí el planteamiento de la 
salud y la educación autónoma expresan el nivel de 
determinación, en cada escuela de los caracoles las 
y los promotores enseñan en la lengua local y en es-
pañol, para que niñas y niños puedan desenvolverse 
en ambas, si en la comunidad se hablan dos lenguas 
mayas, la escuela es trilingüe. 

El sistema de salud zapatista nació antes de 
1994, ante la falta de atención médica a las co-
munidades indígenas; así se construye la prime-
ra clínica en la comunidad de Oventic en 1988 
y comienza a funcionar en 1992. Cada comuni-
dad debe tener su casa de salud, el trabajo con 
las plantas medicinales requirió de cursos para 
aprender a preparar tinturas, que es la forma de 
conservar las propiedades curativas de las plantas 
medicinales por muchos años, como así también 
preparar pomadas, jabones, jarabes, colirio para 
los ojos, gotas para los oídos; además, con las 
colaboraciones solidarias, se logró construir un 
laboratorio herbolario que se encuentra en el cara-
col de La Realidad. También cuentan con jardines 
botánicos para sembrar plantas que no tienen en 
la comunidad, y así no les quitan la forma de curar-
se con plantas medicinales. Hay algunas clínicas 
que se han especializado en la salud de la mujer y 
de las infancias, sobre todo se trabaja en la con-
cientización y el cuidado de la salud ante el cáncer 
cervical, problemas de útero, el tratamiento para 
la viruela y sarampión, que son las principales cau-
sas de muerte en las comunidades indígenas.

La experiencia de comunalizar los espacios, 
recuperando bosques, ríos, plantas, tierras, trans-
forman las subjetividades subalternizadas y coloni-
zadas en sujetos colectivos que producen, con sus 
actividades, una huella ecológica, dando formas 
otras a lo político, donde las decisiones que se 
toman afectan directamente sus vidas. Se imaginan 
un mundo de justicia y dignidad y se dieron a la ta-
rea de transformar sus sueños en realidad. El movi-
miento zapatista siembra semillas en todas partes, 
las acciones holísticas en profunda conexión entre 
comunidad y lucha política, la naturaleza cíclica de 
la vida, su supuesto incuestionable de que el bien-
estar colectivo tiene prioridad ante lo individual, el 
compromiso inquebrantable y la conjugación de 
disciplina, humor, militancia y ternura.

Juglar de fiesta y quebranto

“ Ética frente al despojo”, bi-
nomio contestatario y combate
necesario (como entre maíz y 
gorgojo); pugna impostergable,
arrojo al desnudo y sin blinda-
je, ethos, pasión que desgaje,
humano, amoroso beso, y hasta 
el tuétano del hueso ¡decisión
frente al ultraje!.

Porque el despojo es ya un he-
cho evidente y agresivo, la ética es
-al rojo vivo- reja de arado en bar-
becho que en defensa del derecho, 
y la vida pisoteada, ha de hacerse
llamarada, porque sin indigna-
ción no puede haber combustión
ni incandescencia ni nada.

El despojo es en sí mismo un 
animal predador indiferente
al dolor que en su insaciable 
egoísmo suele apelar al cinismo
o a la sofisticación: se viste de 
“redención”, se vale de un cara-
melo, promete el arribo al cielo,
... .y chinga sin compasión.
Y es inteligencia pura la ética
volcada en obras para descifrar
maniobras que la demencia es-
tructura; ética es honda ternura
e indómito pundonor, para con 
ese vigor desde abajo, o desde 
un podio, cerrarle espacios al
odio y darle alas al amor. 

C.S.PyE. 2022



273

Una suma de relaciones humanas que 
han sido realzadas, extrapoladas y adorna-
das poética y retóricamente y que, después 
de un prolongado uso, un pueblo considera 
firmes, canónicas y vinculantes. Las verda-
des son ilusiones que se han olvidado que lo 
son; metáforas que se han vuelto gastadas y 
sin fuerza sensible, monedas que han perdi-
do su troquelado y no son ahora ya conside-
radas como tales, sino como metal.6

Conocimiento situado y sentido común

Un pensamiento emancipatorio y decolonial 
construye conocimientos situados e inscriptos 
contextuadamente como herramientas de in-
tervención social para desnudar las relaciones 
de poder que anidan detrás de las “verdades” 
que se han vuelto firmes, sagradas y vinculan-
tes. Y que, por ello mismo, se han convertido en 
el “sentido común” de una sociedad. El sentido 
común comporta perspectivas cristalizadas, 
automatismos perceptivos e interpretativos 
hegemónicos, que se asumen como si tuviesen 
validez universal sin reflexionar sobre ellos, olvi-
dando que están situados: olvidando sus oríge-
nes socio-históricos, su carácter parcial y sus 
sentidos sociopolíticos. Interpretaciones, mi-
radas cristalizadas y naturalizadas en certezas 
que no se cuestionan y que se dan de suyo, se 
consideran obviedades. Y que funcionan como 
premisas hasta de los pensamientos aparente-

mente más propios y originales; como axiomas 
que anticipan y domestican el potencial utópico 
y transformador de la imaginación y el pensa-
miento y lo reconducen hacia la reproducción de 
lo ya existente. Amputan y redirigen la potencia 
instituyente de la imaginación colectiva hacia la 
confirmación y la legitimación del orden institui-
do. Sentido común constituido por las creencias 
consolidadas, los prejuicios (los pre-juicios), las 
tradiciones y hábitos comunes, criterios morales 
con pretensión de universalidad, procedimientos 
lógicos formales, que, al tiempo que posibilitan 
la vida en común, lo hacen en los términos y las 
significaciones de la hegemonía cultural cons-
truida por las clases dominantes. El sentido co-
mún, como el producto de la internalización del 
discurso social dominante. Pero, en la medida 
que toda hegemonía nunca es total siempre hay 
líneas de fuga en el sistema. Los conocimien-
tos y saberes situados e inscriptos contextua-
damente, formando parte de una teoría crítica, 
emancipatoria y decolonial, pueden contribuir 
epistemológica, ética y políticamente a develar 
los significados explícitos e implícitos del senti-
do común vigente en la sociedad; vigente en la 
sociedad, en general, y en la tarea docente en 
particular, para dotar de nuevos y liberadores 
sentidos, lenguajes e imaginarios a la sociedad 
en su conjunto y a la cultura escolar en particu-
lar. Ni más ni menos, construir y desarrollar un 
sentido común también en términos emancipa-
torios y decoloniales de lo instituido.

6 Federico Nietzsche. Sobre verdad y mentira. Tecnos, Madrid, 1990, pág. 25.



BI-
BLIO-
	 GRA-
FÍA:

MANUAL. C.S.PyE.		  2 0 2 2
DISEÑO CURRICULAR ESCUELA
S E C U N D A R I A , N E U Q U É N

274



La Revolución Negra 
de Haití

AA. VV. (1989). “El nacimiento de la primera república negra, 1791-1804. Toussaint 
L’ouverture y la Revolución Haitiana”. Artículo histórico traducido del folleto Black History 
and Class Struggle (La historia de los negros y la lucha de clases). Nº 6. publicado en 1989

GRÜNER, E.(2010). La oscuridad y las luces. Capitalismo, Cultura y Revolución. Bs. 
As., Edhasa.

GRÚNER, E. Haití: una (olvidada) revolución filosófica. Revista Sociedad Nº 28, 
Facultad de Ciencias Sociales, UBA, 2010.

JAMES, C.L.R. (1938). Los jacobinos negros. Toussaint L’overture y la Revolución de 
Haití; Colección: Socialismo y Libertad; Nº 110; Traducción de Ramón García. Primera 
edición en inglés..

JACKSON,J.-BASTIEN,C.-BOISROLIN,H. (2020). Haití. ¿Por qué se borra la memoria 
del Libertador Jean Jacques Dessalines en la historia de Latinoamérica y el mundo?. 
Resumen latinoamericano. 20/10/2020.

La Revolución 
Mexicana

CABRAL, LORENA (2010). Feminismos diversos: el feminismo comunitario. Las 
Segovias. Nicaragua. Asociación para la cooperación con el Sur. ACSUR.

GILLY, ADOLFO. (1971). La revolución interrumpida. México, 1910-1920: una guerra por 
la tierra y   el poder. México (DF). México. Ediciones El caballito.

GÓMEZ CARPINTEIRO, F. J. (2013). “Zapatismo y subjetividad revolucionaria”. Bajo 
el Volcán. Vol. 13. Número 21. Puebla. México. Benemérita Universidad Autónoma de 
Puebla. (Pág. 174). 

LOIS, CARLA (2018). Terrae incognitae: Modos de pensar y mapear geografías 
desconocidas. Buenos Aires. Argentina. Universidad de Buenos Aires: EUDEBA. 

LÓPEZ  NÁJERA, VERÓNICA NÁJERA. (2013). Reflexiones y visiones sobre la 
antropología social en el México contemporáneo desde una mirada descolonial. México 
(DF). México. Universidad Nacional Autónoma de México. Universidad Iberoamericana.

MAKARAN GAYA, P.L., J.W., (2019). Vuelta a la autonomía: debates y experiencias 
para la emancipación social desde América Latina. México (DF). México.  El Colectivo. 
Bajo Tierra Ediciones.

RIBERA CARBÓ, ANNA (2002).”Los trabajadores y el ayuntamiento de la ciudad de 
México durante la Revolución Mexicana”. Revista Scripta Nova.  Revista electrónica de 
Geografía y Ciencias Sociales. Barcelona España. Universidad de Barcelona.  ISSN: 
1138-9788. Vol. VI. Núm. 119. 

275Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.



276 C.S.PyE. 2022

Revolución 
Socialista Rusa

 Avrich, P. (2005). Kronstadt. 1921. Utopía libertaria. Buenos Aires.
 Archinov, P. (2008). Historia del Movimiento Makhnovista. Utopía Libertaria. Bs. As.
Baña, M. (2017). Revista Nueva sociedad. Ensayo “Volver sobre la Revolución Rusa”. 

NUSO N°271 
 D’ Atri, A. (2013). Pan y Rosas. Ediciones IPS. Buenos Aires.        
 Kollontai, A.(2020). Feminismo socialista y revolución. Impreso en México. [1918] 
 Paredes, Lorena P.(2017). La otra Revolución Rusa. Populismo y marxismo en las 

revueltas campesinas de los siglos XIX y XX. Brigada Cultural.
 Reed, John (1967). Diez días que conmovieron al mundo. Cuba. [1919]  
 Rogovsky, C. (2019). La revolución Rusa que hizo temblar al mundo. Facultad de 

Bellas Artes. Universidad Nacional de la Plata.  Artículo de avance del proyecto de libro 
de la Cátedra Historia Social General.  

 Trotsky, L. (1985). Historia de la Revolución Rusa. Sarpe. Madrid.[1932] 

La Revolución 
Cubana 

AA. VV. (2009). Azúcar roja, desiertos verdes. Recuperado en https://hic-al.org/wp-
content/uploads/2019/02/AzucarRoja.pdf

AA.VV. (2017). Interculturalidad, descolonización del Estado y del conocimiento. 
Buenos Aires. Argentina. Ediciones del Signo.

AA. VV. (2018) . Diseño Curricular de la Nueva Escuela Secundaria. Área Ciencias 
Sociales, Políticas y Económicas.  Neuquén. Argentina. Consejo Provincial de 
Educación.

Altieri, M. y V. Toledo (2010). La revolución agroecológica de América Latina. Rescatar 
la naturaleza, asegurar la soberanía alimentaria y empoderar al campesino. Recuperado 
en http://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/ilsa/20130711054327/5.pdf

Caram León, T. (2005). Mujer y poder en Cuba. Recuperado en http://
bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/cuba/flacso/caram.pdf

Cantón Navarro, J. (2011). Historia de Cuba. Biografía de un pueblo. Ed. José Martí, 
La Habana.

Castiñeiras García, R. (2009). La cuestión social y las políticas públicas en Cuba. 
Recuperado en La cuestión social y las políticas sociales en Cuba (redalyc.org)

Espina, M. (2020). Reforma y emergencia de capas medias en Cuba. Recuperado en 
Reforma y emergencia de capas medias en Cuba | Nueva Sociedad (nuso.org)

Fanon, F. (2009).  Piel negra, máscaras blancas. Madrid. España. Ediciones Akal.
Funes Monzote, F. (2009). Cuba hacia la ruptura del monocultivo en https://hic-al.org/

wp-content/uploads/2019/02/AzucarRoja.pdf
Funes Monzote, F. (2009). Plantaciones esclavistas azucareras y transformación 

ecológica en cuba. Recuperado en https://www.revistas.una.ac.cr/index.php/historia/
article/view/3469

Muñiz Egea, M. (2004). Fidel Castro.  40 años de discursos-diálogos. Primera 
parte.1959-1979. La Habana. Cuba.  Nuestra América. 

VI Congreso del P.C.C (2000). Lineamientos de la política económica y social del 
partido y la revolución. Recuperado en https://www.pcc.cu/lineamientos



Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas. 277

La Revolución 
Industrial China

Hobson, J. (2006). Los Orígenes Orientales de la Civilización de Occidente. Crítica, 
Barcelona.

Bernal, M. (1993). Atenea negra: las raíces afroasiáticas de la civilización clásica. 
Crítica, Barcelona.

Gernet, J. (2005). El mundo chino. Crítica, Barcelona. 

La Revolución 
Industrial Inglesa

Coriat, B. (1988). El taller y el cronómetro. Ensayo sobre el taylorismo, el fordismo y la 
producción en masa. Siglo XXI, 3° edición, Argentina, 

 Coriat, B. (1995). Pensar al revés. Estudios sobre el modelo toyotista. Organización 
del trabajo en la empresa japonesa. Siglo XXI, 2° edición, Argentina.

Federici, Silvia (2004) Calibán y la Bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. 
Ed. Tinta. Buenos Aires 

Ferrer Christian Los destructores de máquinas. In memoriam, en https://
campusacademica.rec.uba.ar/pluginfile.php?file=%2F988701%2Fmod_
folder%2Fcontent%2F0%2FLos%20destructores%20de%20m%C3%A1quinas.%20
In%20memoriam.pdf&forcedownload=1

Foucault, Michel,  (1978) La Verdad y las Formas Jurídicas, Quinta Conferencia. Ed 
Gedisa. México.

Foucault, Michel, (1975) Vigilar y Castigar: El Nacimiento de la prisión. Ed. Siglo XXI, 
Buenos Aires.

Galeano, Eduardo (1970) 23º edición “Las Venas Abiertas de América Latina”. Ed. 
Catálogos, Buenos Aires.

Hobsbawm, Eric (1962) La Era de la Revolución (1789-1848). Ed. Crítica, Buenos Aires.
Hobson, John (2004) Los orígenes orientales de la civilización de occidente. Ed. 

Crítica, Barcelona.
Pla, Alberto (1988) De los orígenes a las revoluciones de 1848. Ed. Tierra Fuego. 

Buenos Aires-
John y Paula Zerzan (1976) ¿Quién mató a Ned Ludd? En https://

ymeescribesparanoica.wordpress.com/2016/08/22/john-y-paula-zerzan-quien-mato-
a-ned-ludd-1976/ 

La Comuna de París     
García Pereyra, L.(1972). La Comuna de París. CEAL, Buenos Aires.
Maclellan, N.(2006). Louise Michel. Ocean Sur, Buenos Aires.
Marx/Engels/Lenin. La Comuna de París (selección de trabajos).(1973). Buenos Aires, Anteo.
Michel, L. (1973. Mis recuerdos de La Comuna. Siglo XXI, México, [1886].
Samis, A. Gestión obrera y federalismo revolucionario en la Comuna de París en 

revista digital Hemisferio Izquierdo mayo de 2016.



278 C.S.PyE. 2022

Rojava: la Revolución 
que está siendo

Mujer  Vida  Libertad  Movimiento de Mujeres de Kurdistán   Editorial Mezopotamya 
Contacto: kurdistanamericalatina riseup.net

Grosfoguel, R. (Comp.) Feminismos islámicos. Ed. El perro y la rana.Caracas, 2016.
Rodriguez,L.-Tannoni,F.-Mestrovic,P. (2015). Kurdistán: elementos de estrategia 

revolucionaria. En Revista teórico-política. La Caldera.
Fuente electrónica: Rebelión.org

La conquista, 
la caza de brujas y la 
acumulación originaria

Aimé, C. (2006). Discurso sobre el colonialismo. Madrid. España. Akal. [1950]
Clastres, P.(1978). La sociedad contra el Estado. Monte Avila Editores, Caracas.
Dussel, E.(1992). El encubrimiento del otro: hacia el origen del “mito de la 

modernidad”. Plural editores, La Paz.
Federici, S.(2015). Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria.

Traficantes       de sueños, Madrid.
Galeano, E.(1982). Memoria del fuego I. Los nacimientos. Siglo XXI, España.
(1988). Las venas abiertas de América Latina. Siglo XXI, Quincuagésima primera 

edición, Argentina.
 Gligo, N. y Morello, J. “Notas sobre la historia ecológica de América Latina”, en 

Revista Estudios Internacionales 13, N° 49, Chile, 1980.
Machado Aráoz,H.(2018). Potosí el origen: Genealogía de la minería contemporánea. 

Derechos sin Fronteras ed., Argentina.
Ehrenreich, B.-English, D.(2014). Brujas, Parteras y Enfermeras. Una historia de 

sanadoras femeninas. El Rebozo, Oaxaca.

La Rebelión de 
Túpac Amaru

Lewin, B. (2004). La rebelión de Túpac Amaru. SELA, Buenos Aires. [1943].
Machado Aráoz, H.(2018). Potosí, el origen. Genealogía de la minería contemporánea. 

Ed, Abya-Yala, Quito.
Thomson, S. (2006). Cuando sólo reinasen los indios. Muela del Diablo, Bolivia. 
Valcárcel, C.  La rebelión de Túpac Amaru II (2017). Fondo Editorial del Congreso de 

Perú, Lima.[1965].



Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas. 279

La Revolución 
Popular China

Marconi, V. (1999). China, La larga marcha. De la revolución a la restauración. Ed. 
Antídoto, Buenos Aires.

Vilar, N.(1995). China, el ideograma socialista. Un testimonio periodístico de la 
cotidianeidad y cambios en el gigante rojo de Asia. Tesis Once Grupo Editor, Buenos Aires.

La Revolución 
Sandinista 

Cabezas, O. (1985). La montaña es algo más que una inmensa estepa verde. Ed. 
Nueva América. Buenos Aires.

Palazzolo, N. Revolución en Nicaragua: el pueblo en rojo y negro. Cuadernos de 
cátedra/N°1/2015 Centro de Publicaciones. FCPyS. UNCuyo. Mendoza.

Selser,G.(2014).Sandino.General de hombres libres.Ed.Continente.Argentina.[1955].

El proceso de Humanización
Sánchez, T.(2009). La historia de la vida en pocas palabras. Facultad de Cs. Exactas, 

Físicas y Naturales, Universidad Nacional de Córdoba.
Alzogaray,R.(2004). Una tumba para los Romanov y otras historias con ADN. 

Colección “Ciencia que ladra …”, Siglo XXI, Buenos Aires.
Lotersztain, I. Las muñecas de Lucy, en Suplemento Futuro de Página 12, 22/4/2000.
Ribas, M. Pegamento a la Neanderthal, en Suplemento Futuro de Página 12, 

23/3/2002
Ribas, M. Evolución y comida, en Suplemento Futuro de Página 12, 25/1/2003.
Ribas, M. Navegantes de hace 800 mil años, en Suplemento Futuro de Página 12.
Ribas, M. Gracias por el fuego, en Suplemento Futuro de Página 12, 11/12/2004. 
Lipcovich, P. El Neanderthal que todo humano lleva dentro, en Página 12 23/4/2014.

La Revolución 
Neolítica

Aguirre, P. (2017). Una historia social de la comida. Lugar Editorial, Buenos Aires.
Clastres, P. (1978). La sociedad contra el Estado. Monte Ávila, Caracas, 1978.
Mann, M. (1991). Las fuentes del poder social, I. Alianza, Madrid.
Sahlins, M. (1983). Economía de la edad de piedra. Akal, Madrid.
Rodríguez Pardo, J. (2010). Vienen por el oro, vienen por todo. Ed. Ciccus, Buenos Aires.



280 C.S.PyE. 2022

Economías Otras
Acosta, A. y E. Martínez (2009) (compiladores), El Buen Vivir. Una vía para el 

desarrollo, AbyaYala, Quito. 
Acosta A Post-crecimiento y post-extractivismo: dos caras de la misma 

transformación cultural(2014 )en Endara Gustavo comp.. POST–CRECIMIENTO Y 
BUEN VIVIR Propuestas globales para la construcción de sociedades equitativas 
y sustentables. (2014) Quito Ecuador FRIEDRICH-EBERT-STIFTUNG (FES-ILDIS) 
ECUADOR 

Aguilera, F y Alcántara,V comp De la ECONOMÍA ambiental a la economía ecológica 
(2011) Barcelona: ICARIA Ed.: 

Barkin D y Lemus B. La economía ecológica y solidaria, una propuesta a nuestra 
crisis. (2011) Mexico DF. Mexico Revista sustentabilidades n° 5 

CAOI (Sin fecha), Reciprocidad para el buen vivir, Coordinadora Andina de 
Organizaciones Indígenas, Lima. 

Corredor Jiménez, C., Quijano Valencia, O., Tobar, J. Desde el sur: desafiando y 
repensando las representaciones del desarrollo (s/d) 

Domínguez, D y Sabatino, P. El conflicto por la tierra en la actualidad latinoamericana : 
del acceso a la tierra a la lucha por el territorio. (2016) Buenos Aires Argentina CLACSO 

Dussel, E. (2014). 16 Tesis de economía política: interpretación filosófica. Siglo XXI. México. 
Economistas sin fronteras Otras formas de medir (y entender) el «desarrollo» https://

ecosfron.org/unete/ Dossieres EsF 41 (2021)
Escobar, A. Sentipensar con la tierra Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio y 

diferencia (2014) Ediciones UNAULA Medellin Colombia 
Escobar, Arturo. (2013). El desarrollo (de nuevo) en cuestión: Algunas tendencias en 

los debates críticos sobre capitalismo, desarrollo y modernidad en América Latina. en: 
Series Claeshttp://ambiental.net/temasclave/TemasClave.htm 

González Socorro, P. Teoría decolonial, economía y desarrollo ( 2017) Universidad de Leon 
Grosfoguel, R. Descolonizando los paradigmas de la economía política: 

transmodernidad, pensamiento fronterizo y colonialidad global. Recuperado en: https://
es.scribd.com/document/347359249/Transmodernidad-Pensamiento-Fro nterizo-y-
Colonialidad-Global 

Guereña Arantxa Desterrados: tierra, poder y desigualdad en américa latina. (2016) 
Estudio OXFAM 

Gudynas, E y Acosta A. El buen vivir o la disolución de la idea del progreso (s/d) 
Gudynas, E Buen vivir: germinando alternativas al desarrollo (2011) 

Helfrich, S. Bienes comunes: un marco y un caleidoscopio de prácticas sociales para 
otro mundo posible. (2012). Recuperado en: 

http://rio20.net/propuestas/bienes-comunes-un-marco-y-un-caleidoscopio-de-pr 
acticas-sociales-para-otro-mundo-posible/ 

Hidalgo Capitán, A.L.: Economía política global. Una introducción. (2011) Edición 
electrónica gratuita. Texto completo en www.eumed.net/libros/2011b/942/ 

Lanz Rodriguez, Buen vivir”: una opción para cambiar el modo de vida. (2011) 
recuperado en https://www.aporrea.org 

Leff, Enrique (coord.). Ética, vida, sustentabilidad (2002) México. México. Programa 
de las Naciones Unidas para el Medio Ambiente. Red de Formación Ambiental para 
América Latina y el Caribe 

Marañón Pimentel, B., & López Córdoba, D. Del desarrollo capitalista al Buen Vivir 
desde la descolonialidad del poder. Intersticios De La política Y La Cultura. (2016). 
Intervenciones Latinoamericanas. Recuperado en https://revistas.unc.edu.ar/index.php/
intersticios/article/view/15767 

Marañón Pimentel, B. Buen vivir y descolonialidad: crítica al desarrollo y la 
racionalidad instrumentales. (2014). México DF. México. UNAM, Instituto de 
Investigaciones Económicas.



Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas. 281

Max Neef, M. Desarrollo a escala humana. (1993). Montevideo. Uruguay. Ed 
Nordan-comunidad 

Moreno C Des-desarrollo como antesala para el buen vivir: repensar la civilización 
de occidente (2014) en Endara Gustavo comp. POST–CRECIMIENTO Y BUEN VIVIR 
Propuestas globales para la construcción de sociedades equitativas y sustentables. 
(2014) Quito Ecuador FRIEDRICH-EBERT-STIFTUNG (FES-ILDIS) ECUADOR 

Peña, E. Carácter sociohistórico del desarrollo (2007) en Tobal, Javier y Quijano 
Valencia O (comp) DESARROLLO Discursos y prácticas del desarrollo globalocal 
Universidad del Cauca 

Pérez Orozco, A. Subversión feminista de la economía. (2014). Madrid. España 
Edición Traficantes de Sueños. 

Quijano Valencia O ( s/d) Visiones y Prácticas de la Diferencia Económico-Cultural. 
Quintero Pablo, comp. Alternativas descoloniales al capitalismo colonial/moderno. 

(2016) Buenos Aires Argentina. Ediciones del signo 
Quiroga Díaz, Natalia (2011). "Economía del Cuidado. Retos para un Feminismo 

Descolonial" En: Revista Casa de la Mujer No 20. Enero de 2012. Universidad de Costa 
Rica. http://www.una.ac.cr/iem/revista/Revista_20.pdf 

Santos, B. de S. Una epistemología del Sur. (2009) México (D.F). México. Siglo XXI. 
Economía y Contabilidad. A & L editores. 
Razeto, L., “Debate comunicando acerca de la llamada economía popular”(1993), en 

Comunicando: Boletín de Informaciones Inter-organizaciones, París, Cedal, N°24, nov. 1993. 
Razeto, L., Los caminos de la economía de solidaridad (1997) Buenos Aires, Lumen – 

Humanitas, 
Rojas, M coord El buen vivir y la disolución de la idea de progreso (2011) México DF. 

México Foro consultivo científico y tecnológico, AC 
Santos, B. de Souza. (org) Produzir para viver; os caminhos da producción não 

capitalista. (2002). Rio de Janeiro, Civilização Brasileira 
Tobar J y Quijano Valencia O (comp.) Discursos y prácticas del desarrollo globalocal 

(2007) Universidad del Cauca

Los Genocidios fundantes 
de la Argentina

Colectivo GUIAS. Antropología del genocidio. Identificación y restitución: “colecciones” 
de restos humanos en el Museo de La Plata. Campana de palo, La Plata, 2012.

Bayer Osvaldo coord., Diana Lenton comp., Walter Delrio, Adrian Moyano, Alexis 
Papazian, Mariano Nagy, Valeria Mapelman, Marcelo Musante, Stella Maldonado y 
Miguel Leufman.(2010). Historia de la crueldad argentina, Julio A. Roca y el genocidio de 
los Pueblos Originarios. Buenos Aires: Ed. El Tugurio.

Delrio, W.; Lenton, D.; Musante, M.; Nagy, M.; Papazian, A.; y Pérez, P. Del silencio 
al ruido en la historia. Prácticas genocidas y Pueblos Originarios en Argentina. III 
Seminario Internacional, Políticas de la memoria “Recordando a Walter Benjamin: 
justicia, historia y verdad. Escrituras en la memoria, Buenos Aires, 2010.

Valko, M. (2010). Pedagogía de la desmemoria. Crónicas y estrategias del genocidio 
invisible. Ediciones Continente, Buenos Aires.

El Genocidio de Namibia
Archivos France 24
Sergio Kiernan. La historia del genocidio en Namibia en Página 12 (29/5/2021)



282 C.S.PyE. 2022

El Genocidio Armenio
Vahakn Dadrian.(2008). Historia del genocidio armenio. Conflictos étnicos de los 

Balcanes a Anatolia y al Cáucaso. Buenos Aires, Imago Mundi.
Ugur Ümit Üngör. "Huérfanos, conversos y prostitutas: consecuencias sociales de 

la guerra y la persecución en el Imperio otomano, 1914-1923" en Ístor, Armenia. Una 
Historia. Año XV, núm. 62, otoño, pp. 65-91, México, CIDE, 2015. 

El genocidio Gitano
Federico Pavlosky. Porrajmos, el Holocausto gitano en Página 12 (3/8/2018).
María Sierra.(2020). Holocausto Gitano: El genocidio romaní bajo el nazismo. 

Arzalia ediciones.

Palestina
Achcar, G. Palestina-Israel: algunas referencias para comprender la situación actual. 

Revista Herramienta N°16, Buenos Aires, 2001.
Brieger, P. (2010). El conflicto palestino-israelí. Capital Intelectual, Buenos Aires.
Chomsky, N.-Pappé, I.(2016). Conversaciones sobre Palestina. Marea, Buenos Aires.
Menéndez, L. Palestina: los cimientos del muro. Revista Herramienta N°30, Buenos 

Aires, 2005.
Montero, H. (2015). Palestina, los ojos de Handala. Ed. Sudestada, Buenos Aires.
Said, E. y otros. Perfil del pueblo palestino, en Estudios Palestinos, Año I, N°3, Buenos 

Aires, Instituto de Estudios Palestinos, 1985.

La década de 1960 en 
diversos territorios: algo más 
que un clima de época

Cohn-Bendit, D.-Sartre, J.P.-Marcuse, H.(1978). La imaginación al poder. París Mayo 
1968. Ed. Argonauta, Barcelona.

De Lucía, D.(2018). Del sueño a la vigilia. Estudios sobre los movimientos en torno a 
1968. Ed. Metrópolis, Buenos Aires.

Fernández, A.(2014). Las lógicas sexuales: amor, política y violencias. Nueva Visión, 
Buenos Aires.

Poniatovska, E.(1998). La noche de Tlatelolco. ERA, México

La Revolución de Argelia
Fanon, F. (1963). Los condenados de la tierra. FCE, México.



Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas. 283

El Apartheid: Sudáfrica, 
la herencia colonialista de la 
modernidad capitalista

Mandela, N. (2013). El largo camino hacia la libertad. Alfaguara. Argentina [1994].

Estados Unidos: Capitalista, 
Colonialista y Racista

Montero, H. De Malcolm X a la revolución. Revista Sudestada Nro. 78, mayo 2009.
Morgan, E.(2009). Esclavitud y libertad en los Estados Unidos. de la colonia a la 

independencia. Siglo XXI. Buenos Aires.
Vainstok, O.(1971). La revolución del negro norteamericano. Revista 

Transformaciones. Centro Editor. Buenos Aires.
Zinn, H.(1999). La otra historia de los Estados Unidos. Siglo XXI.México.

El Movimiento Zapatista
Bellinghausen, H. Zapatistas, una transformación de 25 años. Cultura UNAM Revista 

de la Universidad de México. Octubre 2022.
Ceceña, A. La marcha de la dignidad indígena. OSAL/junio 2001.
Díaz Polanco, H. La autonomía indígena y la reforma constitucional en México. OSAL/

junio 2001.
González Casanova, P. Los zapatistas del siglo XXI. OSAL/junio 2001.
Holloway, J.-Matamoros, F.-Tischler, S. (2008). Zapatismo, reflexión teórica y 

subjetividades emergentes. Ed. Herramienta-BUAP. México.
Millán, M. Las mujeres zapatistas de fin de siglo. OSAL/junio 2001.

 Filosofías Otras. 
Timoteo Francia y Florencia Tola.(2018). Filosofía qom. Teoría sobre la alteridad. 

Buenos Aires, Ed. Las cuarenta.
Enrique Dussel-Eduardo Mendieta-Carmen Bohórquez (2009). Ed. El pensamiento 

filosófico latinoamericano del Caribe y “latino” (1300-2000). México, Siglo XXI.
Carlos Lenkersdorf. (2005). Filosofar en clave tojolabal. México, Porrúa.
Enrique Dussel.(2015). 16 tesis de economía política. Interpretación filosófica. México, 

Siglo XXI. 
Apaza Ticona, J. Ritualidad y crianza de la Agrobiodiversidad en las familias 

campesinas de las comunidades del distrito de Tilali, provincia de Moho-Puno 
recuperado en https://iecta.cl/wp-content/uploads/2020/05/Ritualidad-y-crianza-de-
la-Agrobiodiversidad.pdf

AAVV.  (1998) La crianza mutua en las comunidades aymaras. Recuperado en http://
www.pratec.org/wpress/pdfs-pratec/la-crianza-mutua-en-las-comunidades-aymaras.pdf



CONTENIDO DIGITAL 
C O M P L E M E N T A R I O

LA REVOLUCIÓN NEGRA DE HAITÍ

REVOLUCIÓN MEXICANA

LA REVOLUCIÓN SOCIALISTA DE 1917 EN RUSIA

PELÍCULA 
“QUEIMADA” 
1969 
FILMADA EN 
CARTAGENA DE INDIAS

JACQUES ROUMAIN, «PRELUDIO» A BOIS D ’ÉBÉNE, EN JACQUES 
ROUMAIN, GOBERNADORES DEL ROCÍO Y OTROS TEXTOS, CARACAS, 
BIBLIOTECA AYACUCHO, 2004, PP. 106-109.  ENCONTRADO EN “PIEL 
NEGRA, MÁSCARAS BLANCAS”, FRANTZ FANON, EDICIONES AKAL, 2009, 
PÁG. 128.

PELÍCULA:  
LA REVOLUCIÓN CONGELADA  
1970  
FILMADA EN MÉXICO

CANCIÓN:  
MANU CHAO - 
EZLN... 
PARA TODOS TODO...

DISCURSO: 
EL GENERAL EN JEFE DEL 
EJÉRCITO LIBERTADOR 
DEL SUR. 
EMILIANO ZAPATA. 
(MANIFIESTO ZAPATISTA 
EN NÁHUATL).

PELÍCULA:   
OCTUBRE (1927)  
DIRECTOR:
SERGUÉI EISENSTEIN Y 
GRIGORI ALEKSÁNDROV 

PELÍCULA:
NÉSTOR MAKHNO, 
CAMPESINO DE UCRANIA 
(1996) 
DIRECTORA:
HÉLÉN CHATELAIN.    

284 C.S.PyE. 2022



LA REVOLUCIÓN CUBANA DE 1959

LA REVOLUCIÓN INDUSTRIAL EN INGLATERRA

LA COMUNA DE PARÍS

REVOLUCIÓN INDUSTRIAL CHINA

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas. 285

PELÍCULA:    
CHE, EL ARGENTINO  
(2008)
DIRECTOR:
STEVEN SODERBERGH

PELÍCULA:
FRESA Y CHOCOLATE  
(1993) 
DIRECTOR:
TOMÁS GUTIÉRREZ ALEA Y 
JUAN CARLOS TABIO

LIBRO: 
JOHN HOBSON  

LOS ORÍGENES ORIENTALES 
DE LA CIVILIZACIÓN OCCIDENTAL

PELÍCULA: 
GERMINAL (1993) 
ADAPTACIÓN DE LA NOVELA 
HOMÓNIMA DE ÉMILE ZOLA

DIRECTOR: 
CLAUDE BERRI

VIDEO: 
LA REVOLUCIÓN 
INDUSTRIAL Y LOS 
INICIOS DEL MOVIMIENTO 
OBRERO. 

10 MINUTOS

HE AQUÍ, UN BREVE ESCRITO 
DE JOHN Y PAULA ZERZAN: 
¿QUIÉN MATÓ A NED LUDD? [1976]

UNA DE LAS FORMAS DE LUCHA Y RESISTENCIA QUE ENCONTRARON 
LAS Y LOS OBREROS EN AQUELLOS INICIOS DEL CAPITALISMO EN 
INGLATERRA, FUE LA DESTRUCCIÓN DE MÁQUINAS.

EL ASEDIO Y LA COMUNA DE PARÍS: 
ESTE SITIO CONTIENE VÍNCULOS CON MÁS DE 1.200 
FOTOGRAFÍAS E IMÁGENES DIGITALIZADAS REGISTRADAS 
DURANTE EL ASEDIO Y LA COMUNA DE PARÍS. LA 
COLECCIÓN “SIEGE & COMMUNE” CONTIENE 1.500 
CARICATURAS, 68 PERIÓDICOS EN PAPEL Y ALREDEDOR 
DE 1.000 CARTELES.



CONTENIDO DIGITAL 
C O M P L E M E N T A R I O

LA COMUNA DE PARÍS

ROJAVA: LA REVOLUCIÓN QUE ESTÁ SIENDO

LA CONQUISTA, LA CAZA DE BRUJAS 
Y LA ACUMULACIÓN ORIGINARIA

PELÍCULA:
AKELARRE  
(2020)  

DIRECTOR:
PABLO AGÜERO

LIBRO: 
HEINRICH KRAMER - 
JACOBUS SPRENGER,

MALLEUS MALEFICARUM 
(EL MARTILLO DE LOS 
BRUJOS).

286 C.S.PyE. 2022

INCLUYE PERIÓDICOS 
AUSTRALIANOS QUE 
REPORTAN SOBRE LA 
COMUNA.

PELÍCULA: 
LA COMMUNE 
(PARÍS 1871) 

DIRIGIDO: 
PETER WATKINS

COLECTIVO POR LA 
REVOLUCIÓN SOCIAL DE 
ROJAVA KURDISTÁN PAZ Y 
LIBERTAD.

VIDEO: 
ROJAVA. 
LA PRIMERA REVOLUCIÓN 
DEL SIGLO XXI.  

SEXTO CAPÍTULO. 
PERIFERIAS.

JINEOLOJI, MOVIMIENTO 
DE MUJERES KURDAS, 
CÁTEDRA UNIVERSIDAD 
DE GUADALAJARA 
JORGE ALONSO, 
MÉXICO, 2019.

VÍDEO: 
SEMILLAS DE JINEOLOJÎ: 
INTERNACIONALISMO, 

08/02/2022 
IN POLÍTICA, VÍDEO. 

PELÍCULA:
AGUIRRE, LA IRA DE DIOS 
(1972)

DIRECTOR:
WERNER HERZOG

PELÍCULA:
LA MISIÓN   
(1986)

DIRECTOR: 
ROLAND JOFFÉ



LA REVOLUCIÓN POPULAR CHINA DE 1949

LA REVOLUCIÓN SANDINISTA DE 1979

LA REBELIÓN DE TÚPAC AMARU

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas. 287

LIBRO: 
BRUJAS, PARTERAS 
Y ENFERMERAS: UNA 
HISTORIA DE SANADORAS

ABYA YALA 530 AÑOS 
DESPUÉS: LA CONQUISTA 
CONTINÚA…
DAÑO AL TERRITORIO Y A 
LOS CUERPOS: ASÍ IMPACTA 
EL EXTRACTIVISMO EN LA 
SALUD DE LOS HUMANOS

LIBRO: 
SINCLAIR THOMSON - 

CUANDO SOLO REINASEN 
LOS INDIOS

BARTOLINA SISA 
FUE LIDERESA DE LA 
REBELIÓN AYMARA 
DE 1781

PELÍCULA: 
EL DESTACAMENTO ROJO 
DE MUJERES   
(1961) 

DIRECTOR:
XIE JIM

PELÍCULA:
BAJO FUEGO  
(1983)

DIRECTOR:
ROGER 
SPOTTISWOODE

AL TRIUNFAR LA REVOLUCIÓN, SE 
ENCONTRÓ CON UNA POBLACIÓN QUE, EN 
MÁS DEL 50 POR CIENTO, ERA ANALFABETA. 
INMEDIATAMENTE, SE ORGANIZÓ UNA 
CAMPAÑA NACIONAL DE ALFABETIZACIÓN 
QUE EN TAN SÓLO UN AÑO ARROJÓ 
SORPRENDENTES Y HERMOSOS RESULTADOS.

ANTE LOS ATAQUES DE ESTADOS UNIDOS A LA REVOLUCIÓN 
SANDINISTA, EN ABRIL DE 1983 SE REALIZÓ EN MANAGUA EL 
CONCIERTO INTERNACIONAL EN SOLIDARIDAD CON NICARAGUA. CON LA 
PRESENCIA DE ARTISTAS DE TODO EL CONTINENTE, ENRIQUE MEJÍA 
GODOY, MERCEDES SOSA, SILVIO RODRÍGUEZ, CARLOS MEJÍA GODOY, 
AMPARO OCHOA, DANIEL VIGLIETTI, ENTRE OTROS Y OTRAS, ASÍ SE 
VIVIÓ LA FIESTA POPULAR:



CONTENIDO DIGITAL 
C O M P L E M E N T A R I O

EL PROCESO DE HUMANIZACIÓN

PALESTINA

LA REVOLUCIÓN NEOLÍTICA

LOS GENOCIDIOS FUNDANTES 
EN EL TERRITORIO “ARGENTINO”

288 C.S.PyE. 2022

CUERPO-TERRITORIO: 
PROBLEMÁTICAS SOCIOAMBIENTALES Y LAS 
CONSECUENCIAS EN LA SALUD

MAPAMUNDI, 
2019 - 

ICONOCLASISTAS
ICONOCLASISTAS.NET

LO QUE MATA 
ES EL EXTRACTIVISMO - 
AGENCIA DE NOTICIAS 
TIERRA VIVA

DOCUMENTAL: 
TIERRA ADENTRO
(2011)

DIRECTOR: 
ULISES DE LA ORDEN  

DOCUMENTAL: 
INACAYAL, LA NEGACIÓN 
DE NUESTRA IDENTIDAD.
(2011)
DIRECCIÓN: 
MYRIAM ANGUEIRA Y 
GUILLERMO GLASS

DOCUMENTAL: 
OCTUBRE PILAGÁ. RELATOS 
SOBRE EL SILENCIO.
(2010)

DIRECCIÓN: 
VALERIA MAPELMAN

ARNA, DE ORIGEN ISRAELÍ, AMANTE DEL TEATRO, REÚNE A NIÑOS 
Y JÓVENES PALESTINOS EN LOS TERRITORIOS OCUPADOS POR EL 
EJÉRCITO SIONISTA, Y PLANTEA LA POSIBILIDAD CIERTA DE UNA 
CONVIVENCIA PACÍFICA ENTRE ISRAELÍES Y PALESTINOS. EL ESTADO 
BINACIONAL COMO APUESTA DE FUTURO O EL RACISMO GENOCIDA DEL 
ESTADO SIONISTA.
DIRECTOR: JULIANO MER KHANIS  (2003)



LA REVOLUCIÓN DE ARGELIA 1962

EL APARTHEID: SUDÁFRICA

ESTADOS UNIDOS

EL MOVIMIENTO ZAPATISTA

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas. 289

PELÍCULA: 
LA BATALLA DE ARGEL 
(1966)

DIRECTOR: 
GILLO PONTECORVO

LIBRO: 
FRANTZ FANON. 

LOS CONDENADOS DE 
LA TIERRA. 

SIXTO RODRÍGUEZ, 
EL HÉROE DE LOS 
OPRIMIDOS QUE LE GANÓ 
AL DESTINO

RECITAL 
DE SIXTO RODRÍGUEZ

EL PARTIDO DE AUTODEFENSA DE LOS PANTERAS NEGRAS
EXCELENTE DOCUMENTAL DONDE SE PLANTEA EL NACIMIENTO 
DE LOS PANTERAS NEGRAS Y SU PROYECTO POLÍTICO 
INTERCULTURAL PARA LOS ESTADOS UNIDOS. SUS REALIZACIONES 
EDUCATIVAS, SOCIALES Y CULTURALES EN EL CORAZÓN DEL 
IMPERIO CONTRA EL RACISMO INSTITUCIONALIZADO, LA 
PREPOTENCIA POLICIAL Y EL ACCIONAR DEL FBI.

SOBRE LOS CARACOLES 
COMO FORMAS DE 
ORGANIZACIÓN POLÍTICO-
SOCIAL

AUTONOMÍA ZAPATISTA

LAS ESCUELAS ZAPATISTAS



INDICE 
2 PAG

Manual de Ciencias Sociales, 
Políticas y Económicas.290

CIENCIAS 
SOCIALES,  
POLÍTICAS 
Y ECO-
NÓMICAS

Este es el aporte que hacemos a la reconstrucción epistémica 
de las Ciencias Sociales, Políticas y Económicas: traer a nuestras 
aulas historias, lenguajes, narrativas, tiempos y espacios, luchas 
sociales e imaginarios colectivos que han sido denigradas, negadas, 
invisibilizadas por la hegemonía epistémica eurocéntrica. 

Son estas, unas Ciencias Sociales, Políticas y Económicas que 
se abren a la subversión de los campos disciplinares incorporando 
conocimientos y saberes provenientes de comunidades campesinas, 
Pueblos preexistentes a los Estados nacionales, clases trabajadoras 
y sectores populares en general. Ciencias sociales que, entonces, 
pasan a formar parte del estar siendo de los sueños y los anhelos, 
de las realizaciones y las utopías de los pueblos que luchan por su 
liberación. 

Conocimientos y saberes, sueños, deseos y utopías como 
parte de un ejercicio genealógico que permite constatar, como en 
los procesos sociohistóricos trabajados en este manual, que las 
configuraciones del Poder proceden de la victoria de unas fuerzas 
sociales sobre otras. El procedimiento genealógico desnaturaliza 
esas relaciones de poder y dominio, y muestra la posibilidad de 
subvertirlas, molecular y/o molarmente, en el terreno de las luchas 
sociales. 

 En esta primera entrega, y como parte de esas luchas, decimos 
que en la construcción de Sur/sures epistémico-políticos, es 
posible, necesario y deseable -en términos educativos- instituir 
nuevos y emancipadores regímenes de saber-poder. Posibles 
epistémicamente, necesarios políticamente y deseables éticamente. 
Decoloniales y emancipadores regímenes de saber-poder que, 
instituyendo órdenes escolares otros, prefiguren, acá y ahora, las 
sociedades igualitarias, comunitarias y libres a las que aspiramos. 



CIENCIAS 
SOCIALES,  
POLÍTICAS 
Y ECO-
NÓMICAS

COORDINADORXS

Valeria Panozzo Galmarello 
- Marcelo Lafón  

Profesorxs en Historia

Araceli Manuel: ´
Profesora de geografía en el Centro Provincial de Enseñanza 
Media N°8 y Escuela Provincial de Educación Técnica N°16 de 
Rincón de Los Sauces.

Balbina Rodríguez: 
Profesora en historia en los Centros Provinciales de Enseñanza 
Media N°46 y 25 de Neuquén.

Sandra Arratia: 
Licenciada en Ciencias Políticas. Profesora en los Centros 
Provinciales de Enseñanza Media N°48 y 19 de Neuquén.

Yanet Contreras: 
Profesora en filosofía en el Centro Provincial de Enseñanza Media 
N°64 de Neuquén.

Carla Urra Matus: 
Profesora de geografía en los Centros Provinciales de Enseñanza 
Media N°44, Padre Fito y Escuela Provincial de Educación Técnica 
N°14 de Neuquén y los Centros Provinciales de Enseñanza Media 
N°8, 55 Y 56 de Plottier.

Patricia Lozada: 
Profesora en Ciencias económicas en los Centros Provinciales de 
Enseñanza Media N°8 y 27 de Plottier y Centro Provincial N°15 de 
Senillosa.

Nadia Queipo: 
Profesora en historia en el Centro Provincial de Enseñanza Media 
N°49 de Neuquén.

291C.S.PyE. 2022



P
o

r 
la

 r
e

c
o

n
s

tr
u

c
c

ió
n

 
e

p
is

té
m

ic
a

 d
e

 la
s 

C
ie

n
c

ia
s

 S
o

c
ia

le
s,

 
P

o
lít

ic
a

s
 y

 E
c

o
n

ó
m

ic
a

s
: 

h
a

c
ia

 u
n

a
s

 C
ie

n
c

ia
s 

S
o

c
ia

le
s

 d
e

c
o

lo
n

ia
le

s
 y

 
e

m
a

n
c

ip
a

to
ri

a
s.

 
“E

st
e

 m
u

n
d

o
 s

e
rá

 m
e

jo
r 

m
u

n
d

o
 s

i e
st

á
 h

e
c

h
o

 p
o

r 
m

u
c

h
o

s 
m

u
n

d
o

s.
M

u
n

d
o

s 
h

e
c

h
o

s 
d

e
 s

u
e

ñ
o

s
S

u
e

ñ
o

s 
so

ñ
a

d
o

s 
e

n
 c

a
tr

e
s 

e
n

 lo
s 

a
n

d
e

s 
o

 e
n

 c
h

in
c

h
o

rr
o

s 
e

n
 e

l c
a

ri
b

e
..

e
n

 m
a

p
u

c
h

e
, e

n
 a

ym
a

ra
 o

 e
n

 e
sp

a
ñ

o
l…

si
n

 q
u

e
 n

a
d

ie
 d

ig
a

 q
u

é
 s

u
e

ñ
o

s 
so

ñ
a

r
p

o
r 

m
u

n
d

o
s 

e
n

 lo
s 

c
u

a
le

s 
n

a
d

ie
 t

e
n

g
a

 m
ie

d
o

 a
 d

e
sp

e
rt

a
r!

!!
”

M
an

u
al

 d
e 

C
ie

n
ci

as
 S

o
ci

al
e

s,
 

P
o

lít
ic

as
 y

 E
co

n
ó

m
ic

as
.

C.
S.
Py
E.
 2
02
2

Di
se

ño
 C

ur
ri
cu
la

r 
Es
cu

el
a 
Se

cu
nd

ar
ia
, 

Ne
uq

ué
n.


