ResearchGate

See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/341524872
Libro - La Madre Tierra como sujeto de derechos

Book - March 2020

DOI: 10.13140/RG.2.2.12308.53121

CITATIONS READS
0 3,460
1 author:

Juan Casazola

=

- Universidad Nacional del Altiplano

27 PUBLICATIONS 22 CITATIONS

SEE PROFILE

All content following this page was uploaded by Juan Casazola on 19 December 2020.

The user has requested enhancement of the downloaded file.


https://www.researchgate.net/publication/341524872_Libro_-_La_Madre_Tierra_como_sujeto_de_derechos?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_2&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/publication/341524872_Libro_-_La_Madre_Tierra_como_sujeto_de_derechos?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_3&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_1&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Juan-Casazola?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_4&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Juan-Casazola?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_5&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/institution/Universidad-Nacional-del-Altiplano?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_6&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Juan-Casazola?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_7&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Juan-Casazola?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_10&_esc=publicationCoverPdf

JUAN CASAZOLA CCAMA

LA MADRE TIERRA
COMO SUJETO DE DERECHOS

UNA APROXIMACION A SUS FUNDAMENTOS FILOSOFICOS
Y JURIDICOS

FACULTAD DE CIENCIAS UNIVERSIDAD NACIONAL
JURIDICAS Y POLITICAS DEL ALTIPLANO






LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS
UNA APROXIMACION A SUS FUNDAMENTOS FILOSOFICOS Y JURIDICOS






Juan Casazora Ccama

LA MADRE TIERRA
COMO SUJETO DE DERECHOS

UNA APROXIMACION A SUS FUNDAMENTOS FILOSOFICOS
Y JURIDICOS

: = 4 s
NACIONAL DEL
N
ST
(’NA oS ) d
FACULTAD DE CIENCIAS UNIVERSIDAD NACIONAL

JURIDICAS Y POLITICAS DEL ALTIPLANO



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS
Una aproximacién a sus fundamentos filosdficos y juridicos

© JuaN Casazora CcamMA

© UNIVERSIDAD NACIONAL DEL ALTIPLANO PUNO
Av. el Sol Nro. 329 Barrio Bellavista - Puno
RUC: 20145496170

Edicién al cuidado de Elias Cazasola Palomino

1ra edicién: noviembre 2020
Tiraje: 500 ejemplares

Hecho el Depésito Legal en la Biblioteca Nacional del Perd
Ne 2020-02449
ISBN Ne 978-612-48214-1-7

Disefo e Impresion:
MARTELL Acabados Grificos E.I.LR.L.
Urb. Previ Mz. 29 Lt 7, Los Olivos - Lima
RUC: 20605426558

Noviembre 2020

Todos los derechos reservados.

Queda rigurosamente probibida la reproduccion, copia o transmision, ya sea
parcial o total de esta obra, por cualquier medio o procedimiento, incluidos la
reprografia y el tratamiento informdtico, sin la autorizacion previa y por escrito de

los titulares del Copyright.

Impreso en Perti / Printed in Peru



Para mi esposa Luz Gladys, mis hijos Marjorie, Juan Junior,
Jhonn Adrian, Elias, motores de mi vida e inspiracion del futuro
que deben heredar junto a otros.

A las organizaciones comunitarias quechuas y aimaras del
altiplano puneiio, hijos(as) de la Madye Tierra, eternos litigantes
porla Tierra y por el cuidado de sus recursos naturales, con quienes
he trabajado desde los 20 afios en la construccidn de una sociedad
mds justa y equitativa.






AGRADECIMIENTOS

En primer lugar, a nuestro Dios de la vida, a la Pachamama, a
la Madre Tierra.

A la Escuela Profesional de Derecho de la Facultad de Ciencias
Juridicas y Politicas de la Universidad Nacional del Altiplano
Puno.

Al Dr. Boris Espezia Salmén, Galimberty R. Ponce Flores,
José Morales Serruto, Elias Cazasola Palomino, por su invalo-
rable apoyo para la concretizacién del presente trabajo.






INDICE

PLOLOZO .ttt s
La justicia de la naturaleza: el gran reto para el derecho del futuro.................
L EEOMUCCION et e e e e e e e eeeeeeeeeneeeeeeeseeeesaeneeeesaaee

Carrfturo 1
UNA REVISION DE LAS POSTURAS FILOSOFICAS
PARA CONSIDERAR A LA MADRE TIERRA COMO
SUJETO DE DERECHOS:
BREVES CONSIDERACIONES SOBRE SUS FUNDAMENTOS

Tras las razones y fundamentos de la racionalidad occidental.................
La racionalidad andina: ciencia, sabidurfa y construccién del conoci-
MIENTO ANAINO ..ttt es
El mundo andino desde la alta ancestralidad: una visién de vida y exis-
tencia ligada y anclada en la pachamama......................cccccocuvuvuvununenne.
3.1. El cuidado y relacién con la Madre Tierra de las comunidades
campesinas e indigenas: el caso de la administracién de justicia
desde la pluralidad y diversidad.........cccoovvvvivieiiiniciciiiiiicnee.
3.2. Elsignificado e implicancias de la pachamama: una lectura desde
la cosmovisién andina...........cceevviviviiiiiniiiiiiiie
3.3. La pachamama y la relacién con otras pachas: una relacién cons-
TANLE Y CIICULAL ..ttt
3.4. Elculto ala pachamama: una forma de cuidado a la Madre Tierra
como entidad que posee vVida.......cccoueueuereriereuenininicinneeceeene
Los principios andinos: una propuesta para la convivencia equilibrada y
armonica de 12 vida ...

4.1. La dignidad: nuevas formas de aproximarse a la idea de dignidad
desde la visién o perspectiva andina..........ceeeveeeeeuereienererereecenene.

11



10.

INDICE

4.2. La reciprocidad y el respeto como elementos definidores de la
VISION anding.......c.cuiviiiiiiiiiii

4.3. La relacionalidad como punto de articulacién entre el hombre
andino y la pachamama .........cccccoivininne

4.4. La correspondencia como principio de didlogo e interaccién entre
el hombre y la pachamama .......ccccovvvinninnniccccccccce

4.5. La complementariedad como principio que moviliza la tradicién
Y pensamiento andino........ccceeueueeeiiiniinininiseneeee e

4.6. La justicia intergeneracional como un elemento para la protec-
cién de la Madre Tierra ......c.covvviiiiiniiiiiniiciccccccnes

4.7. Afectividad, espiritualidad, ciclicidad y comunitarismo: princi-
PIOS COMPIEMENTATIOS . ...cuvevvienirereiiieieieeteeereeseeee et

La filosoffa andina: pensamiento con bases auténticas de las poblaciones
campesinas e indigenas de abyayala ..........ccocooceoeiiiininiiiice
La filosofia de la liberacién: la periferia y los excluidos se liberan de las
cadenas del pensamiento IMPUESTO .......eveveveueveveveverercrerercieeieeeerereenes
Las comunidades quechuas y aimaras: concepciones de vida, reconoci-
miento de pricticas culturales y racionalidad subyacente...........ccocc.......
7.1. La derra en el continente del AbyaYala: diversos acercamientos a
un problema COMUN «...cc.eveuiirieiecirieecreccr s

7.2. Lucha por la concentracién de la tierra en manos del latifundio y
Otras asociaciones Privadas ..........ccceeviviriririniniiininiiiceceeeeeeee

7.3. Lucha por la reestructuracién de la tierra: la experiencia del sur
andino del Pert........ccooiiiiiiiiiiiiiiccccce,

7.4. Nuevo mercado de terras ... .cccevueueereneerererruererineereeeneereseseseenene
La teologfa de la liberacién y la visién de la teologia desde los pobres.....
8.1. Laiglesia contempordnea y la tierra: consideraciones sobre la tie-
rraen el Laudato Si...............coovviiiiiiiiiiiiii,

8.1.1. Incremento de la crisis ambiental: la desestabilizacién del
medio ambiente sano y equilibrado ..o

8.1.2. Cirisis del antropocentrismo moderno: el poder, la acumu-
lacién y el progreso como elementos de degradacién am-
biental......cooiiii,

La teologfa de la Iberacion ..........cevevvevivivieieicicieccccccicicenes
9.1. La pastoral de la tierra como una experiencia de vida....................
La filosofia y la teologia de la liberacién: el campo, la tierra y la pobreza
como espacios de resistencia y transformacién social ..........cccocevevrvrenennne.

12

56

57

58

59

60

61

62

63

64

69

70

72

75

79

79

80

83

85

86

92



INDICE

10.1. La agenda ambiental en el marco de la filosofia y la teologfa de la
IIbEracion ...
10.2. Leonardo Boff y su propuesta por considerar a la Madre Tierra
como sujeto de derechos...........ocuccciiiiiiiniiciciiinrcccceees

Carrruro 11
SURGIMIENTO Y ASCENSO DE LOS DERECHOS DE
LA MADRE NATURALEZA: FUNDAMENTOS DESDE
LAS POSTURAS JURfDICAS PARA CONSIDERAR A LA
MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Cuestiones Preliminares........oeeeeveeeueueerinuereerineereenneereeseseeseesessesenenes
El derecho indigena: un derecho en proceso de construccién y visibiliza-

2.1. Los fundamentos o razones del derecho indigena..........cccccuceeeee.
2.2. Las matrices filos6ficas que legitiman la existencia del derecho in-
AIGENA 1o
2.2.1. Filosofia y racionalidad andina como fundamento del de-
recho Indigena .......ccceeiiiiiniininininie e

2.2.2. La ancestralidad como elemento central del reconocimien-

to de las prdcticas del derecho indigena .........ccccocucuvunenncne.

Las matrices juridicas que dan soporte al derecho indigena.....................
3.1. Convenio 169, Constitucién y Ley........cccccuveceneninecincnencnennennnn
3.2. Declaracién Universal de los Derechos de los Pueblos Indigenas..
El pluralismo juridico: construccién plural y diverso de las experiencias
JULIICAS ettt ettt
Un balance general sobre la repercusion de la filosofia y la teorfa juri-

Carrturo II1
LOS DERECHOS DE LA PACHAMAMA EN EL
CONSTITUCIONALISMO ANDINO: éCOMO SE
RECONOCE LA PROTECCION JURfDICA DE LA
NATURALEZA:? 5CUALES SON LOS DERECHOS DE
LOS QUE ES TITULAR LA MADRE TIERRA?

La madre tierra como sujeto de derechos: el surgimiento y ascenso de la
NACUTALEZA .ottt



INDICE

1.1. La tierra como sujeto de derechos: una categoria en construccion

dentro de la teorfa del derecho..........cccooeiviviiiiiiiiiiiiiiie, 123
1.2. La capacidad e igualdad como presupuestos para reconocer a la
tierra como sujeto de derechos........covevvevieivieieiciciciicicccccccee, 125

2. Nuevo constitucionalismo andino: constitucionalizando la naturaleza
en Ecuador y Bolivia.........cccccciiiiiiiiiiiicccceccccecceees 128

3. La préctica jurisprudencial sobre la proteccién de la naturaleza como
sujeto de derechos........ccveveieveieieiriiiiiiiciiccccc s 134

3.1. El Tribunal Internacional por los Derechos de la Naturaleza: una
corte disefada para la proteccién de los derechos de la naturaleza 134

3.2. La sentencia del Tribunal Internacional contra Bolivia: el caso

TIPIUS ettt 135
3.3. La experiencia Colombiana: el rio Atrato como sujeto de dere-
ChOS e 135

3.4. Laexperiencia de India: Corte Suprema de Uttarakhad Naintal... 135

4. La carta de la tierra, una declaracién de principios para la conservacién

de 12 NAtULALEZA c.veeieiiieieeee et 136
Referencias bibliograficas ..........covuviccucirininiicicicinicceieecceeeces 139
ANEXOS
L2 CAta de L2 C1OITA ettt et e e e e e e et e sereeeeraeeeeneeeans 147
Ley n° 300 - Ley de la Madre Tierra......ocouvveeeeeueuereucecrccccccicceeccreneenes 157

Carta del gran jefe Seattle, de la tribu de los Swamish, a Franklin Pierce pre-
sidente de los Estados Unidos de América .......cceueueveucucucecicincnenenencncnenenenes 203

14



PrOLOGO

LLA JUSTICIA DE LA NATURALEZA:
EL GRAN RETO PARA EL DERECHO DEL FUTURO

Ha sido la sabidurfa ancestral, la que nos ha ensefiado que hay que respetar a
la naturaleza, que la comunién del hombre con el cosmos, es nuestra célula y nues-
tro universo a la vez, que todo lo que nos rodea es parte consubstancial a nosotros.
En ese sentido, la vida no se concibe separada del hombre con la naturaleza, por lo
que desde pequefios nuestros padres nos ensefiaban a convivir con la naturaleza, a
cuidarla, a preservarla, porque era fuente de todo, de vida, de reflexién, de armonfa.
Todo ello es lo que occidente se resistié a creer y contra todo menosprecié el valor
de la naturaleza, y por ello es que ahora vivimos los avatares de la reaccién sorpren-
dente de una naturaleza, no respetada, aprovechada, vilipendiada, depredada.

Juan Casazola, colega de convicciones firmes, de una clara postura en el Dere-
cho y en su perfil humano, en este texto nos habla de la madre tierra como sujeto de
derechos, y desde ya nos interpela su preposicién conclusiva. Sabemos que aun su
propuesta causard resquemor en muchos operadores del Derecho, algunos incluso
dirdn que es pura “chamaneria”, pero serdn, las reflexiones que vamos haciendo de
nosotros, la nueva valoracién que realizamos de nuestra historia la que le dard la
razén en los préximos afos. Es cierto que hay mucho de incredulidad, mucho de
reticencia al repensar y resignificar sobre temas que nos enrostran y que considera-
mos todavia distante a nosotros y al acercamiento del Derecho con el mundo andi-
no. Pero ahora, que estamos cerca al Bicentenario de la Republica del Pert, vemos
con entusiasmo que los peruanos nos vamos reconociendo poco a poco, que cada
vez sentimos menos verguenza de nuestra identidad, que asumimos ser originarios
porque es la dnica forma de ser congruentes con nuestra personalidad histdrica.

El contexto, en que el presente libro sale a luz, es propicio para senalar que
lentamente vamos comprendiendo la importancia que tiene para nosotros el ser
diversos, plurales, el vivir en un pais diverso y heterogéneo donde el peruano es

15



Juan Casazora Ccama

tinico y a la vez diferenciado. Somos el espacio donde cabe todas las posibilidades
para abrir nuestra mente y nuestros corazones a todos los compatriotas con quienes
tenemos que hacer verdaderas cruzadas, certeros cierres de filas contra los males que
nos han acompafnado siempre, como es la corrupcidn, la racializacién, la violencia
y la fragmentacién social. Tenemos por lo tanto una responsabilidad social y el
emplazamiento que nos sefialaba Maridtegui, como Basadre cuando se referfan a
los nuevos ciudadanos criticos que estdn llamados a cargar en sus hombros un pais
que asegure ser vivible para nuestros hijos y nietos, que deberdn desarrollarse con
menos resentimiento y ser mds proactivos con su Pera.

Zaffaroni, en su texto memorable de “La Pachamama y lo humano”, decia
que: “La conciencia de pertenencia a la naturaleza de las culturas ancestrales es muy
superior a la colonialista, sus formas de resolucién de conflictos parecen mucho
mds racionales, sus creencias giran en torno al respeto al ambiente perdido por
el colonialismo depredador. Sus vinculos con lo absoluto siempre lo establecen a
través de la naturaleza. No solo se trata de que el saber juridico privilegie el derecho
a la integridad comunitaria y a la propia cultura de nuestros pueblos originarios,
sino que debe hacerlo con el derecho a preservar todo el pluralismo étnico y cultu-
ral de nuestra regién.”(2015). Es el Derecho el que también refleja c6émo somos,
cémo poseemos una visién de justicia amplia a través de nuestros principios, valo-
res y ahora derechos.

El sentido de pertenencia es muy importante en el sentido comunitario. La
pertenencia a la tierra, a la naturaleza es muy fuerte en el hombre andino; por ello,
hay asombro desde una visién urbana y occidental cuando se pregunta cémo es po-
sible que los andinos como los amazdnicos pueden ofrendar hasta sus vidas por la
defensa del territorio, de la tierra como una hdbitat insustituible, invulnerable con
equivalencia solo a su propia dignidad. El colega Juan Casazola nos plantea, desde
el titulo, que la madre tierra es sujeto de derechos. Esta aseveracién tiene su razén
de ser en dos vertientes: en el Pluralismo Juridico y en el Neoconstitucionalismo
latinoamericano. En el Pluralismo Juridico por cuanto es la coexistencia de sistemas
juridicos que se dinamizan en un territorio, y porque dentro de dicha coexistencia,
caben el reconocimiento de derechos que se derivan de nuestros ancestros y tam-
bién sus formas de administracién de justicia. Dentro de ello se encuentra los dere-
chos justamente que tienen que ver con la preservacién y el cuidado de la naturaleza
que, por ejemplo, el Convenio 169 de la OIT lo consigna, asf como la Declaracién
Universal de los Pueblos Indigenas. Sin embargo, adn hay muchos paises que se re-
sisten a considerar a los pueblos originarios con estos derechos, donde se encuentra,
a no dudarlo, el derecho al territorio, a la tierra, a su cultura.

16



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

En el Neoconstitucionalismo, porque desde las dos tltimas décadas en lati-
noamérica, se comenzé a darle mayor peso al significado de la Constitucién como
Carta Magna suprema y soberana, que a través de su principio de supremacia nor-
mativa, ha logrado ser considerado en forma prioritaria, para pasar de un Estado
Legal de Derecho a un Estado Constitucional de Derecho, teniendo el criterio éti-
co, la subsuncién de reglas y principios y la aplicacién de la ponderacién, para que
los derechos fundamentales de mayorias y minorfas tengan que ser considerados
como prima face.

Por otro lado, si nos remitimos a una visién del contenido general del libro,
encontramos aspectos que tienen que ver con las luchas que se han desarrollado en
la regién de Puno, por la defensa de la tierra, en circunstancias muy dificiles, donde
los movimientos campesinos marcaron a su ritmo parte de la historia de los tltimos
siglos en el pais. Por otro lado, hay un recuento muy relevante del papel que tuvo
la iglesia en Puno, en relacién a los derechos humanos, y principalmente vinculado
a las acciones a favor de los sectores de excluidos, de pobreza extrema y también
del apoyo a los derechos de la tierra. Como apuntaba José Luis Rénique quien en
su libro “La Batalla por Puno” se preguntaba ;Seguian siendo los campesinos los
actores “invisibles” de la historia peruana? ;Qué tan reales eran las visiones de un
campesinado indigena sin voz, divorciado del “Pert oficial”? Las respuestas ain
siguen esperando una nueva empatia y reconfiguracién de igualdad e inclusién en
nuestro pafs, donde el tema de la tierra es medular y prioritario.

El autor, docente ordinario de la Facultad de Ciencias Juridicas y Politicas de
la UNA-Puno, sefiala que la filosofia que sustenta al hombre andino en la protec-
cién integral de la naturaleza es el equilibrio y la equidad entre el ser humano y el
medio ambiente. Esta aseveracién ya tiene con Josef Estermann suficiente justifica-
cién en las categorfas filos6ficas que se desentrafian de nuestras fibras andinas. Por
otro lado, el autor plantea la interseccién entre racionalidad occidental y raciona-
lidad andina, sefialando que sus diferencias se diluyen y se acortan en sus brechas,
teniendo como resultado una racionalidad que aglutina el aprovechamiento comun
del conocimiento y de la realidad.

También, en el presente texto, se recuerda al te6logo aymara Domingo Llan-
que, quien establecié fundamentos claves del pensamiento aymara y sostenia que
era necesario preservar las tradiciones ancestrales, como también recrearlas a nuevos
contextos. Ademds, sostenia el respeto que debemos otorgarle al pensamiento ay-
mara y a su entrelazamiento entre naturaleza y su organicidad de ser humano vivo
y presentativo.

17



Juan Casazora Ccama

Finalmente, el libro es una apuesta al debate, a reflexionar sobre el Perd pro-
fundo, a sentirnos emplazados en nuestra conciencia identitatria, en nuestro com-
promiso juridico por la justicia social y; por lo tanto, a establecer tareas concretas,
como es el de comprender ampliamente el significado de lo propuesto, que nos
llama a la resistencia y a continuar ampliando nuestra visién auténoma, de hacer
que se autoafirme nuestro derecho de la autodeterminacién, desde nuestras propias
raices y nuestros suefios ain en pié.

Boris Espeziia Salmén
Puno, Octubre del 2019.

18



INTRODUCCION

Vivimos tiempos de cambio vertiginoso y procesos acelerados que subyacen
de la globalizacién. Tal situacién se hace patente e innegable cuando la sociedad
contempordnea atraviesa por una crisis social, poh’tica, econémica, jurl'dica, am-
biental y otras de diversa indole. Esto demuestra que los cambios no fueron siempre
positivos, ya que también hubo efectos e implicancias negativas. Las desigualdades
sociales cada vez se profundizan mds; la politica es cada vez mds inestable; la eco-
nomifa cada dfa se empefa en acelerar la dinamizacién y circulacién de los bienes
(mercantilizacién de los recursos bdsicos); el marco juridico es mds débil, entre
otros. El escenario global desde diversas perspectivas crea un halo de desconcier-
to y desconfianza. Teniendo en cuenta dicho contexto, este libro aborda la cues-
tién ambiental desde una perspectiva critica, ello con la intencién de garantizar la
convivencia humana en la diversidad y, en especial, en armonfa con la naturaleza
(Montafio & Storini, 2019), partiendo del hecho que el medio ambiente y el eco-
sistema del planeta estdn debilitdindose cada vez mds, por consiguiente, se requieren
de propuestas y soluciones desde distintas perspectivas, en tal sentido el libro ex-
plora y ofrece alcances sobre los fundamentos filoséficos y juridicos que justifican
la titularidad de derechos a la Madre Tierra, ello considerando que en el escenario
globalizado de la época contempordnea la naturaleza resultd ser la mds afectada y
ofendida con las diversas actividades humanas.

La contaminacién y degradacién ambiental son hechos visibles que se pre-
sentan a escala mundia; ademds, las consecuencias de las mismas son diversas y es
imposible de establecer la dimensién del dafio o impacto negativo que exhibe en el
planeta. Solamente se puede deducir que casi el 80% de la actividad humana tiene
efectos nocivos sobre el medio ambiente. Tal vez por eso se diga que es un patrén
comun la polucién, la contaminacidn, la degradacién, la pérdida de biodiversidad,
los procesos de desertificacién, la presencia de pasivos ambientales, el incremento
de lugares de depésito de residuos sélidos, entre otros. Los mismos que fueron
originando desocupacién, pobreza, movilidad territorial, enfermedades, etc. Tal
es asi que, los impactos negativos no solo se producen con relacién al ser huma-

19



Juan Casazora Ccama

no, también con respecto al medio ambiente. Teniendo en cuenta lo anterior, se
pueden ofrecer algunos alcances sobre los impactos mds notables originados por
la contaminacién (o degradacién ambiental): (i) dafio significativo del medio am-
biente; (ii) deterioro de la salud de las personas (contaminadas con sustancias como
nitratos, cadmio, mercurio, plomo, arsénico, flior, yodo y metales pesados); (iii)
estrés hidrico y muchos mds. En tal escenario, se puede constatar que la pluralidad
de actividades a las que se dedica el ser humano vienen encubriendo y produciendo
sombra en la naturaleza, ya que los dafios materiales son ostensibles y es altamente
probable que se llegue a un punto de no retorno (causado y originado por la cons-
tante intervencién, asi como explotacién irresponsable, de la naturaleza por el ser
humano). Frente a ello, no queda otra opcién que adoptar medidas desesperadas,
de dltimo momento, pero sin resultados positivos. A pesar de ello, conviene seguir
insistiendo en el modo en que se puede salvar y proteger el medio ambiente, esto
desde el espacio o lugar que cada persona viene ocupando en la actualidad.

Reconocerle derechos a la naturaleza, pachamama o Madre Tierra —las tres
categorias serdn utilizadas de forma indistinta y como sinénimos a lo largo de este
libro— en un contexto agresivo y violento, representa para el mismo un avance
positivo, tanto a nivel social y juridico. No obstante ello, también subyace la idea
de que se produce la instalacién de una esperanza, ya que todavia es posible crear
condiciones y un mejor futuro para la Madre Tierra. Quienes conocen y estuvieron
en relacién arménica y equilibrada con la naturaleza fueron las comunidades cam-
pesinas e indigenas, ya que por muchos afos la han trabajado, cuidado y protegido,
por eso, para ellos, la forma y filosoffa de vida que han adoptado es la convivencia
en equilibrio y la armonia con la naturaleza (generado a raiz del contacto e inte-
raccién constante con la naturaleza). Y es que el desarrollo de dichas poblaciones
es inimaginable o imposible fuera del contexto geogrifico en la que viven, debido
a que la construccion de la identidad y las costumbres se gesté y articulé alrededor
de un territorio especifico, eso mismo conduce a que posean el sentido del cuidado
y proteccién. Esta situacién produce comportamientos singulares en las comuni-
dades campesinas e indigenas, tal como es el sentido de la reciprocidad, cuidado,
empatfa con el medio ambiente, ademds, buscan la proteccién integral de la na-
turaleza (Dumas, 2017; Martinez, 2014). Esta actitud es persistente a lo largo del
tiempo, porque la filosofia por la que se caracterizan es el equilibrio y la equidad
entre ser humano y medio ambiente, no obstante a la constante ofensa y oposicién
que muestra el gobierno, frente al estilo de vida que desarrollan las comunidades y
poblaciones indigenas.

Con precisidn, sobre el reconocimiento de derechos a la naturaleza se debe
mencionar que evoca imdgenes y mapas de desarrollo distintos al que actualmente

20



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

viene imperando con bastante acogida, ya que supone “la racionalizacién o conci-
liacién entre la vida humana, el desarrollo y el ambiente” (Murcia, 2011, p. 300).Y
es que la tierra y sus recursos ya no son vistos como objetos inertes sin ningtin tipo
de vida, sino que subyace la nocién de que la pachamama en su integridad posee
vida; por lo tanto, resulta casi ilégico considerar que la misma contintie siendo
privada de la titularidad de los derechos porque éste, al tener vida, también es pa-
sible de ser reconocido como sujeto de derechos, al igual que el ser humano, por
consiguiente se diluye o desaparece cualquier obstdculo o impedimento que busque
expulsarla o privarla del paraiso de las relaciones juridicas. A ello hay que agregar
que, en la actualidad resulta descabellado sostener que existe una oposicién radical
y sin puntos de conexién entre la racionalidad occidental y la racionalidad andina.
Si bien es cierto existen marcadas diferencias, pero ello no implica que se man-
tengan en tensién y oposicién constante, es mds, los mismos, en algﬁn momento,
estuvieron en una oposicién fuerte, pero dicha contradiccién fue morigerdndose a
medida que las relaciones e interrelaciones entre ambas culturas fueron incremen-
tando. En tal sentido, con lo anterior queda mds claro que las racionalidades estdn
en proceso de apertura; por lo tanto, ya no resulta novedoso o problemdtico que la
naturaleza sea concebida como sujeto de derechos, ya que anteriormente se sostenfa
que la racionalidad andina era imposible que pudiese torcer las bases de la raciona-
lidad occidental, pero ello va diluyéndose progresivamente. Sobre lo anterior, cabe
destacar que resulta vital establecer puntos de interseccién y contacto entre dichas
racionalidades o matrices culturales.

El objetivo de exponer los fundamentos para reconocer a la Madre Tierra
como sujeto de derechos es parte de la lucha histérica emprendida por las comuni-
dades campesinas e indigenas del Abya Yala. Dicha lucha histérica tuvo las siguien-
tes implicancias con relacién a la Madre Tierra: (i) la naturaleza posee dignidad;
(ii) la proteccién de la Madre Tierra radica en la preservacién y conservacién de sus
ciclos vitales; (iii) las garantfas juridicas promueven la restauracion de la naturaleza;
(iv) el ser humano deja de ser la dnica categorfa reconocida como sujeto de dere-
chos; (v) se impone nuevo modelo desarrollo que sea compatible con los derechos
de la naturaleza; (vi) las visiones sobre la naturaleza se armonizan, esto es, las garan-
tfas juridicas existentes se usan para resguardar los derechos de la naturaleza —el caso
de los procesos constitucionales; (vii) la visién biocéntrica se impone a la antropo-
céntrica, lo cual implica que se prefiere preservar la vida de todas las especies, entre
otros. En todo ello, la idea eje es que la naturaleza se encuentra en el centro, pero
que incluye al ser humano como parte de la misma, entonces, se considera que la
“naturaleza vale por s{ misma, independientemente de la utilidad o de los usos que

21



Juan Casazora Ccama

le dé el ser humano”, solo asi es posible concebir la defensa y mantenimiento de los
“sistemas de vida, los conjuntos de vida” (Acosta, 2011, p. 354).

En todo esto, no hay que dejar de mencionar que la fundamentacién de los
derechos de la naturaleza radica en premisas de cardcter filoséfico, tal como se tiene
a la filosoffa andina, la teologfa de la liberacién, la filosofia de la liberacién, entre
otras corrientes o posturas filoséficas que parten de la premisa de la racionalidad
andina. Por ende, resulta mucho mds sencillo comprender que existen nuevos es-
quemas de entendimiento del mundo y de la razdn, concretamente, en oposicién
a la occidental —la racionalidad occidental- porque el mismo concibe a la razén
como un elemento central para la sobrevivencia del hombre y el dominio de éste
sobre la naturaleza, de tal modo que dicha racionalidad propone el distanciamiento
entre el ser humano y la naturaleza; por tanto, la razén es un instrumento que se
utiliza para el desarrollo y conquista de la naturaleza, inclusive, se propone que es
la Gnica racionalidad vdlida a nivel universal (Giusti, 1988; Prado, 1988). Frente
a ello; subyace la nocién de la racionalidad andina que apuesta por la integridad y
entrelazamiento entre el ser humano y la naturaleza, en efecto, se puede constatar
que promueve la organizacién de las fuerzas productivas y la nocién de desarrollo
sin alterar los ecosistemas; por tanto, este tipo de racionalidad busca “el perfec-
cionamiento de la sociedad en su conjunto” (Pefia, 1988). A la vez, la nocién de
racionalidad cambia porque no se limita o circunscribe a la capacidad de la mente
para captar o llegar a un conocimiento certero, sino que es concebida como “una
de las muchas formas en que los seres humanos se ubican significativamente dentro
del mundo” (Felipe, 2014, p. 101). En ese orden, la racionalidad andina se presenta
como una oposicién a la racionalidad occidental, concretamente, sobre la visién de
la naturaleza; es mds, el pensamiento filoséfico y, en cierta medida, el juridico se
perfila sobre dicha racionalidad. Sin embargo, una vez mds cabe destacar que dicha
contraposicién no es absoluta, sino que existen un punto de quiebre e interseccién,
porque no todo lo que predica la razén occidental estd mal, ni todo lo que subyace
de la raz6n andina estd bien, por lo tanto, se pueden entablar puntos de aprovecha-
miento comun.

En la misma linea, con la finalidad de explicar el asunto de la titularidad de
derechos de la naturaleza, también, se tuvo que revisar el contenido de diversas
posturas o teorfas juridicas con la intencién de tomar nota y conocer si alguna
escuela tradicional o sobresaliente del derecho ha postulado o ensayado propues-
tas en dicho sentido. En ese orden, al menos las principales escuelas o corrientes
del derecho carecen de una propuesta de reconocimiento de derechos a la Madre
Tierra, debido a que sus postulados parten de la importancia que tiene el dere-
cho para organizar y garantizar la coexistencia de los hombres, inclusive, la razén

22



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

fundamental del derecho —concebido como conjunto de reglas juridicas o pautas
morales— consiste en regular el comportamiento humano. En tal contexto resulta
intrincado establecer si las corrientes de la filosoffa del derecho, como el iusnatura-
lismo, iuspositivismo, el realismo juridico y el constitucionalismo (constituciona-
lismo, neoconstitucionalismo o postpositivismo), pueden justificar la titularidad de
derechos a la pachamama, por el contrario, mds bien la naturaleza recibe proteccién
subsidiaria por ser una entidad o espacio que sirve como medio para albergar la vida
del ser humano, entendiendo que éste tiene derecho a vivir en un ambiente sano y
equilibrado. Ante tales circunstancias, en este libro se aborda la justificacién de la
adjudicacién de derechos a la naturaleza desde el derecho indigena y el pluralismo
juridico, considerdndolas como corrientes o teorfas juridicas contempordneas —por
cierto en constante construccién y perfilamiento— que plantean la visién del fend-
meno juridico desde la visién filoséfica y cultural imperante en América Latina, en
especial, tomando partido por la concepcién de la experiencia juridica que poseen
las comunidades campesinas e indigenas.

Otro aspecto que no se pierde del foco de atencién de este libro son las pro-
puestas del constitucionalismo andino —Nuevo Constitucionalismo Latinoameri-
cano o constitucionalismo transformador—, en razén a que recoge de forma expli-
cita el reconocimiento de derechos a la naturaleza. En tal sentido, el movimiento
constitucional gestado con la renovacién de textos constitucionales en Ecuador y
Bolivia logré canalizar la propuesta del reconocimiento de derechos a la naturale-
za. Asimismo, este constitucionalismo puso mayor énfasis en la proteccién de los
derechos de las minorfas culturales; ademds, existe un marcado compromiso con
las pricticas consuetudinarias de las poblaciones originarias y campesinas del Abya
Yala (o Latinoamérica), es mds, la lectura que se ofrece de la realidad social latinoa-
mericana es de corte igualitaria (Gargarella, 2002; Gargarella, 2018), ello debido a
que el buen vivir, la interculturalidad, la descolonizacién, entre otros, son los ejes
temdticos que orientan la filosoffa de las nuevas constituciones.

De todos los cambios generados por el constitucionalismo latinoamericano,
en especial, con la creacién de la Constitucién de 2008 en Ecuador y 2009 en
Bolivia, sin duda, el mds notable es el reconocimiento o atribucién de titulari-
dad de derechos a la naturaleza —Madre Tierra o pachamama. Existe una filosoffa
bien definida en dichas constituciones de garantizar el equilibrio y el respeto de la
Madre Tierra, en especial, conservar sus ciclos vitales y su ecosistema para que la
vida en plenitud e integridad sea posible. Debemos recordar que el constituciona-
lismo estdndar (u occidental) ya tuvo oportunidad de desarrollar los mecanismos
de proteccién para salvaguardar el medio ambiente; sin embargo, el paso que no
ha dado es la adjudicacién de derechos a la Madre Tierra, debido a que se sigue

23



Juan Casazora Ccama

privilegiando la mirada antropocéntrica por sobre la biocéntrica. Por tanto, lo que
ocurre con el constitucionalismo andino es que de manera frontal postula que el
ser humano no es el centro del cosmos, sino que la Madre Tierra y todo tipo de
especies vivas —incluido el hombre— son el nicleo de la vida. A pesar de ello, la
oposicién o contradiccién entre ambas visiones no son absolutas, mds bien se tejen
puntos de entrelazamiento y convergencia, ello se puede advertir en especial en el
campo juridico, porque los instrumentos o mecanismos de proteccién elaborados
por el constitucionalismo estdndar (u occidental) como los procesos constituciona-
les —proceso de amparo, proceso de hdbeas corpus, entre otros— pueden ser usados
para brindar proteccién de los derechos de la Madre Tierra, pero, a la vez, se puede
proponer una lectura distinta del medio ambiente sano y equilibrado desde la pers-
pectiva del reconocimiento de derechos a la naturaleza.

En todo este trayecto, se llega al punto de sostener que tanto la visién occiden-
tal como la concepcién andina sobre el medio ambiente no son incompatibles en
su totalidad, por eso se propone que no deben entrar en colisién o generar enfren-
tamientos radicales-si por lo menos el “antropocentrismo es débil”, sino que debe
producirse el avance hacia la interseccién y didlogo, ya que el objetivo comtiin es
la proteccién de la naturaleza para garantizar la existencia y desarrollo de todas las
especies que habitan en la tierra. Siendo asi, carece de justificacién crear disputas
entre ambas posiciones, en razén a que los mismos tienen elementos que pueden
aportar positivamente al propdsito general, pues los modelos de desarrollo que cada
pais desee implementar —en especial las actividades de cardcter extractiva— deben
considerar el respeto y cuidado del medio ambiente. Como ejemplo se tiene que,
desde la visién occidental se promueve o reconoce el cardcter infinito de la natura-
leza, porque es ilimitable (explotable y comerciable); sin embargo, desde la perspec-
tiva de la filosoffa andina se tiende a ver a la naturaleza como finito, porque tiene
limites (proteccién y cuidado). Entonces, la idea es no seguir por la misma senda:
infinito o finito. Un punto para superar dicha tensién es disminuir las concepcio-
nes tan opuestas que existen sobre la naturaleza, lo cual concretamente supone la
implementacién de las politicas de desarrollo que contemplen la restauracién y la
conservacién de la naturaleza —esta exigencia es mds sélida cuando la naturaleza es
titular de derechos. Se entiende que ambas racionalidades o visiones pueden apren-
der asf como sugerir puntos en comun para garantizar la proteccién integral de la

Madre Tierra.

No hay que olvidar que el reconocimiento de los derechos de la naturaleza
viene acompanada de précticas jurisprudenciales y regulacién normativa; es decir,
en diversos paises las cortes o tribunales de justicia han expedido sentencias y se ha
emitido normas que declaran a la naturaleza como sujeto de derechos. Tal es as

24



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

que en Nueva Zelanda se otorgé personerfa juridica al rfo Whanganui a solicitud
del pueblo indigena Maori, desde entonces dicho rio ostenta derechos y deberes,
ademds, podrd ser representando ante los tribunales en caso que se le vulneren sus
derechos. Por otro lado, en Colombia la Corte Constitucional reconocid y declaré
que el rio Atrato es sujeto de derechos, porque fue devastado y atacado por acti-
vidades extractivas, concretamente, la extraccién ilegal de oro; en su decisién la
Corte ordené que el curso del agua del rio es esencial para la vida y que debe crearse
una comisién de expertos para su proteccién. Estos son algunos avances a nivel
jurisprudencial y legislativo; sin embargo, existen mds experiencias segin lo pre-
sentaremos en este libro. Con esto queda claro que el reconocimiento de derechos
a la naturaleza cada vez va en aumento, no solo ello, sino que el debate sobre si la
Madre Tierra puede ser titular de derechos tiene mayor eco a nivel internacional.

Queda claro que el reconocimiento de derechos a la naturaleza reposa en ten-
dencias o posturas de cardcter filoséfico y juridico, debido a que las mismas ofre-
cen suficientes razones para adjudicar la titularidad de derechos a la Madre Tierra.
Cada idea esgrimida tanto en las posturas juridicas y filoséficas, y son sustentos
dindmicos que dan soporte a la nocién de que la naturaleza sea titular de derechos;
por tanto, sin los mismos la propuesta de insertar un nuevo sujeto de derecho en
el orden normativo generard problemas de cardcter justificativo y explicativo, por
este motivo este libro aborda los soportes o andamiajes teéricos del mismo. En tal
sentido, este libro se organiza y divide en tres secciones que mantienen unidad y
coherencia temdtica en torno al reconocimiento de derechos a la Madre Tierra, los
mismos consisten en: (i) evaluacién de las posturas filoséficas que dan soporte al
reconocimiento de derechos a la naturaleza; (ii) andlisis de las posturas juridicas que
justifican los derechos de la naturaleza; y, (iii) revision de la experiencia comparada
en materia constitucional, concretamente la ecuatoriana y boliviana, donde se ha
producido el reconocimiento de derechos a la naturaleza.

Finalmente, reconocer como sujeto de derechos a la Madre Tierra se plantea
desde la visién y légica emancipadora, lo cual implica limitar el abuso del poder
politico, econémico y, al mismo tiempo, permitir el acceso y la expansién de las
capacidades del titular de derechos para que se asegure vida plena y “vida en abun-
dancia”. Por ende, no se trata solo de una interpretacién tradicional de los derechos
de la naturaleza, sino que se trata de reconocer en el contexto i) la depredacién de
los recursos naturales no es un accidente, “no es inocente”, “no es castigo de al-
guien” es una construccién social. Reconocimiento de la crisis del capitalismo, que
ha generado el calentamiento global; ii) dependemos de la tierra, y nuestros alimen-
tos, nuestra salud y bienestar depende del equilibrio de la tierra; iii) el trdnsito al pa-
radigma biocéntrico o a uno donde no haya centro en lugar del antropocentrismo o

25



Juan Casazora Ccama

por lo menos a un “antropocentrismo débil”; iv) la visién de los pueblos indigenas
y los nuevos actores, en el esfuerzo de rescate y valoracién a la Madre Tierra. Esta
visién también estd ligada a otras dimensiones como plurinacionalidad, la justicia
indigena, la democracia comunitaria, la autodeterminacién de las nacionalidades y
pueblos, la interculturalidad, entre otros aspectos (Avila, 2019), estos temas serdn
abordados en otros trabajos.

26



Carrruro I:

UNA REVISION DE LAS POSTURAS
FILOSOFICAS PARA CONSIDERAR A LA MADRE
TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS:
BREVES CONSIDERACIONES SOBRE SUS FUNDAMENTOS






1. TRASLAS RAZONES Y FUNDAMENTOS DE LA RACIONALIDAD
OCCIDENTAL

Desde la perspectiva de la racionalidad occidental se postula la centralidad
del ser humano y su dignidad, de tal modo que toda la arquitectura social de la
modernidad occidental tiene como engranaje al ser humano, en razén a que es
considerado como la especie privilegiada por cuanto viene dotada de racionalidad a
diferencia de otros seres vivos. Lo cual denota que el antropocentrismo se posiciona
como una actitud que coloca a la “especie humana en el centro del mundo” (Dal-
mau, 2019, p. 38); ademds, dicha situacién conduce a que el mismo se comporte
como el sefior que domina y controla la naturaleza de forma hegemdnica, inclusive,
desde esta perspectiva se puede advertir que la naturaleza cumple con el fin de sa-
tisfacer las necesidades del ser humano. Entonces, la racionalidad occidental es una
racionalidad que se basa en las personas (o sujetos).

Como consecuencia de la racionalidad occidental que se cimienta en el ser
humano, también, se puede advertir que tiene repercusiones en el campo juridico,
ya que concretamente en la teorfa juridica el dnico que mantiene privilegios y po-
testades es el ser humano, esto es, el ser humano es considerado como tnico sujeto
de derechos; en cambio, otros seres vivos no son objetos de proteccion del derecho.
Con relacién a la Madre Tierra o la naturaleza se advierte que es considerada como
simple proveedora de recursos naturales o de alimentos para beneficiar al ser
humano. Esta realidad se mantiene en la actualidad y es enriquecida con el desa-
rrollo de las ciencias contempordneas que avanzan en la constante intervencién de
la naturaleza, el ideario que inspira a la modernidad es el desarrollo y crecimiento
econémico, la misma que se lleva a acabo interviniendo y explotando la naturaleza.
Aparece el ser humano como el sefior de la naturaleza y los recursos naturales. Si-
guiendo dicho orden, en el campo juridico se puede apreciar que es favorable hacia
el posicionamiento del ser humano como tdnico sujeto o ente capaz de ser centro
del derecho, ello en razén a que su dignidad es mds importante para el mundo y las
interrelaciones humanas.

Ahora, centrdndonos en el marco juridico, se puede apreciar que la formacién
exegética y positivista—enfocada con exclusividad en la norma juridica o centralidad

29



Juan Casazora Ccama

de la ley— es predominante al momento de comprender e interpretar el fenémeno
juridico, esto es, el derecho. La mdxima conquista y creacién de la racionalidad
occidental es la ley, la misma que es de cardcter heterénoma, cerrada y abstracta, a
su vez, es considerada como una herramienta bdsica que sirve para regular la acti-
vidad del ser humano (regulacién de casi todas las situaciones o circunstancias de
la vida de las personas). Presentar y concebir a la ley de esta manera genera cierta
desconfianza, porque la misma tiene poca flexibilidad en su aplicacién; ademds,
el entendimiento de la misma es rigida, mientras ello sea asf, es mds ficil que se
produzcan fragmentaciones o rupturas entre la realidad y las cuestiones que el de-
recho busca regular. En tal sentido, tenemos entendido que para la tradicién del
formalismo juridico, “Roma era el centro de la tierra, y que, tarde o temprano, se
llegaba a Roma por cualquier camino que se tome” (Avila, 2011); sin embargo,
dicha afirmacién es desacertada, porque existen varios caminos para llegar a Roma
(algunos son de fécil acceso y otros escarpados, pero conducen al mismo lugar), por
tanto, aplicando dicha metdfora al derecho, también, se debe entender y concebir
que no puede ser concebida exclusivamente desde la racionalidad occidental, sino
que existen otras posturas para verla y enfocarla mejor. Con esto se abre las puertas
porque el derecho no tiene que estar centralizado en la ley y la moral de un grupo
de personas, sino que debe abrirse a otras racionalidades posibles.

En este escenario, histéricamente, la “naturaleza”, la mujer, los conocimientos
ancestrales, entre otros, fueron excluidos y recluidos en la sombra de la sociedad
occidental, porque no eran considerados como elementos importantes para la cons-
truccién del mundo. De este modo, se puede apreciar que la “naturaleza” no fue
ni es un tema predominante en la filosoffa occidental, pero tampoco en las grandes
tradiciones orientales (indicas, chinas), pero ello no quiere decir que no sea parte
de la reflexién filoséfica sino que es tratado como tema de segundo orden. Ya en el
pensamiento greco-occidental, al realizar (con Sécrates) un —giro antropolégico—y
hasta “epistemoldgicos”, la naturaleza (physis) se convirti6 en el “objeto” de estu-
dio e investigacién del “sujeto” genoseoldgico. Platén establecié ademds el criterio
axioldgico de la “inferioridad” ontolégica de la physis con respecto al mundo ideal
de los eidé. A pesar de que Arist6teles reivindicara la concretidad y empireia, la
physis solo era el trampolin filoséfico (o cientifico) para llegar a la meta taphysika”

(Oviedo, 2016).

Después de los griegos cldsicos, Sécrates, Platén, Aristételes, (o los pos-mile-
sios) tenemos una larga lista de “desmitificadores” y “secularizadores” de la Madre
Tierra, y por ende el ser humano y de la vida en general. Todos los cuales siguen
la misma linea unidireccional empezada por Platén, o como dice Whitehead: “la
filosoffa occidental no es mds que una nota de pie muy extensa a Platén”. En esa

30



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

progresividad, podrfamos continuar en la Edad Media con Galileo Galilei, quien
fij6 una nueva “verdad absoluta”: lo dnico vélido (cientifico) era todo aquellos que
fuera medible y cuantificable, todo lo demds era especulacién y subjetivismo. Para
el, la ciencia se ocupa de lo medible y hace medible lo que en si no es medible.
Asi, lo cuantificable y lo tangible adquirfan su supremacia sobre lo “cualificable” e

intangible, la cantidad sobre la calidad (Oviedo, 2016).

En la Europa antigua, las mediciones eran consideradas como pertenecientes
a una de las ramas de la magia. De hecho, la magia, la ciencia, la religién (es decir
la sabidurfa) eran inseparables, constituyendo el fundamento del —cosmocimiento-
de los sacerdotes. Pero luego a la edad media se consolidé en la retdrica académica
la idea de que los nimeros la materia, la razén, la 16gica, la escritura, el hombre,
lo abstracto, eran superiores al sentimiento, la percepcidn, la sensitividad, la ritua-
lidad, la fiesta, la feminidad, la sexualidad, el encantamiento, la naturaleza. Desde

ahi no ha cambiado hasta el dfa de hoy (Oviedo, 2016).

Entonces, filésofos como Francisco Bacon sefialaba que la ciencia debia sepa-
rarse sin contemplaciones de los valores; por tanto, el conocimiento cientifico era
la tnica forma de conocer y acercarse a la naturaleza y que le daba poder sobre la
misma. En la misma linea, René Descartes indica que el hombre era el dnico que
posee vida, siendo asi, todos lo demds eran cosas sin vida y sin inteligencia. Esto
suponia la “cosificacién” de la vida porque el tnico que podia gozar de reconoci-
miento era el ser humano. Tomando el mismo hilo conductor de ideas, Newton
postula la teorfa mecanicista de la vida para quien todo funciona segin las leyes de
la fisica que son rigidas y sélidas, en tal sentido, establece que la naturaleza es solo
una mdquina que marcha bajo ciertas formas fisicas inmutables, como un gran
reloj. Asi dividié a la vida en seres vivos y seres inertes, concepto muy en boga hasta

la actualidad (Oviedo, 2016).

Reforzarfa esta visién civilizatoria Charles Darwin, con su teorfa de la evolu-
cién de las especies. Segtin él, hay especies mds aptas y por consecuencia mejores
que las otras, debido a que han evolucionado mds por seleccién natural. Y el mds
evolucionado entre todas las especies es el ser humano, aunque no distinto de los
animales. En esto vale anotar que Darwin le quité la corona al hombre como el “rey
de la creacién”, como se crefa desde Sécrates en el sentido que era el ser superior
entre los animales. En tal sentido, los principios civilizatorios o de conciencia anti-
natural —con apenas 2,000 afios de existencia— han ido terminando con los princi-
pios milenarios de los pueblos vitalistas o de conciencia natural, quienes sostenfan
que todos los seres de la vida son vivos, inteligentes, sensibles, sagrados, tal como
los seres humanos. Y que todos los seres de la vida, si bien son diversos unos de

31



Juan Casazora Ccama

otros, no estdn separados ni divididos sino que son parte de una totalidad comple-
mentaria, integrada e inter-relacionada, dentro de una forma sistémica y orgdnica

(Oviedo, 2016 p. 67).

Todos los conocimientos précticos que sustentaban a la naturaleza, eran con-
sideradas como algo secundario y se buscé desaparecer y se persiguié y eliminé
a sus mentores; sin embargo, esta experiencia adn vive después de muchos afios.
¢Qué hicieron las comunidades originarias para mantener su visién de la vida, las
prdcticas y costumbres del cuidado del medio ambiente? Es mds ficil exigir cuando
un sistema juridico ha reconocido un derecho que hacerlo sin él. Este esfuerzo debe
trascender a solo la proteccién de los recursos naturales, debe estar dirigido al cam-
bio de la concepcién de la vida, recrear conceptos y précticas del derecho, Estado,
economia y estilos de vida en la poblacién (Oviedo, 2016).

El mismo concepto del Derecho ha evolucionado durante la historia, desde
aquel enfoque solo normativista, transitando por la tridimensionalidad del dere-
cho, al enfoque humanista, y al de derechos humanos, etc. La revisién y reflexién
del cambio de enfoque del Derecho asistencialista, caritativo y solo legalista hacia el
reconocimiento integral de defensa de la vida, significa el logro de justicia social y
se avancen en los procesos de reconocimiento de los esfuerzos pluriculturales, espe-
cialmente el Derecho consuetudinario de comunidades originarias en la proteccién
de la madre naturaleza y la institucionalidad de politicas publicas, cumplimiento
de las leyes existentes, modificatorias legales y se otorguen presupuestos adecuados
para mejorar la situacién actual (Oviedo, 2016).

En suma, todo lo descrito y explicado hasta el momento da cuenta del quie-
bre y las aporfas que presenta la racionalidad occidental, ya que ha proyectado un
orden juridico cerrado sobre las normas juridicas y la moral, lo cual ha generado
puntos ciegos que imposibilitan el reconocimiento de mds elementos al interior del
derecho. Concretamente, se ha planteado como una cuestién alejada y remota la
extensién de la categorfa de sujeto de derechos. Dentro de la l6gica de la racionali-
dad occidental dicha categorfa estd reservada solamente para las personas, por ende,
no podrian ingresar otros aspectos o elementos al mismo. Entonces, la tinica forma
de abrir las arterias juridicas fue cambiar de visién y empezar a pensar lo juridico
desde la perspectiva andina, en especial, desde la racionalidad andina, desde donde
se puede apreciar que el derecho debe ser construido mostrando compromiso con
el dolor diario, las experiencias de alegrfa, la esperanza de pueblos histéricamente
olvidados y los excluidos, en razén a que el saber juridico requiere de compromiso
con la realidad donde funcionard y desplegard sus efectos.

32



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

2. LA RACIONALIDAD ANDINA: CIENCIA, SABIDURIA Y CONS-
TRUCCION DEL CONOCIMIENTO ANDINO

Es indudable que la humanidad progresivamente fue produciendo, acumu-
lando y reproduciendo conocimientos de diverso tipo, el mismo que tiene como
cimiento una determinada racionalidad, bien sea la occidental, la andina u otra.
Asi, en la actualidad existe abundante informacién sobre las implicancias del co-
nocimiento cientifico porque es universal, objetivo, general, sistemdtico y posee un
método; ademds, este tipo de conocimiento es producto de la racionalidad occi-
dental, inclusive, el modo en que se genera este tipo de conocimiento es mediante
un proceso rigido de experimentacién que supone el sometimiento a diversos tipos
de prueba para la comprobacién del conocimiento. Ademds, este conocimiento se
transmite a través de la educacion formal, esto es, la escuela; sin embargo, debemos
ser categdricos al mencionar que ni el conocimiento cientifico ni la racionalidad
occidental son las tnicas vias de acceder al conocimiento, esto es, todos los cono-
cimientos producidos o generados no provienen exclusivamente de la racionalidad
occidental o de la ciencia, sino que existe otro tipo de saberes no-cientificos que
producen nuevos conocimientos. Por eso, enféticamente corresponde indicar que
ni todos los conocimientos se originan con la ciencia ni se transmiten con exclusi-
vidad a través de la educacién formal. Con relacién al mismo, cabe indicar que por
muchos afios el aprendizaje se produjo de manera espontdnea y circunstancial, este
tipo de aprendizaje no podia ser controlado ni encapsulado en un espacio rigido,
sino que la misma realidad —cultural, social y politico— era la que dictaba y daba for-
ma tanto a la creacién asf como a la construccién de nuevo conocimiento; ademds,
se segufa por patrones culturales propios para transmitir a las demds generaciones.

En concreto, las comunidades aimaras y quechuas del altiplano fueron adqui-
riendo y recreando conocimiento a través de los yatiris, quienes son sabios andinos
y lideres que han ayudado en la construccién y transmisién de conocimiento, en
este caso, la sabidurfa y la ciencia ancestral. Tomamos el ejemplo indicado por
Chiroque (2018) en la creacién de conocimiento andino tenemos el estudio del
comportamiento de las aves que son propios del lugar como es el lequecho, ya que
si éste pone sus huevos cerca del lago Titikaka, es sefial de que no habrd lluvias, y, si
sucede al revés, esto es, si deposita sus huevos lejos de las aguas del lago se generardn
precipitaciones pluviales. Aqui se aprecia la presencia de dos variables: lluvia y lugar
donde depositan sus huevos el lequecho, por consiguiente, es un conocimiento
objetivo y comn; sin embargo, estd lejos de convertirse en cientifico porque reque-
rirfa de experimentacién y comprobacién con la ayuda del método cientifico, sin
embargo existe y orienta la accién de las personas del lugar. Este conocimiento es
producto de la observacién de los yatiris o personas que habitan en el altiplano o la

33



Juan Casazora Ccama

sierra peruana, el mismo que ostenta validez y credibilidad entre los miembros del
lugar (conocimiento validado empiricamente).

Sin temor a equivocarnos podemos senalar que los pueblos originarios —me-
diante la observacién-préctica-error-aprendizaje— supieron cultivar conocimientos
de manera colectiva, concretamente, prdcticas consuetudinarias que permanecen
en el imaginario de cada comunidad. Tenemos entendido que el conocimiento
y las pricticas colectivas se han usado para diversos fines, ya sea para mirar el
futuro, conocer el pasado, ponerse en contacto con la Madre Tierra, entre otros.
Entonces, las prdcticas o conocimientos fueron traspaséndose a las generaciones
posteriores, mediante la via oral y la costumbre. Al respecto, en cierto modo,
debemos mencionar que el conocimiento cientifico también tuvo sus momentos
de espontaneidad que progresivamente fue consoliddndose y convirtiéndose en
ciencia. En esa senda, cabe destacar algunas précticas colectivas de conocimiento,
como es la domesticacién de la papa (en Acora-Puno), la radiografia del cuy, los
camellones, las andenerias, entre otros, son tecnologfas andinas que ayudaron a
mejorar la vida de las personas, la presencia de los mismos grafica los medios de los
que se vali6 el hombre andino para construir su propio conocimiento y asf lograr
subsistir en el tiempo.

Con razén en la Declaracién de Naciones Unidas sobre los derechos de los
Pueblos Indigenas, en el articulo 31.1, se reconoce como un derecho a que los
pueblos indigenas deban mantener, controlar, proteger y desarrollar su patrimonio
cultural, sus conocimientos tradicionales, sus expresiones culturales tradicionales, y
las manifestaciones de sus ciencias, tecnologias y culturas. Segin este marco juridi-
co las poblaciones indigenas y campesinas tienen el derecho a conservar, mantener
y fortalecer su propia relacién espiritual con las tierras o territorios, aguas, mares
costeros y otros recursos que tradicionalmente han poseido u ocupado, adicional-
mente. El articulo 13.1 del Convenio N° 169 de la Organizacién Internacional
del Trabajo ha indicado que el conocimiento colectivo es un aspecto vital para la
autodeterminacion e identificacién de los pueblos con sus pricticas y costumbres.
Entonces, tinicamente aquella poblacién indigena o campesina que estd segura y
consciente de sus précticas y conocimientos puede ser capaz de liberarse y actuar de
forma auténoma frente a las presiones externas.

Para que posea mayor consistencia lo descrito y explicado, se aprecia desde la
filosoffa andina que la racionalidad andina se enriquece y dota de contenido con el
entendimiento de los principios de la relacionalidad, complementariedad y recipro-
cidad con el todo. Conviene sefialar que para entender mejor esta situacién repro-
ducimos algunos pasajes de las reflexiones de Josef Esterman, quien sostiene que:

34



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

La realidad andina no tiene una concepcién racionalista o empirista de
las ciencias en el sentido de la episteme, objeto dltimo del nous huma-
no, sino que considera la “ciencia” (el “saber”) como el conjunto de la
sabidurfa (sophia) colectiva acumulada y transmitida a través de las gene-
raciones. Existe un “saber” (yachay, yatifia) del subconsciente colectivo,
transmitido por procesos subterrdneos de ensefianza de una generacién
a otra generacién oral y actitudinal (“saber hacer”), mediante narracio-
nes, cuentos, rituales, actos culticos y costumbres. Este “saber” no es el
resultado de un esfuerzo intelectual, sino el producto de una experiencia
vivida amplia y meta-sensitiva (...). Los verbos quechua yachay y ayma-
ra yatifia no solo significan “saber” y “conocer” pero también “experi-
mentar”; un yachayniyoq o un yatiri es una persona “experimentada”,
un “sabio” en sentido vivencial. Como este tipo de “experiencia” es un
proceso transgeneracional y practico (aprender haciendo), la “ciencia an-
dina” (no existe una palabra quechua o aimara propia) se fundamenta
sobre todo en los argumentos de autoridad (el peso de los ancianos o
yachagkuna), de antigiiedad (el peso de la tradicién), de frecuencia (el
peso de la costumbre) y de coherencia (el peso del orden) (Estermann,
2006, 119).

Con esto queda establecido que los saberes andinos son una suerte de ensayos
colectivos acerca de situaciones concretas que se traducen en la expresiéon costum-
bres como son las danzas, la celebracién a la pachamama, entre otros. También
resulta pertinente sostener que la ciencia o el conocimiento andino —entendido
desde la racionalidad andina— se apoya en el enfoque holistico porque “permite ver
las cosas enteras, en su totalidad, en su conjunto, en su complejidad, en los intereses
de cada clase social” (Ponce, 2015, p. 73). Siendo asi, la gente en las comunidades
campesinas tiene un punto de vista integral con respecto a los recursos naturales,
la vida, los animales, las celebraciones césmicas, entre otros, en razén a que se re-
produce una conjuncién arménica entre individuo y su entorno natural. Sobre este
punto, Annelies Zoomer, citando a Grillo Ferndndez nos dice:

Todo lo que existe en el mundo andino estd vivo. No solo el ser humano,
los animales y las plantas, sino también las rocas, los rfos, las montanas y
todo lo demds. Se escucha [...] frecuentemente a los campesinos, espe-
cialmente a los ancianos, referirse a los campos de cultivo como si fueran
seres personificados que muestran su propia individualidad a través de
manifestaciones como la necesidad de afecto, estima, consideracién [...]
Por esta razdn, al comentar sobre el cuidado y el arreglo de las chacras,
los campesinos dicen que “las chacras también se nutren”, poniendo asf

35



Juan Casazora Ccama

al campo en el mismo nivel de percepcién que los animales (Zoomer,

2006, p. 358).

Explicitamente, esto conlleva a sostener que existe una matriz cultural de las
organizaciones comunitarias, el mismo que estd anclada en la visién del sistema
circular de la vida de la pachamama, a su vez, viene conectada con la historia “nau-
papacha” —el presente y rol de las actuales generaciones— “sintipacha” o “winiaypa-
cha” — el tiempo futuro o tiempo eterno. Esto refleja también que la Madre Tierra
mantiene relacién con los tiempos andinos, esto es, con el hanaj pacha(también
existen otras pachas), kay pacha y uku pacha, el mismo que retrata la realidad en su
totalidad, porque existe comunién y armonia entre el pasado, el presente y el futuro
—tomando en cuenta la ciclicidad del tiempo. Continuando este hilo argumentati-
vo de ideas, se debe precisar que:

El método de “investigacién” o de compenetracién -con la realidad de la
naturaleza y naturaleza de la realidad- es el método de alternancia [...].
La vida es circular y va alternando sus manifestaciones, cada etapa tiene
su funcién y conocimiento. Toda esta alternancia y comunién, entre
una y otra fase, va marcando y haciendo posible la vida [...]. En ese sen-
tido, la relacién no es de sujeto y objeto, sino de sujeto a sujeto, pues el
uno estd en el otro y el otro estd en el uno (Oviedo, 2016, p. 85).

Esta alternancia y comunién que se produce bajo la racionalidad andina tra-
duce perfectamente la relacién que se da entre las personas y la Madre Tierra, ya
que dicha relacién es de consonancia y equilibrio, mds no de dominio y someti-
miento (sufrimiento y exclusién). Por eso, los aimaras y quechuas del altiplano al
momento de compartir su sabidurfa transitan por las siguientes etapas: (i) primero
escuchan, muestran, narran, cantan, bailan, lloran y dicen lo que saben y sienten,
es un saber prictico, ya que se expresa en la recreacion de la vida diaria, ademds,
dicho saber no se almacena y por tanto no hay un “bagaje” de conocimientos al
cual se acude, pues quien quiera aprender estd obligado a vivir en la prictica; y (ii)
segundo el aprendizaje estd asociado a escuchar, observar a convivir y acompafiar
con carifo y gusto de diversos modos y en variedad de circunstancias y ritmos de
la vida comunitaria, quienes muestran sus saberes viviéndolos. Estos aspectos sub-
yacen como producto del acompafiamiento a las comunidades aimaras y quechuas
del altiplano. Concretamente, el autor de este libro mantuvo constante relacién
asi como contacto con las comunidades campesinas durante varios afios y desde
diversas posiciones'.

1 Como promotor, asesorfa legal de organizaciones campesinas quechuas y aimaras en Radio
Onda Azul (1980-1989), en Pachamama Radio (2010-2019). Educacién y Defensa Legal de

36



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Se evidencia que la ciencia andina desarrolla sabidurfa; sin embargo, la ciencia
occidental desarrolla conocimiento. En ambos casos varfa la forma y los métodos
que se emplean para lograr dicho propdsito: generar sabidurfa y conocimiento. Tal
es asi que el conocimiento cientifico se apoya en el método cientifico; sin embargo,
la ciencia andina se vale de la observacidn, la prdctica, la correccién y exhibe una
actitud holistica de la vida, ya que se basa en el desarrollo de una cosmovisién fuer-
temente vinculada a la Madre Tierra, a su vez, la concepcidn circular del tiempo.
Al respecto, el telogo aimara Narciso Valencia sostiene que los “aimaras no son
meros preservadores o repetidores de las tradiciones de sus antepasados; al mismo
tiempo que dan valor a lo ancestral también lo interpretan y lo transforman o refor-
mulan en el contexto de la vida presente” (Valencia, 1998, p. 37).

No obstante a que la racionalidad andina se haya desarrollado con indepen-
dencia y autonomfa por mucho tiempo, ahora, se puede advertir que incorpora
nuevos elementos, tal es asi que el tedlogo aimara Domingo Llanque los llamé
“prestamos de la cultura criolla” (conjuncién entre conocimientos y pricticas an-
cestrales con el conocimiento cientifico). Se conoce que la recreacién de formas de
vida, pensamiento y sentimiento son parte de la experiencia de existencia de que-
chuas y aimaras; por tanto, la racionalidad andina si quiere convertirse en emanci-
padora y transformadora, necesariamente, deberd poner atencién a la costumbre,
los usos y las maneras de generar, asf como transmitir, conocimientos que practican
los quechuas y aimaras. Es una tarea importante reforzar el conocimiento comtin o
las pricticas gnoseoldgicas de las comunidades campesinas y amazdnicas, ello para
crear algunas hip6tesis que sirvan para conocer y comprender mejor el conocimien-
to empirico (Chiroque, 2018).

Las organizaciones de quechuas y aimaras del mundo andino histéricamente
desde su racionalidad asi como el conocimiento empirico, han asumido la defensa
de lavida, en especial, de la Madre Tierra porque consideran que es fuente de vida y
es portadora de dignidad y derechos. Dicha situacién anos més tarde fue reconocida
por los cientificos y estudiosos, quienes afirmaron que la tierra vive. Leonardo Boff
explica que existe constatacién cientifica sobre la vida de la Tierra, en especial, des-

Derechos Humanos en tiempos de violencia politica. CODEH-P (1990-1994). Promocién
del derecho al desarrollo, alimentacién, justicia, salud, crédito con comunidades aimaras en
Caritas Juli (1998-2006). Aporte a la concertacién Estado, empresa privada y sociedad civil
para la emisién de politicas publicas desde la Mesa de Concertacién para la Lucha contra la
Pobreza Regién Puno (2001-2009). El acompanamiento en dichos procesos consistié en la
promocién de los derechos indigenas, lucha por la reestructuracién de la tierra, lucha contra
la pobreza, derecho agrario comunal, justicia comunal, promocién, acceso a justicia bdsica,
educacién y defensa de los derechos humanos y medio ambiente, entre otros (1993- 2019).

37



Juan Casazora Ccama

de los estudios de la nueva biologfa, astrofisica, fisica cudntica, entre otros. Segtin
los mismos, la tierra es un superorganismo vivo que articula lo fisico, lo quimico, lo
biolégico y lo ecoldgico, en tal sentido, propicia la produccién y reproduccién de la
vida. En especial, los cientificos que asumieron dicha posicién y que demostraron
tal hipétesis son James Lovelock, Lynn Margulis, Elisabet Sahtouris, José Lutzen-
berg y otros, quienes a partir de los afios 70 del siglo pasado, luego de haber efec-
tuado minuciosas investigaciones, propusieron a la comunidad internacional que
la Tierra tiene vida. Esta hipétesis fue ganando espacio en la comunidad cientifica a
partir de 2001 porque la Tierra representa la vida misma, a su vez, actiia como un
superorganismo extremamente complejo que se compone de inter-retro-relaciones
con el ambiente conjuntamente con las energfas césmicas siempre actuantes (Boff,
2012). Entonces, aqui se aclara la connotacién de que la Tierra es un ente vivo,
situacién que desde la racionalidad andina ya habfa sido reconocida y practicada
por muchos afios —es mds era parte de su estilo de vida considerar a la tierra como
un ente vivo—, inclusive, los conocimientos previos (o espontdneos) que portan
las comunidades campesinas y poblaciones indigenas sirvieron para enriquecer los
debates constitucionales en América Latina, ya que en experiencias constitucionales
de Ecuador y Bolivia lograron replicarse a nivel del texto constitucional las prdcticas
de las poblaciones campesinas e indigenas; ademds, se ha logrado constitucionalizar
el reconocimiento de la Madre Tierra como sujeto de derechos (este asunto serd
abordado con mayor referencia en el capitulo III de este libro).

Finalmente, desde la racionalidad occidental y el derecho convencional se jus-
tifica que la “naturaleza” es un objeto del derecho, es mds, dicha posicién es do-
minante; por lo tanto, bajo la misma consideracién se entiende que es un objeto,
proveedora de recursos, inerte y negociable. Por ende, este enfoque occidental y
vertical se opone a la cosmovisién o racionalidad andina que promueve la integridad
y equilibrio en la proteccién de la naturaleza y el medio ambiente, es mds, sostiene
que la naturaleza comparte derechos con el ser humano. Esto pone en evidencia que
las comunidades campesinas y originarias mantienen vivo su conocimiento y précti-
ca para el cuidado del equilibrio y armonfa de la vida, solo asi queda avalada que el
respeto a la pachamama se sobrepone a todo lo demds. Y es que dichas poblaciones
consideran que la Tierra viene siendo oprimida y devastada por la constante inter-
vencién del hombre en la misma, ya que se puede constatar con facilidad la conta-
minacién y el deterioro ambiental, en consecuencia, para estas personas como dirfa
el Papa Francisco “la Madre Tierra, la hermana tierra pobre y devastada llora y gime
dolores de parto...” por la depredacién. Quizs ello ha conducido a sostener que el
proceso de reivindicacién y recuperacién estd en manos de los pueblos indigenas que
histéricamente demostraron la defensa de la Tierra. Entonces, la tradicién andina
pesa mds que la tradicién occidental cuando se trata de la conservacién del medio

38



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

ambiente, por esa razon se indica que “se formaron aqui Pachakdmac y Pachakuitiq,
Guamdn Poma, Cieza y el Inca Garcilaso, Tipaq Amaru y Vallejo, Maridtegui y
Eguren, la fiesta de QoylluRiti y la del Sefior de los Milagros; los Yungas de la costa
y de la sierra; la agricultura a 4,000 metros; patos que hablan en lagos de altura,
donde todos los insectos de Europa se ahogarfan; picaflores que llegan hasta el sol
para beber su fuego y llamear sobre las flores del mundo. Imitar desde aqui a alguien
resulta algo escandaloso” (Lozano, 2005, p. 13).

3. EL MUNDO ANDINO DESDE LA ALTA ANCESTRALIDAD: UNA
VISION DE VIDA Y EXISTENCIA LIGADA Y ANCLADA EN LA
PACHAMAMA

Uno de los pilares fundamentales del mundo andino es que el curso de la vida
cotidiana permanece conectada con la pachamama, ello debido a que la representa-
cién espiritual de la existencia se traduce en la correlacién que se produce entre el
ser humano y la naturaleza. La esencia y sustancia de la vida en el mundo andino es
expansivo y omnicomprensivo porque todas las especies y toda forma de vida exis-
tentes en la Tierra se articulan y conectan con la pachamama. En tales condiciones
la celebracién y experiencia de vida de las personas del mundo andino e, inclusive,
amazdnico es muy ceremonioso y ritual porque conciben la esencia de la vida como
un proceso de armontia y equilibrio. Solo asf se entiende que el mundo andino esté
profundamente conectado con la ancestralidad y, por ende, la acumulacién de los
saberes es colectivo y comun. En tales circunstancias la construccién y elaboracién
de los saberes se rige por los principios de relacionalidad, correspondencia, comple-
mentariedad y reciprocidad (Chiroque, 2018).

El punto de inicio de la visién o mundo andino es que las comunidades y, prin-
cipalmente, las personas estdn profundamente anclados a la pachamamay el mismo
se produce de distintas maneras, porque la Tierra siempre fue considerada como
una madre que brinda cobijo y proteccién a las personas. Mucho de lo que se puede
observar, sentir, pensar, entre otros, son producto de esta forma o estilo de vida que
tienen las personas del mundo andino, en especial, en las comunidades campesinas
y poblaciones indigenas. Y es que estdn profundamente conectados con la vida en
sentido amplio, a la par, asocian la vida a la tierra, por eso se suele considerar que sin
tierra no hay vida ni existencia. En ese orden, la nocién de desarrollo y crecimiento
supone el respeto asi como la defensa de la vida, porque el ser humano y todas las
especies con vida, naturalmente, comparten un espacio comun para la existencia, en
este caso, la naturaleza, la pachamama o 1a Madre Tierra. Es un hecho plausible que
cada comunidad y poblacién de América Latina ha estado siempre en constante re-
lacién e interaccién con la naturaleza; ademds, su forma de sentir, pensar, y construir

39



Juan Casazora Ccama

sus saberes se debe —en gran medida— a la pachamama; por lo tanto, es totalmente
legitimo sostener que las personas de las comunidades andinas y amazdnicas posean
su propia forma de desarrollo y construccién del conocimiento —impulso de sus
propias epistemologias; sin embargo, por varios afios no fue asi, porque la episte-
mologfa o conocimiento andino permanecié escondido y, peor adn, expulsado de la
categorfas de los saberes cldsicos. De ahi que se puede anotar que:

La supresién de este derecho original (al conocimiento) fue responsable
del epistimicidio masivo sobre el que la modernidad occidental constru-
y6 su monumental conocimiento imperial. En una época de transicién
paradigmdtica, la reivindicacién de este ur-derecho implica la necesidad
de un derecho a conocimientos alternativos. Semejantes conocimientos
alternativos deben fundamentarse en una nueva epistemologias desde el
Sur, desde el Sur no imperial (Santos, 2010).

Entonces, con acierto se indica que durante el curso de la historia las visiones
de Estado y el Derecho, principalmente, occidental no consideraron la cosmovisién
andina de los pueblos originarios?, sus costumbres, sus tradiciones, sus normas,
sus sistemas juridicos, sus conocimientos tradicionales, sus expresiones culturales y
sus manifestaciones de ciencia, tecnologfa y cultura, asi como de las comunidades
campesinas. La experiencia de reconocer y poner de relieve la préctica, asf como el
conocimiento elaborado, de las comunidades campesinas se ha producido reciente-
mente, esto es, en las dltimas décadas a rafz de los movimientos del multiculturalis-
mo, el pluralismo cultural, la interculturalidad, entre otros’. Por lo cual, la visién y
concepcién andina sobre el mundo asi como la préctica de los saberes de las pobla-
ciones indigenas y de las comunidades campesinas no gozaban de estatus cientifico
y, peor ain, no eran considerados como conocimientos vdlidos (no existia y ni se
permitia la prdctica del conocimiento no-cientifico o religioso).

En este proceso de resaltar la alta ancestralidad de la experiencia de comunida-
des se evidencia la defensa de la vida y el cuidado de la Madre Tierra, en base a su
cosmovisién y su profunda relacién con la misma, situacién que ha permanecido

2 Se puede revisar en el Convenio 169 de la OIT (art. 8.1, 3-1,) y la Declaracién de Naciones
Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indigenas (art. 31).

3 Existe una fuerte concepcién cultural que postula el didlogo intercultural, esto es, las culturas
y cosmovisiones siempre deben partir de la idea del intercambio e interpenetracién, porque
todas las manifestaciones culturales estdn en la capacidad y tienen la necesidad de aprender de
los demds. De esto se desprende que existe una tradicién de apertura y didlogo cosmopolita,
por ende, en tales circunstancias ninguna cultura puede pretender sobreponerse sobre las
demds manifestaciones o expresiones consuetudinarias (Santos, 2012).

40



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

hasta nuestros dfas, esto es, las comunidades todavfa conservan y practican formas
de cuidado de la naturaleza. Por ende, en esta experiencia se puede constatar con
facilidad que la Madre Tierra es un agente que puede ser considerado como sujeto
de derechos, es mds, posee dignidad. Asi, el contexto de reconocimiento (vinculos
fuertes entre las comunidades y la tierra), inclusive, es mucho mds rico y frondoso
anterior a la llegada de los espafioles a las tierras del AbyaYala; y es que los suyos
y ayllus de las comunidades que la habitaban, normalmente posefan y mantenian
una concepcidn integral de desarrollo y convivencia, esto es, entrelazamiento entre
la naturaleza y el ser humano los otros seres vivos y no vivos, la misma que fue parte
de la prdctica y tradicién de los pueblos autdctonos; es mds, ni la evolucién o los
cambios sucesivos que se produjeron pudieron modificar las pricticas y experien-
cias de vida de estas poblaciones.

Qued§ establecido que en las comunidades y poblaciones indigenas el cono-
cimiento se crea y trasmite por el método del ensayo-error colectivo. Solo mediante
dicho método se logré la construccién de conocimiento vilido y legitimo para las
poblaciones de América Latina, inclusive, en la cultura occidental —en sus inicios o
antes de la ilustracién— la gesta del conocimiento siguié los mismos patrones, ya que
solo muchos afios mds tarde se transformd en ciencia, concretamente, con la llegada
y entrada de la sociedad hacia la modernidad. En ese sentido, en las comunidades
el conocimiento sobre la domesticacién de la papa, el maiz o la construccién de las
Chullpas de Sillustani, los miradores al cosmos, los sistemas de riego, los camellones,
los andenes, la radiograffa del cuy y otros fueron productos del ensayo-error colectivo.
Ademds, las pricticas y construcciones con el transcurrir de los afios fue mejorando
y sofisticdndose, por lo tanto, en el mundo andino y, también, amazénico la im-
plantacién del conocimiento fue un constante aprendizaje (varios ensayos y errores).
Con relacién al derecho, se puede advertir que ya practicaban y ejercian el pluralismo
juridico como forma de resolucién de conflictos, el mismo que tenfa profundas raices
culturales, esto es, cada vez que se resolvia un conflicto se apelaba a los valores y usos
culturales de cada comunidad de la familia, concretamente, se enfocaban en mante-
ner la armonfa y equilibrio de la vida (Jallalla, kausachun), ya que ningtin conflicto
debia ser tan fuerte como desestabilizar y poner en riesgo a la comunidad.

3.1. El cuidado y relacién con la Madre Tierra de las comunidades cam-
pesinas e indigenas: el caso de la administracién de justicia desde la

pluralidad y diversidad

Corresponde sefalar que existen fundamentos de cardcter ancestral para reco-
nocer y considerar a la Madre Tierra como sujeto de derechos, concretamente, los
lideres, yatiris aimaras y quechuas son quienes todavia mantienen una vinculacién

41



Juan Casazora Ccama

fuerte con el pasado y la celebracién de la pachamama. Estas personas ostentan una
visién distinta de la administracién de justicia, debido a que no comprenden la
légica de solucién de conflictos que propone el sistema juridico occidental. Con
relacién a ello, cabe recordar que en la época prehispdnica las personas han existido
y convivido bajo el sistema del pluralismo juridico, combinando los sistemas juri-
dicos locales con los sistemas juridicos estatales, en este caso, formas de solucién de
conflictos practicadas en una determinada comunidad y la proyectada por el Estado
o Imperio Inca; es decir, ambas formas se combinaban, y dieron como consecuencia
a cierto pluralismo. En tal escenario, se puede constatar que en el Imperio Inca la
prdctica del pluralismo juridico se dio con mayor fuerza, siendo este un mecanismo
de dominacién y pacto con los pueblos aliados o subyugados (Bernal, 2018).

Concretamente, en el Imperio Inca la figura del curaca, jefe politico y adminis-
trativo del ayllu o comunidad, posee singularidad y relevancia, porque acttian como
puentes entre los sistemas juridicos locales y el sistema juridico estatal del incanato.
Ademds, esta figura juridica y administrativa la ejercia el primero o el mayor entre
todos los de su comunidad, en razén a que su autoridad proyectaba respeto y gozaba
de derechos para poseer tierras, asi como ganado de cardcter privado y acceso a pastos
de la comunidad. Se ha podido advertir que estos disponfan del trabajo de mitayos, por
ende, eran personas que mantenfan una estrecha vinculacién con el poder del imperio.
Cuando los espafioles arribaron a estas tierras observaron que el sistema de solucién de
conflictos es eficaz, porque todos respetaban a la autoridad del curaca (Bernal, 2018).

Con esto queda claro que las comunidades campesinas y las poblaciones indige-
nas poseen una fuerte tradicion, anclada en la ancestralidad, para solucionar conflictos
desde la pluralidad; a su vez, la relacién con la naturaleza es de armontia y equilibrio.
Para los aimaras y quechuas la Pachamama es la extensién de su vida porque para el
poblador andino la naturaleza es el lugar donde se reproduce la vida, a la vez, repre-
senta la vida misma, universo, espacio, tiempo, lugar, finito e infinito. Y es impor-
tante que sea considerada como la mamd, porque es una mujer con familia, generosa,
sagrada, eterna, renovadora y enérgica. Con todo ello, no cabe otra alternativa que
garantizar el reconocimiento de derechos a la naturaleza, porque representa la vida y
es un espacio donde se han librado batallas para eliminar la opresién y marginacién.

3.2. El significado e implicancias de la pachamama: una lectura desde la
cosmovisién andina

Con relacién al significado de la ancestralidad y la cosmovisién sobre la na-
turaleza, don Rigoberto Paredes*(1936), sostiene que la pachamama representa el

4 Anotaciones en folletos impresos con mimedgrafo sin fecha.

42



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

significado del tiempo que transcurre para la humanidad y todos los demds se-
res, concretamente, menciona que desde la primitividad la pachamama se refiere al
tiempo y que de algtiin modo se vincula con la tierra: el tiempo que cura los dolores,
el tiempo que distribuye las estaciones, fecunda la tierra. Pacha significa tiempo en
lengua kolla, pero con el transcurso de los afios, las adulteraciones y el predominio
de otras razas, finalizé confundiéndose con la tierra. Al interior del calendario agra-
rio que rige la vida del poblador andino, hasta hoy la Pachamama o la inagotable
y generosa naturaleza, es considerada el primer simbolo en su religién, porque co-
nocen que como recurso nos ofrece su vientre y su faz llena de recursos minerales,
vegetales y animales, que nos sugiere su uso racional para beneficio de los hombres.
Como divinidad, saben que de su vientre nacen los frutos mds exquisitos para la
supervivencia de todo signo de vida sobre la tierra, finalmente reconocida como la
gran madre de la creacién, la madre universal creadora de todo lo que existe, sus-
tentadora y creadora de vida, que participa de los gustos y placeres humanos como
el de comer y beber. En resumen estd identificada, como la diosa de la fertilidad,
ademds que para ellos, las plantas, animales piedras, rios, etc., son seres con espiritu,
que alentados por el calor del 7aza Inti retornaban a la Pachamama para que rege-
neren la vida y fructifiquen nuevamente.

Sobre este punto Irarrdzaval menciona que la Pachamama, a diferencia de
otros simbolos, es sentida en todo lugar, momento, experiencia. Ella es creadora de
vida, y respuesta a todo anhelo humano. El sentido preciso de Pacha (en quechua
y aimara) no es el terreno donde se camina, o hacen su cultivo, etc. Pacha significa
todo espacio y tiempo Vital. Mama es sefiora, en el sentido de mujer con familia.
Por lo tanto, no es correcto traducirla como madre-tierra; la verdad es que no hay
un concepto espafiol que exprese Pachamama; la globalidad de la existencia, la vida.
No es como a menudo se dice la materia del suelo divinizada. M4s bien se trata de
una relacién con la divinidad en la actividad fundamental del pobre: sobrevivir y en
esa experiencia se reconoce la vida que recibimos de una madre generosa y fecunda.
La relacién con la Pachamama es ilimitada como la vida misma, es pura bondad y
misterio indescriptible. En cuanto a su aspecto espacial, si se lo traduce como tierra.
Habrfa que entender tierra como espacio fisico, social, espiritual (Irarrdzaval, 1999,

pp- 39-40).

Entonces, pachamama para el poblador andino se define como Pacha: es la
vida misma, universo, espacio, tiempo, lugar, finito e infinito; Mama: mujer con
familia, generosa, sagrada, inagotable, sabia eterna, misteriosa, renovadora. Este
reconocimiento se da en la busqueda de la vida, de la liberacién de los postergados,
marginados de la historia. En ese sentido, se resalta la afirmacién de pachamama
como la deidad mds importante de su teologfa y solo a ella, hasta estos dias, se

43



Juan Casazora Ccama

le ofrendan sacrificios de animales y que con su sangre se riega la tierra para que
produzca buenas cosechas. A la luz de los mitos, y de los ritos andinos, se entiende
mejor el profundo arraigo de la ofrenda a la pachamama, que siglos de cristianismo
no han podido desterrar (Irarrdzaval, 1999).

Nuevamente, Irarrazaval, al referirse a la pachamama, menciona que expresa el
sentido de la vida en plenitud, a la vez, sobre la misma se produce una fuerte cone-
xi6én con los lugarefios que reverencian para ser bendecidas y gozar de todo lo que
ella pudiese brindar. Es mds, se indica que “a Mamapacha, que es la tierra también,
reverencian especialmente las mujeres, al tiempo que han de sembrar, y hablan con
ella diciendo que les dé una buena cosecha, y derraman para esto chicha, y maiz
molido, por su mano, o por medio de los hechiceros”. Dicho hecho o comporta-
miento no suponfa necesariamente un acto de hechicerfa, sino que mds bien era
como el sello de una justa reciprocidad, entre quienes trabajan en la pachamama

(Irarrdzaval, 1999, p. 41).

Con relacién a este asunto, en los tltimos afios la iglesia también ha demostra-
do su compromiso, concretamente, el Papa Francisco hizo un llamado para prote-
ger la Madre Tierra. Al respecto, con precisién sefialé que la tierra es la casa comin
del hombre, es también como una hermana, con la cual se comparte la existencia, y
como una madre bella que acoge al hombre entre sus brazos. Adicionalmente, sos-
tiene que, representa aquél lugar donde los pobres mds abandonados y maltratados
viven; a su vez, en los dltimos afios viene siendo oprimida y devastada por eso llega
a gemir y sufrir dolores de parto. Ademds, no se debe de olvidar que nosotros mis-
mos Somos tierra, porque nuestro propio cuerpo estd constituido por los elementos
del planeta, su aire nos da aliento y su agua nos vivifica y restaura (Laudato Si,
2015, p. 3). Esta situacién guarda algunas convergencias con las propuestas de las
poblaciones indigenas, quienes también convienen en sostener que la Madre Tierra
es la casa comun y requiere de la cooperacién humana para vivir en paz y armonia.

El jurista argentino Eugenio Zaffaroni, apelando a una actitud humana de
la tierra, recuerda que la naturaleza se ofende cuando se maltrata a sus hijos y que
Pacha les permitid, vivir, sembrar; asi la pachamama es la naturaleza y se ofende
cuando se maltrata a sus hijos: no le gusta la caza con armas de fuego. Aparecen
acolitos o descendientes de ella en forma de enanos que defienden a las vicufias en
las serranfas y a los drboles en las selvas. No impide la caza, la pesca y la tala, pero si
la depredacién, como buena reguladora de la vida de todos los que estamos en ella.
Pacha les permitié vivir, sembrar, cazar (aunque no en tiempos de veda), construir
sus terrazas para aprovechar las lluvias, y les ensefié a usar de la naturaleza; es decir,
de ella misma -que también somos nosotros, pero en la medida necesaria y sufi-

44



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

ciente. La ética derivada de su concepcién impone la cooperacién. Se parte de que
en todo lo que existe hay un impulso que explica su comportamiento, incluso en
lo que parece materia inerte o mineral y, con mayor razén, en lo vegetal y animal,
de lo que resulta que todo el espacio césmico es viviente y estd movido por una
espiritualidad que conduce a relaciones de cooperacién reciproca entre todos los
integrantes de la totalidad césmica (Zaffaroni, 2011, p. 23).

Se pueden destacar algunas coincidencias. Para los aimaras y quechuas la Tie-
rra vive, por eso la llamaron desde siempre Madre Tierra; para el Papa Francisco,
la Tierra es la casa comun, es la hermana que sufre y llora dolores de parto; para
Zaffaroni es personalidad que exige respeto y reciprocidad, todos vienen de la tie-
rra. A estas coincidencias se le debe agregar la comunicacién de sujeto a sujeto, tal
como lo menciona Radl Llasag que el “ser humano o runa andino, antes de ser un
ser racional y productor, es un ente natural que forma parte de la Naturaleza, un
elemento que estd relacionado por medio de un sin ndmero de nexos vitales con el
conjunto de fenémenos naturales, sean estos de tipo astronémico, meteoroldgico,
geolégico, zoolégico y botdnico”; por tanto, se produce la “comunicacién directa
con la naturaleza en el cultivo de la tierra, pero sobre todo en las multiples formas
ceremoniales de communio con las fuerzas vitales, no permite una concepcién ins-
trumental y tecnomérfica de la misma. El andino nunca interpuso instrumento
alguno entre €l y la naturaleza. Su relacién con ésta es vital, ritual, casi mdgica”

(Llasag, 2011, p. 78).

Con relacién a los campesinos, se puede mencionar que con muchas difi-
cultades aun identifican que la Madre Tierra tiene vida, es eterna, existe desde sus
ancestros, ella respira por los puquios de agua, alimenta a los cultivos, cria a los
animales, a la gente, da vida a través de la agricultura; por ello, se rinde culto por los
frutos. Esta dificultad se presenta porque la globalizacién y el crecimiento del mer-
cado han resquebrajado los valores y las prdcticas de las comunidades; sin embargo,
los efectos del mismo todavia no fueron letales. En tal sentido, segtin el reporte de
los escritos y testimonios indican que todos los seres de la naturaleza tienen energfa
(Samai, quechua y Ajayu en aimara), son seres que tienen vida: una piedra, un rio
(agua), la montana, el sol, las plantas, en fin, todos los seres tienen vida. Con el
recorrer del tiempo, mientras los hombres atin se dedicaban a la caza y la recolec-
cién, las mujeres, por efecto de su observacién constante al comportamiento de la
naturaleza, fueron descubriendo las muchas bondades y milagros -entendida como
signos de vida- de la pachamama. La Madre Tierra, ofrecfa una nueva forma de vida
y de convivencia con ella. Les ensenarfa a criar las plantas y con ella el nacimiento
de una religién de cuidado y convivencia con la naturaleza, asumiendo que todo ser

45



Juan Casazora Ccama

humano es parte de la pachamama y la Madre Tierra, mujer, su hija preferida, a la
que le develarfa sus mds intimos secretos.

En tal sentido, las comunidades ancestrales llegaron a entender que la evo-
lucién del sistema de vida no es lineal, tiene “pérdidas y ganancias”, es circular y
estd en plena relacién con el Kay Pacha, Hanaj Pacha, Uku Pacha. Estd presente la
historia, el pasado “%aupa pacha”; un presente “sinti pacha”, responsabilidad de ac-
tual generacién; y futuro, que se va configurando permanentemente “wisiay pacha’”.
En ese sistema de vida la Madre Tierra, hija predilecta de la pachamama, es un
momento en los millones de afios de evolucién de la pachamama. Y los humanos
son un momento en los millones de afos de vida de la Madre Tierra, y que de ella
surgfa la vida y en ella terminaba. Y sus ciclos de renovacién eran de manera per-
manente, que marcaban el tiempo de vida. Conocian el comportamiento de cada
uno de los elementos y de sus grandes beneficios. Finalmente entendieron que los
rios, las montafias, la lluvia, granizada, helada, los vientos, las plantas, los animales,
el Sol, la Luna, etc. eran seres con vida. Que al igual que el hombre, se necesitan
mutuamente, para cumplir su ciclo de vida y regeneracién, que se convirti6 en su
primer ser divino, que motivé su religién. Este nivel de conocimiento y prictica
ancestral, atin estd vivo en muchas comunidades aimaras y quechuas, con distintos
significados (Pachamama, Madre Tierra, Madre naturaleza), pero con un alto res-
peto a la Madre Tierra.

Las poblaciones aimaras y quechuas reconocen que la Tierra es la madre que
los cobija y aloja temporalmente cuando transitan por este mundo; por ese motivo,
también se establece el reconocimiento como sujeto de derechos. Esta visién poco
a poco fue cuajando y ganando espacio en los espacios nacionales e internacionales,
en tal sentido, se tiene que, el dia 22 de abril del 2009, la Asamblea General de las
Naciones Unidas, en su 63 asamblea, aprobé por unanimidad el proyecto presenta-
do por el presidente de Bolivia, Evo Morales Ayma, para que cada afio sea celebra-
do como el Dia Internacional de la Madre Tierra. Se puede notar que no se trata
solamente del Dia de la Tierra, sino del Dfa de la Madre Tierra. Este cambio en las
denominaciones supone una revolucién y cambio profundo en la forma encarar el
planeta Tierra; a la vez, sugiere una la relacién distinta con la misma. Al respecto,
siguiendo a Boff con mayor precisién, se puede apuntar que una cosa es decir tierra
sin mds, el mismo que se puede comprar, vender, investigar cientificamente y ex-
plotar econémicamente; otra cosa es decir Madre Tierra, ya que a una madre no se
la puede explotar econémicamente, depredar ni mucho menos comprar o vender.
A una madre hay que amarla, cuidarla, respetarla y reverenciarla. Atribuir tales
valores a la Tierra, porque es Madre, conlleva a afirmar que es sujeto de dignidad y
portadora de derechos.

46



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

3.3. La pachamama y la relacién con otras pachas: una relacién constante
y circular

Sabino Gualingasabio del pueblo Sarayaku manifiesta que: “en el subsuelo,
ucupacha, igual que aqui, habita gente. Hay pueblos bonitos que estdn alld abajo,
hay drboles, lagunas y montafias. Algunas veces se escuchan puertas cerrarse en las
montafias, ésta es la presencia de los hombres que habitan ahi... El caipacha es don-
de vivimos. En el jahuapacha vive el poderoso, antiguo sabio. Ahi todo es plano,
es hermoso... No sé cudntos pachas hay arriba, donde estdn las nubes es un pacha,
donde estd la Luna y las estrellas es otro pacha, mds arriba de eso hay otro pacha
donde hay unos caminos hechos de oro; después estd otro pacha donde he llegado,
que es un planeta de flores donde vi un hermoso picaflor que estaba tomando la
miel de las flores. Hasta ahi he llegado, no he podido ir mds alld. Todos los anti-
guos sabios han estudiado para tratar de llegar al jahuapacha. Conocemos que hay
el dios, pero no hemos llegado hasta alld” (Avila, 2019, p. 85)°. Aqui notamos que
existen diversas pachas que se mantienen en relacién constante, pero no se tuvo la
oportunidad de alcanzar a conocer todas las dimensiones de las mismas.

Yanet Medrano, refiriéndose sobre el origen de la vida en el mundo andino,
sostiene que la visién andina de la vida tiene como fuente a la pachamama, ella
es fuente de vida (allpamantan kawsay qatarin-de la tierra nace o brota la vida).
Desde su dimensién espacial comprende tres submundos: kay pacha (este mun-
do, mundo donde se vive); hanaq pacha (mundo sideral, mundo de los astros); y
ukupacha (mundo de las profundidades, de las entrafas de la tierra). El elemento
relacionador de estos mundos, es el agua, como simbolo de fertilidad de la Madre
Tierra, que emerge de las entrafas de la Tierra y se levanta hacia el mundo celeste.
El tiempo es una sucesién de la experiencia humana, no existe referencia especifica
al futuro, simplemente es fuente y destino final del hombre. Una visién de tiem-
po totalmente diferente al predeterminado, disefiado y establecido, el pasado no
cuenta y el futuro constantemente se construye. La vida que se debe buscar es el
vivir bien, esa armonfa con la naturaleza, con sus colectividades y con sus deidades

(Medrano, 2012, p. 18).

Sobre el mismo tdpico, Zaftaroni sefiala que la pachamama es una deidad
protectora -no propiamente creadora- cuyo nombre proviene de las lenguas origi-
narias y significa 7ierra, en el sentido de mundo. Es la que todo lo da, pero como
permanecemos en su interior, como parte de ella, también exige reciprocidad, lo
que se pone de manifiesto en todas las expresiones rituales de su culto. Con ella

5 Esta cita es tomada de la Sentencia de la Corte Interamericana de Derechos Humanos,
concretamente, en el caso Sarayaku.

47



Juan Casazora Ccama

se dialoga permanentemente, no tiene ubicacién espacial, estd en todos lados, no
hay un templo en el que vive, porque es la vida misma. Si no se la atiende cuando
tiene hambre o sed, produce enfermedades. Sus rituales, justamente consisten en

proporcionarle bebida y comida (challaco) (Zaftaroni, 2011, p. 22).

La lucha emprendida por los pueblos originarios alcanzé a reivindicar la no-
cién de pachamama en algunas normas sustantivas como son los casos de la Consti-
tucién de Ecuador y Bolivia. Con relacién a ello, se menciona que el reconocimien-
to de los derechos de la naturaleza supone colocaria en el centro a la Tierra, con-
cretamente; ademds, se reconoce que la Madre Tierra es un ser vivo. El mismo que
implica la proclama de la sabidurfa ancestral, porque desde la antigiiedad hasta los
tiempos modernos, la naturaleza no ocupaba un lugar especial, sino que siempre es-
taba condicionado al ser humano; sin embargo, la adjudicacién de derechos cambia
esta orientacion y tiene doble dimension la declaracién de titularidad de derechos a
la Madre Tierra: (i) naturaleza como ser, y, (ii) reconocimiento de las demds espe-
cies que la componen (Melo, 2011, p. 128). Entonces, con facilidad se constatard
que se producen diversas hipétesis sobre la misma; es decir, la tierra como sujeto de
derechos supondrd que se constituye como un ente viviente, no en el sentido de un
organismo o un animal, sino en el de un sistema que se autorregula, tesis vinculada
a la teorfa de los sistemas, a la cibernética, entre otros (Zaffaroni, 2011, p. 13).
Como tenemos dicho lineas arriba es una hipétesis sostenida por James Lovelock
en los afios 70 del siglo pasado; sin embargo, la misma no ha quedado solo como
sugerencia o probabilidad sino que desde el 2001 varios cientificos han reportado
que no solo hay vida sobre la Tierra, sino que la Tierra misma es vida.

En suma, las comunidades ancestrales entendieron que todo tiene vida, todo
estd relacionado con los todas las pachas y con el desarrollo de la vida con el tiempo
pasado, el presente y el futuro. Allf entendieron que la experiencia de vida tiene
millones y millones de afios de desarrollo, y que la Tierra es un momento en esos
millones de afios de vida y el humano es un momento en la experiencia de millones
y millones de vida de la tierra. Entonces, “la vida existente en el planeta Tierra es
resultado de millones de afos de desarrollo y evolucién, para ello debemos citar la
teorfa evolucionista planteada por Darwin, por lo cual el ser mds apto para la vida
es el mds fuerte y competente; sin embargo, debemos replantear esta interpreta-
cién, ya que el ser mds apto no es el que genera competencia, sino el que genera
cooperacién”(Zafaroni, 2011, p. 57). Con lo que queda claro que el reconoci-
miento de derechos a la naturaleza no solo es una cuestién juridica, sino que es un
asunto de cardcter cultural y filos6fico, inclusive, muy ligado a la cosmovisién de las
poblaciones campesinas e indigenas quienes practicaron y concibieron la vida como
un todo; es decir, la integralidad e interdependencia asi como la armonfa.

48



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

3.4. El culto a la pachamama: una forma de cuidado a la Madre Tierra
como entidad que posee vida

La naturaleza pasa a ser considerada como una categorfa mucho mds extensa y
todo depende de la misma, si es que consideramos a la Tierra como ser vivo. Ade-
mds, un ser vivo es un ente que nace, vive, reproduce su vida y muere, por tanto,
no resulta descabellado pensar que el planeta, al igual que las estrellas y hasta el
universo, al ser un ser vivo tiene un punto donde debe culminar o fenecer. En tal
sentido, la Tierra, nuestro hogar, se encuentra viva con una comunidad singular de
vida y que la proteccién de su vitalidad, diversidad y su belleza es un deber sagrado
(Avila, 2011, p- 53). El mismo autor, refiere que la calidad de ser vivo la reconoce la
misma Constitucién del Ecuador, porque establece que la naturaleza o pachamama,
donde se reproduce y realiza la vida, tiene derecho a que se respete integralmente
su existencia y el mantenimiento, regeneracién de sus ciclos vitales, estructura, fun-
ciones y procesos evolutivos.

Sin duda alguna, en la cima de la teologfa andina, desde tiempos inmemoria-
les, estd la pachamama, madre de la generosa abundancia y la eternidad, a la que las
sociedades pre-incas rindieron su culto -perdén, agradecimiento, didlogo interrela-
cién comunitaria- y que mds tarde la asumieran los Incas como su “Mama Pacha”.
Muchos de los estudiosos, sostiene que las diversas civilizaciones, que florecieron
con el tiempo, han practicado el culto como una forma de ponerse en contacto e
interrelacién con la naturaleza, por ende, se puede apreciar que las civilizaciones, en
especial del ande, se tomaron en serio el respeto y cuidado de la Madre Tierra. De
ahf que entendemos que la mayor expresién del culto se rinde a la pachamama, por-
que la misma estd presente desde los inicios de la vida hasta hoy. En consecuencia,
es fundamental considerar que su proteccién y cuidado fueron aspectos vitales para
que todos los seres vivos puedan vivir y desarrollarse. Y una forma de mantener la
conexi6n entre las personas y la pachamama fue el culto, porque a través de la mis-
ma se ponfan en contacto; sin embargo, esta situacién continta en la actualidad.

En tal sentido, muchas culturas del mundo tienen casi la concepcidn clara de
la relacién Hombre-Naturaleza, porque la Madre Tierra es una comunién perma-
nente de vida, como indican los ancianos, los Yachaj (el que sabe), pues el hombre
es tierra que piensa, es tierra que anda sin misterio de ninguna naturaleza. Los que-
chuas y aimaras estdn en permanente relacién con la pachamama y la Madre Tierra,
en los acontecimientos como: el solsticio de verano del 25 de enero y 1 de enero;
el Anata (maduracién de los productos); los primeros productos y carnavales; la
Fiesta de las Cruces, del mes de mayo; el solsticio de invierno o Inti Raymi, el 24 de
junio; el Aho Nuevo Andino, el 21 de junio; en el Dia de la Madre Tierra, del mes
de agosto; el preparado y siembra de productos, del mes de setiembre y octubre; el

49



Juan Casazora Ccama

mes de noviembre, cuando los muertos regresan. En estas fechas y otros se expresan
la intensa relacién de perdén, culto, didlogo, respeto, alegria, revisién de la historia,
proyeccién de la vida para seguir generando vida en armonfa y equilibrio.

El promotor cultural aimara, José Morales, decia que no se sabe desde cuando
el hombre se ha rendido al culto de la pachamama y 1a Madre Tierra. Solo se sabe,
a través de la leyenda y mitologfa, que viene del oscuro y lejano pasado; aunque
con algunas variaciones por el sincretismo, a la que ha sido obligada por la religién
catélica, pero con una concepcién clara. En tal sentido, con precisién, se puede
mencionar que la Madre Tierra se constituye en una entidad con vida, porque el
culto y la ritualidad que se muestra en las comunidades campesinas y poblaciones
indigenas hacia la misma hacen denotar ello, entonces, concretamente, del hecho
del culto nacen las siguientes acepciones:

(i)  Reconocimiento de la Madre Tierra como ser vivo y que de ella vienen los
seres vivos, viven en ella y a ella regresardn.

(i) Reconociendo la primordial relacién de los seres humanos y animales con su
fuente de vida, fecunda y generosa.

(iii) Reafirmando su compromiso de cuidarla y respetarla, no solamente su vien-
tre, sino el respeto a todos los seres vivos y no vivos que los rodea.

(iv) Agradecerle y rogarle al mismo tiempo, por la abundancia de las cosechas,
multiplicacién del ganado, fortaleza y salud para el trabajo, etc.

No hay que olvidar que el culto estuvo muy estigmatizado por la iglesia y la
comunidad catélica, porque era una profanacién y ofensa hacia Dios, en razén a
que la gente no tenfa derecho a adorar ni mostrar fe hacia objetos inertes, porque
era un sacrilegio; sin embargo, dicha situacién con el paso de los afios fue variando.
Es mds, la misma Iglesia Catdlica lleg6 a considerar y revalorar las creencias de las
personas, porque eran una forma de identidad y respeto. Entonces, las ideas de
erradicar con sermones evangelizadores, porque la adoracién a la tierra era pagana,
diabélica y ofensiva ante los ojos del Dios, fue desvaneciéndose.

En otro momento, al recordar al Pacha Kuty o Ao Nuevo Andino, lideres y
yatiris como Raudl Tomaylla, José Morales y Ana I. Morales®, decfan: amparados en
muchos autores y versiones orales de campesinos de la zona aimara, dan mayores
luces sobre la importancia del culto a la pachamama, que se corona en la celebracién
del Pachakuty, y dan un panorama de este comportamiento religioso se transcribe
en su totalidad. El Pacha Kuti o Aho Nuevo Andino, fue, es y serd, la expresién

6 Entrevista en Pachamama Radio de Puno, en fecha 21 de junio del 2016.

50



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

religiosa - espiritual, social, cientifica y cultural mds interesante e importante de los
pobladores andinos. Primero, de los que se desarrollaron en las riberas de la gran
Pakarina del Titikaka, que siglos después con el nacimiento del Imperio Inca a
manos y genio fundador de Mallku Kipaky su pareja Mama Ajlla, 1a impusieron en
la capital del imperio con diferencias extremadamente marcadas que muy bien lo
describen los cronistas e historiadores.

Con todo lo expuesto, se puede concluir que para las comunidades ances-
trales, el mejor culto a la pachamama fue el cuidado de la Madre Tierra, porque
es vida, y la vida se debe amar, cuidar y no puede ser eliminada; ademds, la vida
no puede ser transformada en mercancia, porque la vida es sagrada. En este caso,
la ancestralidad, la ritualidad y la concepcién del cosmos sirven para sostener que
la Madre Tierra posee dignidad, y es sujeto de derechos, ya que todo lo que vive
merece existir y tiene derecho a vivir —y la Madre Tierra como tal existe. En esta
16gica, los andinos desarrollan prdcticas de respeto y cuidado a la Madre Tierra: “se
arrodillan”, “besan la tierra”, “challan” “echan sahumerio”, entre otros, inclusive,
se puede constatar —segin algunos pasajes de la historia— que los campesinos o la
poblacién del ande respetaron y defendieron sus tierras hasta con la vida.

En tal escenario, es importante que el reconocimiento de derechos a la natura-
leza se apoye en las matrices culturales andinas, porque son el soporte y el sostén ne-
cesario para garantizar su viabilidad en los sistemas juridicos contempordneos, ya que
cualquier avance o progreso en el pensamiento humano viene acompafado como
condicién necesaria de una visién filoséfica, en este caso, todo lo que hemos puesto
en consideracion hasta ahora, y los que se expondrdn en los pdrrafos subsecuentes,
serdn los puntos o palancas de apoyo. Al respecto, con razén se menciona que:

para entender los derechos de la naturaleza desde una visién filoséfica
andina se desarrolla los principios de esta y el sumak kawsay, en don-
de estos principios, el holistico, correspondencia, complementariedad y
reciprocidad se interrelacionan, en donde se plantea que el ser humano
forma parte de un todo; asi también, distintos aspectos, regiones, cam-
pos de la realidad se corresponden de una manera armoniosa, en donde
ningln ente, ninguna accién existen de manera individual, sino siempre
coexisten (se complementan); y por tltimo, los diferentes actos se con-
dicionan mutuamente de tal manera que el esfuerzo o una inversién en
una accién por un actor serd compensado por un esfuerzo o una inver-
sién de la misma magnitud por el receptor, podemos decir que, desde
una vision filoséfica andina la dignidad del humano no se pierde, si se
reconoce a la tierra como sujeto (Llasag, 2011, p. 82).

51



Juan Casazora Ccama

4. LOS PRINCIPIOS ANDINOS: UNA PROPUESTA PARA LA CON-
VIVENCIA EQUILIBRADA Y ARMONICA DE LA VIDA

Con relacién a este punto conviene indicar que, los principios andinos son los
ejes o presupuestos que justifican la vida en armonfa entre las personas (asi como
diversas especies) y la naturaleza. Estos principios estdn fuertemente cimentados en
la filosoffa andina, tal como lo pondremos de manifiesto mds adelante. Y es que la
razén de ser de los mismos es la cultura, la cosmovisién y las costumbres que los
campesinos e indigenas ponen en prictica; es mds, es parte de su estilo y forma de
vida. Entonces, la razén de ser de los principios es el equilibrio y la armonfa, esto
es, la busqueda de la convivencia pacifica de todo tipo de vida en este pequefio
espacio: la Tierra.

4.1. La dignidad: nuevas formas de aproximarse a la idea de dignidad des-
de la visién o perspectiva andina

Es importante sefialar que, los lideres aimaras y quechuas indican que en la
experiencia ancestral de las comunidades estd presente que la pachamama, posee
vida porque ‘la Madre Tierra [que] es parte del crecimiento del universo, es a la
pachamama que se le rendia culto, se agradecia a través de las ofrenda en sefial
de reciprocidad por recibir de ella todo para vivir’(Testimonio Rail Tomaylla).
Esto pone en evidencia que la Madre Tierra, como portadora de derechos, es
pasible de poseer dignidad; esto es, el reconocimiento de derechos no solo su-
pondria darle titularidad individual sobre ciertas facultades, sino que también

tendria dignidad.

En el mundo andino la idea de dignidad se fortalece con algunas de estas ca-
racteristicas de concepcion de la vida que se resalta: i) el espiritu comunitario exige
que el sentido de la vida se da en comunién con los demds de la comunidad, la
Madre Tierra y la pachamama, fuera de ella no existe el ser humano o simplemente
es incompleto; ii) los fines y la organizacién de las instituciones y autoridades co-
munales busca garantizar la vida en armonfa y equilibrio, respetando la autonomia
y el reconocimiento de la Madre Tierra como sujeto de derechos; iii) la mdxima au-
toridad interna es la asamblea general, conformada por todos los hombres, mujeres,
nifios y adolescentes. Esta instancia decide los destinos de la comunidad, fiscaliza
a sus autoridades y resuelve los conflictos internos. Las resoluciones son adoptadas
por consenso y vigiladas por todos; iv) las autoridades son personas mayores o an-
cianas que demostraron honestidad, capacidad, trabajo desinteresado. Las autori-
dades cumplen las funciones encomendadas por la asamblea y deben rendir cuentas
de sus actos. Estos cargos no son remunerados (Llasag, 2011, p. 83).

52



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Entonces, todo en la vida andina se encuentra vinculado hacia un desarrollo
arménico y equilibrado. Nada se encuentra aislado, apartado, separado e indivi-
dualizado, al contrario, se establece una relacién dual reciproca. Tal vez por ello, la
préctica diaria de los valores y principios, en la comunidad andina, den fortaleza a
que la naturaleza pueda tener dignidad, porque la relacién con los otros seres vivos
y, en especial, con la naturaleza es de cordialidad, cooperacién e interaccién cons-
tante, los mismos que se presentan en términos de igualdad.

En la Constitucién Politica del Estado, en el articulo 1°, recoge que“la de-
fensa de la persona y el respeto de su dignidad son el fin supremo de la sociedad
y del Estado”, siendo asi, advertimos que la dignidad no lo otorga el Estado, sino
que la reconoce, el mismo que viene explicitado con la Declaracién Universal de
los Derechos Humanos (1948), el mismo que menciona: “Considerando que la
libertad, la justicia y la paz en el mundo tienen por base el reconocimiento de la
dignidad intrinseca y de los derechos iguales e inalienables de todos los miembros
de la familia Humana”. Con la misma ténica, la declaracién universal consagra en
su articulo primero que todos los seres humanos “nacen libres e iguales en dignidad
y derechos”; a la vez, proyecta que todas las personas, que estdn “dotados como
de razén y conciencia, deben comportarse fraternalmente los unos con los otros”.
Aqui, en virtud del reconocimiento de la dignidad humana’ y sus derechos co-
rrespondientes, se aprecia un compromiso con la fraternidad y la solidaridad, que
invita a todos y a todas no solo a evitar dafiar a los demds, sino a estar especialmente
dispuestos para actuar responsablemente, en el caso de que sea necesario brindar
ayuda. Sin embargo, todo ello es solamente con relacién al ser humano, esto es, el
hombre, por ende, no tiene ninguna vinculacién con la naturaleza u otras especies
distintas a la persona.

La regla que proyecta la nocién de dignidad es que nadie puede ser un medio
para el cumplimiento de los fines de otros —regla general—, “salvo que siendo medio
sea un fin al mismo tiempo”. Esto se podria ejemplificar con el derecho al trabajo,
el mismo que supone efectuar una tarea a cambio de una contraprestacién, en este
caso, la finalidad de trabajar es lograr desarrollarse individualmente, asimismo, ob-
tener un salario a cambio de la fuerza laboral desplegada. Entonces, se utiliza el tra-
bajo dignificar a la persona; sin embargo, el trabajo en si mismo no es un fin, sino el

7 Entonces, sobre la base de la dignidad humana se puede advertir que, existe una distincién
con relacién a las civilizaciones precedentes. Y es que todas las religiones y tradiciones
culturales celebran esos ideales; sin embargo, los mismos en distintas oportunidades han sido
violados a lo largo de la historia. A pesar de ello, ninguna sociedad ha dejado de reconocer
el racismo, el sexismo, el autoritarismo, la xenofobia, entre otros, como asuntos que privan
a hombres y mujeres de su dignidad y libertad (PNUD, 2000, pp. 1-2).

53



Juan Casazora Ccama

fin dltimo es que la persona goce de reconocimiento y derechos como producto de
las labores que ha cumplido (Avila, 2011, p. 44). Con esto queda explicitado que
la dignidad aspira a que cada persona sea un fin en s mismo, esto es, evitar que los
individuos sean usados como medios para fines de terceros. Si queremos proyectar
el reconocimiento de derechos a la naturaleza y adjudicarle dignidad, entonces,
corresponderd repensar la formulacién o el modo en que se presenta actualmente

a la dignidad.

Es bastante conocido que por varios afios el concepto y la categorfa de dig-
nidad humana fue abordado desde diversas perspectivas, pero solamente limitado
al ser humano o al hombre, en este caso, concretamente, para fortalecer el antro-
pocentrismo, el hombre aquel que fue creado a “imagen y semejanza de Dios”,
“como centro del desarrollo y todo lo que existe en el mundo es para é”. En ningtin
momento se ha planteado el reconocimiento o la extensién de dicha categorfa hacia
otros seres vivos o, inclusive, la Madre Tierra. Solamente con el advenimiento del
tiempo y la aparicién de nuevas pricticas asi como teorfas han podido ser capaces
de ampliar la nocién de dignidad. Concretamente, desde la experiencia ancestral de
la comunidad o poblacién andina se tiene la visién de que la Madre Tierra es sujeto
de derechos, porque es un ser vivo; por tanto, esto supondrd que también posea
dignidad, debido a que como ser vivo y portadora de derechos tiene una justifica-
cién moral y axioldgica; esto es, la Tierra por s{ misma tiene una importancia vital
para todos los seres humanos y especies. Entonces, sintetizando, si la Tierra tiene
vida, por ende, también tiene dignidad. En ese escenario, ahora, cabe preguntarnos
¢Qué sucede con la dignidad humana? Al respecto,se debe responder considerando
que la pachamama posee una personalidad que exige respeto y reciprocidad, porque
ello subyace de la regla ética y constitucional del Buen Vivir, afecta la dignidad
humana sancionada por el derecho, a través de una larga gestacién jalonada por las
declaraciones desde la Carta Magna hasta los tratados internacionales de Derechos
Humanos, pasando por la francesa y la norteamericana de fines del siglo XVIII®.

En la linea de Zafaroni (2011) se pueden discutir todas las potencialidades
de los animales, no habria razén para negarles pensamientos ni intereses. Entre
todos los entes, que forman parte de la Tierra, hay algunos que por su complejidad
tienen mayor capacidad de oir que los otros. El hombre tiene mds desarrollado el
Horen, la escucha. Esa es la senalizacién diferencial del humano sobre el resto de
los entes: porque tiene mds desarrollado la escucha, también tiene mayor capacidad
para vivenciar la pertenencia. En resumen: el hombre fortalecerd y reorientard su

8  Se puede revisar en Zafaroni, E., La Pachamama y el Humano.http:/fwww.pensamientopenal.
com.ar/system/files/2015/07/doctrina41580.pdf

54



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

dignidad, porque estd dotado de mayor capacidad para ofr, escuchar, tomar cons-
ciencia de pertenencia y, por ende, para dialogar con otros.

Durante estos afios fue creciendo la consciencia de dignidad del hombre, a
medida que fue aprendiendo a hacer mejor uso de esta capacidad: asi comprendié
que otros humanos son humanos, aunque muchos a estas alturas no estén atn del
todo convencidos. No perderd su dignidad por dar un paso mds y comprender que
la naturaleza, el planeta, la Tierra, la Pachamama, es otro ente con el que puede
dialogar y, mds atin, cuando comprenda que debe dialogar. Durante estos afios
nos han venido entrenando para dominar a los otros entes y no para dialogar con
ellos, nos volvimos sordos, perdimos en buena medida la habilidad para el didlo-
go y con ¢l la consciencia de pertenencia. Nos alejamos del signo diferencial de
nuestra dignidad humana, buscando reemplazarla por el éxito en una competencia
por la posicién central, en el podio de la lucha por el dominio de todos los entes,
incluyéndonos a nosotros mismos, que no hemos cesado de destruirnos hasta el
presente. Nos colocamos en el podio, pero como éste parece estrecho, comenza-
mos a luchar entre nosotros para ver quiénes se quedaban en el centro. Los nuevos
signos de los tiempos exigen ahora reemplazar el saber dominante dadivoso, por
el saber para sentir, compartir y transformar. En esta perspectiva se recuperard la
dignidad humana. No se trata de destejer todo lo recorrido y alcanzado en algunas
declaraciones internacionales, sino de seguir tejiendo con todos los colores para
seguir adelante, progresar por la misma senda, avanzar mds alld de las Declaracio-
nes, ampliarlas, llevar el didlogo a todos los que compartimos en el planeta. Volver
a ofr (escuchar con los cinco sentidos) al otro, como las culturas originarias, no
para competir despiadamente por ningtin centro, sino para asumir la capacidad
distintiva de lo humano entre todos los entes con los cuales somos necesariamente

interdependientes” (Zaffaroni, 2011, pp. 60-63).

En suma, aqui ha quedado expuesto sumariamente que la nocién de dignidad
se entiende no solo en relacién con la persona, sino que se extiende hacia la natura-
leza, porque para las comunidades campesinas, y desde la tradicién cultural andina,
la Madre Tierra tiene vida. Con esto queda debilitada aquella nocién que sostiene
que la dignidad es el valor social fundamental y es el fundamento de los derechos
humanos, ademds, condiciona la realidad social o intersubjetiva, por tanto, idea de
dignidad humana tiene que repensarse en clave de la interculturalidad, porque la
diversidad cuestiona el contenido de la nocién unitaria de la misma. Entonces, el
principio de dignidad se fue gestando desde esta visién andina de la vida, donde el
humano es uno mds junto a los otros seres vivos y no vivos, su relacién de didlogo
con la Madre Tierra de sujeto a sujeto y con sus deidades. Recuperar y desarrollar
la capacidad de escucha para volver a oir, no para competir por algin centro sino

55



Juan Casazora Ccama

para la interdependencia; es decir, recuperar lo perdido. En esta légica los derechos
de la naturaleza requieren acoger un camino biocéntrico, significa considerar tal
como consideramos al ser humano, ni inferior ni superior, personalidad al que hay
que tratar en condiciones de igualdad, capacidad y no discriminacién. Requerimos
de la Madre Tierra para nuestra existencia a quien hay que cuidar y proteger. Re-
calcamos cuando se menciona los derechos de la Madre Tierra-naturaleza- se refiere
a esa mezcla, a la fusién de los conceptos occidentales de derecho y la experiencia
andina pachamama. En este sentido se remarca sujeto de derechos desde la perspec-
tiva transformadora que también “significa limitar el poder politico y econémico
y al mismo tiempo expandir las capacidades del titular de derechos para que tenga
vida plena” (Avila, 2019, p. 272). En este contexto se reconoce a la Madre Tierra
como ser vivo, que da vida en abundancia para todos.

4.2. La reciprocidad y el respeto como elementos definidores de la visién
andina

Este principio rector gobierna la relacién reciproca de los entes y de alli la
prdctica del ayni (ayuda mutua) en el reconocimiento de la condicién de sujeto,
en agradecimiento por la vida otorgada, por los frutos, por el hogar y donde des-
cansard luego de la vida, se ofrenda a la Madre los mejores productos, al iniciar un
trabajo y para la continuidad de la vida. En ese sentido, la base de la reciprocidad
es el orden césmico. Un acto indebido puede alterar el orden global. En cuanto a
la relacién con la naturaleza, el ser humano cuando se interrelaciona con la tierra,
al sembrar o cosechar, no lo hace como con un objeto, sino como un sujeto, con el
que trabaja, se transforma, tiene rostro. El rito de la siembra es una interrelacién de
profundo respeto y reciprocidad, basado en lo hondo del significado de la Pacha-
mama. Del principio de reciprocidad se deriva la teorfa de los derechos humanos,
la idea de valor y respeto. Lo que se tiene que cuidar, proteger y promover tiene
que ser protegido por el Derecho, que es una nocién abstracta que genera vinculos
y limites al accionar humano. Si la naturaleza es reciproca con el ser humano y
viceversa, conviene preservar esa interrelacién, por medio de la nocién del derecho.
Descuidar, desproteger y dafiar la naturaleza afectarfa irremediablemente al princi-
pio de reciprocidad. Ademds, si las relaciones son reciprocas, existe una razén mds
para aplicar la nocién de igualdad y; por tanto, de no discriminar a una de las partes
en relaciones equivalentes (Espeztia, 2016, p. 516).

La relacién con la Madre Tierra es de sujeto a sujeto y esto se da en todo el
proceso de la vida; por ejemplo, en la siembra o inicio de una obra, trabajo, matri-
monio, etc. Por ello, se exige respeto y reciprocidad (que viene a ser un principio
del Suma Kawsay). En esa relacién dindmica compartida con el otro humano, con

56



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

los otros seres vivos y no vivos, con sus deidades, sus achachilas, con su Dios (Tatitu
del Janaj Pacha, con sus Ayas-sus muertos-, con el zata inti, mama quilla, etc.), con
su historia (7aupa pacha) su tuturo (wisiay pacha), nace la vida, la idea de justicia,
defensa de sus recursos, solucidn a sus problemas, en procesos de decisién colecti-
va. Recordemos que el Derecho no se aplica a las acciones del hombre aislado, sin
contacto permanente con sus semejantes. En tales circunstancias, tiene que quedar
claro que el hombre guarda hacia la naturaleza reciprocidad y respeto, ello significa
que el hombre realiza acciones concretas, como la ofrenda o la celebracién para
ponerse en contacto con la pachamama, es una forma de respeto que le muestra
porque el ser humano es alojado y criado en los senos de la misma. Ademis, le debe
reciprocidad, porque todas las condiciones de vida que genera la Madre Tierra sir-
ven para el desarrollo del hombre; por tanto, éste debe corresponderle a la misma
como muestra de su gratitud y agradecimiento. Este hecho se puede traducir en el
cultivo, cuidado del agua, celebraciones, entre otros, que le pongan en contacto con
la pachamama.

4.3. La relacionalidad como punto de articulacién entre el hombre andino
y la pachamama

Es un principio que rige la filosofia andina, mediante la cual se busca poner
en evidencia la visién integral de la vida: todo estd relacionado, nada estd aislado,
especialmente la vida estd relacionada con su historia su identidad y pertenencia. El
sentido o la légica que exhibe este principio es que es una concepcién holistica de
la vida. Todo estd relacionado, vinculado, conectado entre si. Este principio puede
ser enunciado de forma negativa o positiva. De la primera forma, no existe ningtin
ente carente de relaciones y, por tanto, todo ente es necesitado. En la forma posi-
tiva, lo que haga o deje se hacer un ente afecta a los otros. La relacién no es causal
sino ontoldgica. Esto quiere decir que, lo importante no es que un ente tenga la
capacidad de alterar al otro, sino que todos los entes “son”. No existe una relacién
causalista sino esencialista. El conocimiento y la vida misma son integrales y no
compartimentalizado por las categorfas, como lo hace la filosoffa occidental. La
consecuencia de este principio es que; la naturaleza requiere de los seres que lo ha-
bitan, y los seres no podrian vivir sin la naturaleza. Ademds, el ser humano no estd
en la naturaleza —o la naturaleza alberga al ser humano—, sino que el ser humano es
la naturaleza. No se puede desintegrar el concepto de ser humano con la naturaleza,
ambos son uno, de ahi que hacer dafio a la naturaleza es hacerse dafio a si mismo

(Avila, 2011, p. 57).

Adicionalmente, se afirma que este principio afirma que en la vida comunita-
ria de los andes todo estd conectado con todo, es la red de redes, en todos los niveles

57



Juan Casazora Ccama

y en todos los espacios, y que cada componente cumple un fin especifico; por ello,
un individuo no es nada sin comunidad. El peor castigo para una persona es el ser
expulsado de la comunidad, que equivale a “muerto”, atin asi el muerto regresard
a compartir la comida. Esa relacionalidad con visién holistica estd proyectado al
desarrollo integral. Con referencia e mismo Medrano (2012) menciona que “todo
estd vinculado hacia un desarrollo arménico y equilibrado, nada se encuentra de
manera aislada, apartada, separada e individualizada, al contrario se establece una
relacién dual reciproca. Esta dualidad de relaciones se manifiesta en diferentes dm-
bitos, sea en el pensamiento, el sentimiento comun, el lenguaje, la espiritualidad,
lo personal y social, lo histérico social, organizacién politica, trabajo, la medicina
y enfermedad”.

Entonces, desde este principio todo tiene vida y cada uno cumple su funcién
en relacién con el todo. El conocimiento y la vida son integrales y no estdn segmen-
tados o separados. El ser humano es la naturaleza, ambos son uno. La relacionalidad
es el punto de articulacién entre ser humano y la naturaleza, todo fluye e influye.

4.4. La correspondencia como principio de didlogo e interaccién entre el
hombre y la pachamama

Este principio de la correspondencia, en forma general, significa que los dis-
tintos aspectos, regiones o campos de la realidad se corresponden de una manera
armoniosa, esta relacién es simbdlica, ritual, celebrativa, afectiva y hasta mégica y
en permanente correspondencia con el hanaj pacha, kay pacha y uku pacha, la rela-
cién de la vida y la muerte, lo bueno y lo malo, polo norte y sur, juventud y vejes.

Siguiendo el espiritu de la reflexién de Estermann (2000), se parte de la idea
que la complementariedad es la correspondencia existente entre los diferentes as-
pectos o dreas de la realidad, una especie de armonia de lo césmico y lo humano,
de la vida y la muerte, de lo bueno y lo malo, etc. como aspectos de un término
en correlacién con los aspectos de otros, esto ocurre, por ejemplo; en el plano cos-
moldgico, antropoldgicas, como éticas y sociales. El ideal andino es la integracién
armoniosa de los dos opuestos Sol y Luna, claro oscuro, verdad y falsedad, dia y
noche, bien y mal, masculino femenino, son necesarios para la afirmacién de una

identidad integral (p. 142).

En la experiencia andina es una correlacién mutua y bidireccional entre todos
los elementos, que se manifiesta en todo nivel y en todos los aspectos de la vida. En
cambio la cultura occidental no. Entonces, “el pensamiento occidental pone énfa-
sis, en el principio de la causalidad: dado un fenémeno se sigue un efecto inevitable.
Esta reduccién de la realidad, que es base de la ciencia, utiliza mdltiples categorias,

58



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

tales como la semejanza, la adecuacidn, la identidad, la diferencia, la equivalencia,
la implicacién, la derivacién o la exclusién. El ser humano occidental tiene que en-
contrar una respuesta légica verificable entre la realidad y su explicacién racional”
(Avila, 2011, p. 57).

Resumiendo la manifestacién de este principio, a todo nivel, se entiende que
este “principio de correspondencia se manifiesta en la filosoffa andina a todo nivel y
en todas las categorfas. En primer lugar describe el tipo de relacién que existe entre
-macro y micro- cosmos: ‘Tal en lo grande tal en lo pequefio’. La ‘realidad’ c6smica
de las esferas celestes (hanaj pacha), corresponde a la realidad terrenal (kay pacha)
y hasta ahora a los espacios infra-terrenales (ukhu pacha). Pero también hay corres-
pondencia entre lo césmico y lo humano, lo humano y lo extra humano, lo orgé-
nico e inorgdnico, la vida y la muerte, lo bueno y lo malo, lo divino y lo humano,
etc. El principio de correspondencia es de validez universal, tanto en la gnoseologfa,
la cosmologfa y antropologfa, como en la politica y ética” (Llasaq, 2011, p. 80)°.

4.5. La complementariedad como principio que moviliza la tradicién y
pensamiento andino

La complementariedad constituyeun principio fundamental y se trata de una
especificacién de los principios anteriores que establece de manera clara que nin-
gdn ser, que ninguna accién, existe de manera individual. Por el contrario, todo
se da en coexistencia, en estrecha relacién con su complemento, lo que permite
comprender la concepcién inclusiva de los opuestos, que no es precisamente la
unidad de los opuestos del pensamiento occidental, que supone la confrontacién y
la lucha. Un ejemplo de la complementariedad de la racionalidad inclusiva, en su
dimensién cosmoldgica, son las existencias par chacha-warmi, Luna-Sol, noche-dfa,
agua-suelo, mujer-hombre, frio- caliente, etc.

En el universo y la naturaleza todo es orden, no hay lucha de contrarios ni
destruccién reciproca, sino composicién complementaria entre las partes o elemen-
tos de unidades, que son estados de armonia y no de caos. Esta situacién se puede
entender mejor cuando se afirma que:

Todos los entes coexisten. Un elemento depende de todos los restantes
para ser pleno o completo. Esto nos recuerda a ese cldsico dibujo de la
filosofia oriental que es el yin y el yang. Para ser elemento se requiere del

9 Llasag Fernandez, R, cita a José Estermann en su texto Derechos de la naturaleza: una
mirada desde la filosofia indigena y la Constitucidn. Serie justicia y derechos humanos,
neoconstitucionalismo y sociedad. Quito, Ecuador.2011.

59



Juan Casazora Ccama

que se podria considerar opuesto, y dentro del opuesto, precisamente
para no considerarlo de ese modo, se tienen en el centro el punto del
diferente. Es decir, los elementos no son precisamente opuestos, sino
complementarios y arménicos. Todos los elementos “sufren” de una de-
ficiencia ontoldgica. Esto evoca el principio de que afirma la inexistencia
de sociedades subdesarrolladas y personas ignorantes. Por el principio
de complementariedad, el subdesarrollo de unos implica el desarrollo
de otros, y la ignorancia de unos el conocimiento de otros. Es decir, los
paises centrales son desarrollados en tecnologia pero subdesarrollados en
comunitarismo social; la ignorancia de conocimiento racional puede sig-
nificar la sabidurfa emocional. Mi conocimiento de la lengua espanola,
por ejemplo, es diametralmente opuesto a mi ignorancia en el quichua
(Avila, 2011, p. 59).

En la misma linea, los principios del mundo andino sobre complementa-
riedad implican que todos los entes coexisten. Un elemento requiere de todos los
restantes para ser pleno y completo. Estos elementos no son opuestos, son siempre
complementarios y arménicos. En el campo del Derecho podemos colegir que serfa
profundamente inadecuado proteger solo a uno de los elementos que conforman
al complemento, porque generarfa un desequilibrio. De ahi que tenga sentido que
tanto seres humanos como naturaleza gocen de igual proteccién juridica. Los actos
de los seres humanos como los de la naturaleza se condicionan mutuamente, gene-
ran su cosmovision y su estar en la vida. Por ello, el trueque tiene mucho sentido en
las relaciones econémicas entre las personas (Espezda, 2016, p. 516).

4.6. La justicia intergeneracional como un elemento para la proteccién de
la Madre Tierra

En las culturas ancestrales estuvo presente cuidar todo, “guardar pan mayo”
para el futuro para los que vendrdn en la légica del wisiay pacha (futuro); sin em-
bargo, este principio no fue desarrollado. En estos dltimos afios son muchos los
autores que hablan de justicia intergeneracional, para guardar los recursos para las
futuras generaciones. Es responsabilidad de las actuales generaciones “Sinti Pacha’
desde la légica del sentir actual pensar en el futuro de la Madre Tierra y las futuras
generaciones, por ello, debe explotar los recursos naturales para la satisfacciones de
las presentes generaciones, sin comprometer las posibilidades de las futuras genera-
ciones. Las crisis econémicas internacionales han mostrado con crudeza los efectos
dafiinos que trae aparejado el desconocimiento de un destino comun, del cual no
puede ser excluido quienes vienen detrds de nosotros. Ya no puede hablarse de de-
sarrollo sostenible, sin una solidaridad intergeneracional. Cuando se piensa en la si-

60



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

tuacién en que se deja el planeta a las generaciones futuras, entramos en otra légica,
la del don gratuito que recibimos y comunicamos. No podemos pensar solo desde
un criterio utilitarista de eficiencia y productividad para el beneficio individual. No
estamos hablando de una actitud opcional, sino de una cuestién bdsica de justicia,
ya que la Tierra que recibimos pertenece también a los vendrdn” (Francisco, 2015,
pp- 122-123).

Por lo tanto, no solo se trata de una reflexién ambientalista, se trata de una
perspectiva distinta, que busca remover los pilares bdsicos de la civilizacién domi-
nante. En primer lugar esta perspectiva cuestiona el crecimiento cuantitativo por
uno cualitativo; en segundo lugar, la preocupacién por un nuevo orden econémico
justo, la justicia distributiva, consumo ético entre otros.

4.7. Afectividad, espiritualidad, ciclicidad y comunitarismo: principios
complementarios

Se parte de la idea que, el reconocimiento y desarrollo de los sentimientos,
emociones y pasiones, son parte de la afectividad y la espiritualidad; ademds, supo-
nen la vinculacién del ser humano con la Tierra donde habita. Sobre la afectividad
se puede indicar que es “la capacidad de interpretar el estado de dnimo del otro, de
percibir la necesidad y la actitud de solidarizarse” (Avila, 2019, p. 317). Y por su
parte la espiritualidad representa ponerse en contacto con la esencia de las cosas,
en este caso, con la naturaleza. En general, se debe mencionar que la afectividad
y la espiritualidad ponen en una relacién de equidad y sensibilidad al ser humano
con la Tierra, porque se producen lazos de correspondencia y el sentido de lo sagra-
do. Esto motivé a que las personas de las comunidades campesinas se comporten
bastante ceremoniosos con la naturaleza porque en parte sienten afecto que debe
ser transmitido mediante el entendimiento y didlogo profundo, que subyace de la
espiritualidad.

La ciclicidad es otro principio esencial, porque el tiempo para las comunida-
des campesinas e indigenas no es lineal ni horizontal, sino que es circular, porque
los tiempos, cada cierto momento, vuelven o se suceden, es decir, “todo vuelven
al punto de partida”. Y es que para el hombre andino todo avanza y regresa, esta
situacion se puede constatar o reflejar en los tiempos agricolas, porque cada afo la
siembra y cosecha se realiza, porque es un ciclo que avanza y retorna (Avila, 2019,
p- 218). Se debe advertir que la ciclicidad no se manifiesta solamente en el tiempo;
sino que, toda la existencia se rige por la misma, ya que todo en la pacha es circular
e interconectado, de otra forma no es posible establecer la conexién entre el ser
humano y la pachamama.

61



Juan Casazora Ccama

Finalmente, encontramos el principio de comunitarismo, que se refiere a la
espacialidad y los bienes comunes. Se entiende que en la comunidad todo los seres
son parte la misma, ya que las plantas, animales, el agua, el rio, entre otros, forman
parte de la espacialidad de la pachamama, a su vez, todos los bienes existentes son
comunes y pertenecen a todos. No existe un sentido de exclusividad, porque justa-
mente la reciprocidad y solidaridad son esenciales para garantizar la existen de una
comunidad, ya que sobre dichas dimensiones gira la vida de la persona. Entonces,
se puede deducir que lo comunitario supone que debe ser compartido, en tal sen-
tido, tanto la pachamama (nocién y sentido de espacialidad) asi como los bienes
comunes son patrimonio de la comunidad, porque solo asi el ser humano pudo
sobrevivir y garantizar su existencia dentro de determinadas circunscripciones del

cosmos (Avila, 2019, p. 326)

5. LA FILOSOFIA ANDINA: PENSAMIENTO CON BASES AUTEN-
TICAS DE LAS POBLACIONES CAMPESINAS E INDIGENAS DE
ABYAYALA

Para las comunidades aimaras y quechuas esta realidad es la “ruptura de la ar-
monfa y equilibrio de la relacién del humano, con la Pachamama, la Madre Tierra
y los otros seres vivos y no vivos...”, cuyos efectos estdn acelerando el deterioro de
la calidad de vida, su historia, organizacién y esperanza de vida de las comunidades
originarias. Esta situacién puede variar para dichas comunidades si es que se respeta
la concepcién de la Pachamama, 1a Madre Tierra y cuidado de los recursos naturales
que predican tanto los quechuas y aimaras del altiplano; —en cierta medida corres-
ponde a que se pueda sustentar o establecer que la Madre Tierra tiene derechos—.

La filosoffa andina propone que existen principios y ejes articuladores para
comprender de forma integral la vida y las diversas interrelaciones que mantie-
nen las comunidades campesinas e indigenas, en especial, aquellas posicionadas
en América Latina. En ese sentido, encontramos los siguientes aspectos: (i) la re-
lacionalidad: el individuo es un ente que se halla inserto en una red de multiples
relaciones; por tanto, desvincular al ser humano de los nexos naturales y césmicos
supone condenarlo a muerte, (ii) la correspondencia: correlacién entre los césmico
y lo humano, lo humano y extra-humano, entre otros, constituye un principio de
validez universal, porque se justifica para todo momento y circunstancia, (iii) la
complementariedad: las experiencias de la realidad son parciales; por tanto, requie-
ren de complementacién mutua sobre diversos sentidos, (iv) la reciproducidad: los
actores y las acciones deben mantener equilibrio, a su vez, se presenta la busqueda
constante de equilibrio césmico entre los seres del universo, en especial, entre el
espacio y el hombre (Esterman, 1998).

62



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

La relacién de la teoria del derecho y la naturaleza es algo accidentada, en ra-
z6n a que la influencia de la racionalidad occidental ha logrado desplazar a este ul-
timo de las relaciones juridicas. Tal es asi que el derecho convencional basado en el
antropocentrismo moderno llevan a sostener que la naturaleza no posee la calidad
de ser humano; es mds, se considera que es una entidad inerte sin vida, por ende, no
podria ser centro de derechos, por el contrario, solo podria ser objeto de regulacién
juridica en la medida que sirva a un fin mayor, en este caso, la preservacién de la
vida de las personas. Entonces para cambiar dicha situacién es menester efectuar
modificaciones y echar mano de nuevas teorfas juridicas, los mismos que provienen
de la prdctica de las sociedades o comunidades asi como el derecho comparado.

6. LA FILOSOFIA DE LA LIBERACION: LA PERIFERIA Y LOS EX-
CLUIDOS SE LIBERAN DE LAS CADENAS DEL PENSAMIENTO
IMPUESTO

La filosoffa de la liberacién es tomar posicién asi como ubicarse en el lugar
de los excluidos y oprimidos para hacer filosofia, desde esta perspectiva, concreta-
mente, implica que la filosofia es de cardcter militante, porque busca visibilizar la
agenda de los grupos o sectores de la poblacién que permanecieron excluidos de
forma sistemdtica. Es una bisqueda constante por liberar a quienes estuvieron opri-
midos por la dindmica del sistema econémico capitalista, asi como la colonizacién
de ideas; por tanto, es un despertar en accién desde la perspectiva critica. En ese
sentido, se puede considerar que la filosoffa representa un contradiscurso, porque
la periferia, los oprimidos, los excluidos y todos aquellos quienes que no han sido
capaces de iluminar y quedado sin palabras, empiezan a proyectar cambios y trans-
formaciones. Entonces, lo que pretende es producir un cambio radical con el apoyo
y respaldo de la razén critica, ello para garantizar que la hegemonia de una sociedad
abierta no se imponga sobre los excluidos (Dussel, 2011).

El método que usa la filosofia de la liberacién para comprender las opresiones
y exclusiones es la analéctica, que consiste en aceptar la ética de la interpelacién
del oprimido y la mediacién de la praxis. Concretamente, la praxis se traduce en la
posibilidad de comprensién y esclarecimiento de la conciencia critica. En tal sen-
tido, la dialéctica permite la apertura hacia métodos que no solo son cientificos y
tedricos, sino que es un método que se enfoca a la ética y la praxis histdrica. As se
entiende que es la afirmacién de la exterioridad —no solo es negacién del sistema—,
porque se realiza lo nuevo, que consiste en el ejercicio de la libertad incondicionada,
revolucionaria, innovadora (Dussel, 2011). Este método se enfoca en comprender
el dolor y la exclusién —en especial del otro— de las personas que no participan en el

63



Juan Casazora Ccama

sistema y que estdn al margen porque se les ha sido negada su libertad y capacidad
de innovacién; por lo cual, es como un despertar en la bisqueda de la libertad.

La filosoffa de la liberacién exhibe una militancia activa a favor de los excluidos
y oprimidos, en especial, de sectores populares, campesinos e indigenas, a la vez,
traslada su razonamiento sobre otras entidades o categorfas que también sufrieron la
exclusién, en este caso, la naturaleza o pachamama —medio donde se realiza la vida—es
victima del ascenso del sistema capitalista y extractivista. El extractivismo ha impues-
to la idea de que la naturaleza debe ser conquistada y dominada para que el desarrollo
del ser humano sea pleno y provechoso; sin embargo, las poblaciones campesinas e
indigenas tienen una concepcién distinta del desarrollo y progreso —que no supone
la depredacién de Madre Tierra—. Desde esta postura filoséfica se busca reconocer
y poner en conocimiento que, ahora, los excluidos tienen voz y representacion, a
su vez, pueden poner en la agenda publica sus concepciones sobre el desarrollo y la
visién que tienen sobre la naturaleza, entonces, no resultard novedoso adjudicar el
reconocimiento de derechos a la naturaleza porque es parte de la cosmovision de las
poblaciones indigenas y campesinas —situacién que estuvo marginada y conminada
en el olvido durante muchos afios—; por lo tanto, se produce la liberacién de la pacha-
mama como objeto y se convierte en sujeto al cual se le reconocen derechos.

En suma, la filosoffa de la liberacién, sobre la cuestién ambiental conside-
ra que la Madre Tierra, al igual que muchas personas, ha permanecido excluida
y oprimida durante varios afios, por esta razdn, resulta pertinente cambiar dicha
situacién. Concretamente, se puede apreciar que la naturaleza carece de reconoci-
miento juridico como sujeto de derechos, tal como se puede apreciar en el consti-
tucionalismo contempordneo; por ende, esta situacién debe cambiar porque desde
la visién de los excluidos —poblaciones indigenas y campesinas— la Madre Tierra
es sujeto de derechos y guarda una relacién especial con las personas, porque es la
fuente o medio de vida imprescindible para el desarrollo de las diversas especies. En
ese sentido, la naturaleza, como categoria excluida y sometida, usa las herramientas
de la filosofia de la liberacién para cambiar su estatus —transitar el objeto a sujeto
de derecho—, a la vez, romper las cadenas juridicas impuestas a la pachamama de
forma innecesaria.

7.  LAS COMUNIDADES QUECHUAS Y AIMARAS: CONCEPCIONES
DE VIDA, RECONOCIMIENTO DE PRACTICAS CULTURALES Y
RACIONALIDAD SUBYACENTE

Desde los testimonios de lideres aimaras y quechuas, y la normatividad vi-
gente, se considera referirse a las comunidades campesinas en el contexto de orga-

64



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

nizaciones comunitarias, siendo estas en la sierra (Comunidades campesinas, ron-
das campesinas, ayllus, markas, parcialidades, anexos, caserios, cantones o pueblos
rurales) y las organizaciones comunitarias de la Amazonia (comunidades nativas,
caserfos, anexos, sectores o pueblos rurales). Todos ellos, a lo largo de su historia,
han mostrado una particular capacidad de defensa de la vida, la tierra y capacidad
auto resolutoria de conflictos'. Esta experiencia los ha llevado a la proteccién de
la propiedad colectiva o familiar de sus tierras, la propiedad colectiva y familiar de
sus ganados o de la proteccién de sus bosques, rios y lagos adyacentes a sus comu-
nidades.

El jurista punefio Boris Espezia, al referirse a los indigenas, cudntos son y
dénde se encuentran, se apoya en el estudio de la Comisién Econémica para Amé-
rica y el Caribe CEPAL, que en agosto del 2014 sefialaba que: Existfan cerca de 45
millones de indigenas, lo que supone un 8,3% de la poblacién mundial. Estos estin
integrados en 826 pueblos indigenas en América Latina. Esto supone un incremen-
to respecto a la tltima cifra dada a conocer en el 2006, cuando se identificaron 642
pueblos. Esta alza se debe a la mejora de la informacién estadistica en los afios re-
cientes, y a la incidencia de los propios pueblos en la lucha por su reconocimiento.
Brasil posee la mayor cantidad de pueblos indigenas (305), seguido por Colombia
(102), Peru (85), México (78) y Bolivia (39) (p. 456).

Complementando los datos anteriores, un estudio realizado por CEPAL",
contrastando la informacién del Censo del 2007, indica que, en America Latina,
Perti es el pafs con mayor cantidad de poblacién indigena con un 24% del total de
la poblacién nacional; es decir, 6 489, 109 indigenas, de 27 053, 324 habitantes
(Ribota, 2010, p. 12), seguido por México con 6.1 millones de indigenas.

La poblacién indigena que habita en el Perd, se distribuye de la siguiente ma-
nera: el 60% vive en el drea rural y el 40% en el drea urbano; el 70.1% en la sierra,
25.8% en la costay 4.1. % en la selva. Con respecto al analfabetismo, el 15.5 % de
la poblacién indigena es analfabeta y la poblacién no indigena registra un 7.2 % de
analfabetismo. Este dato da a conocer que, el mayor porcentaje de analfabetismo se
encuentra entre los indigenas. El 26.8 % de las viviendas particulares, de los indi-
genas, tienen abastecimiento de agua inadecuada (Ribota, 2010, p. 25).

10  La justicia comunal entendida como el conjunto de principios, valores y accién de
campesinos, que frente a un conflicto se orienta por una distribucién equitativa de bienes
o intereses a partir del didlogo en comunidad, con los integrantes de la comunidad, con sus
autoridades, sus ancianos, con sus deidades y la Pachamama para la toma de decisiones,
segun los procedimientos e instancias- familiar, padrinos y la familia extendida o comunal.

11 Centro de Estudios para América Latina y el Caribe.

65



Juan Casazora Ccama

En Puno existen 1,221 comunidades campesinas inscritas en registros pu-
blicos de las 5,766 que existe a nivel nacional, segtin el Padrén de Comunidades
Campesinas. De éstas el 32.96% de sus miembros son campesinos comuneros, que
tienen como lengua materna el quechua y el 24.87% el aimara (Rodriguez, 2007:
p. 54). El dltimo Censo del 2017, segin el INEI, reporta un incremente sustancial,
el 57 % de punefos se autodefine quechua, el 34 % aimara y 5% criollo; por tanto,
mds del 90 % de la poblacién regional es quechua y aimara. En relacién a la cues-
tién de ;quiénes son los pueblos originarios? siguiendo a Berraondo (2006), se afir-
ma que constituyen grupos diferenciados, que tienen su origen en los patrones de
la construccién del imperio europeo y de su asentamiento colonial, que se produjo
en el siglo XVI en adelante. Aquellos que ya habitaban las tierras invadidas y que
fueron sometidos a las fuerzas de opresién son conocidos como nativos, aborigenes
o indigenas. Tal designacién se ha continuado aplicando para hacer referencia a
aquella gente que, en virtud del lugar y de las condiciones, comenzaron a encontrar
alteraciones en sus vidas con el colonialismo.

En estos dias, el término indigenas se refiere generalmente a los descendientes
vivos de aquellas personas que habitaban las tierras antes de las invasiones, y que
ahora se encuentran dominados por otros. Los pueblos, naciones o comunidades
indigenas son grupos culturalmente diferenciados, que se encuentran sumergidos
en sociedades colonizadoras, los mismos que nacieron de las fuerzas del imperio y
de la conquista.

Las diversas comunidades indias supervivientes de América, Oceanta, los pue-
blos tribales de Asia y Africa y otros grupos similares son considerados generalmen-
te como indigenas. Ellos son indigenas porque sus raices ancestrales se encuentran
clavadas en las tierras sobre las que viven o sobre las que les gustarfa vivir; mucho
mds profundamente que las raices de sectores mds fuertes de la sociedad, que vive
en las mismas tierras 0 muy préximos.

Estas definiciones no hacen sino fortalecer la experiencia de las comunidades
aimaras y quechuas que inicialmente estuvieron organizados en Ay/lus, luego en
grupos de indios, y comunidades campesinas. En esta realidad dindmica de relacién
con la Pachamama, Madre Tierra y experiencia de liberacién de la dominacién,
marginacién histdrica, no han perdido totalmente su cosmovisién de la vida, su
organizacién comunal y permanente lucha por recuperar la tierra.

Mds adelante, Javier Jahncke (2009), explica que los pueblos indigenas son
aquellas que mantienen relacién directa con la tierra. En base a esta definicién se
puede resaltar lo siguiente: se entiende que el nombre pueblos indigenas se aplica a
grupos etnoculturales, que han mantenido una estrecha relacién con un territorio

66



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

a lo largo de varias generaciones —lo que en parte les otorga una identidad cultural
distinta- y que posee una organizacién, capaz de ser reconocida como un autogo-
bierno (autonomia).

En el émbito internacional, se utiliza sobre todo el nombre pueblos indigenas,
aunque algunos acuerdos internacionales y organizaciones utilizan otros términos,
tales como pueblos aborigenes, pueblos tribales, pueblos originarios, o pueblos na-
tivos. No hay una definicién oficial de pueblos indigenas. Es muy dificil encontrar
una dnica definicién que abarque adecuadamente la diversidad de pueblos existen-
tes y que no incluya o excluya pueblos indebidamente.

Por otro lado, otros estudiosos, como el equipo de investigacién de la DPLF y
Oxfam, consideran como algo beneficioso la falta de definicién undnime, en torno
al término pueblos indigenas: a pesar de no ser deseable, ni existir una definicién
universal o un acuerdo internacional en cuanto al término pueblos indigenas, los
instrumentos internacionales de derechos humanos y las interpretaciones realizadas
por los érganos de supervisién y control han adoptado una descripcién amplia
de los sujetos que pretenden proteger, que alcanza, en la prictica, ademds de los
pueblos indigenas y tribales, a las comunidades afrodescendientes y a las minorfas

campesinas o rurales (DPLF y Oxfam, 2011).

Teniendo en cuenta el Convenio N.° 169 de la Organizacién Internacional
del Trabajo, la Comisién Interamericana de Derechos Humanos (CIDH) también
ha resaltado que el “criterio de autoidentificacién es el principal para determinar
la condicién de indigena, tanto individual como colectivamente en tanto pueblos”
(CIDH, 2007). En ese sentido, en cuanto a la auto identificacién individual, la
CIDH ha destacado como un “avance positivo el que en el censo poblacional de
Bolivia, de 2001, se hubiera incluido el criterio de autoidentificacién, para estable-
cer los porcentajes de poblacién indigena de mds de 15 afios de edad en el pais”. Se
suma a esta experiencia Perd, en el Censo del 2017. En cuanto a la autoidentifica-
cién colectiva, es un hecho histérico social.

Un problema existente es en relacién a la forma o manera de cémo es que de-
ben identificarse a las comunidades campesinas, ya que se tiene establecido que es
complicado saber quiénes son los pueblos indigenas, ello producto de la ausencia de
informacién precisa o la elaboracién de estadisticas oficiales elaborados por el Es-
tado. Al respecto, en los censos realizados se puede advertir que, los datos son muy
antiguos, a su vez, no permite establecer con exactitud quienes serfan los pueblos
indigenas, lo cual denota que existe falta de interés por el Estado hacia este sector de
la poblacién (Ruiz, 2011). No obstante, de la normatividad actual vigente, a partir
de los articulo 89 de la Constitucidn, articulo 2 del Reglamento del Instituto Na-

67



Juan Casazora Ccama

cional de Desarrollo de Pueblos Andinos, Amazénicos y Afroperuanos — INDEPA,
articulos 8 de la Ley de Comunidades Nativas y Amazénicas'” se puede notar que
el Estado peruano reconoce a las comunidades nativas y campesinas como orga-
nizaciones representativas de los pueblos indigenas en el Perd, y se sefiala en tales
normas algunas caracteristicas que deben presentar los grupos en mencién, como
el idioma o dialecto, caracteres culturales y sociales, tenencia y usufructo comtin y
permanente de un mismo territorio, con asentamiento nucleado o disperso. Ade-
mds, segin la Ley N.° 28736, Ley de Pueblos Indigenas Aislados o en Contacto
Inicial’?, se reconoce a los grupos que no se hallan en contacto con la poblacién
como pueblos indigenas. Sin embargo, estos son aspectos cualitativos que permiten
conocer ¢ identificar a las personas como indigenas o campesinas, pero (para evitar
la redundancia) en relacién al dmbito cuantitativo se puede advertir la carencia de
informacién y datos.

Frente a dicha realidad, un aspecto que no deben perder de vista los quechuas
y aimaras es la prictica de valores y la internalizacién de la cosmovisién andina, ya
que son rasgos cualitativos que dotan de originalidad y autenticidad a los miem-
bros de la comunidad o poblacién indigena. En ese sentido, el reconocimiento que
efecttie el Estado serd mucho mds sencillo, porque los indigenas y comunidades
campesinas se encontrardn organizados sobre determinado nicleo cultural. De esto
se desprende que el Estado peruano podrd reconocer como pueblos indigenas a
aquellos que se encuentren organizados en Comunidades Nativas, Campesinas o
que habiten en Reservas Indigenas reconocidas', esto se producird con mayor pre-
cisién y evitar los errores o alteraciones en la consignacién de informacién en rela-
cién a los indigenas y comunidades campesinas. No estd de mds mencionar que, la
politica de reconocimiento e identificacién de las comunidades y poblaciones ori-

12 Ley 22175. Articulo 8.- (Ley de Comunidades Nativas y de Desarrollo Agrario de la Selva
y Ceja de Selva — Decreto Ley N° 22175):«Las Comunidades Nativas tienen origen en los
grupos tribales de la Selva y Ceja de Selva y estdn constituidas por conjuntos de familias
vinculadas por los siguientes elementos principales: idioma o dialecto, caracteres culturales
y sociales, tenencia y usufructo comun y permanente de un mismo territorio, con asenta-
miento nucleado o disperso»

13 Ley 28736. Articulo 2.- (Ley para la proteccién de pueblos indigenas u originarios en situa-
cién de aislamiento y en situacién de contacto inicial, Ley 28736): «a) Pueblos indigenas.
- Aquellos que se auto reconocen como tales, mantienen una cultura propia, se encuentran
en posesion de un drea de tierra, forman parte del Estado peruano conforme a la Constitu-
cién. En éstos se incluye a los pueblos indigenas en situacién de aislamiento o en situacién
de contacto inicial».

14 Actualmente el Estado peruano ha reconocido 5 Reservas Indigenas: Nahua, Kugapakori,
Nanti y otros, Mascho Piro, Madre de Dios, Murunahua, Ischonahua

68



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

ginarias es una obligacion estatal, ello resulta asi porque la ley N© 29785" —Ley del
Derecho a la Consulta Previa a los Pueblos Indigenas u Originarios— en coherencia
con el Convenio N° 169 de la Organizacién Internacional del Trabajo, destaca que
existen criterios cualitativos para la identificacién de las poblaciones originarias, los
mismos que son de cardcter subjetivo —identificacién con las costumbres, usos y hd-
bitos de la comunidad, entre otros factores— y objetivo —que vivan en una determi-
na circunscripcién geogrdfica, practiquen valores de la comunidad, mantenimiento
de instituciones, entre otros—.

Finalmente, las poblaciones quechuas y aimaras poseen identidad y se or-
ganizan sobre determinado espacio geogrdfico, a su vez, se desarrollan bajo una
concreta racionalidad que consiste en la armontia y el equilibrio. Las concepciones
de vida, asi como las précticas culturales de los quechuas y aimaras,se fundamentan
en la racionalidad y la cosmovisién andina, concretamente, supone el vivir en cons-
tante correspondencia y reciprocidad entre los miembros de la comunidad —seres
humanos— y la pachamama —naturaleza. Es importante considerar que la nocién
de vida no se limita dnicamente al de los seres humanos u otras especies, sino que
alcanza a la misma naturaleza, porque en ella se reproduce y se torna en posible la
existencia. Entonces, cabe indicar que la perspectiva y nocién de vida que mantie-
nen las comunidades campesinas y originarias es cosmica e integral, ya que hay una
convergencia entre el ser humano y naturaleza; por tanto, es imposible desligar ese
binomio.

7.1. La tierra en el continente del AbyaYala: diversos acercamientos a un
problema comin

Desde 1492 y 1532 en el continente AbyaYala (hoy América Latina) en la
regién andina, se inicia la colonizacién. Inicia un proceso de genocidio, etnocidio y
epistimicidio que tuvo continuidad en la republica a través de la exclusidn, segrega-
cién y racismo extremo. Con la llegada de los espafioles se ha eliminado los Ay/fus'®
a golpe de la imposicién del latifundio que convirtieron duefios de las tierras y las

gentes.

15 Ley del derecho a la consulta previa a los pueblos indigenas u originarios, reconocido en el
Convenio 169 de la Organizacién Internacional del Trabajo (OIT). LEY Ne 29785. htp://

_br ;
169- e-la—Or anizacion—lnternacional el- Traba o-OIT.pdf (recuperado 29.07.2018)

16  Conjunto de campesinos asentados en un territorio comunal antes de la llegada de los
espafioles.

69



7.2.

dios’

Juan Casazora Ccama

Los invasores espafioles, de regreso en su territorio, contaron a los reyes y
a la poblacién en general, sus versiones de lo que habian visto de los pue-
blos ancestrales de Amerindia. Algunos escribieron libros con sus versio-
nes particulares, fruto de sus propias pasiones o sus deseos de presentarse
como grandes aventureros. (...) las versiones eran tan disimiles que se
acusaban mutuamente de mentirosos o de fantasiosos. Por ejemplo, los
curas Ginés de Sepulveda y Bartolomé de las Casas, cuando fueron in-
vitados a dar clases en la Universidad de Salamanca, mutuamente se
acusaban de fabuladores. Ginés de Septilveda, en su célebre libro “tra-
tado sobre las justas causas de la guerra contra los indios”, se dio el lujo
de escribir toda una serie de justificaciones y razones para perseguirlos y
matarlos, al “haber descubierto a un indio salvaje, sin ley ni régimen po-
litico, errante por la selva y mds préximo a las bestias y a los monos que
a los hombres”. Esto dio pie para que Bartolomé de las Casas le acusara
de escribir “inmensas mentiras”, en su obra Brevisima Relacién de la
Destruccién de las Indias. Es importante resaltar la palabra destruccién
que emplea Las Casas, la cual ejemplifica cudl fue la accién de los au-
todenominados “conquistadores”. No hubo ningtn descubrimiento ni
encuentro sino destruccién de Amerindia.

(...) La colonialidad sigue presente, a pesar que el colonialismo como
administracién colonial ha desaparecido. Adn vivimos en un mundo
colonial y necesitamos salir de las formas estrechas de pensamiento.
Requiere una transformacién mds amplia de las jerarquias sexuales, de
género, espirituales, epistémicas, econémicas, politicas y raciales del sis-

tema mundo moderno/colonial. (Oviedo, 2016, pp. 153 y 154)

Lucha por la concentracién de la tierra en manos del latifundio y otras

asociaciones privadas

A partir de 1570, durante la administracién del virrey Francisco de Toledo,
se buscé agrupar a la poblacién indigena en las denominadas “reducciones de in-
’, que se generalizaron en el territorio de la Colonia. Estas concentraban Ayllus
dispersos encontrados por los espafoles a su llegada, tuvieron que adecuarse a la
légica de la comunidad agraria ibérica, modelo traido por los espafioles. El obje-
tivo central de estas concentraciones era asegurar el tributo, tanto monetario y en
especies, respetando la jerarquifa indigena y asigndndole al “comiin de indios” un
territorio adecuado. No solo fueron funcionales para el cobro de tributos por los
espafioles, sino que sirvieron también para el control de la poblacién indigena, el

adoctrinamiento religioso e ideoldgico.

70



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Las Leyes de Indias reconocieron el régimen de tenencia de la tierra vigente
para el ayllu durante el imperio incaico, asi como la forma de organizacién de la
produccidn; esto es: propiedad colectiva de la tierra, usufructo individual de las par-
celas de cultivo, rotacién periddica, cardcter comtin de los pastos naturales, trabajo
comunal de ciertas tierras para determinadas actividades, y formas de ayuda mutua
como el ayni 'y la minka.

Mds adelante, los decretos de Bolivar de 1824 (Trujillo) y 1825 (Cusco) —
que guardan relacién con normas dictadas previamente por el Libertador en Co-
lombia'’— buscaban la desaparicién de la comunidad, pretendiendo cambiar pre-
cipitadamente el orden social. En el pensamiento liberal de Bolivar se quiso igualar
a la poblacién indigena con el resto de la sociedad, para convertir a los indios en
ciudadanos de una nacién. Por ello, buscaron liquidar a la comunidad, evitando la
mediacién de linajes o jefaturas étnicas no reconocidas por la ley con el Estado. De
esta forma, se decret6 la propiedad individual de cada indigena sobre la parcela que
ocupaba, ddndole la libertad de enajenarla a su libre albedrio.

El Estado asumié una politica ambigua frente a la permanencia de las institu-
ciones y précticas corporativas de la sociedad rural. De esta forma se dio un paula-
tino debilitamiento de las comunidades frente a los latifundios. Como parte de esa
estrategia, el establecimiento del régimen municipal en la década de 1840, debilité
atin mds la institucién corporativa. Una meta de ciertos sectores de indigenas fue
convertirse en capital distrital, pues ello les permitia acceder a cierta autonomia
econdémica frente al Estado. Esto motivé la fragmentacién de la comunidad en las
denominadas comunidades madres e hijas. A partir de la década de 1850, se iniciarfa
la feudalizacién de la sociedad rural, por lo que muchas comunidades terminardn
siendo encapsuladas dentro de las haciendas. En 1854, en el gobierno de Ramén
Castilla, fueron derogados los tributos de los indigenas y restituidos en varias opor-
tunidades, sumando a ellos las actividades de pongaje y mita.

En 1909 a 1920, bajo el gobierno de Leguia, se dio la ley de conscripcidn vial,
que obligaba a los indigenas a prestar trabajo gratuito a favor de la construccién
de carreteras. Recién con la Constitucién de 1920 se reconoci6 la existencia de las
comunidades indigenas. El articulo 41 de dicha carta establecfa: “Los bienes de
propiedad del Estado, de instituciones publicas y de comunidades indigenas son
imprescriptibles y solo podrdn transferirse mediante titulo publico en los casos y
en las formas que establezca la ley.” Luego de aprobada la Constitucién de 1920

17 CEPES (1994) Se puede ver en el articulo de Figallo, Guillermo, «Los decretos de Bolivar
sobre los derechos de los indios y la venta de tierras de las comunidades» en el ndmero 19
de Debate Agrario, Lima, CEPES, pp. 111 a 134.

71



Juan Casazora Ccama

se crearon diversos mecanismos que favorecieron a estas organizaciones, como la
Seccién de Asuntos Indigenas del Ministerio de Fomento en 1921 y el Patronato
de la Raza Indigena en 1922.

La Constitucién Politica del Perti de 1933, en lo que se refiere a las comu-
nidades de indigenas, se completard el marco de proteccién de sus tierras, al con-
siderarlas inalienables, inembargables e imprescriptibles, atributos que se manten-
drdn hasta hace pocos afios. El articulo 209 de la Constitucién de 1933 dispuso lo
siguiente:“La propiedad de las comunidades es imprescriptible e inajenable, salvo
el caso de expropiacién por causa de utilidad publica, previa indemnizacién. Es,
asimismo, inembargable”. El Cédigo Civil de 1936, también se ocupé de las co-
munidades campesinas, indicando que es obligatoria la inscripcién en registros es-
peciales, levantar su catastro y que los dirigentes sean elegidos. Entre los afios 1960
a 1963, surgen los conflictos por la tierra y obligan al presidente Belaunde a emitir,
la ley 15037, Ley de Reforma Agraria, llegando a afectar solo a 38 haciendas, con
141,155 has.

Las comunidades quechuas y aimaras han vivido los cambios del fenémeno
de la globalizacién, en el marco de un modelo neoliberal. Para los campesinos, es
considerada por muchos como proceso sumamente excluyente en el campo econé-
mico, particularmente para las economias menos desarrolladas -los pobres, las co-
munidades campesinas y nativas- aunque resulte envolvente en el dmbito cultural.

7.3. Lucha por la reestructuracién de la tierra: la experiencia del sur andi-
no del Perd

El periodo 1985 hasta 1990 marca una fase histérica y particular en el depar-
tamento de Puno y el Sur Andino:

a)  Un movimiento campesino comunero, organizado en su Federacién Campe-
sina, que ante la exclusién de la Reforma Agraria Velasquista, inician procesos
de marchas de sacrificio y tomas de tierra (Diciembre, 1985), en los distri-
tos de Macari y Santa Rosa de la Provincia de Melgar, recuperando cerca de
10,000 has, de la ERPS Kunurara. Y luego se extendieron a nivel departamen-
tal, sobre todo en mayo-junio de 1987.

b)  Una iglesia Sur Andina decididamente comprometida con los pobres, su lu-
cha por la tierra, tanto en gesto y palabra. Testimonios de vida trascendentales
se pueden recoger de Mons. Luis Dalle, Mons. Francisco Dalteroche, Mons.

Alberto Koenigsknechj, Mons. Jesis Mateo Calder6n, Mons. Luis vallejos,

72



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Mons. Albano Quinn, Mons. Mettzinger junto al actuar del IPA'® y las dis-
tintas parroquias y jurisdicciones del Sur Andino. En el caso de Puno, en la
lucha por la tierra, el rol de la iglesia, desde octubre-diciembre de 1985, hasta
enero de 1986, fue fundamental en la intermediacién con las autoridades

del Gobierno Central en Lima, para la dacién de los D.S. 005 y D.S. 006 de

reestructuracion.

¢)  En Puno, respecto a la lucha por la tierra, confluyen en una coyuntura par-
ticular: Las Comunidades Campesinas, las Federaciones (FDCP) el compro-
miso y solidaridad de la Iglesia y distintas instituciones de la sociedad civil,
partidos politicos, municipios y organismos no gubernamentales.

Lamentablemente este periodo junto con el populismo alanista tuvo como ac-
tor desestabilizador a Sendero Luminoso, que desde marzo de 1986 quiso encabe-
zar -sin éxito- la lucha por la tierra, asesinando dirigentes campesinos y comunales,
creando el terror en el campo y coadyuvando a un proceso de guerra sucia, donde
el Ejército sale de sus cuarteles y también —sin dar cara- inicia una represién indis-
criminada, confundiendo campesinos inocentes por terroristas. Aqui también la
Iglesia Sur Andina, desde las Vicarias de Solidaridad juega un rol muy importante
en la busqueda de la paz, la justicia y la defensa de la vida. Recordando las palabras
de Salomén Lerner, en la entrega del informe final de la Comisién de la Verdad y
Reconciliacién (CVR) en el 2003, este tipo de hechos expone no solo el asesinato,
la desaparicién, la tortura, el atropello y la injusticia a gran escala, sino también la
indiferencia, la insensibilidad y la desidia de quienes, pudiendo evitar estas desgra-

cias, no lo hacemos®.

El desfase de las promesas presidenciales y la frustrante realidad del agro, la
presién social del movimiento campesino liderado por la Federacién Departamen-
tal de Campesinos de Puno (FDCP) y apoyado por instituciones y organismos
no gubernamentales lograron que el gobierno de Alan Garcia expida el D.S. 005-
86-AG y D.S. 006-86-AG. Mediante el cual se implementé un proceso de re-
distribucién de las tierras de las Empresas Asociativas a favor de las comunidades
campesinas.

En 1987, se promulga la Ley de Comunidades Campesinas 24656 y la Ley
de Deslinde y Titulacién 24657. En ese ano la Federacién Departamental de

18  Instituto de Pastoral Andina, institucién creada por los obispos del sur andino.

19  Millan, A. (2010) Lima: IDEH-PUCP/Coordinadora Nacional de Derechos Humanos/
CEP, p. 148. Citado por Armando MillanFalcon{ (2010) en ;Por qué ética y ciudadania en
el Pert de hoy?. Lima: UPC. p. 9.

73



Juan Casazora Ccama

Campesinos de Puno inicia una movilizacién masiva por la tierra que llevé a la
“toma” o “invasién” de una gran cantidad de tierras de las empresas asociativas,
M 7 . .y o .
implementando asi de facto y por propia mano la reestructuracién exigida. A par-
tir de estos hechos se generan otros: invasiones, ventas ficticias, adjudicaciones
amanadas, etc.

Los funcionarios de las empresas asociativas y funcionarios publicos muchas
veces coincidieron en adjudicaciones irregulares, asi como trabajadores y feudata-
rios de la empresa. Igualmente, las propias familias o comunidades socias de las
empresas tomaron posesién de hecho de una parte del territorio en previsién de
que fuera invadido por otras comunidades. Otras tierras de la empresa fueron ven-
didas apresuradamente o ficticiamente por sus funcionarios a grupos de campe-
sinos individuos. El resultado fue una total confusién donde dificilmente puede
hasta hoy distinguirse los derechos de propiedad o posesién de las comunidades o
individuos®. El resultado de este proceso es que 1 010 992,14 has. fueron entre-
gadas a un total de 641 comunidades campesinas, grupos de agricultores sin tierra
y cooperativas.

La politica agraria es ambigua, respecto del conjunto del modelo econémi-
co. Se han tomado algunas medidas orientadas a promover la inversién privada
en el agro, sobre todo en la costa, pero no se ha aplicado el recetario neoliberal,
probablemente evaluando la complejidad del tema y el alto riesgo politico que sig-
nificaba. No existe una definicién estratégica clara sobre el rol del agro serrano en
el futuro del pais, lo cual lleva a la ausencia de una politica sectorial propiamente
dicha. Existe un conjunto de acciones del gobierno hacia este sector, que se orienta
a dinamizar la actividad econémica y productiva, principalmente en la costa, pero
no llega a constituir una politica sectorial y, mucho menos, incluye el mundo rural
andino. Lo que vemos en el sector es el impacto de la politica macroeconémica y el
de los programas de alivio a la pobreza.

Las medidas tomadas para afrontar los efectos del modelo econémico en la
poblacién pobre no constituyen una estrategia integral, pues las politicas sociales
estdn orientadas por el clientelismo, antes que por opciones de tipo estructural. El
Ministerio de la Presidencia y los demds programas sociales como FONCODES*

20 Mesa de Trabajo “Uso y Tenencia de la Tierra en Puno”.

21  El Fondo de Cooperacién para el Desarrollo Social - FONCODES, programa nacional del
Ministerio de Desarrollo e Inclusién Social - MIDIS, gestiona programas y proyectos de
desarrollo productivo, infraestructura econdmica y social, orientados hacia la poblacién en
situacion de pobreza y pobreza extrema.

74



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

o PRONAMACHS? no logran ser parte de una estrategia general. Foncodes debi-
lita los gobiernos locales y canaliza recursos del gobierno central en detrimento de los
gobiernos locales; Pronamach es un programa de conservacién de los recursos, des-
articulado de una estrategia de promocion de la actividad agropecuaria en los Andes.

7.4. Nuevo mercado de tierras

Un factor a tener en cuenta es que ni las acciones especificas para la actividad
agropecuaria, ni las orientadas a la lucha contra la pobreza, apuntan a la construc-
cién de institucionalidad local y, por el contrario, parecen buscar el fraccionamien-
to de toda forma de organizacién en el medio rural.

En 1991 con el Decreto Legislativo N° 653%, queda concluida toda forma
de adjudicacién gratuita de tierras a favor de comunidades campesinas, dejando
inconcluso el proceso de reestructuracién de las tierras.

En 1995 se da la nueva Ley de Tierras 26505*, que permite la libre dis-
posicién de las tierras comunales, eliminando las garantfas de inembargabilidad
e inalienabilidad, los procesos de individualizacién de la propiedad comunal, la
titulacién de las tierras originarias de las comunidades campesinas, la inscripcién
de la posesién en los Registros Publicos, ha llevado a los campesinos a un proceso
de confusién, desorganizacién, acaparamiento de tierras y el aprovechamiento de
algunos profesionales y personas interesadas en lucrar en este proceso.

A pesar de los grandes esfuerzos realizados por el Estado, subsisten proble-
mas de saneamiento fisico y legal de las tierras como, por ejemplo: Del proceso de
Reforma Agraria (1969) y reestructuracién (1987), comunidades campesinas sélo
cuentan con contratos de adjudicacidn, sin planos, ni memorias descriptivas, fal-
tan informes de las comisiones liquidadoras de las empresas asociativas, problemas
de linderos. De ahi es que la Federacién Departamental de Campesinos de Puno
(FDCP), desde 1995, ha exigido un Dispositivo Legal de Excepcién para Puno
(Decreto Supremo), que regule la aplicacién de la Ley 26505 (Ley de Tierras), so-

22 El Proyecto Nacional de Manejo de Cuencas Hidrogréficas y conservacién de Suelos
PRONAMACHCS) es uno de los rubros de inversién mds importantes del Ministerio de
Agricultura.

23 D. Leg. N° 653 - Aprueba la Ley de Promocién de las Inversiones en el Sector Agrario (07-
01-91).http://www.ana.gob.pe/media/95336/dleg_653.pdf

24  LEY N° 26505. LEY DE LA INVERSION PRIVADA EN EL DESARROLLO DE LAS
ACTIVIDADES ECONOMICAS EN LAS TIERRAS DEL TERRITORIO NACIONAL
Y DE LAS COMUNIDADES CAMPESINAS Y NATIVAS. Promulgada el 17 de julio de

1995. Recuperado el 29.07.2018 en http://www.cepes.org.pe/legisla/ley26505.htm

75



Juan Casazora Ccama

lucionando los problemas derivados de la burocrdtica reestructuracién aprista. Eso
fue importante, ya que fueron esas tierras (1 000 000 ha.) que el Proyecto Especial
de Titulacién de Tierras (PETT) y el Ministerio de Agricultura no querfan regula-
rizar. Ese proceso, desordenado e injusto, de titulacién de tierras agrarias se agravé
mds por la falta de un Plano Catastral actualizado en Puno, en claro perjuicio de los
campesinos, que ilusionados con titular su tierra para acceder al crédito, ahora tie-
nen que enfrentar los nuevos juicios legales, que afectan a su deteriorada economia.

Pese a sus ofertas electorales, Alberto Fujimori impulsé una politica econémi-
ca de claro corte liberal. En materia agraria se tradujo en la aprobacién del Decreto
Supremo N° 011-91-AG. No obstante, al haber cuestionamientos a la legalidad
de dicho decreto supremo, en julio de 1991 se aprobé la Ley de Promocién de las
Inversiones en el Sector Agrario, a través del Decreto Legislativo N°© 653, en virtud

de la delegacién de facultades legislativas operada por la Ley N° 25327.

El Decreto Legislativo N° 653 derogé la Ley de Reforma Agraria (Decreto
Ley N° 17716) dejando solo subsistentes las normas relacionadas al Fuero Agrario
en tanto se dictara una nueva Ley Orgdnica del Poder Judicial y Cédigo de Proce-
dimientos Civiles. Liberalizé el tratamiento de la propiedad de la tierra y el arrenda-
miento, asi como modificé la legislacién de aguas, de tierras de selva y ceja de selva,
la comercializacidn agraria, el trabajo agricola, la agroindustria, entre otros varios
aspectos. Esa ley elimind las restricciones a la conduccién directa y dispuso que “el
dominio y conduccién de la propiedad agraria pueden ser ejercidos por cualquier
persona natural o juridica, en igualdad de condiciones y sin mds limitaciones que
las establecidas en esta Ley y la Constitucién” (Art.5. D. Lg. 653). Respecto de las
comunidades campesinas y nativas, el articulo 61 del Decreto Legislativo 653 trajo
una interesante norma que permitfa a esas organizaciones arrendar sus tierras con la
finalidad de utilizarse en la instalacion de plantaciones forestales.

Las modificaciones introducidas al marco legal de la propiedad agraria en
general y de las comunidades campesinas y nativas fueron convalidadas en 1993,
al aprobarse una nueva Constitucién Politica, con un claro sesgo neoliberal. Esta
Carta representa el mayor retroceso en cuanto a la defensa de las tierras de las co-
munidades, desde que se inicié esta proteccién. Como se ha mencionado, dicha
proteccién ha quedado reducida tan solo a la imprescriptibilidad como defensa de
las tierras comunales. La Constitucién de 1993, ampliando la autonomia comunal,
establece la libre disponibilidad de las tierras de las comunidades en el articulo 897,

25  “Las Comunidades Campesinas y las Nativas tienen existencia legal y son personas juridicas.
Son auténomas en su organizacidn, en el trabajo comunal y en el uso y la libre disposicién
de sus tierras, asf como en lo econdémico y administrativo, dentro del marco que la ley

76



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

con lo cual estas pueden ser vendidas, cedidas, donadas, etc.; lo que significa que
dejan de ser inalienables.

En esencia la Ley 26505 o Ley de Tierras ratificé y profundizé las normas que
en 1991 habia establecido el Decreto Legislativo 653, orientadas a eliminar las res-
tricciones al mercado de tierras y retomd las nuevas normas constitucionales sobre
la propiedad agraria. La Ley de Tierras establece que todas las tierras agricolas estén
sujetas al marco juridico formado por el Cédigo Civil (articulo 2), proclama que
por ningtin motivo se podrian establecer limitaciones o restricciones a la propiedad
de la tierra distintas a las establecidas en la Ley (articulo 3). Se garantizé también
que cualquier persona, sea persona natural o juridica, nacional o extranjera, tendria
libre acceso a la propiedad, aunque ratificando la prohibicién constitucional de que
extranjeros sean duenos o poseedores de tierras dentro de los 50 kilémetros de las
fronteras (articulo 4).

El Convenio N° 169%, sobre Pueblos Indigenas y Tribales en Paises Indepen-
dientes, de la Organizacién Internacional del Trabajo (OIT), fue aprobado por el
Estado peruano mediante Resolucién Legislativa N°© 26253, del 26 de noviembre
de 1993, aprobado por el Congreso Constituyente Democrdtico, y fue ratificado el
2 de febrero de 1994 y vigente desde 1995 (como ha ratificado el Tribunal Cons-
titucional). En la estructura misma el Convenio 169, considera como una cuestién
muy importante, el derecho a la tierra de los pueblos indigenas destacando que para
estas poblaciones, la relacién con la tierra o territorio —segtin sea el caso—, reviste
una relacién que incluye valores espirituales y culturales. Reconoce igualmente que
el territorio abarca la totalidad del hdbitat. Acepta el derecho de las comunidades a
ejercer el derecho de propiedad y de posesién sobre las tierras que tradicionalmente
ocupan, y conmina a los Estados el establecimiento de procedimientos adecuados
en los sistemas juridicos internos para solucionar las reivindicaciones de tierras de
comunidades. No obstante su vigencia desde el afio 1995, el Convenio 169 no
merecié mayor desarrollo en la legislacién interna, inclusive se discutié su validez
y aplicacién en el pais.

establece. La propiedad de sus tierras es imprescriptible, salvo en el caso de abandono
previsto en el articulo anterior. El Estado respeta la identidad cultural de las Comunidades
Campesinas y Nativas.”

26 OIT. Convenio 169. Convenio sobre pueblos indigenas y tribales en paises independientes
(Entrada en vigor: 05 septiembre 1991) Adopcién: Ginebra, 762 reunién CIT (27 junio
1989) - Estatus: Instrumento actualizado (Convenios Técnicos). El Convenio puede ser
denunciado: 05 septiembre 2021 - 05 septiembre https://www.ilo.org/dyn/normlex/es/f2p
=NORMLEXPUB:12100:0::NO::P12100_INSTRUMENT_ID:312314

77



Juan Casazora Ccama

En junio de 2004, el Congreso aprobé la Ley 28259, Ley de Reversién a favor
del Estado de los Predios Rusticos Adjudicados a Titulo Gratuito. El objetivo de
esta ley, como indica su nombre, era revertir en favor del Estado, para su posterior
venta, los predios rasticos declarados en abandono o que no hubiesen cumplido los
fines para los que fueron otorgados.

Tras poco mds de un afo, tiempo en el cual el nuevo gobierno parecia mds
preocupado en diferenciarse de su primer gobierno, se produjo un hecho muy sig-
nificativo. El manifiesto politico del presidente Alan Garcia, “El sindrome del perro
del hortelano”, difundido en octubre de 2007%, mostré con claridad la decisién
politica de transferir los recursos naturales, entre ellos la tierra, a aquellos con ca-
pacidad y posibilidad de realizar grandes inversiones, en detrimento de quienes
los poseen actualmente, pero carecen de los recursos necesarios para aprovecharlos
con mayor “eficiencia”. Respecto de las comunidades campesinas, a las que alabé
durante su primer gobierno, impulsando los Rimanakuy y luego las leyes General
de Comunidades Campesinas y de Deslinde y Titulacién del Territorio Comunal,
las calificé como pedigiienas e incapaces de poner en valor sus recursos, y cuestioné
los derechos de propiedad sobre sus tierras. Los demds gobiernos contindan las
politicas publicas disefiadas desde los noventas.

Los movimientos campesinos se han reafirmado como sujetos histéricos trans-
formadores en algunos momentos con reducido nivel de articulacién con otros,
pero en otros momentos de la historia han mostrado alto grado de articulacién
institucional y capacidad de generar aliados para el logro de sus fines. El movimien-
to campesino estuvo dotado de principios comunitarios, y con claros objetivos de
resistencia a las estructuras oficiales de poder y teniendo como objeto central la
realizacién de necesidades humanas fundamentales. Esas necesidades humanas fun-
damentales se referfan el derecho de acceso a la titularidad de la tierra, a la justicia
bésica, a ser escuchado y participar del desarrollo integral del pais.

En ese sentido los movimientos campesinos son histéricos y a la vez nuevos.

Fueron respuesta a la mutabilidad de circunstancias histdricas. Los movimientos
. « /o « - » . ; -

campesinos “se revelan con auténticos productos de “ciclos” culturales-ideoldgicos
y “fluctuaciones” politicas econémicas y sociales contempordneas, cuando se con-
textualizan en la historicidad ciclica del presente, marcada por una profunda crisis
politica econémica a nivel mundial. La inseguridad de las poblaciones frente a la
impotencia de las instituciones politicas cldsicas, conduce al crecimiento de los mo-

27  Articulo publicado en el diario £/ Comercio, Lima, 27 de octubre de 2007.

78



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

vimientos sociales y de las organizaciones que buscan reorganizar la vida social y

redefinir la vida politica” (Wolkomer, 2018: p. 106).

8. LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION Y LA VISION DE LA TEOLO-
GIA DESDE LOS POBRES

8.1. Laiglesia contempordnea y la tierra: consideraciones sobre la tierra en

el Laudato Si

En 2015 aparece el interesante documento pontificio “Laudato Si, mi Signo-
re”- “Alabado seas mi sefior”, es la Carta Enciclica del Sumo Pontifice Francisco,
documento escrito sobre el cuidado de la casa comtin “la naturaleza” a ella le llama
hermana que clama por el dafo que le provocamos a causa del uso irresponsable
y que ha generado enfermedades en el suelo, en el agua, en el aire y en los seres
vivientes. Por eso, entre los pobres mds abandonados y maltratados, estd nuestra
oprimida y devastada tierra, que “gime y sufre dolores de parto” (Francisco, 2015).
El documento sefiala que vivimos tiempos de crisis socio ambiental porque cuando
los seres humanos destruyen la biodiversidad, degradan la integridad de la Tierra,
cuando contribuyen al cambio climdtico, o cuando desnudan la Tierra de sus bos-
ques, o destruyen las zonas himedas, o cuando contaminan el agua, el suelo, el aire.
Todos estos son pecados. Esta realidad contribuye al deterioro de la calidad de vida,
y estas actividades son conocidas como crimen “un crimen contra la naturaleza es
un crimen contra nosotros mismos’ . El documento es llamado urgente para la
proteccién de la casa comun.

En este contexto de crisis socio ambiental, un problema particularmente serio
es la limitacién del acceso al agua segura en cantidad y calidad. La mayor preocu-
pacién a nivel mundial es el impacto sobre el recurso hidrico, el agua estd directa-
mente vinculada a la alimentacién y a la salud, la falta de este recurso en cantidad y
calidad, provoca la aparicién o permanencia de enfermedades evitables que afectan
a millones de personas, en particular a nifios y madres. Asi, la calidad de vida de
una poblacién estd directamente relacionada con el libre acceso al agua limpia y
saludable. El impacto directo mds significativo de la crisis ambiental se concentra
en la salud, ya que las enfermedades de origen hidrico originadas, al beber, por
contacto, o al comer verduras regadas con aguas servidas, o contaminadas con sus-
tancias como nitratos, cadmio, mercurio, plomo, arsénico, fldor, yodo y metales
pesados. Solo el 18% de la poblacién de la regién de Puno consume agua segura,
el resto solo consume agua entubada. [...] “la calidad del agua disponible para los
pobres que provoca muchas muertes todos los dias. Entre los pobres son frecuentes
enfermedades relacionadas con el agua, incluidas las causadas por microrganismos

79



Juan Casazora Ccama

y por sustancias quimicas. La diarrea y el célera, que se relacionan con servicios hi-
giénicos y provisién de agua inadecuados, son un factor significativo de sufrimiento
y de mortalidad infantil. Las aguas subterrdneas, en muchos lugares, estdin amena-
zadas por la contaminacién que producen algunas actividades extractivas, agricolas
e industriales, sobre todo en paises donde no hay una reglamentacién y controles
suficientes” (Francisco, 2015, p. 28).

En todo esto la tierra es considerada como un ser vivo y como hermana, inclu-
sive, le reconoce dignidad, porque es un ser que siente, entonces, de aqui se puede
deducir que la Madre Tierra es una hermana que “estd clamando por el dafo que le
provocamos y gime y llora dolores de parto”, porque es un ser vivo que experimenta
dolor asf como las inclemencias. Sobre este punto el Papa indicard, “alabado seas,
mi Sefior, por la hermana, nuestra madre tierra, la cual nos sustenta, y gobierna y
produce diversos frutos con coloridas flores y hierbas”. “Esta hermana clama por el
dafo que le provocamos a causa del uso irresponsable y del abuso de los bienes que
Dios ha puesto en ella. Hemos crecido pensando que éramos sus propietarios y do-
minadores, autorizados a expoliarla” (Francisco, 2015). De aqui se desprende que,
en la iglesia contempordnea la Madre Tierra ocupa un lugar importante porque es
la fuente de vida que da soporte a las personas y todas las especies que habitan en
este planeta; en tal sentido, se aprecia que esta declaracién del Papa se aproxima y
quizds hasta llega a coincidir con las costumbres y el derecho consuetudinario, prac-
ticado por las comunidades aimaras y quechuas, ya que en ambos casos es calificada
y apreciada como madre, que tiene vida auténoma.

8.1.1. Incremento de la crisis ambiental: la desestabilizacion del medio am-
biente sano y equilibrado

El actual sistema econémico, imperante en nuestro pafs, no permite el lide-
razgo del Estado en el cuidado del medio ambiente, por esa razén la cantidad de
normas e instituciones existentes para el cuidado del medio no han logrado sus
propdsitos. La crisis y deterioro ambiental se presenta por partida doble, porque
tanto el humano como la naturaleza estén en serio peligro de extincién; por ello,
se menciona que no solo se vive un época de crisis ambiental, sino de crisis socio
ambiental. Sobre este asunto, el Papa Francisco menciona que:

El ser humano es un componente importante en el planeta y més por la
dignidad que se le atribuye, porque es él quien también sufre la degrada-
cién ambiental del actual modelo de desarrollo y la cultura del descarte
de la vida de las personas. Muchas personas viven en lugares que no tie-
nen dreas verdes, lugares insalubres, contaminados y mal estructurados.

80



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Sin embargo, no sélo son causas fisicas también son componentes socia-
les: efectos laborales de la tecnologia, exclusién y fragmentacién social,
privacién al acceso de energfa y otros servicios, violencia, narcotréfico,

drogadiccién y la pérdida de identidad (Francisco, 2015, pp. 34 — 35).

Esta experiencia de dignidad fue trastocada por las ensefianzas de la nueva ra-
cionalidad humana y machista, como aquellas recogidas en la ensefianza social de la
iglesia, que presentaba al hombre como creacién a imagen y semejanza de Dios, pero
no sefialaba nada acerca de la mujer. Y es que “la dignidad de la persona humana se
basa en el hecho de que es creada a imagen y semejanza de Dios y elevada a un fin
sobrenatural trascendente a la vida terrenal. El ser humano pues, como ser inteligente
y libre, sujeto de derecho y deberes es el primer principio y, se puede decir, el corazén
y el alma de la ensefianza social de la iglesia” (Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes,
N. 12). Esta misma situacién ha puesto en sobrevaloracién al ser humano, porque se
parte de la idea que el ser humano es el dnico ser que merece proteccién y resguardo
de parte del sistema juridico o que puede ser titular de la dignidad, en cambio, la
naturaleza, las mujeres u otros carecen de dichos atributos, entonces, la exaltacién del
antropocentrismo estd conduciendo a la humanidad a su extincién y desaparicién (no
se extinguird la especie humana, sino que le acompafiardn mds seres vivientes).

Dada la primacia del ser humano sobre todas las demds cosas, subyace la no-
cién de que solo la persona posee dignidad, lo cual tiene como consecuencia que
es titular de todos los derechos humanos, adicionalmente, se busca la proteccién y
promocién del hombre en la medida en que debe desarrollarse de forma libre en
el medio ambiente, entonces, se aprecia que existe un enfoque antropocentrista
que convierte al ser humano duefio y amo en el mundo. Esto nos lleva a sostener
que no era recomendable que el humano sea presentado como creacién a imagen
y semejanza de Dios, esta realidad llevé a muchos a explotar a otros seres humanos
considerdndolos como inferiores o la naturaleza solo para depredarla. Se entiende
que la naturaleza no tiene las mismas propiedades o atributos que las personas,
siendo asf, se continda priorizando al ser humano.

Sin embargo, la resistencia de la experiencia ancestral de las comunidades ori-
ginarias quienes estando en permanente contacto con obispos, sacerdotes y laicos
cristianos llegaron a evangelizar diversos espacios, ello desde la experiencia cultural
concreta porque de las reflexiones del Papa Francisco en su obra Laudato Si, se
advierte que sobre las diversas posibilidades de acercarse y acceder a la dignidad, no
solo se parte de la nocién de que Dios y la dignidad del ser humano son las tinicas
entidades vélidas, sino que es posible encontrar otros caminos. Al respecto, el Papa
indica que “Los relatos de la creacién en el libro del Génesis contienen, en su len-
guaje simbdlico y narrativo, profundas ensefianzas sobre la existencia humana y su

81



Juan Casazora Ccama

realidad histérica. Estas narraciones sugieren que la existencia humana se basa en
tres relaciones fundamentales estrechamente conectadas: la relacién con Dios, con
el préjimo y con la tierra. Segtin la Biblia, las tres relaciones vitales se han roto, no
solo externamente, sino también dentro de nosotros. Esta ruptura es el pecado. La
armonfa entre el Creador, la humanidad y todo lo creado fue destruida por haber
pretendido ocupar el lugar de Dios, negdndonos a reconocernos como criaturas
limitadas. Este hecho también desnaturalizé el mandato de “dominar” la tierra (Gn

1, 28) y de “labrarla y cuidarla” (Gn 2,15)” (Francisco, 2015).

Mds adelante, el mismo documento sefiala que “no somos Dios. La tierra nos
precede y nos ha sido dada. Esto permite responder a una acusacién lanzada al pen-
samiento judio-cristiano: se ha dicho que; desde el relato del Génesis que invita a
“dominar” la tierra (Gn.1, 28), se favoreceria la explotacién salvaje de la naturaleza
presentando una imagen del ser humano como dominante y destructivo. Esta no
es una correcta interpretacién de la Biblia, como la entiende la Iglesia. Si es verdad
que algunas veces los cristianos han interpretado incorrectamente las escrituras”

(Francisco, 2015, pp. 66 — 67).

En la actualidad se respira un ambiente de reproduccién de la explotacién del
hombre por el hombre, y del hombre sobre la naturaleza, exhibiéndose el talante
dominador y sometedor del ser humano sobre todo lo que le rodea. Y la religién
no ha cumplido un papel adecuado en todo este escenario, mds bien ha continuado
exaltando la centralidad y posicionamiento del ser humano. Sin embargo, dicha si-
tuacién cambia cuando aparecen corrientes o tendencias religiosas de diverso tipo,
que buscan cambiar y modificar el esquema actual que se tiene de iglesia; ademds,
la nocién de dignidad, que solamente estaba limitada a las personas, ahora, es posi-
ble de ser expandida hacia otros dmbitos o contextos. Es de sobra conocido que “a
causa de su dignidad personal, el ser humano es siempre un valor en s mismo y por
sf mismo, y como tal exige ser considerado y tratado. Y al contrario, jamds puede
ser considerado como un objeto utilizable, un instrumento, una cosa. De aqui que
sean absolutamente inaceptables las mds variadas formas de discriminacién que;
por desgracia, contintian dividiendo y humillando a toda la familia humana: desde
las raciales y econémicas a las sociales y culturales, desde las politicas a geogrdficas,
etc.” (Juan Pablo II, Cristifidelis Laici.n.37). Pero la misma fue negada a otras
entidades o categorfas, por ese motivo se hacfa urgente ampliar los alcances de la
dignidad (hacia los pobres, los excluidos, la naturaleza, entre otros).

En esta misma linea de reflexién de un documento de Puebla?® nos recuerda:
“Profesamos que todo hombre y toda mujer (G4l.5,13-24) por mds insignificantes

28  Puebla. IIT Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, n. 317.

82



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

que parezcan, tienen en si una nobleza inviolable que ellos mismos, y los demds,
deben respetar vy hacer respetar sin condiciones; que toda vida humana merece por
petary p q p
s{ misma, en cualquier circunstancia, su dignificacidn; que toda convivencia huma-
na tiene que fundarse en el bien comun, consistente en la realizacién cada vez mds
fraterna de la comun dignidad; lo cual exige no instrumentalizar a unos a favor de
g g
otros y estar dispuesto a sacrificar adn bienes particulares” (Puebla, n.317).

La evolucién del concepto de derecho, desde el enfoque de derechos huma-
nos, ya indicaba que estos son principios, de aceptacién universal, reconocidos
constitucionalmente y garantizados juridicamente, orientados a asegurar la digni-
dad del ser humano como persona, en su dimensién individual, social, material
y espiritual. La dignidad del ser humano implica libertad e igualdad. Al respecto,
la Declaracién Universal de los Derechos Humanos sefiala en su Predmbulo que;

“todos los hombres nacen libres e iguales en dignidad y derechos™

Mds después, el mismo Papa indica que “si bien esta enciclica se abre a un
didlogo con todos, para buscar juntos caminos de liberacién, quiere mostrar desde
el comienzo cédmo las convicciones de la fe ofrecen a los cristianos, y en parte tam-
bién a otros creyentes, grandes motivaciones para el cuidado de la naturaleza y de
los hermanos y hermanas m4s frdgiles. Si el solo hecho de ser humano mueve a las
personas a cuidar el ambiente del cual forman parte, “los cristianos en particular,
descubren que su cometido dentro de la creacién, asi como sus deberes con la natu-
raleza y el creador, forman parte de su fe” (Francisco, 2015, p. 64).

8.1.2. Crisis del antropocentrismo moderno: el poder, la acumulacion y el
progreso como elementos de degradacién ambiental

El enfoque del antropocentrismo moderno buscé el incremento del poder
econémico y luego el politico y el Estado. El humano de la sociedad industrial
se mostrd arrogante respecto a la pachamama, envanecido por su tecnologia que
todo lo puede y no considerdndose a si mismo como parte de ella, se dio la tarea de
dominarla y servirse de sus componentes. La actividad agraria, el crecimiento del
paquete tecnolégico llamado ‘revolucién verde’; gracias a este enfoque fue posible
sembrar grandes extensiones de terrenos con monocultivos de alto rendimiento
y bajo costo, el uso de semillas genéticamente mejoradas, fertilizantes sintéticos,
mecanizacién en el cultivo y cosecha, riego por goteo y aspersién. En la actividad
minera, la tecnologfa ha dejado pricticamente sembrado a la pequena y mediana

29  Declaracién Universal de los Derechos Humanos.

83



Juan Casazora Ccama

minerfa, dando paso a los megaproyectos mineros que alteran radicalmente los
ecosistemas (Francisco, 2015).

En el Laudato Si, se sefalan tres causas humanas de la crisis socio ambiental

que actualmente tiene que enfrentar la Madre Tierra:

@)

(

111

Tecnologia, creatividad y poder: el hombre moderno no estd preparado
para utilizar el poder con acierto, porque el inmenso crecimiento tecnolégico
no estuvo acompafado de un desarrollo del ser humano en responsabilidad,
valores, conciencia, lo cual condujo a una serie de fallas, por varios anos, y que
tuvieron repercusiéon en el medio ambiente; es decir, se han creado nuevas
tecnologias, pero se usan en contra de la naturaleza. Y el poder contribuye a
su deterioro en vez de modificar o cambiar la problemdtica ambiental.

Globalizacién del paradigma tecnocrdtico: ¢jerce su dominio sobre la eco-
nomia y la politica. La economia asume todo desarrollo tecnolégico en fun-
cién al rédito, sin prestar atencion a eventuales consecuencias negativas para
el ser humano. Las finanzas ahogan a la economia real. La cultura ecolégica
no se puede reducir a una serie de respuestas urgentes y parciales a los proble-
mas que van apareciendo en torno a la degradacién del ambiente. Deberia ser
una mirada distinta, un pensamiento, una politica, un programa educativo,
un estilo de vida y una espiritualidad que conformen una resistencia ante el
avance del paradigma tecnocrdtico. De otro modo, aun las mejores iniciativas
ecologistas pueden terminar encerradas en la misma légica globalizada. Busca
un solo remedio técnico a cada problema ambiental que surja, aislar cosas que
en la realidad estdn entrelazadas y esconder los verdaderos y mds profundos
problemas del sistema mundial.

) Antropocentrismo moderno: se ha terminado colocando la razén técnica

sobre la realidad, pero si el ser humano no redescubre su verdadero lugar y
termina negando su realidad. En la actualidad existe un gran desmedro por
parte de su antropocentrismo, debemos prestar atencién a los limites que ella
interpone, si el ser humano se declara auténomo de la realidad y se consti-
tuye en dominador absoluto, la misma base de su existencia se desmorona,
no desempefa el rol de colaborador con Dios; lo que no entendemos es que
la naturaleza no prescinde de nosotros, pero nosotros si de ella si es que se
pierde la sensibilidad personal y social para acoger una nueva vida, también se
marchitan otras formas de acogida provechosas para la vida social (Francisco,

2015, pp. 79 - 106).

Se hace el llamado desde aqui, que el antropocentrismo se encuentra en una

crisis seria, porque viene conquistando y explotando la naturaleza a su antojo, ya

84



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

que no tiene limites claros. La filosoffa que inspira a la sociedad capitalista contem-
pordnea es la acumulacién de poder y el progreso como elementos sustanciales del
crecimiento, as{ como engrandecimiento de las naciones. Si una nacién no sigue
dichos lineamientos queda fuera del marco y juego econémico mundial, por eso el
capitalismo busca explotar y aprovechar los recursos de la naturaleza con la mayor
rapidez posible. El bienestar de las personas se mide por el ingreso econémico que
cada persona posee, y no por el nivel de felicidad que es capaz de experimentar o las
acciones benéficas que se emprenden para proteger la Madre Tierra. Los gobiernos
usan la tecnologia y la ciencia para romper los limites de la naturaleza, situacién
que conlleva a explotar y extraer los recursos, pensando que son inagotables, a la
vez, existe nula empatia con los demds seres que viven y se benefician del medio
ambiente (antropocentrismo exacerbado).

9. LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION

El impulsor y creador de la teologfa de la liberacién es el tedlogo Gustavo
Gutiérrez. El planteamiento que ofrece la teologfa de la liberacién es el compro-
miso con la vida, esto es, dedicar la fe a la defensa de la vida y, por supuesto, a la
libertad; la forma en que se debe lograr la salvacién e igualdad, a través de la fe, es
con la emancipacién y liberacién de aquellas personas que poseen menos. En ese
orden, la fe se manifiesta como una muestra de participacién y compromiso activo
con las comunidades excluidas y los pobres, a su vez, asume compromiso militante,
porque pone en el centro la pobreza y desde alli empieza a predicar la fe. El punto
de partida para teologizar es la realidad social, econémica, politica y cultural, por-
que la fe no se produce descontextualizada o alejada de la realidad, al contrario,
se mantiene fuertemente vinculada a ella. Por eso hay una apuesta preferente por
ubicar y construir la fe desde la realidad y, esto en América Latina ha significado
posicionarse desde el lado de los excluidos y los pobres, especialmente, campesinos,
indigenas y otros.

Entre las caracteristicas principales, que dan contenido a la teologfa de la libe-
racién, podemos encontrar: (i) la salvacién cristiana no puede darse sin la liberacién
econdmica, politica, social e ideoldgica, esto es, los signos visibles de la dignidad
del hombre se manifiestan en dichos dmbitos; (ii) la espiritualidad de la liberacién
exige hombres nuevos y mujeres nuevas; (iii) es importante eliminar la explotacién
del hombre y desigualdad circundante en el mundo; (iv) los pecadores y victimas
del pecado deben estar presentes para que se logre la justicia —justicia y reparacién—;
y, (v) la defensa de la tierra porque es la fuente y sustento de los pobres y exclui-
dos. Estos son algunos puntos nodales sobre los cuales se cimienta la teologfa de la
liberacién.

85



Juan Casazora Ccama

La teologfa de la liberacién construye su entendimiento de la fe y la idea de
Dios manteniendo contacto con la pobreza y situaciones de injusticia; esto es, la
via para conocer y acercarse a Dios es mostrando compromiso con los mds des-
aventajados de la sociedad. En tal sentido, la experiencia de fe se vincula con los
pobres, personas en situaciones de exclusién y presencia de injusticia sistemdtica.
Esto conlleva a sostener que la teologfa de la liberacidn: (i) es una cuestién metodo-
légica, porque permite acercarse a la fe y la razén de Dios desde la perspectiva del
excluido y postrado en las necesidades; y, (ii) también, es un modo o forma de vida
que las personas vinculadas con la fe van desarrollando, siendo una nueva formar
de profesar la fe frente a fenémenos de opresién e injusticia. Entre los propulsores
y personas que han abrazado e influido directamente en el posicionamiento de la
teologfa de la liberacién tenemos a Escanone, Bonino, Hernesto Cardenal, Leonar-
do Boff y otros, quienes han puesto en prictica tanto la dimensién metodolégica
como el modo de vida que ofrece.

En suma, debemos indicar que la teologia de la liberacién ha tenido fructi-
fera acogida y desarrollo en aquellos lugares donde la fe se ha presentado como
pura y excluyente, ademds, donde se ha impuesto la cruz y la biblia. La razén de
Dios y sus vias de acceder a la fe eran vdlidas mientras se emplee los cdnones tra-
dicionales (o el catolicismo en sus origenes). Estos hechos han creado, en muchas
ocasiones, reacciones negativas por parte de las personas porque no comprendfan
como es que la fe y Dios podrian ser tan radicales y distintos a su razonamiento y
entendimiento, al menos, esta situacién de extrafieza se ha producido con mayor
énfasis en América Latina, Africa y todos aquellos sectores del mundo excluidos.
Frente a los postulados o razones que ofrece la fe tradicional, por denominarlo
de alguna forma, aparece la teologia de la liberacién como una respuesta mds
cercana y humana, esto es, presentando a Dios y la fe como algo posible y viable,
adicionalmente, haciendo comprender que el pobre y el excluido si puede predi-
car la fe y creen en Dios, entonces, es un pilar que alimenta al grito del oprimido
y excluido.

9.1. La pastoral de la tierra como una experiencia de vida

La historia de la humanidad estd tefida de innumerables acontecimientos
en los que los grupos humanos, razas, pueblos y naciones motivados por un afén
de poder y dominacién, han conquistado y arrebatado sus tierras a otros grupos
humanos, logrando someterlos a condiciones inhumanas de vida y domindndolos
por medio de la fuerza y la violencia, pero éstos tltimos no han parado nunca en
su empefio de reconquistar la tierra que un dfa les pertenecierén para poder llevar
una vida digna. Desde antes de la colonia, el hoy territorio peruano estuvo com-

86



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

puesto por pluralidad de formas culturales de organizacién, cosmovisiones, organi-
zaciones comunitarias, especialmente, andinas y amazénicas que durante la historia
han mostrado una particular capacidad de defensa de la vida, la Madre Tierra, el
derecho colectivo viviente y la capacidad auto resolutoria de conflictos desde el
enfoque de la justicia retributiva y compensatoria, y el principio de buen vivir. Esta
experiencia los ha llevado a la proteccién de la propiedad comunal o familiar de sus
tierras, ganados, rios y lagunas cercanas a las comunidades.

En comunidades quechuas y aimaras originarias se habla poco de justicia; mds
bien, se vive, se siente y se reclama el equilibrio y armonfa entre varén y mujer,
entre el hombre y la Madre Tierra(el planeta, el cosmos, con las Ayas, con el Tatitu
y toda las pachas). Los espafoles a su llegada observaron estos sistemas y la eficacia
de los mismos, concretamente, percibieron la forma de relacionarse de estas perso-
nas con su entorno y los suyos. Quizd observar la prdctica de la cadena de valores
cimentados en la solidaridad y honestidad llevé a los conquistadores a disefiar es-
trategias que permitan el acceso a las grandes poblaciones, para que sean utilizadas
en funcidén a intereses econdémicos tributarios, especialmente, para el trabajo en la
minerfa. Y es que cuando los espafioles arriban a estas tierras actiian y se declaran
como propietarios de las mismas, por tal motivo, lo que les faltaba era mano de
obra para explotar las mismas. En este nuevo continente, el indio tiene bien defi-
nido que poseer la titularidad de la tierra es importante porque, por ellos, los cam-
pesinos afirmaban que en el altiplano sin la Madre Tierra no hay vida. Desde hace
varios afios muchos intelectuales habian advertido esta relacién del hombre andino
con la pachamama, “la tierra ha sido siempre toda la alegrfa del indio. El indio ha
desposado la tierra. Siente que “la vida viene de la tierra” y vuelve a la tierra. Por
ende el indio puede ser indiferente a todo, menos a la posesién de la tierra que sus
manos y su aliento labran y fecundan religiosamente” (Maridtegui, 1970, p. 306).
Asi, la relacién entre el indio y la naturaleza es de armonia y equilibrio porque hay
una dependencia condicionada a la tierra.

Allf por los afos 1950, llegaron al altiplano nuevos agentes pastorales con
nuevas formas de trabajo pastoral de colegialidad y solidaridad con el pobre. Aten-
tos a la realidad, algunos obispos y prelados de una nueva iglesia sur andina, quie-
nes trabajaban con aimaras y quechuas desde 1969, agrupados en la experiencia
de la teologfa de la liberacién en la Iglesia Sur Andina, se han esforzado en ir ilu-
minando, desde la fe, los problemas que mds han preocupado y preocupan a la
iglesia y el pueblo del Sur Andino, a sus hombres y sus mujeres. Su magisterio fue
lo suficientemente claro y preciso al momento de trabajar con quechuas y aimaras
en el altiplano, as{ que sostenfan que:

87



Juan Casazora Ccama

Entre evangelizacién y promocién humana —desarrollo, liberacién— exis-
ten efectivamente lazos muy fuertes. Vinculos de orden antropolégico,
porque el hombre que hay que evangelizar no es un ser abstracto, sino
un ser sujeto a los problemas sociales y econémicos. Lazos de orden teo-
l6gico ya que no se puede disociar el plan de la creacién del plan de la
redencién que llega hasta situaciones muy concretas de injusticia, a la
que hay que combatir, y de justicia que hay que restaurar (Santo Do-
mingo, 1992).

En tal contexto, la Iglesia en el Sur Andino se sintié obligada a interpretar y
orientar el camino de los pobres, para recordarles su deber de servicio a la justicia
y al bien comdn para todos. La iglesia comprendié que era necesario predicar la fe
desde la opcién de los pobres; esto es, los obispos no podian cerrar los ojos frente
a la miseria del pueblo, porque la misién evangelizadora era mds importante. Esta
situacién pasaba por comprender que la fe estaba vinculada a la tierra, ya que sin
la tierra los indios y campesinos se preocupaban y se generaba un cuadro de crisis
existencial. Desde la iglesia se asumi6 que la fortaleza puesta del indio en la tierra y
la evangelizacién no pueden mantenerse en contraposicién u oposicién, sino que
en determinado momento tenfan que converger, es asi que se logré una actitud de
solidaridad con los indefensos y desde alli proclamar el evangelio. Inclusive, desde
la iglesia se tuvo bien en claro que cuando se produzca el despojo o la desposesién
del terreno, también se tenfa que asumir la defensa del mismo.

El proceso de la promocién de los derechos de los campesinos y la recupe-
racién de sus tierras siempre ha sido una preocupacién permanente en Puno. A
continuacién recogemos algunos planteamientos®, partiendo de la idea que la tie-
rra sigue siendo factor movilizador en el campo; por ende, acceder y mantener la
propiedad de la tierra es esencial para la vida del campesino. Y es que muchos de
ellos dependen del trabajo de la tierra, a su vez, el reconocimiento de derechos —en
cierto sentido— estd condicionada a la tierra (Casazola, 1999).

En los dltimos afios el contexto marcado por la desregulacién de los mercados
y los cambios operados en los dltimos afios en la legislacién sobre el uso y posesién
de las tierras por los campesinos e indigenas coloca nuevamente sobre el tapete
de discusion los siguientes rubros: (i)el impacto de la reforma agraria del gobier-
no militar de Juan Velasco Alvarado (conocido también como la primera fase del

30  CasazolaJuan, (1999) Coordinador delamesa de trabajo: Desarrollo Rural e Institucionalidad
Local, presenta conclusiones de reuniones con campesinos en la Semana Social Sur andina
en la carpeta de trabajo mesa de desarrollo rural e institucionalidad local. Sicuani: IPA.

pp- 4 al 13.

88



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Gobierno Revolucionario de las Fuerzas Armadas del Pert), (ii) el significado de
la reforma agraria para la sociedad rural peruana, en general, y, en particular, en el
Sur Andino, y, (iii) la finalizacién con el gamonalismo de los hacendados rentistas,
distantes y muchas veces ausentes que se comportaban no sélo como duefios y
sefiores absolutos de las tierras, sino también con poder casi absoluto sobre “sus”
gentes. Estos son algunos asuntos vinculados con la administracién y posesién de
la tierra, ya que con las reformas de dicho gobierno se tuvo que devolver la propie-
dad de las tierras a las personas del campo (o a quienes las trabajan); sin embargo,
dicho escenario duré poco porque la globalizacién y la expansién del capitalismo
lograron arrasar con las propiedades comunales. A la vez, la dindmica que proyecta
la economfia de mercado, que nace del capitalismo, es que la tierra debe ser explo-
tada utilizando tecnologfa y a gran escala, situacién que los campesinos hoy en dia
no pueden afrontar, porque carecen de materiales suficientes para hacer frente a las
exigencias y demandas del mercado y el capitalismo.

El movimiento pro-campesinado alentado desde la politica del gobierno mi-
litar a través del SINAMOS, el reconocimiento de las Comunidades Campesinas
y de la cultura ancestral subyacente a ellas, han contribuido a devolver al runa su
dignidad de hombre y el legitimo orgullo de pertenecer a la raza cobriza. El anhe-
lado Perti de “todas las sangres” parecia posible. Sin embargo, la Reforma Agraria
promulgada por el Decreto Ley N° 17716, con el que se inici6 el proceso donde
alrededor de 11 millones de hectdreas fueron adjudicados a cooperativas y comuni-
dades campesinas este proceso afecté haciendas, en la adjudicacién y constitucién
de modelos empresariales, sociedades agrarias de interés social, cooperativas agra-
rias de produccién, empresas rurales de propiedad social y cooperativas agrarias de
trabajadores (SAIS, CAP, ERPS, CAT)?!, lamentablemente excluyé a la mayoria

campesina ubicada en las comunidades campesinas.

Frente a esta realidad los obispos, sacerdotes, religiosos y laicos de la Iglesia del

Sur Andino (1969-1994)** sefialaban:

La gran dificultad de encontrar agentes de cambio que no sean egoistas
y amen verdaderamente al pueblo es un obstdculo para la ejecucién de
los cambios proyectados. Por todas partes vemos un afén de defender

31  SAIS. Sociedad Agricola de Interés Social, CAP Cooperativas Agrarias de Produccién,
ERPS Empresas Rurales de Produccién Rural, CAT Cooperativas Agraria de Trabajadores.
32 Se puede ver en la Carta Pastoral de los Obispos del Sur Andino sobre la situacién social de
la regién en navidad del 1973. La Sefial de cada momento, documento de los obispos del

Sur Andino 1969-1994, Lima: IPA CEP

89



Juan Casazora Ccama

intereses privados, de personas o de naciones y un desprecio generalizado
hacia el hombre mismo.

En un documento pastoral denominada “Tierra, Don de Dios, Derecho del
Pueblo”, los obispos del sur andino en 1986° cuando se refieren a los campesinos
y la pachamama decian:

Las celebraciones a la Pachamama manifiestan que la tierra es sagrada
y fuente de vida. Dentro de la cultura andina expresan la armonia que
debe existir con Dios, con los hermanos y con la naturaleza. La Pacha-
mama fortalece los lazos familiares y comunales. Y, asi, en esta perspec-
tiva andina, el trabajo comunal muestra la reciprocidad y solidaridad del
campesino con sus compafieros y la naturaleza. Por todo esto, entende-
mos nosotros que no se pueden desligar los problemas del campesinado:
la tierra, su cultura y su participacién en la vida nacional. (IPA, p. 224).

Viendo esta realidad evangelizadora a los integrantes de la Iglesia les llevé a
comprometerse, acompafar a su pueblo en las luchas por la Tierra. En Puno se
afectaron 1,451 fundos, con un total de 1 966,217.51 ha. de terreno agricola. Sien-
do los principales beneficiarios del 89.8% las modalidades asociativas, mientras que
las comunidades campesinas fueron beneficiadas con el 2.5% del total. En Puno,
la Reforma Agraria de Velasco excluyé y marginé a las comunidades campesinas.
Frente a la necesidad de mantener la experiencia y acumulacién técnica de las ha-
ciendas ganaderas altipldnicas, la comunidad campesina no era una opcién vilida
para los gobernantes de este tiempo.

Con la caida del jefe de la Revolucién Militar las empresas asociativas punenas
quedaron libradas a su suerte, convirtiéndose en terreno de disputa entre sus bene-
ficiarios por el mal uso de las tierras. La poblacién campesina comunera, creciente
y carente de tierras, vefa en las Empresas Asociativas la continuidad de la antigua
hacienda y el patrén. La crisis econémica que vivia el pais, asi como, los efectos de
las peores sequias padecidas por el pueblo punefio en varias décadas, alientan la
tensién y se inician las movilizaciones comuneras y campesinas, esta vez en contra
de las empresas asociativas.

Posteriormente, la sequia de 1983-84, los oidos sordos de los gobernantes y
el nacimiento de los frentes de defensa, en los pueblos del departamento de Puno
abrié para los campesinos nuevos horizontes. El problema comunal se convierte
en departamental, liga la tierra con el atraso regional consecuentemente implica

33 Carta Pastoral de los Obispos del Sur Andino. La tierra, don de Dios, derecho del Pueblo,
Lima: IPA CEP, p. 222.

90



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

la discusién de la nueva ley de regionalizacién basada en las pricticas productivas,
sociales y politicas andinas.

El APRA se propone hacer una profunda transformacién desde el gobierno
hacia la sierra, para afrontar y superar los grandes problemas histérico-estructurales
de la sociedad peruana, en una regién donde el sector mayoritario de la poblacién,
representado por los campesinos, no tiene fuerza politica y se halla en continuas
oposiciones con los miembros del partido de gobierno omnipresentes con mucho
arraigo rural, opuestos a la modernidad desde el poder local (los lagratayta), per-
tenecientes a los grupos de pequefios hacendados resentidos y temerosos de ver al
campesinado “levantar la cabeza”. Situacién bastante paraddjica que entrafiaba el
fracaso del programa del APRA para desarrollar la sierra. El Trapecio Andino y el
Crédito Cero fueron otras tantas medidas fracasadas casi desde su nacimiento. Los
Rimanakuy** fueron un intento desacertado y frustrante para ganarse a los campe-
sinos, pese al gran interés que puede significar para el pais escuchar directamente
la voz del campesinado y porque, en realidad, no se tenfa tomada la decisién de
hacerles caso.

El proceso de regionalizacién iniciado al final de este gobierno, exigido por la
Constitucién Politica, y sobre todo por el clamor histérico de los pueblos del inte-
rior, tampoco llegé a representar la culminacién de las corrientes de lucha regional
de larga data, sino que répidamente se vio enfrentado a la voluntad centralista del
nuevo gobierno fujimorista. Sin los medios suficientes para iniciar con autonomia
una tan novedosa instancia de gobierno regional, heredando fuerte corrupcién y
hasta desmantelamiento del aparato estatal por parte de la burocracia aprista, las
débiles sociedades regionales se entramparon en parlamentarismos estériles o en pe-
quenas pugnas politico-partidarias por controlar el nuevo poder. Existieron inicia-
tivas promisorias y esfuerzos verdaderamente heroicos, los que no pudieron escapar
de la misma frustracién ya sefialada en el periodo anterior.

Se tiene presente que, se ha dado un proceso de apertura a las Comunida-
des Campesinas marginadas con la devolucién de las tierras hacia los mismos; sin
embargo, esto duré poco por las siguientes razones: (i) el hacendado o propietario
despojado querifa recuperar su propiedad y realizaba todas las acciones necesarias
para ello, lo cual evidencia que los campesinos no poseyeron la tierra de forma
pacifica sino que tuvieron que enfrentarse; y, (iii) el mercado y el capitalismo pu-
sieron nuevas exigencias al uso de la tierra, porque el dominio y control del mismo

34  Termino quechua que significa didlogo de presidente del gobierno central y presidentes de
comunidades campesinas.

91



Juan Casazora Ccama

se fue convirtiendo en casi absoluta, en razén a que el pais abre sus puertas hacia el
mundo (la politica econémica exterior) con las firmas de tratados y convenios de
comercio con otros pafses; por tanto, al indio o campesino se le exige que la tierra
sea utilizada y explotada.

10. LA FILOSOFIA Y LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION: EL CAM-
PO, LA TIERRA Y LA POBREZA COMO ESPACIOS DE RESIS-
TENCIA Y TRANSFORMACION SOCIAL

En la posicién que se ocupan tanto la filosofia y teologfa de la liberacién, de
algiin modo, logra exhibir que el campesino andino y el indio siempre han estado
en el lado equivocado de la balanza; esto es, se ha mantenido oprimido y domina-
do. En tal sentido, “ha sido pisoteado el derecho a sus tierras, ganado y agua; han
sido pisoteados sus creencias y sus ritos; se ha despreciado el quechua el aimara y
su cultura”; por ende, las puertas del cambio y renovacién siempre se mantuvieron
cerradas. Esta situacién de exclusién y discriminacién ha estado, en muchos casos,
justificado por la filosofia y la religién, ya que el ser pobre suponifa no tener titula-
ridad de la tierra, padecer la exclusién social, la privacién continua al acceso a los
recursos naturales, la negacion de la calidad de ciudadanos, la exclusién de las rela-
ciones de poder para disfrutar de un nivel adecuado, al mismo tiempo, se produjo
la sistemdtica privacién y limitacién del ejercicio de los derechos civiles, culturales,
econdmicos, politicos y sociales. Esta posicidn y situacién dramdtica va cambiando
a medida que la filosoffa y la teologfa de la liberacién van asumiendo un rol impor-
tante en la sociedad, tal como lo veremos a continuacién.

Iniciar a pensar desde la filosofia y teologfa de la liberacién es considerar que la
pobreza no es una cuestién negativa, esto es, no constituye una fatalidad e infortu-
nio como lo explicarfa Gustavo Gutiérrez. La pobreza y la exclusién son producto
de la mala organizacién y el resultado de la injusticia que ha originado el modelo de
desarrollo vigente, adicionalmente, las estructuras sociales y politicas no se enfocan
en cambiar dicha situacién, es mds, las categorfas mentales y culturales permanecen
rigidas®. En tal sentido, las injusticias sociales estdn vinculados a la forma de orga-
nizacién actual, esto es, el Estado y la sociedad han ido en la direccién de someter
y castigar a los pobres. Empezar a cambiar este escenario y situacién es la propuesta
de la filosofia y teologfa de la liberacién; por tanto, la pobreza no es un factor que
suponga, necesariamente, un asunto negativo, mds bien, es una oportunidad para
tejer nuevas estrategias de organizacién y poder. Asimismo, es importante que la

35  Gutiérrez. G (2004). Acordarse de los pobres. Fondo Editorial del Congreso del Perti p. 93.

92



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

tierra y el campo sean los lugares por donde debe empezar el cambio y transforma-
cién —es el lugar donde las manos del campesino adquieren fortaleza y es su fuente
de vida que le da razén para existir®.

La pobreza y la exclusién constituyen la razén para justificar cambios y trans-
formaciones sociales, entonces, segin la filosoffa y teologfa de la liberacién el ser
pobre y excluido da voz activa a las personas para que puedan reclamar y pedir un
mundo mds justo y equitativo. Ademds, el campo y la tierra son los espacios desde
donde el campesino lucha y protesta. El crecimiento vertiginoso del capitalismo
promueve la depredacién y desaparicién del campo y la tierra; esto es, quitar al
pobre los tnicos recursos que tiene para vivir y desarrollarse, de tal modo que se
confina a la extincién. Por este motivo, deviene en un elemento clave cuestionar el
modelo actual de desarrollo y crecimiento, apoydndose en elementos o estrategias
que propone la filosofia y la teologfa de la liberacién.

Finalmente, la filosoffa y la teologfa de la liberacién tienen como puntos co-
munes de reflexién, la pobreza y la exclusién, porque producen injusticias cotidia-
nas, a su vez, el campo y la tierra son los lugares desde donde se ofrece la resistencia
a la opresién y colonizacién del capitalismo. Emprender el cambio y trasformacién
social, necesariamente, requiere estar conscientes de las dimensiones e implicancias
de la pobreza asi como la exclusién; adicionalmente, considerar el campo y la tierra
como espacios naturaleza para enfrentar los embates del capitalismo y el desarrollis-
mo salvaje que viene experimentando el mundo contempordneo.

10.1.La agenda ambiental en el marco de la filosofia y la teologia de la

liberacién

La exclusién y sometimiento del campesino se ha manifestado de diversas for-
mas; sin embargo, el mds notable es la sistemdtica degradacién del medio ambiente,
la explotacién y eliminacién progresiva del campo —la tierra—. En ese sentido, la
filosoffa y la teologfa de la liberacién también tienen que ocuparse de esta situacién,
ya que la pobreza, en la mayorfa de los casos, es incompatible con un esquema de
explotacién y depredacién de los recursos naturales. Asimismo, la fe y Dios se opo-
nen a la degradacién de la casa comun. Es un poco dificil pensar que en nombre
de la pobreza se elimine la dnica fuente de vida que tienen los campesinos, por eso,
es mds coherente pensar que la riqueza, en este caso el capitalismo, necesita mds ri-
queza para volverse mds dindmico y lograr las transformaciones necesarias, por este

36 Gustavo Gutiérrez. p. 93. en su obra Acordarse de los pobres. Fondo Editorial del Congreso
del Perd. 2013.

93



Juan Casazora Ccama

motivo, la filosoffa y teologfa de la liberacién serdn muy criticos con el actual mo-
delo de desarrollo basado en el extractivismo y la desarticulacién de laMadre Tierra.

Segtin lo descrito podemos constatar que no solo grita el oprimido y ex-
cluido, sino que, también, ahora grita el agua, el bosque —gran pobre la tierra—,
la Madre Tierra, esto es, la casa comun estd en emergencia. En esa linea, con
mucha razén se ha sostenido que la tierra es como la hermana menor que “cla-
ma por el dafio que le provocamos a causa del uso irresponsable y del abuso de
los bienes que Dios ha puesto en ella. Hemos crecido pensando que éramos sus
propietarios y dominadores, autorizados a expoliarla. La violencia que hay en el
corazén humano, herido por el pecado, también se manifiesta en los sintomas
de enfermedad que advertimos en el suelo, en el agua, en el aire y en los seres
vivientes. Por eso, entre los pobres mds abandonados y maltratados, estd nuestra
oprimida y devastada tierra, que “gime y sufre dolores de parto” (Rm. 8, 22).
Ademds, se ha llegado al punto de quedar convencidos que nosotros somos m4s
que tierra; sin embargo, no debemos olvidar que nosotros mismos somos tierra
(cf. Gn.2, 7), por tanto, de ella venimos y hacia ella regresaremos. Asi, resulta
que la formacién del ser humano, esto es, el propio cuerpo estd constituido por
los elementos del planeta, su aire es el que nos da el aliento y su agua nos vivifica
y restaura (Francisco, 2015, p. 3).

La mencién y desarrollo de la depredacién de los recursos naturales en el Lau-
dato S7 implica un compromiso del actual Papa con la liberacién de los excluidos
y postrados, en especial, liberar del sufrimiento que viene enfrentando la Madre
Tierra. En ese sentido, la fe no puede ser renuente y esquiva frente a los cambios
que viene experimentando el medio ambiente. La crisis socio-ambiental conlleva,
en el fondo, la crisis total, esto es, la disminucién de la dignidad del ser humano y
la muerte de la naturaleza porque, también, es un ser vivo, al menos, asf se queda
explicado en el Laudato Si. El Estado y las fuerzas econémicas han asumido una
posicién de explotar los recursos de la Madre Tierra (o pachamama’®), esto es grave
porque la degradacién ambiental crecerd mucho mds. Entonces, para salvar el pla-
neta se requiere de la voluntad y compromiso de todos, lo cual representa la libera-
cién de la opresién humana que sufre la madre Tierra. Es comtn advertir que en
la tradicién y visién andina, en especial, los miembros de las comunidades andinas
que la Madre Tierra es un lugar sagrado, porque es fuente de vida, por ende, nunca
la han visto como un espacio inagotable de recursos, es mds, sabemos que los sabios

37  Para Raul Zaffaroni, es considerada como personalidad de la naturaleza exigiendo respeto y
reciprocidad.

94



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

yatiris andinos® siempre indicaban que cada afio que transcurre se experimenta
“un nuevo Pachakuti” porque el tiempo vuelve cada cierto tiempo, para renovar
sus recursos y afirmar la vida.

Varias cosas pueden producirse o reemplazarse, menos la capacidad ecoldgi-
ca, solo tenemos un planeta Tierra. No somos capaces de producir otro ambiente
ecoldgico para sostener nuestra existencia. Esto lo sintetizo Edward Wilson (1998),
Bidlogo de Harvard al afirmar para que todo el mundo alcance el nivel de vida
actual de los Estados Unidos con la tecnologfa existente se necesitara dos planetas
tierra mds. Todo esto se ve incrementado por las amenazas naturales y las artificiales
creadas por la humanidad, como el cambio climdtico a partir del calentamiento
global y los gases de efecto invernadero que originan eventos extremos que afectan
con inundaciones, sequias, huracanes y tsunamis, a los grandes centros poblados y
a la produccién de alimentos especialmente, como también a la infraestructura con
pérdidas multimillonarias.

En ese orden, los documentos de la doctrina social de la iglesia desde hace
un buen tiempo vienen sefialando las causas de la pobreza, asimismo, la pobreza
con que el ser humano ha ido, pricticamente, devorando la naturaleza (Madre
Tierra). Afios mds tarde hemos descubierto que la agresién y la brutalidad con la
que tratamos el medio ambiente son bastante alarmantes, porque el progreso de la
humanidad estd destruyendo el dnico espacio habitable de este universo. Entonces,
desde el campo de la filosofia y la teologfa de la liberacién resulta importante to-
mar conciencia sobre la crisis ambiental, porque estd en riesgo la humanidad y, en
especial, los campesinos que fueron excluidos y que se mantienen al margen de las
principales relaciones de poder.

Es plausible que la grave crisis socio ambiental lleva a identificar que el sector
mds golpeado siguen siendo los mds pobres, en este caso, los campesinos que ven la
manera en que disminuye la capacidad de los recursos naturales, asimismo, la espe-
ranza de vida se acorta. En consecuencia, resulta vital pensar en clave de la filosofia
y teologfa de la liberacién la cuestién ambiental porque los grandes impactos del
cambio y modificacién de los ciclos de la Madre Tierra son las poblaciones exclui-
das, en concreto, los campesinos porque trabajan directamente en el campo con la
tierra y tienen un sentido profundo de conservacién. En cambio, el sistema estatal
lo tnico que ha logrado es acrecentar el problema ambiental, porque ha implemen-
tado programas sociales y politicas que buscan resquebrajar el medio ambiente,

38  Personas lideres que por su condicién en la comunidad se destaca por las cualidades que
tiene. Hay sabios andinos en los diferentes campos del saber unos estdn encargadas del
cuidado espiritual de las personas.

95



Juan Casazora Ccama

inclusive, no se ha producido un programa que haya logrado compatibilizar entre
la visién de los excluidos y la del Estado. Tal es asi que las politicas de desarrollo
siempre han apuntado a ahondar la crisis ambiental; asimismo, no se ha pensado
desde la perspectiva de los que sufren la exclusién.

La exclusién y la injusticia se han profundizado con el deterioro del medio
ambiente, ya que la calidad ambiental ha sido afectada por el desarrollo de activida-
des extractivas, productivas y de servicios, que no cumplian medidas adecuadas de
manejo ambiental; ademds, se ha contaminado el agua, el aire y el suelo. La pobreza
es incompatible con la dignidad humana, constituye un freno para la libertad y
democracia. La pobreza y la inequidad son incompatibles con los valores humanos.
La sociedad peruana debe reconocer que existe exclusién y desigualdad; y que am-
bas son incompatibles con la justicia y el funcionamiento sostenido de la democra-
cia. La bisqueda de la equidad y efectiva proteccién para todos, especialmente para
los excluidos y para todo grupo humano que se encuentre en peligro, deben ser un
principio permanente. Nadie debe quedar al margen de una vida digna®.

En relacién a la pobreza, la Mesa de Concertacién para la Lucha contra la
Pobreza de la regién de Puno, al elaborar el plan de desarrollo concertado, se men-
ciond que es una “situacién injusta que produce la exclusién de las oportunidades
para desempenarse en la vida, de acuerdo a las potencialidades humanas, a la voca-
cién de las personas y en general de maneras consideradas valiosas por la sociedad
y por los individuos. La pobreza es una situacién de restriccién de la libertad que
proviene de las relaciones econémicas, sociales, culturales y politicas injustas.” En
la misma linea, también, se ha explicado que la “pobreza no es solamente una situa-
cién de carencia, de insatisfaccién de necesidades, sino que es fundamentalmente el
resultado de las dindmicas sociales que se desarrollan en: el dmbito econémico; en
la toma de decisiones politicas; en las dindmicas familiares; en los estilos de sociali-
zacidn; las decisiones estatales; etc.” (Torche, 1996).

En suma, es oportuno indicar que en la actualidad acudimos a un espacio
donde la destruccién, asi como la muerte de la Madre Tierra, parece préxima por-
que el impacto de la actividad humana es bastante dramdtica. Para atender esta
problemdtica, necesariamente, se requiere un cambio en las actitudes frente a la na-
turaleza, porque el estilo y la forma de produccién actual no estin siendo amigables
con la misma. Si la voluntad es cambiar y modificar la situacién actual por la que

39  MCLCP. (2002) Carta Social. Compromiso por el desarrollo y superacién de la pobreza.
separata de trabajo. Lima.

40  Mesa de Concertacién para la Lucha contra la Pobreza. Una vida digna para todos. Boletin
informativo. Lima 2004, p. 17.

96



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

atraviesa la Madre Tierra, imperativamente se deben incorporar teorfas y visiones
que justifiquen a la tierra como una entidad central de las relaciones humana. Al
respecto, la filosofia y teologfa de la liberacién ofrecen algunas alternativas que pue-
den resultar interesantes para abordar la problemdtica ambiental, ya que la tierra y
el campo deben ser pensados desde los que trabajan y se relacionan, esto es, quienes
estdn en contacto directo e interactdan con las mismas. En la sociedad capitalista
e industrializada contempordnea, dificilmente se puede advertir la relacién o con-
tacto del hombre con la naturaleza en igualdad de condiciones, sino que siempre es
vertical y sobredimensionado; por ello, justamente, se procede a ofrecer y plantear
nuevas teorfas que sean mds coherentes con el cuidado de la Madre Tierra —espe-
cialmente, la filosofia y teologfa de la liberacién exhiben dicho compromiso—.

La Madre Tierra como sujeto de derechos significa la afirmacién de que el
derecho siempre ha optado por la vida y desde ello toda la humanidad estd llamada
a optar por la defensa y preservacién de la vida. El tema ambiental en la regién de
Puno, es una cuestién casi de sobrevivencia, por los efectos nocivos sobre la salud,
hay todo para mejorarlo a partir de que se cumpla la decisién politica de los anun-
cios realizados tantas veces “el agua es vida”, “todos debemos ser ambientalistas”,
“si hay contaminacién hay que denunciarla” y hasta aquella de que “el agua vale
mds que el oro”, “el que contamina repara”. La solucién estd en nuestras manos, si
cada parte cumple con sus obligaciones. La comunidad tomando conciencia que el
cambio debe ser de todos nosotros, para controlar, mitigar y disminuir los pasivos
ambientales mineros y sitios contaminados.

Las reflexiones ofrecidas por Gustavo Gutiérrez resultan iluminadoras e in-
terpelantes, porque nos presenta a la pobreza como un hecho complejo; por tanto,
no se limita a la vertiente econémica, sino que también comprende la cultura, la fe
(falta de espiritualidad), mental y, por supuesto, ambiental, esto es, el deterioro de
la Madre Tierra produce la pobreza ecolégica. La pobreza no es una fatalidad, es
una condicién; no es infortunio, es una injusticia. Es resultado de estructuras socia-
les asi como categorfas mentales y culturales; ademds, estd ligada al modo como se
ha construido la sociedad, de forma desigual y jerdrquica. En ese sentido, podemos
apreciar que la pobreza se presenta de diversas formas y situaciones, por eso, se
considera que actualmente vamos atravesando una pobreza ambiental porque los
ecosistemas estdn siendo destruidos y degradados cada cierto tiempo. Asi, la pobre-
za y la exclusién producen la devastacién asi como degradacién de la persona, en
especial, del campesino; no solo ello, ademds impacta en su forma de vida y logra
alterar el espacio o medio donde habita, porque la naturaleza queda arrasada por la
actividad extractiva e industrializada.

97



Juan Casazora Ccama

En todo esto, hemos podido observar que tanto la filosofia y la teologfa de la
liberacién buscan la transformacién constante de las relaciones sociales, politicas y
culturales, siendo su herramienta vilida la ubicacién de la teorfa asi como de la fe
en el campo de los excluidos —hacer teorfa y reflexién desde la periferia—; es decir,
partir desde la pobreza, a su vez, el laboratorio natural es la exclusién y la pobreza.
Entonces, la consigna bajo la cual se erige la filosofia y la teologfa de la liberacién es
conocer y comprometerse con la realidad para transformarla. Si se siguen utilizando
metodologfas tradicionales serd imposible que el pobre pueda ser liberado y salir
del estado de exclusién, por eso, cambiar y usar nuevas estrategias para abordar y
enfocarse sobre las relaciones de poder y religiosas resultan vitales. En sintesis, ha-
cer filosoffa de la liberacién implica ponerse en los pies y zapatos de los excluidos;
asimismo, hacer teologfa de la liberacién es ubicarse en el lugar de los pobres, para
que crean en la fe y conozcan a Dios. Entonces, en ambos casos las acciones son
militantes y altamente comprometidas.

Finalmente, en todo este recorrido podemos advertir que los pobres no son
los tinicos excluidos que gritan y se quejan, sino que ahora con el proceso creciente
de la globalizacién y la conquista de la naturaleza, también, empieza a gritar la
tierra, esto es, las aguas, los bosques y toda forma de vida que habfa permanecido
invisibilizada. En ese orden, la opcién por el pobre se presenta como una gran
oportunidad, esto es, el momento de transformar las relaciones sociales, culturales,
econdmicas y religiosas; tomando en cuenta que la prdctica de una fe comprometi-
da con la vida —en sentido amplio— es la nueva forma de teologia que se desarrolla.

10.2.Leonardo Boff y su propuesta por considerar a la Madre Tierra como
sujeto de derechos

Leonardo Boff, tedlogo y practicante de la teologfa de la liberacién, indica que
en el pueblo de Latinoamérica concurren dos circunstancias simultdneas. Por un
lado, son pobres y, por otro, son creyentes, esta es una condicién para iniciar pro-
cesos de cambio partiendo del grito del oprimido. En la actualidad los sujetos que
gritan y piden auxilio son varios, porque no solo gritan los pobres sino que la tierra
grita, las aguas gritan y los bosques gritan. La propuesta que plantea Boff desde la
teologfa es iniciar el cambio, tomando en cuenta la experiencia de los pobres, esto
es, considerar a las personas como pobres, ademds, tener en cuenta que la tie;ra es la
gran pobre, porque es devastada y explotada, fruto del modelo de civilizacién que
impone ese tipo de sacrificio al sistema de vida. Con esto queda claro que desde la
opcién de la pobreza se puede tomar conciencia y proteger a la Madre Tierra para
que no siga siendo saqueada y devastada.

98



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Desde el compromiso y convivencia con los mds pobres y explotados del Bra-

sil, Boff desarrolla su hipétesis para considerar a la Tierra sujeto de derecho en

cinco pilares fundamentales:

O]

(i)

(iif)

La mds alta ancestralidad de la tradicién transcultural que siempre consideré
la Tierra como Madre: es una visién césmica porque los pueblos originarios
sentfan que la Tierra era y es parte del universo, por eso rendfan culto con
un respeto reverencial ante a su majestad; ademds, tenfan clara conciencia
de que recibfan de ella todo lo que necesitaban para vivir. Esta visién ances-
tral continda viva en los pueblos originarios, como los andinos, y otros, que
contemplan la Tierra como Pacha Mama y sostienen con ella una relacién de
profundo respeto y cuidado.

La tierra misma es vivase efectuaron constataciones cientificas realizadas por
parte de sectores importantes de las ciencias de la Tierra (nueva biologfa, as-
trofisica, fisica cudntica), segin los mismos, la Tierra es un superorganismo
vivo, que articula lo fisico, lo quimico, lo bioldgico y lo ecolégico, de forma
tan interdependiente y sutil que se hace siempre propicia a producir y repro-
ducir la vida. Ello fue mérito de los cientificos James Lovelock, Lynn Margu-
lis, Elisabet Sahtouris, José Lutzenberg y otros, quienes a partir de los anos 70
del siglo pasado, después de investigaciones minuciosas, han propuesto esta
visién que mds y mds se estd imponiendo a la comunidad cientifica internacio-
nal, y que estd siendo asumida por amplios sectores de la cultura. Al inicio fue
una hipétesis, pero a partir de 2001 pasé a considerarse una teorfa cientifica,
el grado mds alto del reconocimiento en el campo de las ciencias. Consiguien-
do llamarse a la Tierra viva como Gaia, un nombre, de la mitologfa griega
para designar la vitalidad de la Tierra. No solamente hay vida sobre la Tierra,
la Tierra misma es viva, un superorganismo extremamente complejo, hecho
de inter-retro-relaciones con el ambiente conjuntamente con las energfas cds-
micas siempre actuantes. La vida debe ser amada, cuidada y fortalecida. No
puede ser amenazada y eliminada. No puede ser transformada en mercancia
y puesta en el mercado. La vida es sagrada. Por lo tanto, la Tierra viva, la
Madre Tierra es sujeto de dignidad y portadora de derechos, porque todo lo
que vive, tiene un valor intrinseco, independientemente del uso humano, y
merece existir y tiene derecho a vivir.

Unidad Tierra y humanidad: desde la Luna, o de sus naves, los astronautas
han podido contemplar, llenos de admiracién y de sacralidad, la Tierra. Han
testimoniado esta experiencia (overvieweffect): entre Tierra y humanidad no
hay diferenciacién. Ambos constituyen una entidad tnica, resplandeciente,

99



(iv)

v)

Juan Casazora Ccama

azul-blanca, compleja y bien ordenada. Una capa tenue, de unos pocos kilé-
metros, forma la bidsfera, que garantiza la existencia de una multitud incal-
culable de formas de vida. Tierra y humanidad componen un todo orgdnico
compuesto de ecosistemas, con sus diferentes formas de vida, especialmente la
humana. Esta entidad, tnica, compuesta de Tierra y humanidad nos permite
decir que la Tierra estd viva y es Madre.

La Tierra y la vida parte de la evolucién del universo: En esta razén indicando
que la Tierra y la vida constituyen momentos del vasto proceso de la evo-
lucién del universo. Es generalmente aceptado que todo el universo, todos
los seres, el Sol, la Tierra y cada uno de nosotros, estdbamos juntos en aquel
punto pequefiisimo, pero cargado de energfa y de informacién, que en un
momento intemporal explot. Ocurrié el bigbang, hace como 13.7 mil mi-
llones de afios. Las energfas y las particulas elementales se difundieron creando
el espacio y el tiempo y dando origen al proceso de la evolucién. Entonces
podemos decir: la Tierra es un momento de la evolucién del universo. La vida
es un momento de la evolucién de la Tierra. Y la vida humana es un momento
de la evolucién de la vida. Pero para que la vida pueda existir y reproducirse
necesita de todas las precondiciones energéticas, fisicas y quimicas sin las cua-
les no puede irrumpir ni subsistir. Por eso hay que incluir todo el proceso de
la evolucién anterior para entender adecuadamente la Tierra y la vida. El ser
humano, por ser la parte consciente e inteligente de la misma Tierra, debe ser
visto como la Tierra que siente, piensa, ama, cuida y venera.

Capacidad de conexién e informacién: La materia no tiene solamente masa
y energfa. Tiene una tercera dimensién que es su capacidad de conexién y de
informacién. El universo, mds que la suma de todos los seres existentes y por
existir, es el conjunto de todas las relaciones y redes de relaciones con sus in-
formaciones que todos mantienen con todos. Todo es relacién y nada puede
existir fuera de la relacién.

100



Carrituro I1
SURGIMIENTO Y ASCENSO DE LOS DERECHOS
DE LA MADRE NATURALEZA: FUNDAMENTOS
DESDE LAS POSTURAS JURIDICAS PARA
CONSIDERAR A LA MADRE TIERRA COMO
SUJETO DE DERECHOS






1. CUESTIONES PRELIMINARES

En este punto es menester empezar indicando que las escuelas o corrientes
juridicas del derecho no fueron los suficientemente capaces de explicar que la Tie-
rra pueda ser sujeto de derechos, ya que las diversas escuelas no se han puesto a
pensar en dicha situacién. Ello se nota con claridad cuando revisamos los postu-
lados y principales desarrollos tedricos efectuados por cada escuela, en tal sentido,
aquf revisaremos corrientes como el iusnaturalismo, el iuspositivismo, el realismo
juridico y el constitucionalismo, debido a que estos son las corrientes o escuelas
juridicas mds sobresalientes el derecho, por ese motivo abordamos la posicién del
mismo sobre el derecho y la nocién de sistema juridico que proponen los mismos.
Lo cual servird para establecer que no lograron concebir a la naturaleza como sujeto

de derechos.

Con relacién a los planteamientos del iusnaturalismo debemos indicar que
esta corriente juridica es la mds longeva. El postulado bdsico es que el derecho estd
compuesto por un conjunto de reglas morales de cardcter trascendental, a su vez, la
nocién de derechos se justifica porque existen leyes de cardcter eterno e inmanente
que no es construccién de los hombres, sino que los mismos responden a la justicia.
En tal sentido, también, se menciona que concibe la conexién entre el derecho y
la moral porque el derecho injusto no puede ser considerado como derecho, por
ende, las reglas juridicas deben estar organizadas sobre la base del derecho natural,
debido a que los valores de la justicia, la libertad y la igualdad estdn consignadas en
ella. También cabe precisar que el derecho es pensando solo para las personas, esto
es, el sentido de justicia y libertad (o la atribucién de valores morales) solo recaen
en los individuos; por tanto, se excluye a la naturaleza o cualquier otra entidad del
mismo, por esta razén, se sostiene que esta escuela se enfoca solamente en el ser
humano.

El iuspositivimo es otra escuela o corriente juridica que postula que el derecho
son reglas y normas juridicas, los mismos que son sancionados y expedidos por los
legisladores. La tesis esencial es que se produce la separacién entre el derecho y la
moral; por tanto, el derecho no estd conectado con los valores y principios, sino

103



Juan Casazora Ccama

que es una entidad abstracta que se limita a regula el comportamiento humano
mediante las normas juridicas. En dicho contexto, se puede apreciar que las normas
juridicas estdn pensadas para promover y establecer la convivencia entre las perso-
nas; es mds, dichas normas deberfan ser la garantia para la coexistencia pacifica y
ordenada de la sociedad. En tal sentido, esta corriente juridica en ningtiin momento
propone que la naturaleza u otra entidad sea titular de derechos, porque se parte
de la idea que el hombre es quien crea el derecho y éste mismo es el destinatario
exclusivo del mismo.

Otra escuela juridica que tiene bastante eco es el realismo juridico, el mismo
que es una reaccién al formalismo porque reprocha que solamente las normas juri-
dicas sean las tinicas entidades capaces de generar derecho; por ello, es importante
poner atencién a los hechos de la realidad porque de ella emerge, también, el dere-
cho. En tal sentido, se advierte que el derecho no estd conectado con la moral; sin
embargo, el derecho no puede prescindir de los hechos e, inclusive, es importante
que la autoridad estatal establezca el contenido del derecho. Lo mds importante es
la vigencia del derecho, porque exige que todas las prescripciones juridicas se apli-
quen o, en otros términos, sean vigentes. Y la tinica forma de lograr ello es mediante
la actividad interpretativa de los jueces; por tanto, estos son quienes a través de sus
sentencias le dan contenido al significado del derecho y velan porque sean vigente
las normas. La preocupacién sigue centrada en cémo garantizar la convivencia en-
tre los seres humanos y cémo es que el derecho puede ajustarse a las exigencias de
las personas; por ende, no se considera como sujeto o titular de la regulacién juri-
dica a la naturaleza u otra entidad, sino es el ser humano el destinatario exclusivo.

Y la tltima escuela juridica es el constitucionalismo que tiene una data recien-
te, porque ha ganado relevancia durante los dltimos afios, el mismo que sostiene
que el derecho aparece conectado con la moral de diversas formas. La validez del
derecho se establece en la medida en que guarde coherencia y sintonia con los
principios asi como pautas morales axioldgica, de lo contrario el derecho creado
en contra de la moral serd invdlido. El centro de la organizacién es la nocién de la
dignidad humana, esto es, los valores centrales del derecho se deben avocar a garan-
tizar la convivencia humana; es mds, debe ser una garantia eficaz para proteger al ser
humano. En dichas circunstancias no se da cabida a que la naturaleza o cualquier
entidad puedan ser consideradas como titular de la regulacién juridica, entonces, el
ser humano sigue ocupando la centralidad en la organizacién juridica.

En suma, sumariamente, de todo esto se desprende que la estructura normati-
va del derecho moderno resulta poco eficaz para solucionar los problemas derivados
de las necesidades sociales periféricas en América Latina. En tal sentido, se produce

104



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

crisis de legitimidad y de funcionamiento del derecho, porque no es capaz de ex-
plicar que existen nuevas relaciones y situaciones que el derecho debe considerar
en su regulacién; por ende, es casi inevitable que se produzca el surgimiento de
nuevas propuestas tedricas (Espeztia, 2016, p. 17). En tal orden, occidente impone
la razén como la medida de todas las cosas, lo cual supuso el abandono de muchas
situaciones, entre ellas, el reconocimiento de derechos a la naturaleza, porque la
materia, la razén, la 16gica, la escritura y el vardn se ubicaron en un estrato de
ventaja; sin embargo, la percepcidn, la ritualidad, la fiesta, la feminicidad y la natu-
raleza fueron ocupando un estrato de baja densidad. Dicho escenario propicié que
el tnico sujeto de derechos sea el hombre y que todos lo demds eran cosas sin vida
y sin inteligencia. Entonces, con razén se menciona que ahora:

El occidente del derecho no estd en la ficcién, ni mucho menos en la
hipocresfa, ni en la declamacién de desconocer el atraso, la miseria, la
pobreza, la injusticia, la esclavitud, las discriminaciones que tienen “rai-
ces” modernas, sofisticadas y sutiles de subordinacién y flagelo (...) El
derecho debe ser herramienta de la verdad. Si el derecho es verdadero, el
bien serd posible y la libertad realizable. Ya no alcanzan ni las légicas del
idealismo puro ni del realismo pragmdtico. El derecho no es una opcién
entre el cielo y el infierno. El derecho como herramienta de verdad, hace
justicia y denuncia injusticia, porque el derecho es justicia o no es dere-
cho. El derecho como verdad no calla ni tolera la injusticia. El occidente
del derecho estd, entonces, en la verdad de la razén y el corazén (Dromi,

2005, pp. 53-54).

Frente a la cruda realidad de depredacién de los recursos naturales, el creci-
miento acelerado de la crisis socio ambiental, el deterioro de los espacios de desarro-
llo social, entre otros, han impactado negativamente en las poblaciones originarias
tornandolas en vulnerables, a su vez, el Estado se ha debilitado. En tales circuns-
tancias, el nuevo derecho —derecho indigena y pluralismo juridico— dotan de herra-
mientas para tornar en alcanzable la verdad y la justicia, ademds, la razén juridica
se pone al servicio de la libertad y la justicia. Con razén se sostiene que los derechos
siempre son una herramienta contra el poder, tal como lo sostiene Ferrajoli; esto
es, se ubica y posiciona al lado de los mds débiles. Y es que los derechos sirven para
controlar y poner freno al poder, a la vez, se convierten en una arma para eliminar
privilegios fundados en inequitativas relaciones de poder; por ende, no solo son
promesas sino herramientas de lucha para erigir el mundo en el que deseamos vivir
(Espezta, 2016, p. 519). En ese sentido, enfocar la problemdtica ambiental tinica-
mente desde las corrientes o escuelas tradicionales del derecho como son el iusnatu-
ralismo, positivismo juridico, realismo juridico o el constitucionalismo resulta in-

105



Juan Casazora Ccama

suficientes, por ese motivo, es menester pensar desde otro paradigma, en este caso,
desde las posturas del pluralismo juridico y el derecho indigena, donde se puede
advertir que existen bastantes insumos para crear nuevas herramientas juridicas con
la intencién de proteger a la Madre Tierra. Es mds, segin las citadas escuelas no es
novedoso que se plantee el reconocimiento de derechos a la naturaleza.

2. EL DERECHO INDIGENA: UN DERECHO EN PROCESO DE
CONSTRUCCION Y VISIBILIZACION

Es posible ubicar las raices del derecho indigena junto con el origen de las
comunidades campesinas y amazdnicas (existentes anteriores a la colonizacién y la
conquista). Ello resulta asi porque el derecho, avistado desde la visién andina, es
esencialmente espontdneo y responde al sentido comin de sus miembros; esto es,
un derecho que nace como sentimiento y opera sometido a los principios y valo-
res —prdcticas cotidianas— en las que se ven envueltas cada comunidad o poblacién
indigena. Como correlato a la aparicién o génesis de un grupo social o humano, en
este caso comunidad campesina o indigena, subyace la nocién de derecho, es decir,
un esquema que sirve para sancionar conductas agresivas y ofensivas contra los in-
tegrantes del grupo, ademds, es un medio para garantizar la convivencia®'. Es muy
probable que las primeras sociedades de Abya Yala no hayan sido conscientes de la
existencia del derecho®; sin embargo, siempre estuvieron practicindola, ya que es
imposible desligar el derecho de la existencia de una organizacién social. Es eviden-
te que esta forma juridica no era sofisticada tal como la conocemos hoy, pero servia
para los fines que el colectivo deseaba alcanzar: (i) convivencia pacifica a través de
la creacién de principios normas de conducta claras, (ii) solucién de conflictos a
través de instancias democrdticamente establecidas, personas encargadas y sistemas
de retribucién y sanciones.

Este derecho tiene larga data en el Abya Yala porque las poblaciones (comu-
nidades, grupos, entre otros) de este continente han sabido organizarse y promover
prdcticas juridicas para garantizar la convivencia pacifica y ordenada, no solo ello,
sino que también han creado un marco juridico para resolver conflictos de mane-

41 Con estos elementos, bdsicamente, se asocian al derecho indigena; sin embargo, existen mds
aspectos a ser tratados, los mismos que se desarrollardn mds adelante, porque operan como
fundamentos juridicos o ejes articuladores que sirven para reforzar este derecho.

42 Esto también sucedié con las sociedades europeas o norteamericanas, porque el derecho
fue una ficcién que se va creando con el paso del tiempo, pero en el momento inicial de
la vida no existe como tal y tampoco se tiene conciencia de ello; por ese motivo, el mismo
fenémeno se replica a nivel global.

106



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

ra legitima; es decir, aceptada por todos sus miembros. A ello, también, hay que
afiadir que la filosoffa que la inspira consiste en la armonia y la consecucién del
buen vivir, en ello se apoya toda la dindmica juridica porque el sistema de usos y
valores practicados en este continente, en especial, por las comunidades campesinas
e indigenas son el sustrato necesario para impulsar el sistema de reglas —en sentido
amplio— que representa el derecho. Es asi que el proyecto filoséfico y juridico tiene
como esquema el buen vivir porque representa el «pilar axioldgico y marco de de-
rechos y obligaciones en una sociedad donde el proceso vital del ser humano cobra
sentido integral, tanto en su construccién, como persona como en su contribucién
con el mundo» (Martinez, 2013, p. 718). Esto significa que es una compresién in-
tegral de la persona donde la persona y el medio donde habita son consustanciales,
por esa razdn, el derecho indigena no puede prescindir de la nocién de naturaleza,
pachamama o Madre Tierra.

La concepcién que tienen los pueblos indigenas sobre el derecho, habitual-
mente, se apoya en sus usos y costumbres. En efecto, la forma de comprender la
dimensién juridica estd moldeada por su cosmovisién y la profunda conexién que
mantiene con todo lo que existe en la Tierra (aire, agua, cielo, animales, plantas,
otros). En tal sentido, el derecho es un sistema de reglas y pautas de comporta-
miento consuetudinarios porque, responde a un esquema de visién del mundo
y el cosmos, en ese sentido, lo mds importante es que mediante el derecho los
miembros logren convivir en paz y armonfa. Este tipo de derecho por muchos afios
fue relegado de la esfera juridica tradicional (occidental, europeo) porque no eran
reglas vélidas. En tal sentido, el fenémeno juridico solo podia ser vdlido si era pro-
ducido en las escuelas de derechos de universidades de Europa o Norteamérica, por
esa razén, tardé mucho en aflorar el derecho indigena dentro de la prictica juridica
contempordnea. A pesar que sus origenes son bastante extendidos en la experiencia
latinoamericana.

El derecho indigena en las dltimas décadas estd en proceso de construccién
y consolidacién porque empieza a ser revalorada y cada vez va ocupando una po-
sicién importante en los sistemas poh’ticos, econdémicos, culturales, sociales y juri-
dicos, al menos, en gran parte de América Latina y en algunas partes del mundo
(en especial, aquellos lugares donde la diversidad cultural fue escondida). En el
contexto latinoamericano este proceso de puesta en valoracién implicé: (i) recono-
cimiento de la diversidad cultural en los textos constitucionales a partir de la década
de los 80; (ii) incremento de estudios que dan cuenta sobre la diversidad cultural,
es decir, sus posibilidades y problemdticas; (iii) la apertura de la sociedad hacia la
dimensién cultural, esto es, el sentido de convivencia con la diversidad cultural;
(iv) la construccién de la sociedad desde la perspectiva plural e intercultural; (v) los

107



Juan Casazora Ccama

sistemas juridicos ponen mds atencién y especial cuidado al momento de solucio-
nar conflictos vinculados con cuestiones de cardcter cultural, entre otros. Estos son
algunos de los factores que propiciando el fortalecimiento y desarrollo del derecho
indigena en América Latina.

Finalmente, una conceptualizacién liminar del derecho indigena consiste en
que, es una prdctica juridica de cardcter comunitario u originario que sirve para so-
lucionar conflictos de forma pacifica, a su vez, la filosofia que la inspira estd cimen-
tada en el buen vivir o suma qamana, porque busca la integridad entre las personas
y la pachamama. Es un derecho restaurador y reparador de los vinculos comunales,
esto es, garantizar que los lazos afectivos, familiares, personales y colectivos sean
preservados. Ademds, la légica a la que responde es el sentido comtin y la tradicién
(costumbre, usos, entre otros), quizds esa sea la razén por la que el binomio ser
humano-naturaleza son indesligables, ya que es imposible pensar la organizacién
social, politica y cultural prescindiendo de la naturaleza. En el mismo sentido, la
administracién de justicia no puede ser solo de hombres, sino que debe incorporar
el elemento teltrico y sagrado que emana de la naturaleza.

2.1. Los fundamentos o razones del derecho indigena

Encontrar las razones o fundamentos que justifican determinada categorfa
o0 concepto es importante, porque contribuye a comprender mejor sus alcances y
finalidades; ademds, no se pierde el sentido o el contenido que quiere expresar. En
tal sentido, el derecho indigena igual que el derecho ordinario (u occidental) tam-
bién posee sus propios fundamentos que le dan soporte a su existencia, al respecto,
de manera provisional, podemos mencionar que se basa en cuestiones de cardcter
cultural, consuetudinario, social, entre otros. Con la intencién de explicitar mejor
ello, en esta parte se presentan y examinan dichas razones que actdan como fuentes
de autoridad que justifican el derecho indigena.

En primer término, debemos considerar que los fundamentos sobre las cuales
descansa el derecho indigena tienen raigambre cultural, politica y filoséfica, estos
son los campos en los cuales se desenvuelve este derecho; ello a raiz de que la préc-
tica social y cultural de las poblaciones indigenas son intrincadas y poco compren-
didas por la dindmica oficial del Estado y los politicos. En tal sentido, no es nove-
doso que estas poblaciones emprenden luchas y exijan derechos mediante la accién
politica (acompafnado de protestas); asimismo, la filosoffa que ponen en prictica
es de cardcter auténtico, porque busca la emancipacidn, la autodeterminacién y
el respeto por los intereses y los derechos. En segundo término, cabe resaltar que
con el transcurso de los afios, en el discurso juridico, se ha reconocido la diversidad

108



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

de las manifestaciones culturales, en especial, en la Constitucién. Por ese motivo,
las manifestaciones culturales que realizan las personas, ya sea individualmente o
como miembros de una comunidad mds amplia, tiene respaldo constitucional, lo
cual también se replica a nivel del derecho indigena (validindose de este modo las
prdcticas de solucién de conflictos basados en cuestiones de cardcter cultural).

Quedando explicado que los fundamentos del derecho indigena tienen sus-
tento cultural-social, filos6fico y juridico-constitucional, lo que resta es analizar de
manera precisa en qué consisten cada uno de ellas, de tal modo que se pueda com-
prender mejor la justificacién y la pragmdtica (praxis) de este tipo de derecho. En
ese orden, en esta parte nos enfocaremos a presentar todos aquellos elementos que
dan vida al derecho indigena, de tal modo que sus bases sean sélidas y consistentes.
Quizds uno de los principales problemas que enfrenta este tipo de derecho, més alld
de la dimensién prictica y por supuesto politica, es la cuestién tedrica, porque exis-
ten multiples maneras de enfocar la temdtica. En tal sentido, aqui nos centraremos
a explicar los presupuestos tedricos sobre los cuales descansa el derecho indigena;
asimismo, m4s adelante durante el desarrollo de la investigacién, también, se abor-
dardn cuestiones pricticas.

2.2. Las matrices filoséficas que legitiman la existencia del derecho indigena

En la orientacién de encontrar los fundamentos del derecho indigena, nos
enfocaremos en explicar la dimensién filoséfica o los presupuestos de cardcter fi-
loséfico que legitiman y sustentan a dicho derecho. Estamos conscientes que la
expansion y crecimiento de cualquier proyecto juridico, necesariamente, responde
ala fundamentacién y bisqueda de sus bases filoséficas. Es casi imposible pensar en
la descolonizacién de los saberes y practicas juridicas, si es que no existen alterna-
tivas y propuestas tanto desde el plano juridico y tedrico. En tal sentido, debemos
dar contenido y consistencia al proyecto juridico —derecho indigena— para que sea
capaz de cuestionar el estado actual del derecho (el derecho oficial).

2.2.1. Filosofia y racionalidad andina como fundamento del derecho indi-
gena

El punto de inicio de la racionalidad occidental es que el ser humano es el
fin de todo, esto es, la absolutidad de las cosas convergen en el ser humano. Esto
se refleja en el campo econémico, cultural, social y juridico porque la dignidad del
ser humano configura todas las relaciones politicas o de poder. En este caso, no
tienen cabida otras formas de tratar y ver el mundo; es decir, nada puede funcionar
distanciado de la idea de la dignidad humana. Frente a este modo de ver el mundo

109



Juan Casazora Ccama

y las cosas, aparece la racionalidad andina, que se fundamenta en que la centralidad
y lo absoluto del ser humano pueden ser desplazados o ser cuestionados, ya que la
cuestién econémica, social, politica o cultural no solo gira tinicamente en base a las
relaciones de los seres humanos. Asi, en los préximos pérrafos se abordard sobre las
implicancias de la racionalidad andina.

En la racionalidad andina, en lugar de partir de la separacién entre ser hu-
mano y naturaleza, se parte de la dualidad y la convergencia. Vida y cosmos son
uno porque confluyen en el universo. En ese sentido, el hombre o persona del
mundo andino actda apegado a la dimensién teldrica y césmica de la existencia,
por esa razén, no se limita a explicar todo desde la configuracién y complejidad
del ser humano, sino que busca nuevas justificaciones, considerando el espacio o
entorno donde se desenvuelve o desarrolla la vida. Esto conlleva a que las relaciones
culturales, sociales, econdémicas y juridicas se desplazan o mueven en la dualidad y
convergencia. En tal orden, la racionalidad o sabidurfa andina se desarrolla bajo la
cosmovision, la costumbre y la vida del ser humano, en constante contacto con la
mistica del universo y la Madre Tierra.

La racionalidad andina de forma pristina puede ser observada cuando se pro-
duce el reconocimiento de derechos a la naturaleza —situacién ajena a la racionali-
dad occidental—, ya que el ser humano no es el tinico que posee u ostenta derechos,
sino que la tierra y naturaleza también las tiene. Esta situacién cambia radicalmente
la forma de concebir y apreciar las cosas del mundo, porque la naturaleza deja de
ser considerada como un bien econdémico que sirve para satisfacer las necesidades
del ser humano (hombre). Con esto queda claro que la racionalidad andina actda
en oposicién a la racionalidad occidental; asimismo, presenta su propia forma de
ver las cosas. Aqui no hay que olvidar que la sabidurfa andina, también, dialoga
con la ciencia occidental (conocimiento), ya que la sabiduria andina se basa en la
observacién, la prictica y la mirada holistica de la vida. En cambio, la ciencia, en
sentido estricto usa el método cientifico, por tanto, podrian producirse puntos de
encuentro y entrelazamiento (sin caer en la exclusién o incompatibilidad).

En tal sentido, desde la racionalidad andina se parte considerando a los pue-
blos originarios como colectivos que han practicado el conocimiento ancestral, el
mismo que se expresa en costumbres y usos que fueron cambiando con el paso del
tiempo, ademds, este tipo de conocimiento se transmite generacién tras generacién,
mediante fuentes orales (es el modo de conservacién). En ese orden, los saberes que
fueron brotando, como parte de la racionalidad andina, son ensayados de forma
colectiva, porque la préctica del conocimiento no se realiza de forma individual.
Sobre ello, es importante establecer que la racionalidad andina maneja un enfoque

110



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

holistico, porque «permite ver las cosas enteras, en su totalidad, en su conjunto, en
su complejidad, en los intereses de cada clase social» (Ponce, 2015, p. 73; Martinez,
2013; Medici, 2010; Pdsara, 1978; Pinto, L. et. al., 2018); por ende, hay involucra-
miento o relacién constante entre «sujeto a sujeto, pues el uno estd en el otro y el
otro estd en el uno» (Oviedo, 2016, p. 85; Gitlitz, 2013; Herrera, 2008). Asi, los
saberes y la narrativa de cada pueblo originario no se almacenan en un compilado
de textos o libros, sino que se conserva en la memoria colectiva de sus miembros;
ademds, siempre estd siendo transmitido a través de la accién diaria de las personas.
En tal sentido, el aprender, desde la racionalidad andina, estd asociado a escuchar,
observar a convivir y acompafiar con carifio y gusto, de diversos modos y en varie-
dad de circunstancias y ritmos de la vida campesina.

El enfoque occidental o colonizador de la racionalidad ha ido difumindndose
en todas las experiencias posibles; es decir, se ha proyectado sobre la economfa,
la sociedad, el derecho, la politica asi sucesivamente, logrando cubrir casi lo que
representd es que occidente, acompafiado con la razén, privilegié los niimeros, la
materia, la razdn, la 16gica, la escritura, el hombre, lo abstracto, como superiores al
sentimiento, la percepcion, la ritualidad, la fiesta, la feminicidad, la naturaleza; por
ende, el hombre era el tnico sujeto que quedaba y todo lo demds estaban sometidas
hacia ella. Entonces, frente a esto, como respuesta desde la racionalidad andina, se
promueve el ejercicio de la razén vinculado y apegado a los principios de la relacio-
nalidad, complementariedad, reciprocidad con el todo.

La racionalidad andina actiia como un sustento especial para el derecho in-
digena porque incorpora elementos ancestrales y culturales para la experiencia ju-
ridica. Lo mds importante es que la dimensién juridica, vista desde la racionalidad
andina, exhibe compromiso con el dolor diario, toma en cuenta las experiencias
de alegria, de esperanza, de pueblos, histéricamente olvidados. En consecuencia, el
panorama juridico se nutre de otras experiencias y saberes que le dan consistencia
y legitimidad. En Concreto, tenemos: (i) la cultura, (ii) la costumbre, (iii) la tradi-
cién ancestral, (iv) la vida colectiva, (v) la ritualidad, (vi) la relacién entre hombre y
naturaleza, entre otros. Asi que el derecho indigena se configura con la presencia y
confluencia de varios elementos que forman parte de la racionalidad andina.

En relacién a la racionalidad andina y la ancestralidad, se ha indicado que las
poblaciones indigenas, en especial, las comunidades campesinas del sector aimara
«no son meros preservadores o repetidores de las tradiciones de sus antepasados; al
mismo tiempo que dan valor a lo ancestral también lo interpretan y lo transforman
o reformulan en el contexto de la vida presente» (Valencia, 1998, p. 37). En ese
sentido, los aportes y avances en el derecho indigena se valoran en esta dimensién,

111



Juan Casazora Ccama

esto es, la revaloracién y renovacién de lo tradicional o ancestral. Es constante la
interpelacién de la razén o racionalidad occidental porque la cosmovisidn, la for-
ma de vida, la prictica de conocimiento cultural, entre otros, de las poblaciones
indigenas y campesinas son distintas. Segtin la racionalidad occidental la razén se
sobrepone a las emociones y los sentimientos, en cambio, la racionalidad andina
propugna que las emociones y los sentimientos son esenciales para la existencia.

Finalmente, en el marco de la racionalidad andina, los sistemas normativos
y juridicos son construidos teniendo como punto de referencia al mundo y el ser
humano; es decir, es un derecho que se establece a la medida de los hombres y la
pachamama. Ello es asi porque no estdn separados o distanciados segun la filosofia
andina. Sucede lo contrario en la filosoffa occidental, donde el derecho se elabora
tanto para las personas asi como el entorno geogrifico, porque no existe la unidad
y confluencia entre humanidad-mundo (Tierra). En contraposicién a este esque-
ma o manera de concebir el derecho, se opone el derecho indigena, el mismo que
plantea la recuperacién de las experiencias vivas de las comunidades campesinas e
indigenas; asimismo, el derecho se legitima y se construye desde abajo para volverse
en transformador y emancipador.

2.2.2.La ancestralidad como elemento central del reconocimiento de las
pricticas del derecho indigena

La ancestralidad es un factor importante para el derecho indigena porque per-
mite canalizar la cosmovisién andina de quechuas y aimaras, inclusive, poblaciones
indigenas de la selva. Sobre esta base es que la Madre Tierra es considerada como
sujeto de derecho. Sin embargo, dicha ancestralidad no es homogénea porque tiene
distintos significados, pero, lo que destaca es la existencia de un elemento comin
que consiste en la prictica de respeto a la Madre Tierra. La experiencia de vida y
cuidado hacia la naturaleza permanece tal como fue concebida hace muchos afios
atrds. En este caso, en varias comunidades de la regién andina del Pert, en especial,
comunidades quechuas y aimaras del altiplano, mantienen pricticas muy profun-
das sobre la proteccién y cuidado de la pachamama que estd muy vinculado a la an-
cestralidad —forma tradicional de relacién entre ser humano y medio geografico—.

El reconocimiento de la tradicién, costumbre y, en especial, la ancestralidad,
se produce en el marco del proceso de la descolonizacidn, la interculturalidad y el
reconocimiento y puesta en préctica del principio ético del buen vivir, los mismos
que son fuente tedrica y prictica para explicar la ancestralidad de las comunidades
andinas. Una de las manifestaciones decoloniales, que parte de la ancestralidad, es
el reconocimiento de la tierra como madre y portadora de derechos; por ende, la ex-

112



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

periencia juridica o el derecho indigena pone mucho énfasis en este asunto, porque
el ser humano sin el cosmos no existe, porque, tampoco el derecho descontextuali-
zado y sin referencia a la realidad es posible. En tal sentido, para conectar la realidad
con el derecho, en el mundo andino e indigena, se ha tomado como eje central la
ancestralidad, porque de alli provienen muchas pricticas y experiencias que son
fuente de sustento y apoyo, para emprender las innovaciones juridicas necesarias,
Ello se ha traducido en el reconocimiento de derechos (la autodeterminacién, au-
tonomia y autogobierno) y la incorporacién de nuevas dimensiones de lo juridico
(adjudicacién de derechos a la Madre Tierra, reconocimiento a las comunidades y
poblaciones indigenas como colectivo, entre otros).

En América Latina los cambios juridicos y, en especial constitucionales, que
estdn presentdndose son peculiares y llamativos, ello debido a lo siguiente: nueva
clasificacién de derechos; la incorporacion de nuevos sujetos en la Constitucién;
novedosas forma de organizar el poder, recrear el derecho, etc. Lo caracteristico
y comdn de este asunto es que se apoyan en la ancestralidad; es decir, todas las
nuevas formas juridicas que son puestas en la Constitucién o en cualquier otra
norma, parten de la idea que el derecho debe responder a la tradicién cultural y la
costumbre de los pueblos indigenas y comunidades campesinas. Esto representa
una visién descolonial, porque contribuye a remover las bases tedricas del derecho
en el sentido que propone una nueva forma de recrear la dimensién juridica sobre
los materiales culturales y sociales existentes en este continente. Por ende, ya no serd
necesario acudir, como fuente exclusiva y sobredimensionada, al derecho creado en
otras latitudes del mundo, ya que no conectan con las exigencias y expectativas de
los pueblos del continente Latinoamericano (Bonilla, 2015). En ese orden, el dere-
cho indigena, tomando como base la ancestralidad, lo que propone es que la crea-
cién juridica sea auténtica y original, lo cual implica que se debe recoger la practica
juridica que se produce en Latinoamerica; por tal razén, no tiene que depender
de otros contextos. Es conocido, hasta el momento, que el derecho construido en
esta parte del mundo se ha limitado a reproducir y consumir las experiencias de
otros paises (importadores de derecho de otras realidades); sin embargo, las escazas
experiencias sobre produccién jurl’dica existentes en este continente, muchas veces,
no son recibidas con agrado, por tal razén, resulta coherente plantear un derecho
propio que sea sensible con las poblaciones indigenas y campesinas.

En suma, considerando que el derecho practicado, hasta el momento, solo
ha significado acomodarse a la produccién tedrica existente en otras latitudes del
mundo; es decir, exportar derecho; ahora, es momento reconstruirla desde la visién
indigena y las comunidades campesinas. Esto supone pasar de consumidores a ser
productores de derecho. Lo cual supone identificar las bases que servirdn de fuentes

113



Juan Casazora Ccama

del derecho indigena, en tal sentido, en este punto, creemos que la ancestralidad
es un aspecto esencial para comprender mejor el derecho. Ello resulta asi porque
la ancestralidad dota al derecho de una dinamicidad, que consiste en construir un
camino de didlogo e intercambio de experiencias entre las diversas culturas, de tal
modo que no se produzca la imposicién de una determinada filosofia o teorfa so-
bre las que estdn gestdndose; pero siempre poniéndose en la posicién de crear un
sistema de normas, basado en la costumbre y los elementos culturales que se ponen
en préctica en este continente, poniendo énfasis en las comunidades campesinas y
poblaciones indigenas.

3. LAS MATRICES JURIDICAS QUE DAN SOPORTE AL DERECHO
INDIGENA

En alusién a la dimensién juridica, debemos indicar que con el transcurso de
los afos se ha ido reconociendo el derecho indigena en normas de cardcter nacional
e internacional; esto es, normas constitucionales y tratados o declaraciones que
justifican el derecho practicado por las comunidades campesinas y originarias. En
tal sentido, aqui presentamos las normas mds importantes que sirven de apoyo y
justificacién para el derecho indigena.

3.1. Convenio 169, Constitucién y Ley

El derecho indigena se basa en la ancestralidad. Esto le permite promover el
desarrollo de sus instituciones sociales, politicas y juridicas. En el dltimo caso, po-
demos mencionar a la justicia comunal, la misma que es reconocida en el Convenio
N° 169 de la Organizacién Internacional del Trabajo (OIT), donde se explica, en

el articulo 8 inciso 2, lo siguiente:

«[Los pueblos indigenas] deberdn tener el derecho de conservar sus costum-
bres e instituciones propias, siempre que éstas no sean incompatibles con los dere-
chos fundamentales definidos por el sistema juridico nacional ni con los derechos
humanos internacionalmente reconocidos. Siempre que sea necesario, deberdn
establecerse procedimientos para solucionar los conflictos que puedan surgir en
la aplicacién de este principio. En el numeral 1 del mismo articulo “deberdn respe-
tarse los métodos a los que los pueblos indigenas recurren tradicionalmente para la
represién de los delitos cometidos por sus miembros».

En esta misma linea, el articulo 149° de la Constitucién Politica del Perd, ex-
presamente sefiala que las autoridades de las Comunidades Campesinas y Nativas,
con el apoyo de las Rondas Campesinas, podrdn ejercer funciones jurisdiccionales.
Lo cual significa que dicha disposicién constitucional (o norma constitucional)

114



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

reconoce y faculta a las comunidades para que puedan administrar justicia conside-
rdndolos como una jurisdiccién especial. En tal sentido, como jurisdiccién especial,
sus decisiones deben tener cardcter de cosa juzgada y no pueden ser revisados por
ninguna de las otras jurisdicciones. De este modo tienen efectos vinculantes las
decisiones adoptadas por las Rondas Campesinas, entonces, es una pieza juridica
mds que refuerza el derecho indigena.

La consolidacién de la justicia comunal es politica de Estado segtin el acuerdo
nacional, ya que la politica 28 referida al Estado del documento final aprobado en
el marco del Acuerdo Nacional, reconoce la importancia de la justicia comunal,
haciendo de ella una dimensién importante de la politica de Estado en materia
de justicia, en el marco de los esfuerzos por mejorar el acceso a la justicia de la po-
blacién. En tal sentido, en dicho acuerdo se puede apreciar que los miembros de
deciden comprometerse con «garantizar el acceso universal a la justicia, la promo-
cién de la justicia de paz y la autonomia, independencia y el presupuesto del Poder
Judicial, asf como regular la complementariedad entre éste y la justicia comunal».
En la misma linea, para lograr dicho objetivo, el Estado adoptard las siguientes ac-
ciones: (i) promoverd entre la justicia comunal y el Poder Judicial una relacién que
respete la interculturalidad y regulard las competencias, atribuciones y limitaciones
de aquélla; (ii) consolidard la regulacién de la justicia de paz y la eleccién popular de
los jueces de paz. Con esto queda demostrado que la justicia comunal o el derecho
indigena no estd condicionado al derecho oficial o estatal, sino que tiene autonomia
de funciones y competencias; en tal sentido, los érganos del Estado tienen que coo-
perar e interactuar (interrelacién entre derecho indigena y derecho estatal).

La diversidad cultural y los derechos que tienen los pueblos indigenas esta
concretizada en el articulo 2 inciso 17) de la Constitucién; ademds, de forma
explicita en los articulos 6 y 7 del Convenio N° 169 lo reconocen. Tal es asi que
el articulo 6, literal a), indica que los pueblos indigenas tienen derecho a decidir
sobre sus propias prioridades, en lo que atafie al proceso de desarrollo, debiendo
participar en la formulacién, «aplicacién y evaluacién de los planes y programas de
desarrollo nacional y regional, susceptibles de afectarles directamente». También
de forma adicional, se ha mencionado que los gobiernos tienen que respetar la
existencia de los grupos étnicos, porque tiene derecho al uso de los recursos natu-
rales, vivir pacificamente, desarrollarse en condiciones de igualdad y autonomia,
entre otros. En tal orden, se prohibe la asimilacién de los pueblos indigenas a la
cultura dominante, porque tienen derecho a ser beneficiados efectivamente con
los derechos fundamentales que han sido reivindicados en favor del grueso de la
sociedad.

115



Juan Casazora Ccama

Entonces, la filosoffa que subyace del Convenio 169 y la Constitucién Politica
es resaltar los derechos y reforzar la autonomia de las poblaciones indigenas. Es co-
nocido que los pueblos indigenas tienen una data anterior a la aparicién del Estado
peruano; sin embargo, tal como lo indicamos al inicio, su presencia fue invisibi-
lizado de las politicas de desarrollo. En ese sentido, las poblaciones indigenas han
vivido en el olvido histdrico, porque se encuentran fuera del marco de gobierno vy,
por supuesto, del juridico. Este escenario ha ido cambiado con la regulacién juridi-
ca proveniente del Convenio 169 y la Constitucién porque se reconocen derechos
relativos a las tierras, el reconocimiento y respeto de su identidad y la procura de
niveles superiores de educacién, salud y calidad de vida.

3.2. Declaracién Universal de los Derechos de los Pueblos Indigenas

En relacién a este instrumento podemos indicar que la declaracién Universal
de los derechos de los Pueblos Indigenas se adopta el 13 de septiembre de 2007
mediante Asamblea General. Esto responde a la constante necesidad de reconocer
derechos de los pueblos indigenas en todo el mundo; es decir, a todos los grupos
o colectivos culturales existentes. En lineas generales, este documento aborda de
forma exhaustiva y minuciosa temas vinculados con los derechos colectivos, los
derechos culturales y la identidad, los derechos a la salud, la educacidn, la salud, el
empleo, entre otros. Tal es asi que esta declaracién enfatiza en buscar el fortaleci-
miento de las instituciones sobre la base de la cultura, la tradicién y costumbre para
que puede atender las aspiraciones y necesidades de las poblaciones indigenas. En
lineas generales, se puede apreciar que mediante la declaracién se busca la elimina-
cién de la discriminacién y racismo existente frente a los pueblos indigenas.

Es importante tener presente que la declaracién, de manera pletdrica, esta-
blece los derechos de cardcter colectivo e individual que corresponde a los pueblos
indigenas. Los derechos que tienen mayor énfasis e importancia son aquellos vin-
culados con la tierra, los bienes, los recursos vitales, los territorios y los recursos, a
su vez, se impulsa la cultura, identidad y lengua de los miembros de las poblaciones
indigenas. También se prevé que el empleo, la salud, la educacién asi como la deter-
minacién libre sobre la condicién politica y su desarrollo econémico. Todos estos
aspectos son parte de la declaracién; ademds, la intencién es lograr que el recono-
cimiento de los derechos consiga la autonomia y el autodesarrollo de los miembros
de las poblaciones indigenas.

En suma, este documento persigue reconocer los derechos de las poblaciones
indigenas porque han estado por mucho tiempo invisibilizados. Entonces, enfati-
zar el derecho de este grupo o sector de la poblacion resulta trascendental, porque

116



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

la cultura y la tradicién de la que son parte, también, es parte de la historia de la
nacién en su integridad; es decir, el pasado y el presente no se construyen solo en
base a la sociedad industrializada, sino que las poblaciones indigenas forman parte
de la misma. En ese sentido, la diversidad es un elemento dtil para la sociedad y
el Estado contempordneo; por tanto, el desarrollo y construccién de la nacién no
puede prescindir de la heterogeneidad. Al respecto, los pueblos originarios sirven
para mantener y fortalecer dicha diversidad, porque al conservar sus propias insti-
tuciones, culturas y tradiciones, y al perseguir libremente su desarrollo, de acuerdo
con sus propias necesidades y aspiraciones, lo que se logra es que la exclusién y la
discriminacién queden confinadas a un espacio pequefio.

4. EL PLURALISMO JURIDICO: CONSTRUCCION PLURAL Y DI-
VERSO DE LAS EXPERIENCIAS JURIDICAS

Es menester indicar que el pluralismo juridico es una nocién de reciente data,
pero que ha tenido mucho éxito y fue bastante desarrollado en el pensamiento
juridico contempordneo. La tesis central del pluralismo juridico es promover el
didlogo y la conexién entre las distintas experiencias juridicas que existen en un
determinado pafs, concretamente, la interrelacién entre los sistemas de solucién de
conflictos. Y es que las sociedades plurales y diversas como la nuestra, normalmen-
te, las manifestaciones en diversos campos también se producen de acuerdo a dicha
diversidad; por tanto, el asunto juridico no es una ajena u dbice a ello. Todas las
culturas poseen formas o maneras de experimentar o concebir lo juridico —o tienen
un sistema propio de proteccién de derechos y resolucién de conflictos—. En tal
sentido, el pluralismo juridico trata de rescatar y poner de relieve la diversidad de
formas de componer o solucionar los conflictos que existen dentro de cada sociedad
o grupo cultural, en efecto, la heterogeneidad promueve que el modo en que debe
entenderse y lidiar con un conflicto no sea unilateral sino que sea diverso.

Segtin el pluralismo juridico, el centro de produccién del derecho no se limita
tnicamente al legislador, sino que también tienen presencia otros actores como
son: (i) las comunidades campesinas, (ii) los grupos indigenas, (iii) movimientos
sociales, ya que todo tipo de sociedad posee u ostenta un derecho propio; esto es,
un sistema de reglas concreto de acuerdo a sus intereses sociales, convicciones axio-
légicas, pricticas culturales, entre otros. Entonces, la consolidacién del pluralismo
juridico también pasa por mejorar el acceso a la justicia de la poblacidn, esto es,
administrar justicia tomando en cuenta elementos como la lengua, las costumbres
y prdcticas culturales que son propias de una comunidad —que son distintas de los
cdnones y reglas que se practican en el derecho ordinario—. En la misma linea, el
pluralismo juridico implica efectuar las siguientes acciones desde el Estado: (i) pro-

117



Juan Casazora Ccama

mover entre la justicia comunal y el Poder Judicial, una relacién que respete la in-
terculturalidad y regulard las competencias, atribuciones y limitaciones de aquélla,
(ii) consolidar la regulacién de la justicia de paz y la eleccién popular de los jueces
de paz. Con esto queda demostrado que la justicia comunal o el derecho indigena
no estd condicionado al derecho oficial o estatal, sino que tiene autonomia de fun-
ciones y competencias; en tal sentido, los érganos del Estado tienen que cooperar e
interactuar (interrelacién entre derecho indigena y derecho estatal).

:Cémo es que mediante el pluralismo juridico se puede lograr el reconoci-
miento de derechos a la Madre Tierra? Es una interrogante dificil de responder; sin
embargo, la clave de la respuesta radica en comprender que el pluralismo juridico
tiene como eje central de su legitimacién la cultura y las pricticas consuetudinarias
de las poblaciones indigenas o campesinas, a su vez, la solucién de las controversias
se produce respetando el elemento cultural. En ese sentido, la visién y compren-
sién del derecho, segin el pluralismo juridico, son distintos porque la fuente de
legitimacién de las normas o reglas son las pautas culturales, asi como los usos de
cada comunidad o entorno cultural, ya que la validacién del contenido del derecho
en el pluralismo juridico se basa en la identidad entre las prdcticas culturales y el
respeto de los mismos por sus miembros. Entonces, en la prdctica cultural de un
determinado grupo existen diversas nociones sobre la justicia, los valores, el Estado,
entre otros. Lo mismo sucede con la naturaleza; esto es, cada grupo cultural tiene
una concepcion sobre la naturaleza asi como su importancia. Por ende, no resulta
nada novedoso que le reconozca derechos a la misma porque es parte de su visién y
tradicidn; por lo cual, el derecho lo que debe hacer es reconocer y establecer como
un elemento central dicha nocién.

Finalmente, el pluralismo juridico es una postura que fundamenta el recono-
cimiento de derechos de la naturaleza, porque el marco o canon interpretativo que
utiliza tiene como base la diversidad cultural; esto es, promueve la comprensién
mds amplia y sensible de la realidad juridica, en especial, vinculado a la diversidad
cultural. En este caso, el pluralismo juridico propone que en zonas o lugares don-
de existan fricciones o contradicciones entre el derecho ordinario —basado en re-
glas juridicas producidas por el legislador—y el derecho consuetudinario —derecho
practicado y producido por las comunidades indigenas o campesinas— debe darse
preferencia al segundo para que no se produzcan fraccionamientos o rupturas inne-
cesarias. Ello resulta asi porque se entiende que el derecho producido y practicado
en las comunidades es mucho mds sensible y contextualizado a la realidad, a su vez,
encaja con la cosmovisién y la perspectiva cultural. Al respecto, concretamente en
las poblaciones indigenas y campesinas de América Latina, existe la nocién de que
la naturaleza posee derechos, por ende, la solucién de un problema o controversia

118



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

en materia ambiental debe considerar dicho aspecto porque es parte de su prictica
y tradicién cultural.

5. UN BALANCE GENERAL SOBRE LA REPERCUSION DE LA FI-
LOSOFIA Y LA TEORIA JURIDICA

Debemos apuntar que las batallas que ha librado el derecho indigena en ul-
timos afios estdn marcados por diversos factores y hechos; sin embargo, dichos
problemas no fueron un obstdculo para impedir el reconocimiento de este tipo de
prdctica juridica (derecho indigena). Entre los frentes o dimensiones en los cuales
se ha enfrentado el derecho indigena, podemos encontrar dos: (i) la dimensién
politica y filoséfica, y (ii) la dimensién juridica. En el primer caso, hemos podido
advertir que las protestas y exigencias de las poblaciones indigenas y comunidades
campesinas -para que se reconozcan sus derechos y su forma de administrar jus-
ticia- fueron constantes (una lucha inagotable que continda hasta el dia de hoy).
A su vez, desde la esfera filoséfica se ha logrado justificar la cosmovisién andina,
el hombre dentro de este cosmovisidn, la relacién entre naturaleza y ser humano,
generar nueva visién juridica basada en la costumbre (intimamente relacionado
con la cultura), entre otros, con el fin de explicar la importancia que tienen las ma-
nifestaciones autdctonas y originarias®. En el segundo caso, la dimensién juridica
ha adquirié notoriedad con los tratados (y declaraciones) en materia de derechos
humanos y las constituciones, en los mismos se han reconocido la diversidad cul-
tural como un aspecto positivo de las naciones; ademds, apuestan por el respeto y
reconocimiento pleno del mismo. En tal sentido, a la actualidad podemos sostener
que la configuracién del derecho indigena se produce en estos contextos y dmbitos
(politico, filoséfico y juridico).

La racionalidad andina, la ancestralidad, el Convenio 169, la Constitucién
Politica de 1993 y la declaracién de los derechos de los pueblos indigenas, son fuen-
tes de legitimacién del derecho indigena; es decir, existe reconocimiento teérico y
normativo que justifica la puesta en préctica del derecho indigena.

43 En este punto, también, podemos mencionar que es una forma de explicar las cosas desde
la tradicién cultural y social de América Latina, esto es, mirar el derecho, la economfa, la
sociedad, entre otros, desde una perspectiva situada en un espacio determinado, en este
caso, AbyaYala. Una mirada de cardcter filoséfica trata de responder a las dudas que tienen
las poblaciones de este continente, para que su existencia y luchas emprendidas no sean
inservibles.

119






Carrituro 111
LOS DERECHOS DE LA PACHAMAMA EN EL
CONSTITUCIONALISMO ANDINO: ;COMO SE
RECONOCE LA PROTECCION JURIDICA DE LA
NATURALEZA:? ;CUALES SON LOS DERECHOS
DE LOS QUE ES TITULAR LA MADRE TIERRA?






1. LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS: EL SURGI-
MIENTO Y ASCENSO DE LA NATURALEZA

Como producto de la generacién de nuevo conocimiento y la progresiva toma
de conciencia sobre la cuestién ambiental, se ha logrado constitucionalizar o poner
en el centro del debate constitucional a la naturaleza, lo cual ha implicado dos
situaciones: (i) en algunas constituciones se ha logrado reconocer como sujeto de
derechos, esto es, una entidad auténoma que puede ejercer sus derechos —notable-
mente, esto ha sucedido en las constituciones de Bolivia (2009) y Ecuador (2008),
y hay toda una tradicién de debates sobre esta cuestién en varias partes del mun-
do—; y (ii) la mayorfa de las constituciones le ha reservado una cldusula constitucio-
nal a la naturaleza —medio ambiente—, la misma que refleja la intencién de proteger
el ecosistema, pero tnicamente para garantizar la existencia de la vida humana, por
tanto, no existe una disposicién expresa que la reconozca como sujeto de derechos,
como entidad auténoma, que también tiene su propia forma de vida que requiere
respeto —al menos, garantizar la no intervencién del humano en sus procesos—.

1.1. La tierra como sujeto de derechos: una categoria en construccién den-
tro de la teoria del derecho

Durante estos afios se ha construido un concepto de sujeto de derechos, que
es entendido como aquél ente al cual el ordenamiento juridico imputa derechos
y deberes. El término “sujeto de derecho” resulta genérico, al designar cualquier
modalidad que asuma la vida humana en cuanta dimensién fundamental de lo ju-
ridico. Sujeto de derechos o persona es una categorfa juridica que implica la deter-
minacién de un ente que tiene la capacidad para ser sujeto de las normas juridicas
(activa o pasivamente). En tal sentido, la razén de la personalidad juridica descansa
en que se atribuye el rasgo juridico y la titularidad de un derecho cuando se pone
en consideracién que otros entes, distintos al ser humano, también pueden gozar
de reconocimiento de derechos.

El reconocimiento de derechos a la naturaleza aparece como una exigencia
ética, en especial, el hombre tiene el deber moral de garantizar la existencia de

123



Juan Casazora Ccama

otras especies u entes con los que comparte la Tierra; por ende, lo minimo que se
le exige a este es que sea capaz de reconocerles -al menos- su derecho a la existencia
y al pacifico desarrollo de sus vidas. En tal sentido, se dird que no “se trata solo
de un ambientalismo, dirigido a proteger cotos de caza, ni recursos alimenticios
escasos para el ser humano, ni tampoco de proteger especies por mero sentimiento
de piedad hacia seres menos desarrollados; sino de reconocer obligaciones éticas
respecto de ellas, que se derivan de la circunstancia de participar conjuntamente
en un todo vivo, de cuya salud dependemos todos, humanos y no humanos. No
se trata tampoco de limitar esos derechos a los animales, sino de reconocerlos, a las
plantas y a los seres microscépicos, en tanto todos forman parte de un continuo
de vida, e incluso a la materia aparentemente inerte, que no es inerte como parece

(Zaffaroni, 2010).

Entonces, establecer y reconocer que la naturaleza sea considerada sujeto de
derechos se traduce en la voluntad que tienen los legisladores de cada pafs, para
crear una norma con dicha finalidad; sin embargo, todas las personas naturales
tienen el deber moral de crear condiciones de convivencia entre el hombre y la
naturaleza. Entonces, en el campo juridico, cabe precisar que la norma que impone
que hay que obrar de tal manera, que lo que se haga sea una mdxima de compor-
tamiento para cualquier persona, es tan impositiva de valores de una cultura o de
una personalidad que desconoce la diversidad; por tanto, es menester romper con
dicho esquema y proponer que existen multiples formas de concebir una deter-
minada situacién o hecho. Por lo cual, no deben existir dnicas férmulas juridicas
para garantizar la proteccién de la naturaleza, sino que las herramientas del derecho
deben acomodarse hacia la proteccién de la Madre Tierra asi como el ser humano
en igualdad de condiciones (Avila, 2011).

Quizds la cuestién mds controvertida que se presenta es en relacién a la digni-
dad, esto es, ;la naturaleza posee dignidad para que sea titular de derechos? Es pro-
bable que la respuesta sea en sentido negativo porque la naturaleza, evidentemente,
no puede ostentar dignidad; sin embargo, dicha explicacién resulta escueta e incon-
sistente porque, siguiendo los lineamientos kantianos sobre la dignidad, se llega a
la conclusién de que la naturaleza, al ser un medio, sirve para cumplir los fines de
los seres humanos; por ende, la naturaleza siempre, por esencia e inevitablemente,
es un medio que busca garantizar los fines de los seres humanos. Sin embargo, ella
misma también es un fin en sf mismo, porque gracias a ella muchas formas de vida
son posibles; por ende, es perfectamente aceptable y viable considerar que la natu-
raleza pueda ser portadora de derechos.

124



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

1.2. La capacidad e igualdad como presupuestos para reconocer a la tierra
como sujeto de derechos

Es menester indicar que el reconocimiento de derechos a la naturaleza conlle-
va responder a la siguiente interrogante ;qué es el derecho subjetivo? El mismo que
consiste en que es una condicién de previsién o regulacién por una norma juridica
positiva, ya que solo a través de ella se garantiza que una determinada entidad sea
titular de derechos. En ese sentido, la naturaleza al ser titular de derechos lo que ello
supone es que es una entidad considerada como sujeto de derecho. Y en el campo
juridico es de gran valfa que una determinada entidad ostente la calidad de sujeto
de derechos porque dicha situacién le viene adjudicada por el derecho subjetivo;
por tanto, es capaz de demandar el cumplimiento de una obligacién.

En este punto se debe considerar que son elementos centrales del reconoci-
miento de derechos a la naturaleza la capacidad y la igualdad. Con relacién al pri-
mero se debe mencionar que dicha categorfa estd vinculada a la titularidad de dere-
chos; por ende, si se tiene capacidad para obrar entonces se podrd contratar, etc. La
capacidad se adquiere cuando se cumplen los requisitos establecidos en una ley. En
tal sentido, la naturaleza es perfectamente capaz de realizar ciertas acciones porque
ha demostrado que alberga la vida de todas las especies, a su vez, tiene la capacidad
de regenerarse y restituirse cada cierto tiempo. Con respecto a la igualdad se debe
indicar que a la humanidad le ha costado bastante tratar igual a los que tienen ca-
racteristicas iguales, y diferente a lo que es diferente. Y es que la discriminacién es
casi un patrén comun por la misma idiosincrasia de las personas, por tanto, hay que
partir de la nocién que la naturaleza es igual a nosotros, solo asi se puede entender
que es capaz de gozar derechos; por ende, si partimos de la idea que la naturaleza
es un lugar de explotacién y conquista, entonces, serd imposible considerar que la
Madre Tierra pueda ser titular de derechos.

En este punto hay que considerar que la construccién del derecho fue y adn
es personalista y, desde esa perspectiva, muchos sostienen que la naturaleza debe ser
calificada como un objeto. De ahf se puede entender que el haber reconocido de-
rechos a la naturaleza en la legislacién comparada es una locura, y pensar ello para
el pais es una verdadera locura. Esta situacién solo cambio con el tiempo debido a
la aparicién del derecho social, que sirvié para demandar al Estado en defensa de
derechos sociales, se pasa a la nocién de derecho subjetivo publico, que abre la po-
sibilidad de acciones de amparo, tutelares. Luego llega a la esfera internacional, para
convertirse en derechos humanos*. En tal contexto, también, se torna en un asun-

44 Entendemos los Derechos Humanos como un conjunto de facultades e instituciones que,
en cada momento histérico, concretan las exigencias de la dignidad, la libertad y la igualdad

125



Juan Casazora Ccama

to mucho mds sencillo avanzar en el reconocimiento de derechos a la naturaleza,
porque cada cierto tiempo las exigencias y demandas sociales van incrementando.
Sumado a esto que para las personas del ande y amazdnicos la naturaleza siempre
fue sujeto de derechos; sin embargo, con la racionalidad occidental se impuso que
la naturaleza no es fuente de conocimiento ni sabidurfa, es mds, se llegé a conside-
rar que es un objeto inerte que carece de todo valor. Frente a ello, desde la raciona-
lidad andina se promueve que no es la Madre Tierra la que pertenece al humano, es
el humano el que pertenece a la Madre Tierra; por lo tanto, el humano deja de ser

la medida de todas las cosas, ahora la medida se amplia al universo (Hanaj Pacha,
Kay Pacha'y Uku Pacha).

Como una sintesis se debe indicar que Avila (2011), al referirse al derecho
subjetivo, indica que es una categorfa juridica que ha ido evolucionando hacia la
ampliacién de su contenido. Si se traza su camino histérico, se podrd encontrar su
origen en la concepcién del derecho natural o derecho moral. De hecho, lo que
hacen las primeras declaraciones de derechos, en el siglo XVIII, es reconocer juridi-
camente una reivindicacién tedrica, aunque al momento, harto restringida (liber-
tad y propiedad). Una vez formalizada la demanda de reconocimiento de ciertos
derechos que eran importantes para un grupo social, convenia evitar la influencia
del derecho natural (que tiene una tendencia expansiva). Se crea la teorfa del dere-
cho subjetivo, que se restringe a la titularidad basada en las condiciones normativas
(edad, propiedad, educacién, autonomia laboral y hasta pertenencia a una religién).
Con el aparecimiento del derecho social, y con la posibilidad de demandar también
al Estado (y no solo a los particulares), se crea la nocién del derecho subjetivo publi-
co, que abre la posibilidad de los amparos, tutelas o acciones de proteccién. A escala
internacional, la nocién de derecho subjetivo publico, que escapa de las esferas de
proteccién del Estado nacional, se torna en derecho humano (p. 47). Mds adelante,
Avila (2011), indica, “en esta l6gica, el mismo Ferrajoli sostiene que el status del
titular de derecho ha cambiado con el tiempo. En un inicio, el constitucionalismo
moderno, solo tenfa status juridico el burgués propietario; este se fue expandiendo
con el constitucionalismo social, al obrero y campesino; se integré a la mujer, el
indigena y los mayores de edad; tltimamente, se ha ampliado el status a todas las
personas. Finalmente, el status se ha extendido a la naturaleza” (p. 49).

En tal sentido, se puede notar que el concepto ha evolucionado hacia una
mayor comprensién de los titulares de los derechos, de los obligados y hasta de los
érganos de proteccién. La tendencia teérica, que domina la teorfa contempordnea,

humanas, las cuales deben ser reconocidas positivamente por los ordenamientos juridicos a
nivel nacional e internacional.

126



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

es el considerar al derecho como un derecho fundamental, en el que cabe la protec-
cién de los seres humanos y también de la naturaleza.

Se advierte un cambio radical “la tierra como fuente de toda racionalidad”.
El humano deja de ser el centro, la medida de las cosas, se extiende a la Tierra. La
razén es que la Tierra no pertenece al humano; es el hombre el que pertenece a la
Tierra; por lo tanto, no solo hay vida sobre la Tierra, la Tierra misma es vida. Bel-
kis Josefina, Cartay Angulo® (2011), [...] En tanto que elemento de ese conjunto
vivo, cada especie, cada paisaje, cada proceso posee un valor intrinseco, lo que
desde el punto de vista juridico supone el reconocimiento de una personalidad y
el conferimiento de derechos subjetivos. El holismo sustituye al individualismo y
el monismo al dualismo, lo que implica el desplazamiento del hombre a las cosas,
del espiritu al ser vivo, de las leyes de la sociedad a las leyes de la Naturaleza, lo
que Leopold denomina una “ciudadania biética”, o en palabras del alemdn Meyer
Abich “la constitucién de un Estado natural”, dentro del cual quedaria consagrado
la igualdad de derechos de todos los miembros de la comunidad juridica natural

(p. 247).

Del andlisis de la realidad ecuatoriana se puede considerar algunas posturas
para reconocer la tierra como sujeto de derechos: i) Un sector reclama que solo las
personas tienen el cardcter de sujeto de derechos, por lo que se negaria la posibi-
lidad de reconocer derechos a la naturaleza; ii) la naturaleza siempre fue sujeto de
derecho (se castigaba a las plantas, a las piedras, a las plantas y a los animales); iii)
el ser humano no es simplemente una construccién antropocéntrica y social, sino
que ademds tiene una base material, que viene dada por la naturaleza; por tanto, el
ser humano no es ajeno a la naturaleza, y en esa dimensién se debe reconocer los
derechos a la naturaleza; iv) otros indican que el sistema capitalista ha llevado una
depredacién indiscriminada de los recursos naturales y el deterioro del ambiente,
el que debe ser frenado, para lo cual es preciso reconocer derechos a la naturaleza;
v) la filosoffa andina, la visién andina de la vida tiene principios que son aplicables
en todos los dmbitos, incluido la naturaleza “Madre Tierra” o “Pachamama’. Esta
experiencia es visibilizada en Ecuador en su Constitucién y también se replica en
Bolivia, en una norma especifica. “Es clarisimo que en ambas constituciones la Tie-
rra asume la condicién de persona, en forma expresa en la ecuatoriana y tdcita en la
boliviana, pero con iguales efectos en ambas: cualquiera puede reclamar sus dere-
chos, sin que se requiera que sea afectado personalmente, supuesto que es primario
si se la considerase un derecho exclusivo de los humanos” (Llasag, 2011, p. 20).

45 Se puede revisar en Cartay Angulo, B. J. (2011) La naturaleza: objeto o sujeto de derechos.
Serie justicia y derechos humanos, neoconstitucionalismo y sociedad. Quito, Ecuador.

127



Juan Casazora Ccama

Finalmente, cabe mencionar que la nocién de derecho subjetivo, la capacidad
y la igualdad con el tiempo fueron variando, de tal modo que cada uno fue abrién-
dose para dar cabida a la nocién de que la naturaleza sea considerada como sujeto
de derechos. Con lo cual queda claro que el derecho se mantiene en constante
transformacién y evolucidn, a la vez, busca adaptarse a las condiciones y circunstan-
cias culturales asf como sociales. En ese sentido, el reconocimiento de derechos a la
naturaleza ha supuesto la atribucién de valores intrinsecos, porque el mismo ya no
es concebido como algo instrumental, sino que tiene una finalidad propia, a lo cual
se denomina corrientes biocéntricas dentro de la ecologfa politica, porque se rompe
con la tradicién occidental de valoracién y relacionamiento con el ambiente basada
en el antropocentrismo. Durante muchos afios, los intentos de reducir el valor de
la naturaleza al capital natural o la insistencia en asignar precios a las especies utiles
para el ser humano, son ejemplos extremos de las posturas antropocéntricas. Son
visiones dualistas, donde el ser humano se separa y es distinto de la Naturaleza, y
en tanto es medida, origen y destino de todos los valores. Se apropia de los recursos
naturales al entenderlos tinicamente como medios para nutrir los procesos produc-
tivos contempordneos (Gudynas, 2011. p. 100).

2. NUEVO CONSTITUCIONALISMO ANDINO: CONSTITUCIONA-
LIZANDO LA NATURALEZA EN ECUADOR Y BOLIVIA

El movimiento constitucional que aparece a inicios del siglo XXI en América
Latina es de corte critico y emancipador, concretamente, dichos aspectos se expre-
san en las constituciones de Ecuador (2008) y Bolivia (2009). Esto consiste en que
los referidos textos constitucionales asumen un rol de cardcter social y ponen en el
centro la cuestién indigena. De esto se puede afirmar que el elemento identificador
y configurador del constitucionalismo andino es la cuestion social e indigena; es de-
cir, se pone en la agenda constitucional las demandas y expectativas de las poblacio-
nes indigenas quienes fueron excluidos, sometidos y explotados durante la colonia
as{ como la republica. Este sector de la poblacién, normalmente, se ha ubicado en
la sombra del sistema constitucional europeo, debido a que frente a la Constitu-
cién fueron invisibles. En tal sentido, se afirma que el nuevo constitucionalismo
latinoamericano es la que ha propiciado la aparicién de nuevas condiciones para
que la sociedad pueda organizarse mejor, concretamente, en el campo del derecho
ambiental se ha podido notar que subyacen “las condiciones para reconocer y ga-
rantizar constitucionalmente los derechos de la naturaleza” (Dalmau, 2019, p. 306).

Entre los cambios notables que se pueden advertir, y que son conquistas del
constitucionalismo andino, son: el buen vivir, la interculturalidad, la plurinacio-
nalidad, la democracia comunitaria, entre otros; sin embargo, aqui cabe resaltar

128



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

una modificacién auténtica: el reconocimiento de derechos a la naturaleza. Con
relacién a ello, la Constitucién de Ecuador del afio 2008 sefiala que la naturaleza
posee derechos, lo cual implica que es un punto de partida hacia un nuevo modelo
de vida, esto es, la comunién y convivencia en armonfa entre el ser humano y la
naturaleza en igualdad de condiciones. El principio o eje de articulacién del mis-
mo descansa en el sumaj kawsay (buen vivir)®. Ello también conlleva a sostener la
superacion del modelo de desarrollo concebido sobre el monocultivo, la explota-
cién minera e hidrocarburifera, escogiéndose un esquema de desarrollo que tenga
profundo respeto por la naturaleza; es decir, la satisfaccién de las necesidades y
condiciones humanas no implica necesariamente la expropiacién y exterminio de
la naturaleza, mds bien, se apuesta por una opcién amigable con el ecosistema y el
medio ambiente. De ello se desprende que el reconocimiento de derechos a la natu-
raleza exige de las personas que su comportamiento sirva para afianzar los valores de
la complementariedad, correlacionalidad, entre otros, esta exigencia es mucho mds
fuerte en el caso de las empresas. La méxima que subyace de lo anterior es quezodos
tienen derecho a vivir y desarrollarse en condiciones de libertad e igualdad (tanto el
hombre como la naturaleza).

La referida superacién conceptual del desarrollo no tiene dnicamente impac-
tos en términos conceptuales o retdricos, sino que es un proceso de transicién ha-
cia un sistema de vida distinto; esto es, la vida organizada en torno al buen vivir
(sumakkawsay). Quizds por eso por eso se afirma que es una utopfa, porque es
la bisqueda de un modelo de vida distinto al actual; sin embargo, corresponde
preguntarnos ;c6mo serfa ese nuevo modelo o estilo de vida bajo otro esquema de
desarrollo? La respuesta a la misma consiste en que se debe cuestionar profunda-
mente a la separacién entre el hombre y la naturaleza, mds bien se debe dar paso a la

46  Téngase presente que el buen vivir o sumak kawsay se presenta como la base del Estado
plurinacional e intercultural porque solo en este modelo de Estado se puede admitir que
la naturaleza sea sujeto de derechos, a su vez, es mds fécil conectarlos con los derechos
humanos porque se produce la convergencia de la diversidad; es decir, distintas visiones
sobre la sociedad, los derechos, la cultural, entre otros confluyen en dicho tipo de Estado.
Y queda claro que el propésito mdximo o aspiracién mayor de cada sociedad, organizada
sobre las bases de la interculturalidad o buen vivir, es construir una ciudadanfa democritica
y sostenible (Acosta, 2011, p. 362), ya que toda forma de vida o existencia tiene derecho a
desarrollarse con libertad y autonomia, solo asf serd posible concebir un mundo donde la
“sociedad entienda que forma parte de la naturaleza y que debe convivir en armonia con
la naturaleza” (Acosta, 2011, p. 356). Mds explicitamente, el buen vivir es el fin entendido
como el “arte de vivir en armonfa con la gran comunidad de seres humanos y demds sujetos
naturales, por lo que el bienestar no puede significar ruptura, sino restitucién Sptima del
orden alterado” (Felipe, 2014, p. 115).

129



Juan Casazora Ccama

“implicacion reciproca y de interaccién” (Cartay, 2012, p. 36) entre el ser humano
y la naturaleza. En tal escenario, subyace la nocién de que “no es la Tierra la que
pertenece al hombre; es el hombre el que pertenece a la Tierra. El hombre deja de
ser la medida de todas las cosas, la medida se extiende al mismo universo entero,
ensanchando el circulo” (Cartay, 2012, p. 23).

Este cambio, evidentemente, no operard de forma automdtica porque requie-
re de la voluntad de las personas e instituciones para que el respeto de los derechos
de la naturaleza sea posible. Asi, la decisién transicional y de cambio adoptada en
la Constitucién de Ecuador requiere de varias acciones que pasan por mejorar las
normas, instituciones y crear politicas piblicas que contribuyan a la preservacion,
cuidado y convivencia entre el ser humano y la naturaleza; ademds, el nuevo mo-
delo de desarrollo adoptado necesita de la voluntad asi como el compromiso de
la sociedad y la academia. Si es que la actitud y la mentalidad permanecen en el
mismo estado, entonces, no se podrd lograr las modificaciones o cambios que se
desean porque “se convertird en una simple declaracién de principios sin ninguna
incidencia social, politica y econémica” (Llasag, 2011). De esto se desprende que
el reconocimiento de derechos a la naturaleza es un nuevo modelo o paradigma de
desarrollo; sin embargo es importante que exista la voluntad de cambio tanto en las
personas asi como las instituciones, solo asf se podrd alcanzar nueva forma de vida.

En la misma linea, cabe sefalar que el reconocimiento de los derechos a la
naturalezaes un paso para generar nuevos mecanismos o garantfas en el seno del sis-
tema juridico, lo cual implica que dicho reconocimiento debe estar aparejado con
un sistema de garantias, para que la naturaleza pueda ejercer sus derechos de forma
efectiva. Otro asunto a tomar en cuenta es sobre la representacién de la naturaleza
y los legitimados para efectuar dicha tarea, concretamente, se establece la manera en
que la naturaleza va ejercer sus derechos. Con relacién a esto tltimo en el constitu-
cionalismo andino —en Ecuador— advertimos que los derechos se podrdn promover
y exigir de forma individual o colectiva, ello supone que cualquier persona puede
exigir la tutela de los derechos de la naturaleza ante la eventual vulneracién. Y, tal
como lo indicamos en la introduccién de este libro, el mundo occidental y el mun-
do andino no se encuentran en una oposicién radical, sino que existen puntos de
interseccidn, aprendizaje y didlogo; por tanto, para efectivizar la proteccién de los
derechos de la naturaleza se deben usar las garantias constitucionales que son mds
rdpidas y expedidas como son el proceso constitucional de amparo, hdbeas corpus
u otros, ya que la finalidad es proteger el medio ambiente. Por ende, utilizar todos
los medios e instrumentos juridicos para alcanzar tal propésito ese fundamental;
ademds, no existe la necesidad de poner en confrontacién absoluta ambas concep-

130



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

ciones, porque si es posible encontrar puntos de convergencia y existe la necesidad
de garantizar el aprendizaje mutuo.

Con relacién a la situacién boliviana, en la Constitucién del Estado Plurina-
cional de Boliviaregula las personas tienen derecho a un medio ambiente sano y
equilibrado; sin embargo, no se explicita de manera plausible sobre si la pachamama
es sujeto de derechos o no lo es, pero esa incertidumbre es aclarada y mejorada con
posterioridad, cuando se expide la Ley de la Madre Tierra. En esta norma expli-
citamente se menciona que la Madre Tierra es titular de derechos. Ademds, cabe
mencionar que el texto constitucional de Bolivia estableceque todas las personas
tienen derecho a un medio ambiente saludable, protegido y equilibrado. Por tanto,
el gjercicio de este derecho debe permitir, a los individuos y colectividades de las
presentes y futuras generaciones, ademds de otros seres vivos, desarrollarse de forma
libre, auténoma e independiente (sin sujeciones y condicionamiento de ningin
tipo). Sobre la legitimacién se recoge que cualquier persona, a titulo individual
o en representacién de una colectividad, estd facultada para ejercitar las acciones
legales en defensa del derecho al medio ambiente, sin perjuicio de la obligacién de
las instituciones publicas de actuar de oficio frente a los atentados contra el medio
ambiente. Con todo esto se aprecia que la proteccién constitucional del medio am-
biente es amplia, a la vez, los contornos de legitimacién para resguardar la Madre
Tierra son extensos —legitimacién ampliada—.

Segtin lo explicado en los pdrrafos precedentes, se puede advertir que, en am-
bas constituciones, la Madre Tierra adquiere la condicién de sujeto de derechos.
Y como tal cualquier ciudadano o persona puede reclamar por el respeto de sus
derechos. Por otro lado, debemos indicar que el 15 de octubre del 2012 en Bolivia
se promulgé la Ley N°300que se denominada “Ley marco de la Madre Tierra y
Desarrollo Integral para Vivir Bien”, la misma que tiene por objeto garantizar el
desarrollo integral, equilibrado y armonioso entre el ser humano y la Madre Tierra.
Toda sociedad que aspire a ser democrdtica e igualitaria deberd considerar como
uno de los elementos fundamentales de su organizacién la prictica y el respeto de
los principios del buen vivir. Ademds, la intencién es que la humanidad no termine
depredando la Madre Tierra; por tanto, se busca que mediante el buen vivir se
garantice la continuidad de la capacidad de regeneracién de los componentes y sis-
temas de vida de la Madre Tierra. Ademds, es importante que se siga recuperando
y fortaleciendo los saberes locales y conocimientos ancestrales, esto en el marco de
la complementariedad de derechos, obligaciones y deberes.

47 Se puede encontrar en www.la-razon.com/index.php?_uri=/sociedad/ MARCO-TIERRA-
DESARROLLO-INTEGRAL-VIVIR-0-1706229409.html

131



Juan Casazora Ccama

Concretamente, en este punto, corresponde mencionar y desarrollar acerca de

los derechos de los cuales serfa titular la Madre Tierra, al respecto, se ha menciona-

do los siguientes derechos:

Derecho a la vida: supone el mantenimiento de la integridad de los sistemas
de vida y los procesos naturales que los sustentan, a la vez, es un presupuesto
necesario para garantizar el desarrollo de sus capacidades y es un camino para
lograr su regeneracién.

Derecho a la diversidad de la vida: es el derecho a la preservacién de la dife-
renciacion y de la variedad y los seres que componen la Madre Tierra, sin ser
alterados genéticamente ni modificados en su estructura de manera artificial,
de tal forma que; amenace su existencia, funcionamiento y potencial futuro.

Derecho al agua: es el derecho a la preservacién de la funcionabilidad de los
ciclos de agua, de la existencia de la cantidad y calidad necesarios para el sos-
tenimiento de los sistemas de vida, y su proteccion frente a la contaminacién
para la reproduccién de la vida de la Madre Tierra y todos sus componentes.

Derecho al aire limpio: es el derecho a la preservacién de la calidad y com-
posicién del aire para el sostenimiento de los sistemas de vida y la proteccién
frente a la contaminacidn, para la reproduccién de la vida de la Madre Tierra
y todos sus componentes.

Derecho al equilibrio: es el derecho al mantenimiento y restauracién de la
interrelacién, interdependencia, complementariedad y funcionabilidad de los
componentes de la Madre Tierra, de forma equilibrada para la continuacién
de sus ciclos y la reproduccién de sus procesos vitales.

Derecho a la restauracién: es derecho a la restauracién oportuna y efectiva de
los sistemas de vida afectados por las actividades directa o indirectamente.

Derecho a vivir libre de contaminacién: es el derecho a la preservacién de la
Madre Tierra de contaminacién de cualquiera de sus componentes, asi como
de residuos téxicos y radioactivos generados por las actividades humanas

(Melo, 2010, pp. 130- 131).

Este es el elenco de derechos de los cuales goza y es titular la Madre Tierra, sin

embargo, cabe indicar que no son los tinicos sino que podrian extenderse y sumarse

mds derechos, debido a que la adjudicacién de mds derechos es flexibles iempre que

los mismos resulten necesarios y pertinentes para la conservacién de la pachamama.

De lo desarrollado hasta aqui se puede apreciar que la constitucionalizacién

de la naturaleza es un hecho, ya que diversas constituciones reconocen que la natu-

132



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

raleza es titular de derechos, por tanto le asiste una proteccién especial. De hecho,
los cambios mds notables se producirdn en el modo de comprender y relacionarse
con la naturaleza porque aquella posicién antropocéntrica basada en la nocién de
dignidad tendrd que modificarse, ya que ahora el sistema constitucional se concibe
como una relacién en igualdad de condiciones entre el ser humano y la naturaleza,
en otros términos, se produce una combinacién entre la racionalidad andina con la
racionalidad occidental. En definitiva, el reconocimiento de derechos a la naturale-
za tiene exigencias de cardcter ético, ya que la ética del buen vivir*®es la que justifica
la convivencia arménica y equilibrada del ser humano con la naturaleza. Ademds,
dicha ética propone que la accién moral colectiva e individual se ponga al servicio
de la proteccién de la naturaleza. Por tanto, los modelos de desarrollo tienen que
ser sensibles y comprometidos con la proteccién del medio ambiente; es mds, el
extractivismo puede ser compatible con la conservacién ambiental (nuevo modelo
de desarrollo).

El proceso de constitucionalizacién de la naturaleza supone tres cosas bdsicas:
(i) la existencia de condiciones éticas, (ii) el reconocimiento juridico en la Constitu-
cién, y (iii) la creacién de garantfas para la proteccién dela misma. Sobre el primer
punto, el buen vivir es una concepcién ética de la vida, porque propone nueva
relacién entre el ser humano y la naturaleza (armonfa y equilibrio). Solo partiendo
desde esta ética se puede entender que la naturaleza es una entidad con derechos.
Respecto al reconocimiento juridico de la naturaleza como sujeto de derechos en la
Constitucidn, es un cambio juridico notable, porque aparece nuevo sujeto de dere-
chos en el sistema constitucional. Finalmente, las condiciones éticas y el reconoci-
miento juridico no son suficientes para que la naturaleza haga efectiva sus derechos;
ademds, debe crearse un sistema de garantfas eficaz para proteger a la Madre Tierra
(claridad en la forma en que se protegerd a la naturaleza)®. Solo estas condiciones
garantizardn que la naturaleza sea un verdadero sujeto de derechos, ademds, habrd
un cambio en el modelo de desarrollo y crecimiento, porque actualmente la satis-
faccién de las necesidades humanas se estd logrando con un elevado costo ambien-

48  Siguiendo esta linea de argumentacidn, se puede advertir que el reconocimiento de derechos
no se limita a la dimensién juridica, sino que posee implicancias morales (Dalmau, 2019,
p. 40).

49  Para ser mds precisos se debe precisar que el sumakkawsay se concreta en una nueva forma
de convivencia ciudadana, en diversidad y armonia con la naturaleza; una sociedad que
respeta, en todas sus dimensiones, la dignidad de las personas y colectividades, inclusive,
cabe advertir que el buen vivir es el ¢je referencial de los derechos de la naturaleza (Murcia,
2011, p. 295).

133



Juan Casazora Ccama

tal; no solo ello, sino que se aprecia un entorno de explotacién y pobreza a pesar de
la extraccién de los recursos (Llasag, 2011).

El reconocimiento de derechos de la naturaleza exige e implica cambios a
nivel politico, cultural, social y econédmico porque no puede seguir desarrolldndo-
se un modelo de vida basada en el antropocentrismo, ya que es momento de dar
transitar hacia el biocentrismo. De ahi que se sostenga que, el reconocimiento de
derechos a la naturaleza se presenta como una opcidn civilizatoria que persigue la
transformacién en distintos planos de la organizacién social y humana, en especial,
en el campo econémico. Porque con la excusa del crecimiento social y humano se
viene explotando los recursos de la naturaleza a gran escala, situacién que vulnera
los derechos de la naturaleza. Entonces, no solamente implica cambios juridicos,
sino que también supone crear nuevos modelos de desarrollo, nueva forma de com-
prender la economia, la politica, entre otros, inclusive, el sistema juridico debe or-
ganizarse tomando como punto de partida el pluralismo juridico y el derecho indi-
gena, ya que es alli donde se vivifica el reconocimiento de derechos a la naturaleza.

3. LA PRACTICA JURISPRUDENCIAL SOBRE LA PROTECCION
DE LA NATURALEZA COMO SUJETO DE DERECHOS

En este punto se analizan las experiencias de diversos paises donde se han
reconocido como sujeto de derechos a la naturaleza, concretamente, a los rios. Esta
situacién se ha producido mediante sentencias emitidas por las cortes o tribunales
de justicias en varios paises. La interrogante bdsica que han tenido que responder
consistié en saber si ;la naturaleza tiene derechos? o ;los rios pueden ser sujeto de
derechos? La respuesta que dieron los tribunales de Ecuador, Colombia e India son
afirmativas; es decir, reconocen que la naturaleza es titular de derechos y que la pre-
servacién del medio ambiente es tarea de las instituciones y de todas las personas,
ya que es el espacio comin donde se desarrollan todo tipo de vida.

3.1. El Tribunal Internacional por los Derechos de la Naturaleza: una cor-
te disefiada para la proteccién de los derechos de la naturaleza

Este Tribunal nace o se crea con la intencién de hacer responsable a los go-
biernos sobre la contaminacién y degradacién ambiental. La sociedad civil es quien
ha tomado liderazgos en la creacién de dicha corte para la proteccién de los dere-
chos de la naturaleza, el mismo que se instal$ el 17 de enero de 2014 en Quito-
Ecuador, ademds, estuvo presidido por Vandana Shiva. El objetivo fundamental es
reconocer el respeto universal, asi como garantizar los derechos de la Madre Tierra,
ello con el propésito de generar condiciones de vida armdnicas entre los seres hu-

134



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

manos y los demds seres de la naturaleza. La funcién del Tribunal es investigar y
dictaminar la responsabilidad por cualquier tipo de vulneracién o infraccién de las
normas sobre derechos de la Madre Tierra (Declaracién Universal de los Derechos

de la Madre Tierra).

3.2. La sentencia del Tribunal Internacional contra Bolivia: el caso Tipnis

El Tribunal Internacional de los Derechos de la Naturaleza este ano condené
al Estado plurinacional de Bolivia por violacién de los derechos de la Madre Tierra
en el caso del Territorio Indigena y Parque Nacional Isiboro Sécure (TIPNIS). En
la sentencia se dispone que el Estado adopte medidas para prevenir, precautelar y
restringir los dafios ambientales en las zonas mds afectadas; es mds, ordena la para-
lizacién de la carretera y la anulacién de la Ley 969 (a través de este ley el Estado
boliviano ha incumplido con la obligacién de establecer y aplicar normas para la
defensa asi como proteccién de los derechos de la Madre Tierra). En la sentencia
se menciona que las acciones emprendidas por el Estado boliviano dafian el medio
ambiente. Por tanto, para el Tribunal es claro que la naturaleza posee derechos, lo
cual implica una evolucién juridica porque se la considera como sujeto con auto-
nomia y que tiene vida propia; es mds, cuando se pretenda limitar sus derechos se
tiene que proteger a la misma.

3.3. La experiencia colombiana: el rio Atrato como sujeto de derechos

La Corte Constitucional en la sentencia T-622 del afio 2016 dictaminé que
el rio Atrato es una entidad viva y que posee derechos, el mismo que se concretiza
en su proteccién, conservacién, mantenimiento y restauracion. El reconocimiento
de derechos se produce en el contexto de que dicho rio es fundamental para la vida
de las personas del departamento de Chocd, porque las comunidades que viven
alrededor dependen del mismo. Las érdenes concretas que se dictan son: desconta-
minacién del rio (sufre destruccién y contaminacién por la minerfa), erradicacién
de la minerfa ilegal y la garantia de la soberanfa alimentaria (rfo es una fuente para la
alimentacién de las personas que viven alrededor del mismo). Otro asunto a destacar
es que en la sentencia de la Corte se considera que el agua posee un valor intrinseco
irrefutable, lo cual supone que es esencial para el ambiente asf como la existencia de
multiples organismos y especies que se encuentran alrededor del mismo.

3.4. La experiencia de India: Corte Suprema de Uttarakhad Naintal

Se tiene también la experiencia de la India donde la Corte Suprema declaré
que los rios Ganges y Yumana son entidades con vida, ademds, se precisé que los

135



Juan Casazora Ccama

rios son entidades vivas que tienen categoria legal porque poseen derechos y deberes
al igual que una persona natural. El caso que llegé a las cortes se trata del rio Ganges
porque el mismo estaba siendo contaminado por residuos depositados en su cauce,
lo cual impedfa que el rio fluyera con normalidad, se mantenga limpio y en buenas
condiciones. Frente a ello, la decisién de Corte Suprema fue la de declarar como
sujeto de derechos a dicho rio, para que el Estado y las personas puedan emprender
acciones de proteccién y prevencién de la contaminacién.

4. LA CARTA DE LA TIERRA, UNA DECLARACION DE PRINCI-
PIOS PARA LA CONSERVACION DE LA NATURALEZA

Se tiene entendido que la Carta de la Tierra es una declaracién de principios
que sirven para la sociedad contempordnea sea justa, sostenible y pacifica, ade-
mds, la misma es el “producto de conversaciones interculturales llevadas a cabo en
el dmbito mundial durante una década, con respecto a metas comunes y valores
compartidos”. Esta Carta se redacta con la intencién de poner freno o tomar accio-
nes inmediatas frente a los “peligros que representa la guerra, la injusticia social y
econdmica, y las amenazas ambientales, la humanidad debe determinar cémo ase-
gurarse un futuro sostenible” (SEMARNAT, 2007). Dicha Carta es una exigencia
y un reto para que las sociedades contempordneas cambien su comportamiento y
accionar frente a las diversas problemdticas que atraviesa la humanidad™.

La misién de la Carta de la Tierra es establecer una base ética sélida para la
sociedad civil emergente y ayudar en la construccién de un mundo sostenible, ba-
sado en el respeto hacia la naturaleza, los derechos humanos universales, la justicia
econdémica y una cultura de paz, adicionalmente, los objetivos que persigue son:
(i) diseminar la Carta de la Tierra entre individuos y organizaciones de todos los
sectores de la sociedad en el mundo, (ii) promover el uso educativo de la Carta de
la Tierra en escuelas, universidades, comunidades religiosas y dentro de una gran
variedad de entornos y con- textos, y elaborar y distribuir los materiales de apoyo
que se necesiten para ello, (iii) promover y apoyar el uso y ejecucién de la Carta de
la Tierra, asf como la adhesién a la misma por parte de la sociedad civil, el sector de
negocios y los gobiernos.

En la Carta se afirma que la Tierra es nuestro hogar. La humanidad es parte de
un vasto universo evolutivo. La Tierra, nuestro hogar, estd viva con una comunidad
singular de vida. Las fuerzas de la naturaleza promueven que la existencia sea una

50  Se debe mencionar que la adopcién de la Carta de la Tierra se produce durante la Cumbre
de la Tierra, celebrada en Rio de Janeiro, Brasil, en 1992.

136



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

aventura exigente e incierta, pero la Tierra ha brindado las condiciones esenciales
para la evolucién de la vida. La capacidad de recuperacién de la comunidad de vida
y el bienestar de la humanidad dependen de la preservacién de una biosfera salu-
dable, con todos sus sistemas ecoldgicos, una rica variedad de plantas y animales,
tierras fértiles, aguas puras y aire limpio. El medio ambiente global, con sus recursos
finitos, es una preocupacién comun para todos los pueblos. La proteccién de la
vitalidad, la diversidad y la belleza de la Tierra es un deber sagrado.

Fundamentalmente, se promueve la integridad ecolégica, situacién que debe-
rfa lograrse con las siguientes acciones: (i) adoptar, a todo nivel, planes de desarrollo
sostenible y regulaciones que permitan incluir la conservacién y la rehabilitacién
ambientales, como parte integral de todas las iniciativas de desarrollo; (ii) establecer
y salvaguardar reservas viables para la naturaleza y la biosfera, incluyendo tierras
silvestres y dreas marinas, de modo que tiendan a proteger los sistemas de soporte
a la vida de la Tierra, para mantener la biodiversidad y preservar nuestra herencia
natural; (iii) promover la recuperacién de especies y ecosistemas en peligro, (iv)
controlar y erradicar los organismos exdgenos o genéticamente modificados, que
sean dafiinos para las especies autctonas y el medio ambiente y, ademds, prevenir
la introduccién de tales organismos, entre otros.

137






REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Acosta, A. (2011). Los derechos de la naturaleza. Una lectura sobre el derecho a la

existencia. Alberto Acosta y Esperanza Martinez (Compiladores). La naturale-
za con derechos. De la filosofia a la politica (pp. 317 — 362). Quito: AbyaYala.

Avila S. (2011). El derecho de la naturaleza: fundamentos. Quito: Abya Yala.

Avila Santamarfa, R. (2019). La utopia del oprimido. Los derechos de la pachamama
(naturaleza) y el sumakkawsay (buen vivir) en el pensamiento critico, el derecho
y la literatura. México: Akal.

Avila Santamarfa, R. (2019). Los derechos humanos y los derechos de la naturaleza en
el neoconstitucionalismo andino. Hacia un necesario y urgente cambio de para-
digma. Liliana Estupifidn, Claudia Storini y otros (Editores académicos). La
naturaleza como sujeto de derechos en el constitucionalismo democrdtico (pp. 109

— 134) Bogotd: Universidad Libre.

Boff, L. (2012). El horizonte de los derechos de la naturaleza. Quito: Coordinadora
Andina de Organizacién Indigena. CAOL

Bonilla, D. (Comp.) (2015). Geopolitica del conocimiento juridico. Bogotd: Siglo del
Hombre Editores y Universidad de los Andes.

Borges, C. (2017). El papel de los financiadores en la promocién de la (in)justicia
ambiental. Un estudio de caso del Banco Nacional de Desarrollo Econémico
y Social y el financiamiento a la Central Hidroeléctrica de Belo Monte. César
Rodriguez (Coord.). Por un medio ambiente sano. Buenos Aires: Siglo veintiu-
no editores, pp. 21 — 53.

Cartay, B. (2012). La naturaleza: objeto o sujeto de derechos. José Gilberto y Ro-
berto Rodriguez (Coordinares). Los derechos de la naturaleza (Un mundo sin
insectos) (pp. 21 — 38). México: Universidad Auténoma de Guerrero.

Casazola, J. (2016) Cuadernos de Prictica (mimeo). Puno: Escuela Profesional de
Derecho de la Universidad Nacional del Altiplano-Puno.

139



Juan Casazora Ccama

Chiroque, S. (2018). Manual para el desarrollo de competencias en investigacion for-
mativa. Lima: Tarea asociacién grdfica educativa.

Correas, O. (2010). 7eoria del derecho y antropologia juridica. Un didlogo inconcluso.
México: Ediciones Coyoacdn.

Dumas, M. (2017). Contra el “desarrollo”. La lucha de los pueblos indigenas de
Mindanao por el progreso autodeterminado. César Rodriguez (Coord.). Por
un medio ambiente sano. Buenos Alires: Siglo veintiuno editores, pp. 67 — 96.

Espezia, B. (2016). El Derecho desde la mirado del otro: bases para la construccion del
pluralismo juridico en el Perdi. Lima: IDEAS Solucién Editorial.

Estermann, J. (1998). Filosofia Andina. Estudio intercultural de la sabiduria autdctro-
na andina. Quito: Abya Yala.

Estermann, J. (20006) Filosofia Andina. Sabiduria indigena para un mundo mejor.
Coleccién: Teologfa y Filosofia Andinas”. Bolivia: EDOBOL.

Estermann, J. (2010). Interculturalidad. Vivir la diversidad. La Paz: Instituto Supe-
rior Ecuménico Andino de Teologfa.

Felipe Giraldo, O. (2014). Utopias en la era de la supervivencia. Una interpretacion
del buen vivir. México: Editorial Ttaca, Universidad Auténoma de Chapingo.

Gargarella, R. (2002). El contenido igualitario del constitucionalismo. Pablo Na-
varro y Marfa Redondo (Compiladores), La relevancia del derecho. Ensayos de
[filosofia juridica, moral y politica (pp. 211 — 225). Barcelona: Gedisa.

Gargarella, R. (2018). Nuevo constitucionalismo latinoamericano y derechos indi-
genas: una breve introduccién. Roger Merino y Areli Valencia (Coords.) Des-
colonizar el derecho. Pueblos indigenas, derechos humanos y Estado plurinacional
(pp. 321 y ss). Lima: Palestra Editores.

Gitlitz, J. (2013). Administrando justicia al margen del Estado. Las Rondas Campesi-

nas de Cajamarca. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Giusti, M. (1988). Universalidad de la razén o racionalidad de la accién. Una re-

currente aporfa del debate filoséfico contempordneo. Juan Camacho (Editor).
La racionalidad. Lima: LOLI Graf, pp. 175 — 191.

Gudynas, E. (2011). Los derechos de la naturaleza y la construccion de una justicia
ambiental y ecologia en Ecuador. Serie justicia y derechos humanos, neoconsti-
tucionalismo y sociedad. Quito.

140



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

IPA (1994). La serial de cada momento. Documento de los obispos del sur andino
1969-1994. CEP-138-1994. Lima: CEP.

Kaimowitz, E. (2017). Los rostros e historias cambiantes de la justicia ambiental.
César Rodriguez (Coord.). Por un medio ambiente sano. Buenos Aires: Siglo
veintiuno editores, pp. 319 — 327.

Llanque Chana, D. (2004). Vida y teologia andina. Cusco: Centro de Estudios
Regionales Andinos Bartolomé de las Casas e Instituto de Estudios Aymaras.

Llasag, R. (2011). Derechos de la naturaleza: una mirada desde la filosofia indigena
y la Constitucidn. Serie justicia y derechos humanos, neoconstitucionalismo y
sociedad. Quito.

Martinez Dalmau, R. (2019). Fundamentos para el reconocimiento de la Natu-
raleza como sujeto de derechos. Liliana Estupifidn, Claudia Storini y otros
(Editores académicos). La naturaleza como sujeto de derechos en el constitucio-
nalismo democrdtico (pp. 31 — 47) Bogotd: Universidad Libre.

7=

Martinez Yénez, E. (2014). La naturaleza entre la cultura, la biologia y el derecho.
Quito: Editorial AbyaYala.

Martinez, E. (2009). Los derechos de la naturaleza en los paises amazdnicos, en Acosta
Alberto, Esperanza Martinez (compiladores), derechos de la naturaleza. El
futuro es ahora, AbyaYala, Quito.

Medici, A. (2010). Teorfa constitucional y giro decolonial: narrativas y simbolis-
mo de la Constitucién. Reflexiones a propésito de la experiencia de Bolivia y
Ecuador, Gaceta Constitucional, n°® 48, pp. 329 — 348.

Medrano, Y. (2012). Chacha-Warmi “Otra manera de equidad de género vista
desde la cultura aymara”. Pluralidades. Revista para el debate intercultural. Vol.
1 N°1, Puno.

Medrano, Y. (2012). Chacha Warmi “Otra manera de equidad de género vista
desde la cultura aymara”. (Pluralidades. Revista para el debate interncultural-
Vol.1-N°1. Puno-Pert.

Melo, M. (2011). De Montecristi a Cochabamba. Los derechos de la madre tierra en
debate. Serie justicia y derechos humanos, neoconstitucionalismo y sociedad.

Quiro.

Mesa de Concertacién para la Lucha Contra la Pobreza (2002). Carta Social. Com-

promiso por el desarrollo y superacion de la pobreza. Lima: Corporacién Gréfica
Andina S.A.C.

141



Juan Casazora Ccama

Montafio, C. &Storini, C. (2019). Buen vivir: una nueva forma de ser, hacer y
pensar. Liliana Estupifidn, Claudia Storini y otros (Editores académicos). La
naturaleza como sujeto de derechos en el constitucionalismo democrditico (pp. 13

—15) Bogotd: Universidad Libre.

Morales, J. (2019). Entrevista: Agosto: mes de la madre Tierra. Radio: pachamama.
[1 de agosto a las 17:30].

Murcia, D. (2011). El sujeto naturaleza: elementos para su comprension. Alberto
Acosta y Esperanza Martinez (Compiladores). La naturaleza con derechos. De

la filosofia a la politica (pp. 287 — 316). Quito: AbyaYala.
Oviedo, A. (2013) Que es el Sumak Kawsay: Mids alld del capiralismo, la civilizacion
y el patriarcalismo. Quito: Koz Editorial.

Pefia Cabrera, A. (1988). Racionalidad occidental y racionalidad andina. Juan Ca-
macho (Editor). La racionalidad. Lima: LOLI Graf, pp. 193 —207.

Pena, A. (1999) Racionalidad occidental y racionalidad andina. Cuaderno de investi-
gacion en cultura y tecnologia andina 2. Puno: CIDSA.

Pinto, L. et. al., (2018). “La naturaleza como sujeto de derechos: andlisis bioético de
las Constituciones de Ecuador y Bolivia”. Revista Latinoamericana de Bioética,

18 (1). 155 — 171. Doi: https://doi.org/10.18359/rlbi.3030

Ponce, S. (2015). Lo esencial en la investigacion juridica. Enfoque holistico dialéctico
de procesos conscientes. Puno: Multiservicios Horizonte.

Prado, R. (1988). Formas de racionalidad histérico-social. Juan Camacho (Editor).
La racionalidad. Lima: LOLI Graf, pp. 135 — 143.

Ruddiman, W. (2008). Los tres jinetes del cambio climdtico. Una historia milenaria
del hombre y el clima. Madrid: Turner Publicaciones.

Saavedra, J. L. (2018). La Pachamama otra clase estd. La Paz, Bolivia: Ed. Autode-
terminacion

Santos, B. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Montevideo: Ediciones
Trilce.

Santos, B. (2012). Derecho y emancipacion. Quito: Corte Constitucional para el
Periodo de Transicién.

SEMARNAT, (2007). La Carta de la Tierra. México: Secretariado Nacional de La
Carta de la Tierra.

142



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Tomaylla, R. (2019). Entrevista Cosmovisién y significado de la pachamama. Ra-
dio: pachamama. [21 de junio a las 17:30].

Veldsquez Garambel, J. (2006). El hombre y el cosmos en la concepcion filoséfico.
Puno: Ediciones InkaRojo.

Wolkmer, C. (2018). Pluralismo juridico. Fundamentos de una nueva cultura del
Derecho. Madrid: DYKINSON. S.L.

Zaffaroni, E. (2011). La naturaleza como persona: de la Pachamama a la Gaia. Serie
justicia y derechos humanos, neoconstitucionalismo y sociedad. Quito: Abya

Yala.

Zoomers, A. (2000). La tierra, el agua y la biisqueda de una subsistencia sustentable
en los andes. Serie: agua y sociedad. Lima, Pert. IEP.

143






ANEXOS

CARTA DE LA TIERRA
LEY DE 1A MADRE TIERRA
LA CARTA DEL INDIO SEATTLE






LA CARTA DE LA TIERRA

PREAMBULO

Estamos en un momento critico de la historia de la Tierra, en el cual la huma-
nidad debe elegir su futuro. A medida que el mundo se vuelve cada vez mds inter-
dependiente y frégil, el futuro depara, a la vez, grandes riesgos y grandes promesas.
Para seguir adelante, debemos reconocer que en medio de la magnifica diversidad
de culturas y formas de vida, somos una sola familia humana y una sola comunidad
terrestre con un destino comdn. Debemos unirnos para crear una sociedad global
sostenible fundada en el respeto hacia la naturaleza, los derechos humanos univer-
sales, la justicia econédmica y una cultura de paz. En torno a este fin, es imperativo
que nosotros, los pueblos de la Tierra, declaremos nuestra responsabilidad unos
hacia otros, hacia la gran comunidad de la vida y hacia las generaciones futuras.

La Tierra, nuestro hogar

La humanidad es parte de un vasto universo evolutivo. La Tierra, nuestro
hogar, estd viva con una comunidad singular de vida. Las fuerzas de la naturaleza
promueven a que la existencia sea una aventura exigente e incierta, pero la Tierra
ha brindado las condiciones esenciales para la evolucién de la vida. La capacidad
de recuperacién de la comunidad de vida y el bienestar de la humanidad dependen
de la preservacién de una biosfera saludable, con todos sus sistemas ecoldgicos,
una rica variedad de plantas y animales, tierras fértiles, aguas puras y aire limpio.
El medio ambiente global, con sus recursos finitos, es una preocupacién comuin
para todos los pueblos. La proteccién de la vitalidad, la diversidad y la belleza de la
Tierra es un deber sagrado.

La situacién global

Los patrones dominantes de produccién y consumo estdn causando devasta-
cién ambiental, agotamiento de recursos y una extincién masiva de especies. Las

147



Juan Casazora Ccama

comunidades estdn siendo destruidas. Los beneficios del desarrollo no se compar-
ten equitativamente y la brecha entre ricos y pobres se estd ensanchando. La injusti-
cia, la pobreza, la ignorancia y los conflictos violentos se manifiestan por doquier y
son la causa de grandes sufrimientos. Un aumento sin precedentes de la poblacién
humana ha sobrecargado los sistemas ecoldgicos y sociales. Los fundamentos de la
seguridad global estdn siendo amenazados. Estas tendencias son peligrosas, pero no
inevitables.

Los retos venideros

La eleccién es nuestra: formar una sociedad global para cuidar la Tierra y
cuidarnos unos a otros o arriesgarnos a la destruccién de nosotros mismos y de
la diversidad de la vida. Se necesitan cambios fundamentales en nuestros valores,
instituciones y formas de vida. Debemos darnos cuenta de que, una vez satisfechas
las necesidades bdsicas, el desarrollo humano se refiere primordialmente a ser mds,
no a tener més. Poseemos el conocimiento y la tecnologfa necesarios para proveer
a todos y para reducir nuestros impactos sobre el medio ambiente. El surgimento
de una sociedad civil global, estd creando nuevas oportunidades para construir un
mundo democrdtico y humanitario. Nuestros retos ambientales, econémicos, po-
liticos, sociales y espirituales, estdn interrelacionados y juntos podemos proponer y
concretar soluciones comprensivas.

Responsabilidad Universal

Para llevar a cabo estas aspiraciones, debemos tomar la decision de vivir de
acuerdo con un sentido de responsabilidad universal, identificindonos con toda la
comunidad terrestre, al igual que con nuestras comunidades locales. Somos ciuda-
danos de diferentes naciones y de un solo mundo al mismo tiempo, en donde los
dmbitos local y global, se encuentran estrechamente vinculados. Todos comparti-
mos una responsabilidad hacia el bienestar presente y futuro de la familia humana
y del mundo viviente en su amplitud. El espiritu de solidaridad humana y de afini-
dad con toda la vida se fortalece cuando vivimos con reverencia ante el misterio del
ser, con gratitud por el regalo de la vida y con humildad con respecto al lugar que
ocupa el ser humano en la naturaleza.

Necesitamos urgentemente una visién compartida sobre los valores bdsicos
que brinden un fundamento ético para la comunidad mundial emergente. Por lo
tanto, juntos y con una gran esperanza, afirmamos los siguientes principios interde-
pendientes, para una forma de vida sostenible, como un fundamento comin me-

148



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

diante el cual se deberd guiar y valorar la conducta de las personas, organizaciones,

empresas, gobiernos e instituciones transnacionales.

PRINCIPIOS
RESPETO Y CUIDADO DE LA COMUNIDAD DE LA VIDA

Respetar la Tierra y la vida en toda su diversidad

Reconocer que todos los seres son interdependientes y que toda forma de vida
independientemente de su utilidad, tiene valor para los seres humanos.

Afirmar la fe en la dignidad inherente a todos los seres humanos y en el poten-
cial intelectual, artistico, ético y espiritual de la humanidad.

Cuidar la comunidad de la vida con entendimiento, compasién y amor.

Aceptar que el derecho a poseer, administrar y utilizar los recursos naturales
conduce hacia el deber de prevenir dafios ambientales y proteger los derechos
de las personas.

Afirmar, que a mayor libertad, conocimiento y poder, se presenta una corres-
pondiente responsabilidad por promover el bien comun.

Construir sociedades democriticas que sean justas, participativas, soste-
nibles y pacificas

Asegurar que las comunidades, a todo nivel, garanticen los derechos humanos
y las libertades fundamentales y brinden a todos la oportunidad de desarrollar
su pleno potencial.

Promover la justicia social y econémica, posibilitando que todos alcancen un
modo de vida seguro y digno, pero ecolégicamente responsable.

Asegurar que los frutos y la belleza de la Tierra se preserven para las ge-
neraciones presentes y futuras.

Reconocer que la libertad de accién de cada generacién se encuentra condi-
cionada por las necesidades de las generaciones futuras.

Transmitir a las futuras generaciones valores, tradiciones e instituciones, que
apoyen la prosperidad a largo plazo, de las comunidades humanas y ecolégicas
de la Tierra.

Para poder realizar estos cuatro compromisos generales, es necesario:

149



Juan Casazora Ccama

INTEGRIDAD ECOLOGICA

Proteger y restaurar la integridad de los sistemas ecoldgicos de la Tierra,
con especial preocupacién por la diversidad biolégica y los procesos na-
turales que sustentan la vida.

Adoptar, a todo nivel, planes de desarrollo sostenible y regulaciones que per-
mitan incluir la conservacién y la rehabilitacién ambientales, como parte in-
tegral de todas las iniciativas de desarrollo.

Establecer y salvaguardar reservas viables para la naturaleza y la biosfera, in-
cluyendo tierras silvestres y dreas marinas, de modo que tiendan a proteger
los sistemas de soporte a la vida de la Tierra, para mantener la biodiversidad y
preservar nuestra herencia natural.

Promover la recuperacién de especies y ecosistemas en peligro.

Controlar y erradicar los organismos exdgenos o genéticamente modificados,
que sean daninos para las especies aut6ctonas y el medio ambiente; y ademds,
prevenir la introduccién de tales organismos dafinos.

Manejar el uso de recursos renovables como el agua, la tierra, los productos
forestales y la vida marina, de manera que no se excedan las posibilidades de
regeneracién y se proteja la salud de los ecosistemas.

Manejar la extraccién y el uso de los recursos no renovables, tales como mine-
rales y combustibles fésiles, de forma que se minimice su agotamiento y no se
causen serios daflos ambientales.

Evitar dafar como el mejor método de proteccién ambiental y cuando el
conocimiento sea limitado, proceder con precaucién.

Tomar medidas para evitar la posibilidad de dafios ambientales graves o irre-
versibles, aun cuando el conocimiento cientifico sea incompleto o inconcluso.

Imponer las pruebas respectivas y hacer que las partes responsables asuman las
consecuencias de reparar el dafio ambiental, principalmente para quienes ar-
gumenten que una actividad propuesta no causard ningtin dafio significativo.

Asegurar que la toma de decisiones contemple las consecuencias acumulati-
vas, a largo término, indirectas, de larga distancia y globales de las actividades
humanas.

Prevenir la contaminacién de cualquier parte del medio ambiente y no permitir
la acumulacién de sustancias radioactivas, toxicas u otras sustancias peligrosas.

Evitar actividades militares que dafien el medio ambiente.

150



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Adoptar patrones de produccién, consumo y reproduccién que salva-
guarden las capacidades regenerativas de la Tierra, los derechos humanos
y el bienestar comunitario.

Reducir, reutilizar y reciclar los materiales usados en los sistemas de produc-
cién y consumo y asegurar que los desechos residuales puedan ser asimilados
por los sistemas ecoldgicos.

Actuar con moderacién y eficiencia al utilizar energfa y tratar de depender
cada vez mds de los recursos de energfa renovables, tales como la solar y edlica.

Promover el desarrollo, la adopcién y la transferencia equitativa de tecnolo-
gfas ambientalmente sanas.

Internalizar los costos ambientales y sociales totales de bienes y servicios en su
precio de venta y posibilitar que los consumidores puedan identificar produc-
tos que cumplan con las mds altas normas sociales y ambientales.

Asegurar el acceso universal al cuidado de la salud que fomente la salud repro-
ductiva y la reproduccién responsable.

Adoptar formas de vida que pongan énfasis en la calidad de vida y en la sufi-
ciencia material en un mundo finito.

Impulsar el estudio de la sostenibilidad ecolégica y promover el inter-
cambio abierto y la extensa aplicacién del conocimiento adquirido

Apoyar la cooperacién internacional cientifica y técnica sobre sostenibilidad,
con especial atencién a las necesidades de las naciones en desarrollo.

Reconocer y preservar el conocimiento tradicional y la sabidurfa espiritual
en todas las culturas que contribuyen a la proteccién ambiental y al bienestar
humano.

Asegurar que la informacién de vital importancia para la salud humana y la
proteccién ambiental, incluyendo la informacién genética, esté disponible en
el dominio publico.

JUSTICIA SOCIAL Y ECONOMICA

Erradicar la pobreza como un imperativo ético, social y ambiental

Garantizar el derecho al agua potable, al aire limpio, a la seguridad alimen-
ticia, a la tierra no contaminada, a una vivienda y a un saneamiento seguro,
asignando los recursos nacionales e internacionales requeridos.

151



10.

11.

12.

Juan Casazora Ccama

Habilitar a todos los seres humanos con la educacién y con los recursos re-
queridos para que alcancen un modo de vida sostenible y proveer la seguridad
social y las redes de apoyo requeridos para quienes no puedan mantenerse por
s{ mismos.

Reconocer a los ignorados, proteger a los vulnerables, servir a aquellos que su-
fren y posibilitar el desarrollo de sus capacidades y perseguir sus aspiraciones.

Asegurar que las actividades e instituciones econémicas, a todo nivel,
promuevan el desarrollo humano de forma equitativa y sostenible.

Promover la distribucién equitativa de la riqueza dentro de las naciones y
entre ellas.

Intensificar los recursos intelectuales, financieros, técnicos y sociales de las
naciones en desarrollo y liberarlas de onerosas deudas internacionales.

Asegurar que todo comercio apoye el uso sostenible de los recursos, la protec-
cién ambiental y las normas laborales progresivas.

Involucrar e informar a las corporaciones multinacionales y a los organismos
financieros internacionales para que actden transparentemente por el bien pu-
blico y exigirles responsabilidad por las consecuencias de sus actividades.

Afirmar la igualdad y equidad de género como prerrequisitos para el de-
sarrollo sostenible y asegurar el acceso universal a la educacién, el cuida-
do de la salud y la oportunidad econémica.

Asegurar los derechos humanos de las mujeres y las nifias y terminar con toda
la violencia contra ellas.

Promover la participacién activa de las mujeres en todos los aspectos de la
vida econdémica, politica, civica, social y cultural, como socias plenas e iguales
en la toma de decisiones, como lideres y como beneficiarias. c. Fortalecer las
familias y garantizar la seguridad y la crianza amorosa de todos sus miembros.

Defender el derecho de todos, sin discriminacién, a un entorno natural
y social que apoye la dignidad humana, la salud fisica y el bienestar espi-
ritual, con especial atencidn a los derechos de los pueblos indigenas y las
minorias.

Eliminar la discriminacién en todas sus formas, tales como aquellas basadas
en la raza, el color, el género, la orientacién sexual, la religién, el idioma y el
origen nacional, étnico o social.

152



13.

14.

LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Afirmar el derecho de los pueblos indigenas a su espiritualidad, conocimien-
tos, tierras y recursos y a sus practicas vinculadas a un modo de vida sosteni-

ble.

Honrar y apoyar a los jévenes de nuestras comunidades, habilitdindolos para
que ejerzan su papel esencial en la creacién de sociedades sostenibles.

Proteger y restaurar lugares de importancia que tengan un significado cultural
y espiritual.

DEMOCRACIA, NO VIOLENCIA Y PAZ

Fortalecer las instituciones democrdticas en todos los niveles y brindar
transparencia y rendimiento de cuentas en la gobernabilidad, participa-
cién inclusiva en la toma de decisiones y acceso a la justicia

Sostener el derecho de todos a recibir informacién clara y oportuna sobre
asuntos ambientales, al igual que sobre todos los planes y actividades de desa-
rrollo que los pueda afectar o en los que tengan interés.

Apoyar la sociedad civil local, regional y global y promover la participacién
significativa de todos los individuos y organizaciones interesados en la toma
de decisiones.

Proteger los derechos a la libertad de opinidn, expresién, reunién pacifica,
asociacién y disensidn.

Instituir el acceso efectivo y eficiente de procedimientos administrativos y
judiciales independientes, incluyendo las soluciones y compensaciones por
dafos ambientales y por la amenaza de tales dafios.

Eliminar la corrupcién en todas las instituciones publicas y privadas.

Fortalecer las comunidades locales, habilitindolas para que puedan cuidar sus
propios ambientes y asignar la responsabilidad ambiental en aquellos niveles
de gobierno en donde puedan llevarse a cabo de manera mds efectiva.

Integrar en la educacién formal y en el aprendizaje a lo largo de la vida,
las habilidades, el conocimiento y los valores necesarios para un modo de
vida sostenible.

Brindar a todos, especialmente a los nifios y los jévenes, oportunidades edu-
cativas que les capaciten para contribuir activamente al desarrollo sostenible.

Promover la contribucién de las artes y de las humanidades, al igual que de las
ciencias, para la educacién sobre la sostenibilidad.

153



15.

16.

Juan Casazora Ccama

Intensificar el papel de los medios masivos de comunicacién en la toma de
conciencia sobre los retos ecolégicos y sociales.

Reconocer la importancia de la educacién moral y espiritual para una vida
sostenible.

Tratar a todos los seres vivientes con respeto y consideracién

Prevenir la crueldad contra los animales que se mantengan en las sociedades
humanas y protegerlos del sufrimiento.

Proteger a los animales salvajes de métodos de caza, trampa y pesca, que les
causen un sufrimiento extremo, prolongado o evitable.

Evitar o eliminar, hasta donde sea posible, la toma o destruccién de especies
por simple diversién, negligencia o desconocimiento.

Promover una cultura de tolerancia, no violencia y paz.

Alentar y apoyar la comprensién mutua, la solidaridad y la cooperacién entre
todos los pueblos tanto dentro como entre las naciones.

Implementar estrategias amplias y comprensivas para prevenir los conflictos
violentos y utilizar la colaboracién en la resolucién de problemas para gestio-
nar y resolver conflictos ambientales y otras disputas.

Desmilitarizar los sistemas nacionales de seguridad al nivel de una postura de
defensa no provocativa y emplear los recursos militares para fines pacificos,
incluyendo la restauracién ecolégica.

Eliminar las armas nucleares, biol4gicas y téxicas y otras armas de destruccién
masiva.

Asegurar que el uso del espacio orbital y exterior apoye y se comprometa con
la proteccién ambiental y la paz.

Reconocer que la paz es la integridad creada por relaciones correctas con uno
mismo, otras personas, otras culturas, otras formas de vida, la Tierra y con el
todo mds grande, del cual somos parte.

EL CAMINO HACIA ADELANTE

Como nunca antes en la historia, el destino comtin nos hace un llamado a

buscar un nuevo comienzo. Tal renovacién es la promesa de estos principios de la
Carta de la Tierra. Para cumplir esta promesa, debemos comprometernos a adoptar

y promover los valores y objetivos en ella expuestos.

154



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

El proceso requerird un cambio de mentalidad y de corazén; requiere también
de un nuevo sentido de interdependencia global y responsabilidad universal. Debe-
mos desarrollar y aplicar imaginativamente la visién de un modo de vida sostenible
a nivel local, nacional, regional y global. Nuestra diversidad cultural es una herencia
preciosa y las diferentes culturas encontrardn sus propias formas para concretar lo
establecido. Debemos profundizar y ampliar el didlogo global que generé la Carta
de la Tierra, puesto que tenemos mucho que aprender en la busqueda colaboradora
de la verdad y la sabidurfa.

La vida a menudo conduce a tensiones entre valores importantes. Ello puede
implicar decisiones dificiles; sin embargo, se debe buscar la manera de armonizar la
diversidad con la unidad; el ejercicio de la libertad con el bien comun; los objetivos
de corto plazo con las metas a largo plazo. Todo individuo, familia, organizacién y
comunidad, tiene un papel vital que cumplir. Las artes, las ciencias, las religiones,
las instituciones educativas, los medios de comunicacién, las empresas, las organi-
zaciones no gubernamentales y los gobiernos, estdn llamados a ofrecer un liderazgo
creativo. La alianza entre gobiernos, sociedad civil y empresas, es esencial para la
gobernabilidad efectiva.

Con el objeto de construir una comunidad global sostenible, las naciones del
mundo deben renovar su compromiso con las Naciones Unidas, cumplir con sus
obligaciones bajo los acuerdos internacionales existentes y apoyar la implementa-
cién de los principios de la Carta de la Tierra, por medio de un instrumento inter-
nacional legalmente vinculante sobre medio ambiente y desarrollo.

Que el nuestro sea un tiempo que se recuerde por el despertar de una nueva
reverencia ante la vida; por la firme resolucién de alcanzar la sostenibilidad; por el
aceleramiento en la lucha por la justicia y la paz y por la alegre celebracién de la
vida.

155






LEY N° 300
LEY DE 15 DE OCTUBRE DE 2012
EVO MORALES AYMA

PRESIDENTE CONSTITUCIONAL DEL ESTADO
PLURINACIONAL DE BOLIVIA

Por cuanto, la Asamblea Legislativa Plurinacional, ha sancionado la siguiente
Ley:

LA ASAMBLEA LEGISLATIVA PLURINACIONAL,
DECRETA:

LEY MARCO DE LA MADRE TIERRA Y DESARROLLO INTEGRAL
PARA VIVIR BIEN

TITULO I
DISPOSICIONES GENERALES

CAPITULO I
OBJETO, ALCANCE Y FINES

Articulo 1. (OBJETO). La presente Ley tiene por objeto establecer la visién y
los fundamentos del desarrollo integral en armonia y equilibrio con la Madre Tierra
para Vivir Bien, garantizando la continuidad de la capacidad de regeneracién de los
componentes y sistemas de vida de la Madre Tierra, recuperando y fortaleciendo
los saberes locales y conocimientos ancestrales, en el marco de la complementarie-
dad de derechos, obligaciones y deberes; asi como los objetivos del desarrollo inte-

157



Juan Casazora Ccama

gral como medio para lograr el Vivir Bien, las bases para la planificacién, gestion
publica e inversiones y el marco institucional estratégico para su implementacién.

Articulo 2. (ALCANCE Y APLICACION). La presente Ley tiene alcance
en todos los sectores del nivel central del Estado Plurinacional de Bolivia y de las
entidades territoriales auténomas en el Marco de las competencias asignadas en la

Constitucién Politica del Estado, la Ley N° 031 Marco de Autonomfas y Descen-
tralizacién “Andrés Ibdfiez” y la Ley N° 071 de Derechos de la Madre Tierra.

Se constituye en Ley Marco y de preferente aplicacién para el desarrollo de
leyes especificas, politicas, normas, estrategias, planes, programas y proyectos.

Articulo 3. (FINES). Son fines de la presente Ley:

1. Determinar los lineamientos y principios que orientan el acceso a los compo-
nentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra.

2. Establecer los objetivos del desarrollo integral que orientan la creacién de las
condiciones para transitar hacia el Vivir Bien en armonfa y equilibrio con la

Madpre Tierra.

3. Orientar las leyes especificas, politicas, normas, estrategias, planes, programas
y proyectos del Estado Plurinacional de Bolivia para el Vivir Bien a través del
desarrollo integral en armonfa y equilibrio con la Madre Tierra.

4. Definir el marco institucional para impulsar y operativizar el desarrollo inte-
gral en armonfa y equilibrio con la Madre Tierra para Vivir Bien.

CAPITULO II
PRINCIPIOS Y DEFINICIONES

Articulo 4. (PRINCIPIOS). Los principios que rigen la presente Ley ade-
mds de los establecidos en el Articulo 2 de la Ley N° 071 de Derechos de la Madre

Tierra son:

1. Compatibilidad y complementariedad de derechos, obligaciones y debe-
res. Un derecho no puede materializarse sin los otros o no puede estar sobre
los otros, implicando la interdependencia y apoyo mutuo de los siguientes
derechos:

a) Derechos de la Madre Tierra como sujeto colectivo de interés puiblico.

b) Derechos colectivos e individuales de las naciones y pueblos indigena origi-
nario campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas.

158



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

¢) Derechos fundamentales, civiles, politicos, sociales, econédmicos y cultura-
les del pueblo boliviano para Vivir Bien a través de su desarrollo integral.

d) Derecho de la poblacién urbana y rural a vivir en una sociedad justa, equi-
tativa y solidaria sin pobreza material, social y espiritual; as{ como su articula-
cién con las obligaciones del Estado Plurinacional de Bolivia y los deberes de
la sociedad y las personas.

No Mercantilizacién de las Funciones Ambientales de la Madre Tierra.
Las funciones ambientales y procesos naturales de los componentes y sistemas
de vida de la Madre Tierra, no son considerados como mercancias sino como

dones de la sagrada Madre Tierra.

Integralidad. La interrelacidn, interdependencia y la funcionalidad de todos
los aspectos y procesos sociales, culturales, ecoldgicos, econémicos, producti-
vos, politicos y afectivos desde las dimensiones del Vivir Bien deben ser la base
del desarrollo integral, de la elaboracién de las politicas, normas, estrategias,
planes, programas y proyectos, as{ como de los procesos de planificacién, ges-
tién e inversién publica, armonizados en todos los niveles del Estado Plurina-
cional de Bolivia.

Precautorio. El Estado Plurinacional de Bolivia y cualquier persona indivi-
dual o colectiva se obliga a prevenir y/o evitar de manera oportuna eficaz y
eficiente los dafios a los componentes de la Madre Tierra incluyendo el medio
ambiente, la biodiversidad, a la salud humana y a los valores culturales intan-
gibles, sin que se pueda omitir o postergar el cumplimiento de esta obligacién
alegando la falta de certeza cientifica y/o falta de recursos. Los pequefos pro-
ductores mineros y cooperativas mineras realizardn estas acciones con el apoyo
de las entidades competentes del Estado Plurinacional de Bolivia.

Garantia de Restauracién de la Madre Tierra. El Estado Plurinacional de
Bolivia y cualquier persona individual, colectiva o comunitaria que ocasione
danos de forma accidental o premeditada a los componentes, zonas y sistemas
de vida de la Madre Tierra, estd obligada a realizar una integral y efectiva res-
tauracién o rehabilitacién de la funcionalidad de los mismos, de manera que
se aproximen a las condiciones preexistentes al dafio, independientemente de
otras responsabilidades que puedan determinarse.

Garantia de Regeneracién de la Madre Tierra. El Estado Plurinacional de
Bolivia y cualquier persona individual, colectiva o comunitaria con derechos
de propiedad, uso y aprovechamiento sobre los componentes de la Madre

159



10.

11.

12.

13.

Juan Casazora Ccama

Tierra, estd obligada a respetar las capacidades de regeneracién de los compo-
nentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra.

Responsabilidad Histérica. El Estado y la sociedad asumen la obligacién de
impulsar las acciones que garanticen la mitigacién, reparacién y restauracion
de los danos de magnitud a los componentes, zonas y sistemas de vida de la

Madre Tierra.

Prioridad de la Prevencién. Ante la certeza de que toda actividad humana
genera impactos sobre los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre
Tierra, se deben asumir prioritariamente las medidas necesarias de prevencién
y proteccién que limiten o mitiguen dichos impactos.

Participacién Plural. El Estado Plurinacional de Bolivia y el pueblo bolivia-
no, para la defensa de los derechos de la Madre Tierra, utilizan procedimien-
tos consensuados y democrdticos con participacién amplia en sus diversas
formas.

Agua Para la Vida. El Estado Plurinacional de Bolivia y la sociedad asumen
que el uso y acceso indispensable y prioritario al agua, debe satisfacer de for-
ma integral e indistinta la conservacién de los componentes, zonas y sistemas
de vida de la Madre Tierra, la satisfaccién de las necesidades de agua para
consumo humano y los procesos productivos que garanticen la soberanfa con
seguridad alimentaria.

Solidaridad Entre Seres Humanos. El Estado Plurinacional de Bolivia pro-
mueve acciones de desarrollo integral que priorizan a las personas de meno-
res ingresos econémicos y con mayores problemas en la satisfaccion de sus
necesidades materiales, sociales y espirituales, y goce pleno de sus derechos
fundamentales.

Relacién Arménica. El Estado Plurinacional de Bolivia promueve una rela-
cién armoénica, dindmica, adaptativa y equilibrada entre las necesidades del
pueblo boliviano con la capacidad de regeneracién de los componentes y sis-
temas de vida de la Madre Tierra.

Justicia Social. El Estado Plurinacional de Bolivia tiene como fin construir
una sociedad justa, equitativa y solidaria sin pobreza material, social y espi-
ritual, que significa que el pueblo boliviano en su conjunto cuenta con las
capacidades, condiciones, medios e ingresos econdémicos necesarios para sa-
tisfacer sus necesidades materiales, sociales y afectivas, en el marco del respeto
a la pluralidad econémica, social, juridica, politica y cultural para la plena
realizacién del Vivir Bien.

160



14.

15.

16.

17.

por:

LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Justicia Climdtica. El Estado Plurinacional de Bolivia, en el marco de la
equidad y las responsabilidades comunes pero diferenciadas de los paises ante
el cambio climdtico, reconoce el derecho que tiene el pueblo boliviano y sobre
todo las personas mds afectadas por el mismo a alcanzar el Vivir Bien a través
de su desarrollo integral en el marco del respeto a las capacidades de regenera-
cién de la Madre Tierra.

Economia Plural. Fl Estado Plurinacional de Bolivia reconoce la economfa
plural como el modelo econémico boliviano, considerando las diferentes
formas de organizacién econémica, sobre los principios de la complemen-
tariedad, reciprocidad, solidaridad, redistribucién, igualdad, sustentabilidad,
equilibrio y armonfa, donde la economia social comunitaria complementard
el interés individual con el Vivir Bien colectivo.

Complementariedad y Equilibrio. El Estado Plurinacional de Bolivia pro-
mueve la complementariedad de los seres vivos en la Madre Tierra para Vivir
Bien.

Didlogo de Saberes. El Estado Plurinacional de Bolivia asume la comple-
mentariedad entre los saberes y conocimientos tradicionales y las ciencias.

Articulo 5. (DEFINICIONES). A los efectos de la presente Ley se entiende

Madre Tierra. Es el sistema viviente dindmico conformado por la comunidad
indivisible de todos los sistemas de vida y los seres vivos, interrelacionados,
interdependientes y complementarios, que comparten un destino comun. La
Madre Tierra es considerada sagrada; alimenta y es el hogar que contiene,
sostiene y reproduce a todos los seres vivos, los ecosistemas, la biodiversidad,
las sociedades orgdnicas y los individuos que la componen.

El Vivir Bien (Sumaj Kamafia, Sumaj Kausay, Yaiko Kavi Pive). Es el
horizonte civilizatorio y cultural alternativo al capitalismo y a la modernidad
que nace en las cosmovisiones de las naciones y pueblos indigena originario
campesinos, y las comunidades interculturales y afrobolivianas, y es conce-
bido en el contexto de la interculturalidad. Se alcanza de forma colectiva,
complementaria y solidaria integrando en su realizacién prictica, entre otras
dimensiones, las sociales, las culturales, las politicas, las econdémicas, las ecold-
gicas, y las afectivas, para permitir el encuentro armonioso entre el conjunto
de seres, componentes y recursos de la Madre Tierra. Significa vivir en com-
plementariedad, en armonia y equilibrio con la Madre Tierra y las sociedades,
en equidad y solidaridad y eliminando las desigualdades y los mecanismos de

161



Juan Casazora Ccama

dominacién. Es Vivir Bien entre nosotros, Vivir Bien con lo que nos rodea y
Vivir Bien consigo mismo.

Desarrollo Integral Para Vivir Bien. Es el proceso continuo de generacién
e implementacién de medidas y acciones sociales, comunitarias, ciudadanas y
de gestién publica para la creacién, provisién y fortalecimiento de condicio-
nes, capacidades y medios materiales, sociales y espirituales, en el marco de
prdcticas y de acciones culturalmente adecuadas y apropiadas, que promuevan
relaciones solidarias, de apoyo y cooperacién mutua, de complementariedad
y de fortalecimiento de vinculos edificantes comunitarios y colectivos para
alcanzar el Vivir Bien en armonia con la Madre Tierra. No es un fin, sino una
fase intermedia para alcanzar el Vivir Bien como un nuevo horizonte civiliza-
torio y cultural. Estd basado en la compatibilidad y complementariedad de los
derechos establecidos en la presente Ley.

Componentes de la Madre Tierra Para Vivir Bien. Son los seres, elementos
y procesos que conforman los sistemas de vida localizados en las diferentes zo-
nas de vida, que bajo condiciones de desarrollo sustentable pueden ser usados
o aprovechados por los seres humanos, en tanto recursos naturales, como lo
establece la Constitucién Politica del Estado.

Diversidad Bioldgica. Es la variabilidad de los organismos vivos de cualquier
fuente incluidos, entre otras cosas, los ecosistemas terrestres y marinos y otros
ecosistemas acudticos, asi como los complejos ecolégicos de los que forman
parte; comprende la diversidad dentro de cada especie, entre las especies y de
los ecosistemas.

Aprovechamiento. Es la utilizacién de los productos de los componentes
de la Madre Tierra por personas individuales y colectivas para el desarrollo
integral, con fines de interés publico y/o comercial, autorizados por el Estado
Plurinacional de Bolivia, en armonfa y equilibrio con la Madre Tierra.

Diversidad Cultural. Es la condicién de heterogeneidad y pluralidad cultural
de las bolivianas y los bolivianos, las naciones y pueblos indigena originario
campesinos, y las comunidades interculturales y afrobolivianas, que conviven
y se expresan a través de diversas dindmicas, realidades y formas de comple-
mentariedad cultural.

Funciones Ambientales. Es el resultado de las interacciones entre las espe-
cies de flora y fauna de los ecosistemas, de la dindmica propia de los mismos,
del espacio o ambiente fisico (o abiético) y de la energfa solar. Son ejemplos
de las funciones ambientales los siguientes: el ciclo hidroldgico, los ciclos de

162



10.

11.

12.

13.

LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

nutrientes, la retencién de sedimentos, la polinizacién (provision de poliniza-
dores para reproduccién de poblaciones de plantas y dispersién de semillas),
la filtracién, purificacién y desintoxicacion (aire, agua y suelo), el control bio-
l6gico (regulacién de la dindmica de poblaciones, control de plagas y enfer-
medades), el reciclado de nutrientes (fijacién de nitrégeno, fésforo, potasio),
la formacién de suelos (meteorizacién de rocas y acumulacién de materia or-
gdnica), la regulacién de gases con efecto invernadero (reduccién de emisiones
de carbono, captacién o fijacién de carbono), la provisién de belleza escénica
o paisajistica (paisaje).

Proceso Natural. Es un proceso que existe en la naturaleza o es producido
por “la accién de las fuerzas naturales”, pero no asf por la accién o interven-
cién de los seres humanos.

Restauracién. Es el proceso planificado de modificacién intencional de una
zona de vida o sistema de vida alterado con el objetivo de restablecer la di-
versidad de sus componentes, procesos, ciclos, relaciones e interacciones y
su dindmica, de manera que se aproximen a las condiciones preexistentes al
dano, en un tiempo definido. El sistema resultante debe ser auto sustentable
en términos ecoldgicos, sociales, culturales y econémicos.

Regeneracidén. Es la capacidad de una zona de vida o sistema de vida de la
Madre Tierra para absorber dafos, adaptarse a las perturbaciones y regenerar-
se, sin alterar significativamente sus caracteristicas de estructura y funcionali-

dad inicial.

Sistemas de Vida. Son comunidades organizadas y dindmicas de plantas,
animales, micro organismos y otros seres y su entorno, donde interactiian
las comunidades humanas y el resto de la naturaleza como una unidad fun-
cional, bajo la influencia de factores climdticos, fisiogrificos y geoldgicos, asi
como de las préicticas productivas, la diversidad cultural de las bolivianas y los
bolivianos, incluyendo las cosmovisiones de las naciones y pueblos indigena
originario campesinos, las comunidades interculturales y afrobolivianas. En lo
operacional los sistemas de vida se establecen a partir de la interaccién entre
las zonas de vida y las unidades socioculturales predominantes que habitan
cada zona de vida e identifican los sistemas de manejo mds ptimos que se han
desarrollado o pueden desarrollarse como resultado de dicha interrelacién.

Sociedad Justa, Equitativa y Solidaria. Es una sociedad donde todas las per-
sonas cuentan con las capacidades, condiciones, medios e ingresos suficientes,
para satisfacer sus necesidades materiales, sociales y afectivas, y gozar de sus

163



14.

Juan Casazora Ccama

derechos fundamentales, sin diferencias de clases sociales y sin pobreza de
ninguna naturaleza.

Uso. Es la utilizacién de los componentes de la Madre Tierra por parte del
pueblo boliviano de manera sustentable con fines no comerciales y en armo-
nfa y equilibrio con la Madre Tierra.

15. Vinculos Edificantes. Son los procesos y dindmicas positivas colectivas y co-

16.

munitarias que sientan las bases para la construccién de una sociedad justa,
equitativa y solidaria en el marco de la justicia social y climdtica.

Zonas de Vida. Son las unidades biogeograficas-climdticas que estdn consti-
tuidas por el conjunto de las comunidades organizadas de los componentes de
la Madre Tierra en condiciones afines de altitud, ombrotipo, bioclima y suelo.

TITULO I
VISION DEL VIVIR BIEN A TRAVES DEL DESARROLLO

INTEGRAL EN ARMONIA Y EQUILIBRIO CON LA MADRE

TIERRA

CAPITULO I

VALORES DEL VIVIR BIEN COMO HORIZONTE ALTERNATIVO

AL CAPITALISMO

Articulo 6. (VALORES DEL VIVIR BIEN). En el marco del Vivir Bien se

establecen los siguientes valores del vivir bien del Estado Plurinacional de Bolivia,

para la construccién de una sociedad justa, equitativa y solidaria:

1.

Saber Crecer. Vivir Bien, es crecer y compartir con espiritualidad y fe, en
el marco del respeto a la libertad de religién y de las creencias espirituales de
acuerdo a las cosmovisiones del pueblo boliviano, que promueve y construye
vinculos edificantes, virtudes humanitarias y solidarias para llevar una vida
armoniosa.

Saber Alimentarse. Vivir Bien, es alimentarse con calidad y productos natu-
rales; saber combinar las comidas y bebidas adecuadas a partir de las estaciones
del afio, respetando los ayunos y ofrendando alimentos a la Madre Tierra.

Saber Danzar. Vivir Bien, es danzar en gratitud a la Madre Tierra y en cele-
bracién de la comunidad y armonfa entre las personas donde se manifiesta la
dimensién espiritual y energética.

164



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

4.  Saber Trabajar. Vivir Bien, es considerar el trabajo como fiesta y como felici-
dad. Se retoma el pensamiento ancestral de que el trabajo es fiesta, por tanto
se lo realiza con amor y pasién. Es trabajar en reciprocidad y complementa-
riedad; es mds que devolver el trabajo o los productos de la ayuda prestada en
cualquier actividad.

5. Saber Comunicarse. Vivir Bien, es comunicarse y saber hablar. Sentir y pen-
sar bien para hablar, lo que implica hablar para construir, para alentar, para
aportar. Todo lo que hablemos se escribe en los corazones y en la memoria
genética de los seres de la Madre Tierra.

6. Saber Soiiar. Vivir Bien, es sofiar en un buen futuro, que es proyectar la vida,
partiendo de que todo empieza desde el suefo, por lo tanto el suefio es el ini-

cio de la realidad.

7.  Saber Escuchar. Vivir Bien, es escucharnos para conocernos, reconocernos,
respetarnos y ayudarnos. Es escuchar a los mayores y revalorizar los saberes de
las naciones indigena originario campesinas; es leer las arrugas de los abuelos
para poder retomar el camino. Es no sélo escuchar con los oidos, es percibir,
sentir y escuchar con todo nuestro espiritu, conciencia y cuerpo.

8. Saber Pensar. Es la reflexién no sélo desde lo racional sino desde el sentir,
para que sin perder la razén caminemos en la senda del corazén.

CAPITULO II
VIVIR BIEN A TRAVES DEL DESARROLLO INTEGRAL

Articulo 7. (CONSTRUCCION DE UNA SOCIEDAD JUSTA, EQUI-
TATIVA'Y SOLIDARIA). El Estado Plurinacional de Bolivia estd orientado a la
busqueda del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en armonfa y equilibrio con
la Madre Tierra para la construccién de una sociedad justa, equitativa y solidaria
con respeto a la pluralidad econémica, social, juridica, politica y cultural del pueblo
boliviano.

Articulo 8. (REALIZACION DEL VIVIR BIEN A TRAVES DEL DE-
SARROLLO INTEGRAL). Se ¢jecuta, implementa y realiza en base a los ob-
jetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en el marco del proceso
descolonizador del Estado Plurinacional de Bolivia, basado en la compatibilidad y
complementariedad de los derechos establecidos en la presente Ley, asi como con
las obligaciones del Estado Plurinacional de Bolivia y deberes de la sociedad y las
personas.

165



Juan Casazora Ccama

CAPITULO III
DERECHOS, OBLIGACIONES Y DEBERES

Articulo 9. (DERECHOS). El Vivir Bien a través del desarrollo integral en

armonfa y equilibrio con la Madre Tierra, debe ser realizado de manera comple-
mentaria, compatible e interdependiente de los siguientes derechos:

1.

Derechos de la Madre Tierra, como sujeto colectivo de interés piblico como
la interaccién arménica y en equilibrio entre los seres humanos y la naturale-
za, en el marco del reconocimiento de que las relaciones econémicas, sociales,
ecoldgicas y espirituales de las personas y sociedad con la Madre Tierra estdn
limitadas por la capacidad de regeneracién que tienen los componentes, las
zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra en el marco de la Ley N° 071 de
Derechos de la Madre Tierra.

Derechos colectivos e individuales de las naciones y pueblos indigena origina-
rio campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas en el marco de
la Constitucién Politica del Estado y la Declaraciéon de las Naciones Unidas
sobre los Derechos de los Pueblos Indigenas y el Convenio 169 de la Organi-
zacién Internacional del Trabajo.

Derechos civiles, politicos, sociales, econdémicos y culturales del pueblo boli-
viano para Vivir Bien a través de su desarrollo integral, satisfaciendo las nece-
sidades de las sociedades y personas en el marco de las dimensiones sociales,
culturales, politicas, econémicas, productivas, ecoldgicas y espirituales.

Derecho de la poblacién rural y urbana a vivir en una sociedad justa, equita-
tiva y solidaria sin pobreza material, social y espiritual, en el marco del goce
pleno de sus derechos fundamentales.

Articulo 10. (OBLIGACIONES DEL ESTADO PLURINACIONAL). El

Estado Plurinacional de Bolivia tiene la obligacién de:

1.

Crear las condiciones para garantizar el sostenimiento del propio Estado en
todos sus dmbitos territoriales para alcanzar el Vivir Bien, a través del desarro-
llo integral del pueblo boliviano de acuerdo a la Ley N° 031 Marco de Auton
omfas y Descentralizacién “Andrés Ibdfiez”, la Ley N° 071 de Derechos de la
Madre Tierra y la presente Ley.

Incorporacién del desarrollo integral en armonfa y equilibrio con la Madre

Tierra para Vivir Bien en las politicas, normas, estrategias, planes, programas
g g

y proyectos del nivel central del Estado y de las entidades territoriales auténo-

mas.

166



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Formular, implementar, realizar el monitoreo y evaluar las politicas, normas,
estrategias, planes, programas y proyectos para el cumplimiento de los obje-
tivos, metas e indicadores del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en
armonia y equilibrio con la Madre Tierra.

Crear las condiciones necesarias para la realizacién del ejercicio compatible y
complementario de los derechos, obligaciones y deberes para Vivir Bien, en
armonfa y equilibrio con la Madre Tierra.

Garantizar la continuidad de la capacidad de regeneracién de los componen-
tes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra.

Promover la industrializacién de los componentes de la Madre Tierra, en el
marco del respeto de los derechos y de los objetivos del Vivir Bien y del desa-
rrollo integral establecidos en la presente Ley.

Avanzar en la eliminacién gradual de la contaminacién de la Madre Tierra,
estableciendo responsabilidades y sanciones a quienes atenten contra sus dere-
chos y especialmente al aire limpio y a vivir libre de contaminacién.

Articulo 11. (DEBERES DE LA SOCIEDAD Y LAS PERSONAS). Las

personas de forma individual y colectiva tienen el deber de:

1.

Asumir conductas individuales y colectivas para avanzar en el cumplimiento
de los principios y objetivos de desarrollo integral en armonia y equilibrio con
la Madre Tierra en el marco de la Ley N° 071 de Derechos de la Madre Tier

ra.

Participar en la priorizacién de sus necesidades para la creacién de las condi-
ciones necesarias para el Vivir Bien, su desarrollo integral en concordancia con
los Articulos 241 y 242 de la Constitucién Politica del Estado y el Sistema de
Planificacién Integral del Estado.

Promover de forma sostenida y permanente procesos de desmercantilizacién
de las relaciones entre los seres humanos y la naturaleza.

Toda persona natural o juridica, piblica o privada, a momento de obtener la
autorizacion, el permiso o el derecho de aprovechamiento de los componentes
de la Madre Tierra, cuando se trate de actividades de alto riesgo para la Madre
Tierray las zonas de vida, deber4, asumir compromisos a través de instrumen-
tos econémicos de regulacién ambiental conforme a norma especifica.

El responsable directo del dafio ocasionado a los componentes o zonas de
vida de la Madre Tierra estd obligado a restaurar el mismo, de manera que
se aproximen a las condiciones preexistentes al dafio, sea directamente o por

167



Juan Casazora Ccama

medio del Estado, cuando corresponda. El Estado Plurinacional de Bolivia a
su vez exigird la devolucién de lo erogado al responsable directo, conforme a

Ley especifica.
CAPITULO IV
ALCANCES DE LOS OBJETIVOS DEL VIVIR BIEN A TRAVES DEL
DESARROLLO INTEGRAL

Articulo 12. (OBJETIVOS DEL VIVIR BIEN A TRAVES DEL DESA-
RROLLO INTEGRAL). En el marco del Vivir Bien a través del desarrollo integral
en armonfa y equilibrio con la Madre Tierra, se establecen los siguientes objetivos
del Estado Plurinacional de Bolivia para la construccién de una sociedad justa,
equitativa y solidaria:

1. Saber alimentarse para Vivir Bien.
2. Promover hdbitos de consumo sustentables.

3. Establecer procesos de produccién no contaminantes y que respetan la capa-
cidad de regeneracién de la Madre Tierra, en funcién del interés colectivo.

4. Conservar los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra en el
marco de un manejo integral y sustentable.

5. Prevenir y disminuir las condiciones de riesgo y vulnerabilidad del pueblo
boliviano.

6.  Orientar la inversién y distribucién de la riqueza con justicia social.

7. Facilitar el acceso equitativo a los componentes de la Madre Tierra.

8. Democratizar el acceso a los medios y factores de produccién.

9.  Promover fuentes de empleo digno en el marco del desarrollo integral.
10. Facilitar el acceso universal del pueblo boliviano a la educacién y salud.

Articulo 13. (SABER ALIMENTARSE PARA VIVIR BIEN). El Estado
Plurinacional de Bolivia promoverd el derecho a la alimentacién y a la salud  con
soberania y seguridad alimentaria, considerando complementariamente en el sa-
ber alimentarse todos los objetivos del Vivir Bien, mediante los siguientes aspectos

principales:

1. Desarrollo de acciones estatales para el fortalecimiento de los sistemas econé-
micos, productivos, sociales, culturales, politicos y ecoldgicos de las poblacio-

168



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

nes con mayores problemas en la realizacién del Saber Alimentarse para Vivir
Bien en el marco de la reconstitucién integral de sus capacidades.

Desarrollo de procesos y acciones integrales en el marco del respeto y agrade-
cimiento a la Madre Tierra, priorizando: el acceso a la tierra y territorio con
agua y buena produccién; el manejo y el control de los riesgos ambientales,
climdticos y la contaminacién; la produccidn, transformacién y comerciali-
zacién de una diversidad de productos ecoldgicos y orgdnicos; acceso a la
alimentacidn y salud en familia y en comunidad revalorizando y fortaleciendo
los saberes locales y conocimientos ancestrales y colectivos y la educacién para
la alimentacién; un crecimiento sano de las personas; y mds y mejor empleo e
ingresos para el pueblo boliviano.

Avances progresivos del Estado Plurinacional de Bolivia y de acuerdo a sus ca-
pacidades para garantizar el acceso a los alimentos en cantidad y calidad para
las poblaciones que no pueden conseguirlos por si mismos en su vida diaria.

Reconocimiento y fomento a la diversificacién de la produccién, la diversidad
de los productos en los mercados, las pricticas de intercambio comunitarios
y en la dieta alimentaria, la proteccién a las variedades locales y nativas, asi
como el fomento a las culturas y tradiciones alimentarias.

Acciones para evitar la mercantilizacién de los recursos genéticos, la privatiza-
cién del agua, la biopiraterfa y el traslado ilegal de material genético, asi como
la participacién de monopolios y/o oligopolios en la produccién y comercia-
lizacién de semillas y alimentos.

Priorizacién del abastecimiento interno con produccién nacional, fomento
del comercio justo y solidario de productos agropecuarios y provenientes del
bosque, asi como de la formulacién de politicas comerciales que beneficien al
pequefio productor y a la economia comunitaria.

Proteccién de la poblacién de la malnutricién con énfasis en el control de la
comercializacién de alimentos que dafian la salud humana.

Sanciones a la especulacién financiera basada en la produccién y comerciali-
zacién de alimentos.

Establecimiento de mejores condiciones y capacidades integrales para la pro-
duccidn, acceso y consumo de alimentos mds sanos, inocuos, nutritivos, agro-
ecoldgicos y culturalmente adecuados para los seres humanos, con énfasis en
las dreas urbanas.

169



10.

11.

12.

Juan Casazora Ccama

Revalorizacién y fortalecimiento de los sistemas de vida de los pequefos pro-
ductores, de las naciones y pueblos indigena originario campesinos, comuni-
dades interculturales y afrobolivianas, cooperativas y otros sistemas asociati-
vos, a través del manejo sustentable de su biodiversidad y del respeto, revalo-
rizacién y reafirmacién de sus saberes en el marco de la diversidad cultural.

Desarrollo de procesos de educacién alimentaria y nutricional, promocién de
micronutrientes y alimentos biofortificados.

Planificacién estratégica alimentaria participativa de la sociedad civil organi-
zada, naciones y pueblos indigena originario campesinos, comunidades in-
terculturales y afrobolivianas, y asociaciones de los actores productivos de la
economia plural, sobre la base de la vocacién y potencial productivo de las
zonas de vida y en el marco de estrategias, planes y programas de desarrollo
productivo agropecuario, agroforestal y piscicola integral y sustentable.

Articulo 14. (PROMOVER HABITOS DE CONSUMO SUSTENTA-

BLES). El Estado Plurinacional de Bolivia impulsard un cambio gradual hacia el
establecimiento de hdbitos de consumo sustentables del pueblo boliviano, median-
te los siguientes aspectos principales:

1.

Acciones para fortalecer hdbitos de consumo sustentables que se basan en las
relaciones de complementariedad entre los seres humanos con la Madre Tie-
rra y estdn limitados por las capacidades de regeneracién de sus componentes
y sistemas de vida.

Acciones para promover que el uso de bienes y servicios que responden a
satisfacer las necesidades bdsicas del pueblo boliviano minimicen el aprove-
chamiento desmedido de los componentes de la Madre Tierra, el empleo de
materiales téxicos, y las emisiones de desperdicios y contaminantes.

Promocién y fortalecimiento de conductas individuales y colectivas que valo-
ren el consumo de los alimentos ecolégicos nacionales, el uso racional de ener-
gfa, la conservacién del agua, la reduccién del consumismo, el tratamiento de
los residuos sélidos y el reciclaje.

Desarrollo de acciones informativas y educativas para reforzar los valores,
toma de decisiones y comportamiento del pueblo boliviano hacia un consu-
mo informado y responsable que evaltia los beneficios culturales, ambientales,
sociales y econémicos de las actividades productivas y la utilizacién sustenta-
ble de los componentes de la Madre Tierra.

Promover la investigacién cientifica de la interrelacién entre la alimentacién y
salud.

170



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Articulo 15. (ESTABLECER PROCESOS DE PRODUCCION NO

CONTAMINANTES Y QUE RESPETAN LA CAPACIDAD DE REGENE-
RACION DE LA MADRE TIERRA EN FUNCION DEL INTERES PU-
BLICO). El Estado Plurinacional de Bolivia impulsard de forma progresiva y de
acuerdo a las circunstancias locales, la creacién y fortalecimiento de patrones de
produccién mds sustentables, limpios y que contribuyan a una mayor calidad am-
biental, mediante:

1.

Impulso al uso y aprovechamiento de los recursos naturales renovables de la
Madre Tierra de acuerdo a su capacidad de regeneracién y a la capacidad de
las zonas de vida de asimilar dafios, reconociendo que las relaciones econémi-
cas estdn limitadas por la capacidad de regeneracién que tiene la Madre Tierra
y sus zonas de vida, en funcién del interés colectivo para Vivir Bien.

Transformacién progresiva de la matriz energética del pais hacia fuentes reno-
vables y mds limpias.

Acciones para promover el incremento progresivo de la eficiencia en el uso y
aprovechamiento sustentable de los componentes no renovables de la Madre
Tierra y para que los procesos vinculados a actividades extractivas e industria-
les utilicen las mejores tecnologfas disponibles para prevenir, mitigar y reme-
diar los dafos causados y para restaurar los componentes y las zonas de vida

de la Madre Tierra.

Fortalecimiento de sistemas productivos compatibles con la vocacién pro-
ductiva de las zonas y sistemas de vida en los procesos de satisfaccién de las
necesidades del pueblo boliviano.

La maximizacién de la eficiencia energética en los procesos productivos y la
toma de decisiones y acciones que eviten dafios irreversibles a los componen-
tes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra.

Desarrollo de procesos productivos agropecuarios, que garanticen una mayor
productividad, la capacidad de regeneracién de la Madre Tierra, el respeto a
las zonas y sistemas de vida de las diferentes regiones y la prioridad de garan-
tizar la soberanfa y seguridad alimentaria.

Acciones para sustituir gradualmente y limitar la utilizacién de tecnologfas
degradantes y compuestos quimicos téxicos que puedan ser reemplazados con
otras alternativas equivalentes ecoldgica y socialmente adecuadas.

Acciones para evitar la monoproduccién que deteriora las précticas producti-
vas locales y facilita la degradacién de los componentes y zonas de vida de la
Madre Tierra.

171



Juan Casazora Ccama

Establecimiento de mecanismos para que las personas individuales y colec-
tivas, publicas o privadas, responsables de la contaminacién y/o dafo a los
componentes y zonas de vida de la Madre Tierra, realicen las acciones nece-
sarias para la efectiva restauracién o rehabilitacién de los mismos, asi como la
mitigacién de los danos.

Articulo 16. (CONSERVAR LOS COMPONENTES, ZONAS Y SISTE-

MAS DE VIDA DE LA MADRE TIERRA EN EL MARCO DE UN MANEJO
INTEGRAL Y SUSTENTABLE). El Estado Plurinacional de Bolivia promoverd
el manejo integral y sustentable de los componentes, zonas y sistemas de vida para

garantizar el sostenimiento de las capacidades de regeneracién de la Madre Tierra,

mediante los siguientes aspectos principales:

1.

Generacién de condiciones necesarias para el uso y aprovechamiento de los
componentes de la Madre Tierra en el marco de sistemas de vida sustentables
que desarrollen integralmente los aspectos sociales, ecoldgicos, culturales y
econémicos del pueblo boliviano tomando en cuenta los saberes y conoci-
mientos de cada nacién y pueblo indigena originario campesino, comunidad
intercultural y afroboliviana, en el marco de la consulta previa, libre e infor-
mada.

Planificacién y regulacién de la ocupacién territorial y el uso de los compo-
nentes de la Madre Tierra de acuerdo a las vocaciones ecoldgicas y productivas
de las zonas de vida, las tendencias del cambio climdtico y los escenarios desea-
dos por la poblacién en el marco del Vivir Bien, a través del desarrollo integral
en armonia y equilibrio con la Madre Tierra.

Acciones para garantizar el aprovechamiento sustentable de la tierra y terri-
torios, bajo cualquier forma de propiedad, incorporando criterios sociales,
econémicos, productivos, ecoldgicos, espirituales y de sostenimiento de la
capacidad de regeneracién de la Madre Tierra en la funcién social y funcién
econémico social.

Fomento, control y fiscalizacién del aprovechamiento de los componentes de
la Madre Tierra de acuerdo a cada zona de vida y sistemas de vida, respetando
los fines y objetivos de las dreas protegidas del Sistema Nacional, Departa-
mental, y Municipal de Areas Protegidas.

La gestién, uso y aprovechamiento de los componentes renovables de la Ma-
dre Tierra, debe garantizar que la velocidad de reposicién de dichos compo-
nentes sea igual o mayor a su velocidad de agotamiento.

172



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Reconocimiento, respeto y promocién de la gestion territorial integral y sus-
tentable de los componentes de la Madre Tierra, que se encuentran en los
territorios de las naciones y pueblos indigena originario campesinos, comuni-
dades interculturales y afrobolivianas, en el marco de la recuperacién y uso de
las normas, procedimientos, pricticas, saberes y conocimientos tradicionales
propios y de las normas del Estado Plurinacional de Bolivia.

Fortalecimiento de las pricticas productivas locales para el uso y aprovecha-
miento de los componentes de la Madre Tierra, fortaleciendo los medios de
vida, capacidades organizacionales y habilidades de las poblaciones locales en
el marco del manejo multiple y diversificado de las zonas de vida.

Disponer recursos econémicos para programas de restauracién o rehabilita-
cién de los componentes o zonas de vida danados, sin perjuicio de las res-
ponsabilidades en que incurran los causantes del dafio y de la exigencia del
Estado Plurinacional de Bolivia, del desembolso de los costos emergentes de
las medidas de restauracién.

La integridad de las zonas y sistemas de vida debe ser asegurada mediante
el control y monitoreo participativo por parte del Estado Plurinacional de
Bolivia en todos los niveles territoriales y de forma complementaria con los
actores productivos y las comunidades locales; bajo pardmetros y lineamien-
tos emitidos por el nivel central del Estado, de acuerdo a lo establecido en la
Constitucién Politica del Estado. Las naciones y pueblos indigena originario
campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas desarrollardn estos
procesos en sus territorios, de acuerdo a sus normas y procedimientos propios
conforme a Ley.

Articulo 17. (PREVENIR Y DISMINUIR LAS CONDICIONES DE

RIESGO Y VULNERABILIDAD DE LA MADRE TIERRA Y DEL PUEBLO
BOLIVIANO). El Estado Plurinacional de Bolivia promoverd acciones para pre-
venir y disminuir las condiciones de riesgo y vulnerabilidad de la Madre Tierra y

del pueblo boliviano ante los desastres naturales e impactos del cambio climdtico,

mediante los siguientes aspectos principales:

1.

Incorporacién e innovacién permanente del enfoque de prevencidn, gestién
del riesgo de desastres y de adaptacién al cambio climdtico en el Sistema de
Planificacién Integral del Estado Plurinacional de Bolivia.

Acciones de gestién de riesgo en el sector agropecuario para prevenir la dismi-
nucién de las capacidades de produccién alimentaria del pais en el marco de

173



Juan Casazora Ccama

la soberania y seguridad alimentaria con énfasis en la poblacién y regiones mds
vulnerables.

Integracién del enfoque de reduccién del riesgo de desastres y adaptacién al
cambio climdtico en los programas y proyectos de desarrollo del nivel central
del Estado y de las entidades territoriales auténomas, fortaleciendo las capaci-
dades institucionales y mejorando los procesos de coordinacién entre las enti-
dades competentes en la planificacién, gestién y ejecucién de intervenciones
en esta materia, en el marco de sus competencias.

Desarrollo de redes de informacién climdtica, alerta temprana y estrategias
de informacién y difusién para la prevencién de los desastres naturales, con
la incorporacién de medios de comunicacién en acciones de sensibilizacién
de la poblacién y con énfasis en el sector agropecuario y el cambio climdtico
considerando las experiencias y la sabiduria de las naciones indigena origina-
rio campesinas, comunidades interculturales y afrobolivianas en el manejo de
indicadores para la prediccién climdtica local.

Fortalecimiento de los procesos de gestién territorial en las entidades territo-
riales auténomas y en los territorios, bajo cualquier forma de propiedad, con
un enfoque de gestién de riesgos y de adaptacién al cambio climdtico.

Articulacién entre entidades publicas, privadas, sector académico y organiza-
ciones sociales para desarrollar procesos de investigacién, informacién, plani-
ficacién y ejecucién de intervenciones en la gestidn del riesgo de desastres con
un enfoque de adaptacién al cambio climdtico.

Articulo 18. (ORIENTAR LA INVERSION Y DISTRIBUCION DE LA

RIQUEZA DEL ESTADO CON JUSTICIA SOCIAL). El Estado Plurinacional

de Bolivia creard condiciones para que la distribucién de la riqueza generada por los

sectores estratégicos de la economia, basados en el aprovechamiento y transforma-

cién de los recursos naturales renovables y no renovables, tenga un impacto directo

en la construccién de una sociedad mds justa, equitativa y solidaria sin pobreza

material, social y espiritual, mediante los siguientes criterios principales:

1.

Potenciamiento productivo de las diferentes formas de la economia plural con
énfasis en los pequefios productores y en la economifa comunitaria.

Establecimiento de equilibrios en la distribucién de la riqueza en base a las ne-
cesidades de las regiones y a la reduccién de las desigualdades socioeconémicas
regionales.

174



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Prioridad en la inversién de la riqueza de forma inversamente proporcional a
la concentracién de servicios financieros y no financieros.

Reduccién de las vulnerabilidades regionales que resultan del impacto del
cambio climdtico en el pueblo boliviano y en las zonas de vida del pais.

La participacién del Estado Plurinacional de Bolivia como actor econémico
productivo estratégico, regulador, dinamizador de las relaciones econémicas
y redistribuidor del excedente entre las distintas formas de organizacién de la
economia plural.

Articulo 19. (FACILITAR EL ACCESO EQUITATIVO A LOS COM-

PONENTES DE LA MADRE TIERRA). El Estado Plurinacional de Bolivia fa-

cilitard la reduccién de las diferencias con relacién al acceso del pueblo boliviano a

la tierra, agua, bosques, biodiversidad y otros componentes de la Madre Tierra asi,
mediante los siguientes aspectos principales:

1.

Acciones para que la distribucién de los componentes de la Madre Tierra
responda a la construccién de una sociedad justa, equitativa y solidaria sin
pobreza material, social y espiritual.

Eliminacién de la concentracién de la propiedad de la tierra o latifundio y
otros componentes de la Madre Tierra en manos de propietarios agrarios y
empresas para que se logre una mayor equidad en el acceso a los beneficios
de la Madre Tierra, con énfasis en la soberanfa y seguridad alimentaria y en
el fortalecimiento de la economia comunitaria, en el marco de lo dispuesto
por el Capitulo IX del Titulo II Cuarta Parte de la Constitucién Politica del
Estado.

Regulacién y control de la extranjerizacién en la propiedad, acceso y aprove-
chamiento de los componentes de la Madre Tierra.

Establecimiento de condiciones equitativas en el acceso al agua para consumo,
riego y uso industrial en el marco de la gestién integral de cuencas y recursos
hidricos.

Articulo 20. (DEMOCRATIZAR EL ACCESO A LOS MEDIOS Y FAC-

TORES DE PRODUCCION). El Estado Plurinacional de Bolivia promoverd un

mayor acceso y control del Estado y del pueblo boliviano a los medios y factores

de produccién para mejorar su capacidad de produccién, agregacién de valor y su
comercializacién, mediante los siguientes aspectos principales:

1.

Potenciamiento del sistema productivo estatal, en el marco de la economia
plural, para la generacién y diversificacién de la riqueza productiva.

175



Juan Casazora Ccama

El acceso equitativo a los medios y factores de produccién para el pueblo boli-
viano, promoviendo formas comunitarias y colectivas de produccién, urbanas
y rurales, con impulso a los procesos productivos sustentables, diversificacién
y agregacién de valor.

La ampliacién y acceso expedito por parte del pueblo boliviano a mercados y
précticas de intercambio, servicios de asistencia técnica, procesos de innova-
cién, didlogo de saberes y desarrollo técnico y tecnoldégico que promuevan y
fortalezcan emprendimientos productivos y de servicios sustentables.

Desarrollo de complejos productivos, en el marco de la economia plural, in-
cluyendo encadenamientos productivos entre sectores y regiones que dinami-
cen economias locales e iniciativas vinculadas a la micro, pequefia, mediana
empresa y economfa comunitaria, involucrando con prioridad a los sectores
agropecuario, artesanal, industrial y de servicios.

Profundizacién de la democratizacién y diversificacién del sistema financiero
priorizando el desarrollo del sector productivo y la demanda de las producto-
ras y los productores histéricamente excluidos, asi como la soberania y seguri-
dad alimentaria, con un enfoque de género y de sustentabilidad.

Promocién y financiamiento del desarrollo productivo nacional con caracte-
risticas de solidaridad y fomento, con tasas de interés, garantias, plazos y otras
condiciones de financiamientos convenientes y acordes al ciclo de produccién
de los sectores productivos.

Orientacién y apoyo a la transformacién, diversificacién y crecimiento de la
matriz productiva, a partir de la otorgacién de financiamiento en articulacién
con servicios no financieros que respondan a las necesidades y caracteristicas
de los productores.

Articulo 21. (PROMOVER FUENTES DE EMPLEO DIGNO EN EL

MARCO DEL VIVIR BIEN, A TRAVES DEL DESARROLLO INTEGRAL).

El Estado Plurinacional de Bolivia impulsard la creacién, consolidacién y forta-

lecimiento de mds y mejor empleo digno para el pueblo boliviano, mediante los

siguientes aspectos principales:

1.

Promocién de empleo a través del incentivo a una economia diversificada en
el marco de la economifa plural, democratizacién del acceso a los medios y fac-
tores de produccién, y fortalecimiento del desarrollo productivo de la micro,
pequefia, mediana empresa y economfa comunitaria.

176



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

2. Institucionalizacién de un servicio publico de empleo de alcance plurinacio-
nal para contribuir a la insercién laboral de los trabajadores.

3. Desarrollo de procesos de certificacién de competencias laborales y capacita-
cién de mano de obra calificada.

4. Acciones para apoyar en el dmbito plurinacional a los procesos de insercién de
las y los jévenes a los mercados y prdcticas de intercambio laborales permitién-
doles acceder a fuentes de trabajo de cardcter estable.

Articulo 22. (FACILITAR EL ACCESO UNIVERSAL DEL PUEBLO
BOLIVIANO A LA EDUCACION Y SALUD). El Estado Plurinacional de Bo-
livia fortalecerd las condiciones bésicas para una vida integral y sana de las personas
y de la sociedad asf como de una educacién relacionada con las necesidades del
desarrollo integral en armonia y equilibrio con la Madre Tierra para Vivir Bien,
en el marco de la Ley N° 070 de la Educacién “Avelino Sifiani — Elizar do Pérez”.

TITULO III
BASES Y ORIENTACIONES DEL VIVIR BIEN A TRAVES DEL
DESARROLLO INTEGRAL EN ARMONIA Y EQUILIBRIO CON LA
MADRE TIERRA

CAPITULO I
BASES Y ORIENTACIONES

Articulo 23. (CONSERVACION DE LA DIVERSIDAD BIOLOGICA
Y CULTURAL). Las bases y orientaciones del Vivir Bien a través del desarrollo
integral en conservacién de la diversidad bioldgica y cultural, incluyendo Areas
Protegidas, son:

1. Desarrollar politicas, estrategias, planes, programas y proyectos de uso, apro-
vechamiento, proteccién y conservacién de la biodiversidad de forma partici-
pativa, de acuerdo a las caracteristicas de cada sistema de vida.

2. Fomentar el desarrollo de capacidades para la evaluacién de riesgos para la
biodiversidad, la salud humana y los sistemas de vida, inherentes a la intro-
duccidén de especies exdticas invasoras, productos agricolas y otros.

3.  Establecer e implementar politicas, planes, programas y proyectos para el
mantenimiento del patrimonio genético y la diversidad de recursos genéticos
existente en el pafs y los conocimientos ancestrales asociados a éstos.

177



Juan Casazora Ccama

Promover la conservacién y proteccién de las zonas de recarga hidrica, cabe-
ceras de cuenca, franjas de seguridad nacional del pais y dreas con alto valor de
conservacion, en el marco del manejo integral de cuencas.

Respeto a la clasificacién de las zonas y sistemas de vida y cumplimiento es-
tricto de la aptitud de uso del suelo por parte del nivel central del Estado,
entidades territoriales auténomas y propietarios agrarios y comunitarios.

Fortalecer y promover el Sistema de Areas Protegidas Nacional, Departamen-
tal, y Municipal definidos en la Constitucién Politica del Estado, como uno
de los principales instrumentos de defensa de la Madre Tierra. Las Areas Pro-
tegidas y otras dreas de conservacién y proteccién estdn sujetas a Ley especifi-
ca.

Articulo 24. (AGRICULTURA, PESCA Y GANADERIA). Las bases y

orientaciones del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en agricultura y gana-
derfa son:

1.

Encarar la revolucién productiva comunitaria agropecuaria, estableciendo
como objetivo fundamental el logro de la soberanfa con seguridad alimenta-
ria.

Maximizar la eficiencia productiva y energética para minimizar el avance de
la frontera agricola, la afectacién irreversible a las zonas de vida, y el uso y
aprovechamiento de otros componentes de la Madre Tierra.

Establecer los limites mdximos de uso y aprovechamiento de los componentes
de la Madre Tierra de acuerdo a cada zona y sistema de vida.

Desarrollar politicas de gestién arménica, adecuada, responsable y participati-
va de la produccién agropecuaria de acuerdo a las caracteristicas y la vocacién
regional de cada sistema de vida.

Priorizar e incentivar la agricultura, pesca, ganaderfa familiar comunitaria y la
agroecologfa, de acuerdo a la cosmovisién de cada pueblo indigena originario
campesino y comunidad intercultural y afroboliviana, con un cardcter diver-
sificado, rotativo y ecolégico, para la soberanfa con seguridad alimentaria,
buscando el didlogo de saberes.

Promover e incentivar la agricultura y ganaderfa empresarial siempre y cuan-
do incorporen tecnologias y pricticas que garantizan la capacidad de rege-
neracién de las zonas y sistemas de vida, el incremento de la productividad
de cardcter diversificado y ecoldgico, para garantizar la soberania y seguridad
alimentaria.

178



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Desarrollar acciones de proteccién del patrimonio genético de la agrobiodi-
versidad, prohibiendo la introduccién, produccién, uso, liberacién al medio
y comercializacién de semillas genéticamente modificadas en el territorio del
Estado Plurinacional de Bolivia, de las que Bolivia es centro de origen o di-
versidad y de aquellas que atenten contra el patrimonio genético, la biodiver-
sidad, la salud de los sistemas de vida y la salud humana.

Desarrollar acciones que promuevan la eliminacién gradual de cultivos de or-
ganismos genéticamente modificados autorizados en el pais a ser determinada
en norma especifica.

Desarrollar capacidades institucionales, técnicas, tecnolégicas y legales para la
deteccién, andlisis de riesgos y control de organismos genéticamente modifi-
cados y sus derivados en condiciones de trdnsito, asi como para el monitoreo
de aquellos presentes en el pais con fines de su gradual eliminacién.

Desarrollar sistemas de investigacién, innovacién tecnoldgica y de informa-
cién oportuna asi como un sistema de regulacién de la produccién y comer-
cializacién de los alimentos considerando elementos de volumen, calidad,
tiempo y generacién de reservas.

Prohibir la produccién de agrocombustibles y la comercializacién de produc-
tos agricolas para la produccién de los mismos en tanto que es prioridad del
Estado Plurinacional de Bolivia precautelar la soberanfa con seguridad ali-
mentaria.

Mejorar el acceso a insumos, infraestructura productiva, asistencia técnica y
capacitacion.

Regular el uso de plaguicidas y otros insumos agropecuarios que causan dafio
y a la salud humana, segtin norma especifica.

Promover e incentivar la agricultura urbana y periurbana en armonia y equi-
librio con la Madre Tierra para el consumo familiar.

Fortalecer las capacidades orgdnicas, productivas, de transformacién, comer-
cializacién y financiamiento de las comunidades indigena originario campesi-
nas, comunidades interculturales y afrobolivianas, desde un enfoque intercul-
tural que recupere los saberes, pricticas y conocimientos ancestrales.

Identificar, actualizar, clasificar y delimitar la superficie agricola total en base
a la vocacién de uso de suelo para promover mayor productividad de las ac-
tividades agropecuarias, evitando la ampliacién de la frontera agricola en el
marco de la soberanfa con seguridad alimentaria.

179



Juan Casazora Ccama

Articulo 25. (BOSQUES). Las bases y orientaciones del Vivir Bien, a través

del desarrollo integral en bosques son:

1.

Realizar un manejo integral y sustentable de los bosques con normas y crite-
rios de gestién regionalizada ajustada a cada tipo de bosque de acuerdo a las
zonas y sistemas de vida como condicién para la preservacién de derechos de
uso y aprovechamiento.

Identificar, actualizar y clasificar la superficie boscosa total y las funciones del
bosque para el uso y aprovechamiento planificado de los productos madera-
bles y no maderables y la proteccién de los bosques primarios.

Promover y desarrollar politicas de manejo integral y sustentable de bosques
de acuerdo a las caracteristicas de las diferentes zonas y sistemas de vida, in-
cluyendo programas de forestacion, reforestacién y restauracién de bosques,
acompafiados de la implementacién de sistemas agroforestales sustentables,
en el marco de las pricticas productivas locales y de regeneracién de los siste-
mas de vida.

Prohibir de manera absoluta la conversién de uso de suelos de bosque a otros
usos en zonas de vida de aptitud forestal, excepto cuando se trata de proyectos
de interés nacional y utilidad publica.

Articulo 26. (MINERIA E HIDROCARBUROS). Las bases y orientacio-

nes del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en minerfa e hidrocarburos son:

1.

Las actividades de exploracién, explotacién, refinacidn, transformacion, in-
dustrializacién, transporte y comercializacién de recursos mineros e hidro-
carburiferos serdn realizadas de forma progresiva, segin corresponda con las
tecnologfas mds adecuadas y limpias con el objetivo de reducir al méximo los
dafios ambientales y sociales.

Los procesos productivos mineros e hidrocarburiferos se desarrollardn en el
marco de instrumentos especificos de regulacién y gestion de los sistemas de
vida, mismos que estardn sujetos a procesos de monitoreo técnico integral re-
currente e interinstitucional y auditorfas de sistemas de vida con participacién
de la poblacién afectada por éstos procesos productivos. Cuando los mismos
se desarrollen en territorios de las naciones y pueblos indigena originario cam-
pesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas, la participacién en di-
cha auditorfa se realizard en el marco de sus normas y procedimientos propios
conforme a Ley.

180



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Desarrollar procesos de industrializacién en minerfa e hidrocarburos que han
cumplido los requisitos con el Estado y que garanticen el sostenimiento de las
capacidades de regeneracion de las zonas y sistemas de vida.

Establecer medidas para que las empresas publicas y privadas, nacionales y
extranjeras o cooperativas, que desarrollen actividades, obras o proyectos mi-
neros e hidrocarburiferos, realicen procesos de restauracién de las zonas de
vida y mitigacién de dafios. Los pequefios productores mineros y cooperativas
mineras realizardn estos procesos conjuntamente con las entidades competen-
tes del Estado Plurinacional de Bolivia.

Establecer medidas para que las empresas publicas y privadas, nacionales y
extranjeras o cooperativas mineras ¢ hidrocarburiferas, que ocasionen dafios
irreversibles a los componentes de la Madre Tierra, sean sujetos a responsabi-
lidades de acuerdo a Ley especifica.

Toda forma de aprovechamiento de los componentes de la Madre Tierra, no
metdlicos, salmueras, evaporiticos y otros existentes, deben realizarse bajo pro-
cesos de extraccién y transformacién en el marco de la armonia y equilibrio
con la Madre Tierra.

Articulo 27. (AGUA). Las bases y orientaciones del Vivir Bien a través del

desarrollo integral en agua son:

1.

Garantizar el derecho al agua para la vida, priorizando su uso, acceso y apro-
vechamiento como recurso estratégico en cantidad y calidad suficiente para
satisfacer de forma integral e indistinta la conservacién de los sistemas de vida,
la satisfaccién de las necesidades domésticas de las personas y los procesos
productivos para garantizar la soberania y seguridad alimentaria.

Toda actividad industrial y extractiva, que implique el aprovechamiento del
agua seglin corresponda, debe implementar, entre otros, dindmicas extrac-
tivas y de transformacién adecuadas que incluyen plantas y/o procesos de
tratamiento que minimicen los efectos de la contaminacidn, asi como la regu-
lacién de la descarga de desechos tdxicos a las fuentes de agua. Los pequefios
productores mineros, cooperativas mineras y empresas comunitarias, desarro-
llardn estas acciones conjuntamente con el Estado Plurinacional de Bolivia.

El agua en todos su ciclos hidricos y estados, superficiales y subterrdneos, asi
como sus servicios, no podrdn ser objeto de apropiaciones privadas ni ser mer-
cantilizados. El acceso al agua estard sujeto a un régimen de licencia, registros
y autorizaciones conforme a Ley del Agua especifica.

181



10.

11.

12.

Juan Casazora Ccama

Regular, proteger y planificar el uso, acceso y aprovechamiento adecuado,
racional y sustentable de los componentes hidricos, con participacién social,
estableciendo prioridades para el uso del agua potable para el consumo huma-
no.

Regular, monitorear y fiscalizar los pardmetros y niveles de la calidad de agua.

Promover el aprovechamiento y uso sustentable del agua para la produccién
de alimentos de acuerdo a las prioridades y potencialidades productivas de las
diferentes zonas.

Garantizar la conservacién, proteccién, preservacién, restauracién, uso sus-
tentable y gestién integral de las aguas f6siles, glaciales, humedales, subterrd-
neas, minerales, medicinales y otras, priorizando el uso del agua para la vida.

Promover el aprovechamiento de los recursos hidricos de los rios, lagos y lagu-
nas que conforman las cuencas hidrogréficas, considerados recursos estratégi-
cos por su potencialidad, por la variedad de recursos naturales que contienen y
por ser parte fundamental de los ecosistemas, para el desarrollo y la soberanfa
boliviana.

Regular y desarrollar planes interinstitucionales de conservacién y manejo
sustentable de las cuencas hidrogrificas, bajo pardmetros y lineamientos emi-
tidos por el nivel central del Estado Plurinacional de Bolivia, de acuerdo a lo
establecido en la Constitucién Politica del Estado, destinados a garantizar la
soberanfa con seguridad alimentaria y los servicios bdsicos y la conservacién
de los sistemas de vida, en el marco de las normas y procedimientos propios
de los pueblos indigena originario campesinos, comunidades interculturales y
afrobolivianas, conforme a Ley.

Desarrollar planes de gestién integral de las aguas en beneficio del pueblo y
resguardar de forma permanente las aguas fronterizas y transfronterizas, para
la conservacién de la riqueza hidrica que contribuird a la integracién y salud
de los pueblos.

Adoptar, innovar y desarrollar pricticas y tecnologfas para el uso eficiente, la
captacién, almacenamiento, reciclaje y tratamiento de agua.

Desarrollar politicas para el cuidado y proteccién de las cabeceras de cuenca,
fuentes de agua, reservorios y otras, que se encuentran afectados por el cambio
climdtico, la ampliacién de la frontera agricola o los asentamientos humanos
no planificados y otros.

182



13.

LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

El aprovechamiento del agua para uso industrial estard sujeto a una regula-
cién especifica a ser determinada por la autoridad nacional competente, cuyos
beneficios, cuando corresponda, serdn invertidos en proyectos locales de desa-
rrollo integral.

Articulo 28. (TIERRA Y TERRITORIO). Las bases y orientaciones del Vi-

vir Bien, a través del desarrollo integral en tierra y territorio son:

1.

En concordancia con el Articulo 94 de la Ley N° 031 Marco de Autonomias
y Descentralizacién “Andrés Ibdnez”, el ordenamiento territorial debe inte-
grar la gestién integral de los sistemas de vida en armonia y equilibrio con la
Madre Tierra, respetando la cosmovisién de las naciones y pueblos indigena
originario campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas, cuando
corresponda.

Las tierras fiscales serdn dotadas, distribuidas y redistribuidas de manera equi-
tativa con prioridad a las mujeres, pueblos indigena originario campesinos,
comunidades interculturales y afrobolivianas que no las posean, garantizando
su uso y aprovechamiento de acuerdo a las caracteristicas de las zonas y siste-
mas de vida, segtin Ley de Tierra y Territorio especifica.

El Estado reconoce la integridad y unidad de los territorios indigena origina-
rio campesinos y garantiza el ejercicio pleno de los derechos de la totalidad de
naciones y pueblos que coexisten en un territorio indigena originario campe-
sino.

Establecimiento de instrumentos institucionales, técnicos y juridicos para ve-
rificar que el uso de la tierra y territorios se ajusten a las caracteristicas de las
zonas y sistemas de vida, incluyendo la vocacién de uso y aprovechamiento,
condiciones para la continuidad de los ciclos de vida y necesidades de restau-
racion.

Planificacién del desarrollo integral incorporando el manejo integral de cuen-
cas en la gestién de los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre

Tierra, fortaleciendo los usos y costumbres, y promoviendo la innovacién en
la gestién del territorio.

Articulo 29. (AIRE Y CALIDAD AMBIENTAL). Las bases y orientaciones

del Vivir Bien a través del desarrollo integral en aire y calidad ambiental son:

1.

Implementar medidas de control, prevencién y mitigacién para garantizar el
aire limpio.

183



Juan Casazora Ccama

Regular, monitorear y fiscalizar los niveles de contaminacién atmosférica por
quemas, emisiones de gases de efecto invernadero, uso de acrosoles que afec-
tan negativamente la capa de ozono y efectos del ruido y otros contaminantes
atmosféricos para todos los sectores y actividades publicas y privadas, a fin de
preservar y mantener la salud y el bienestar de la poblacién.

Regular, monitorear y fiscalizar los niveles de contaminacién electromagnética.

Regular, monitorear y fiscalizar la contaminacién que resulta de las activida-
des extractivas y de la industria.

Establecer politicas para la preservacién, conservacién, mejoramiento y res-
tauracién de la calidad ambiental urbana y rural.

Articulo 30. (ENERGIA). Las bases y orientaciones del Vivir Bien, a través

del desarrollo integral en energfa son:

1.

Establecer la politica energética y las medidas para lograr el cambio gradual de
la matriz energética proveniente de recursos naturales no renovables a través
de la sustitucién paulatina de combustibles liquidos por gas natural, asf como
el incremento gradual de las energfas renovables en sustitucién de las prove-
nientes de recursos no renovables.

Garantizar que se incorpore al Sistema Interconectado Nacional (SIN), un
porcentaje de generacién de energfa proveniente de fuentes de energfas alter-
nativas renovables, que serd incrementado gradualmente de forma sostenida.

Desarrollar, planes y programas de generacién de energfas alternativas renova-
bles e incentivos para la produccién y uso doméstico, priorizando las energfas:
solar y edlica, y las microcentrales hidroeléctricas y el ahorro energético nacio-

nal.

Promover la implementacién de tecnologias y practicas que garanticen la ma-
yor eficiencia en la produccién y uso de energfa en armonia y equilibrio con
los sistemas de vida y la Madre Tierra, de acuerdo a Ley especifica.

Desarrollar politicas de importacién, produccién y comercializacién de tecno-
logfas, equipos y productos de eficiente consumo energético.

Articulo 31. (GESTION DE RESIDUOS). Las bases y orientaciones del

Vivir Bien, a través del desarrollo integral en gestién de residuos son:

1.

Promover la transformacién de los patrones de produccién y hdbitos de con-
sumo en el pais y la recuperacién y reutilizacién de los materiales y energfas
contenidos en los residuos, bajo un enfoque de gestién ciclica de los mismos.

184



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Desarrollar mecanismos institucionales, técnicos y legales de prevencién, dis-
minucién y reduccidn de la generacién de los residuos, su utilizacién, reciclaje
tratamiento, disposicién final sanitaria y ambientalmente segura, en el marco
del Articulo 299 pardgrafo II numerales 8 y 9 de la Constitucién Politica del
Estado.

Garantizar el manejo y tratamiento de residuos de acuerdo a Ley especifica.

Desarrollar acciones educativas sobre la gestién de residuos en sus diferentes
actividades para la concienciacién de la poblacién boliviana.

Articulo 32. (CAMBIO CLIMATICO). Las bases y orientaciones del Vivir

Bien, a través del desarrollo integral en cambio climdtico son:

1.

Establecer politicas, estrategias, planes, mecanismos organizativos, institucio-
nales, técnicos y legales para la mitigacién y adaptacién al cambio climdtico
y desarrollo de medidas de respuesta efectivas a sus impactos en armonia y
equilibrio con la Madre Tierra.

Desarrollar capacidades institucionales y técnicas para el monitoreo, mode-
lacién y prondsticos de escenarios para la planificacién y toma de decisiones
sobre cambio climdtico a largo plazo.

Promover la recuperacién y aplicacién de pricticas, tecnologfas, saberes y co-
nocimientos ancestrales de las naciones y pueblos indigena originario campe-
sinos, y las comunidades interculturales y afrobolivianas para el desarrollo de
medidas de respuesta efectivas a los impactos del cambio climdtico en armonia
y equilibrio con los sistemas de vida, priorizando la soberanfa y seguridad ali-
mentaria de los bolivianos.

Desarrollar y mejorar la capacidad de prevencién y gestién de riesgos ante
eventos climdticos extremos, con énfasis en las regiones con sistemas de vida
mds vulnerables al riesgo del cambio climdtico.

Todos los planes y programas de reduccién de emisiones de Gases de Efecto
Invernadero (GEI), estardn enfocados en la no mercantilizacién de las funcio-
nes ambientales de los componentes de la Madre Tierra, por lo que no inclui-
ran mecanismos de financiamiento asociados a los mercados de carbono.

El Estado impulsard que los recursos financieros de los fondos orientados al
cambio climdtico, estén destinados al manejo integral y sustentable de todos
los componentes de la Madre Tierra, promoviendo la capacidad de sosteni-
miento y adaptacién de los sistemas de vida.

185



Juan Casazora Ccama

Articulo 33. (EDUCACION INTRACULTURAL E INTERCULTU-
RAL, DIALOGO DE CONOCIMIENTOS Y SABERES). Las bases y orienta-
ciones del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en educacién intracultural e
intercultural y en el didlogo de conocimientos y saberes son:

1. Desarrollar politicas para la revalorizacién, proteccién y aplicacién de cono-
cimientos ancestrales, colectivos e individuales de las naciones y pueblos in-
digena originario campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas,
relacionados con la capacidad de regeneracién de la Madre Tierra y el uso de
la biodiversidad. Estos conocimientos se utilizardn en beneficio de todo el
pueblo boliviano, previa consulta con la nacién, pueblo y comunidad corres-
pondiente y respetando sus derechos colectivos e individuales de propiedad
intelectual sobre dichos conocimientos ancestrales.

2. Desarrollar y aplicar politicas destinadas a fomentar y promocionar la inves-
tigacién participativa revalorizadora a partir del didlogo de saberes entre la
ciencia occidental moderna y las ciencias de las naciones indigena originario
campesinas.

3. Incorporar la concepcién de desarrollo integral en armonia y equilibrio con
la Madre Tierra para Vivir Bien en el Sistema Educativo Plurinacional de
acuerdo a la Ley N° 070 de la Educacién “Avelino Sifiani — Elizardo Pérez”, y
la presente Ley.

4.  Fomentar e incentivar el desarrollo de competencias, aptitudes y habilida-
des fisicas e intelectuales relacionadas con la conservacién y proteccién del
medioambiente, la biodiversidad y el territorio en el marco del enfoque de
desarrollo integral en armonfa y equilibrio con la Madre Tierra para Vivir

Bien.
TITULO IV
PROTECCION Y GARANTIA DE LOS DERECHOS DE LA MADRE
TIERRA PARA VIVIR BIEN
CAPITULO I

PROTECCION ADMINISTRATIVA Y JURISDICCIONAL DE LOS
DERECHOS DE LA MADRE TIERRA

Articulo 34. (PROTECCION DE LOS DERECHOS). Son encargadas de

proteger los derechos de la Madre Tierra, sus sistemas de vida y sus componentes,

186



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

en el marco del desarrollo integral para Vivir Bien, las autoridades ptblicas admi-
nistrativas y jurisdiccionales en funcién a sus competencias.

Articulo 35. (PROTECCION ADMINISTRATIVA). El Estado Plurina-
cional de Bolivia en todos sus niveles, deberd elaborar normas especificas y prever
instancias técnico-administrativas sancionatorias por actos u omisiones que contra-
vengan a la presente Ley.

Articulo 36. (PROTECCION JURISDICCIONAL). Los derechos de la
Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para Vivir Bien, son protegidos
y defendidos ante la jurisdiccién Ordinaria, la jurisdiccién Agroambiental y la ju-
risdiccién Indigena Originaria Campesina, en el marco de la Constitucién Politica
del Estado, la Ley del Organo Judicial y Leyes Especificas, en el émbito de sus

competencias.

Articulo 37. (OBLIGACION DE COOPERACION). Con el fin de ga-
rantizar la proteccién de los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarro-
llo integral para Vivir Bien, toda persona, autoridad publica o autoridad indigena
originaria campesina y organizaciones de la sociedad civil, tienen la obligacién de
cooperar con la autoridad jurisdiccional competente, cuando ésta lo requiera de
acuerdo a procedimientos.

Articulo 38. (CARACTER DE LA VULNERACION DE LOS DERE-
CHOS). La vulneracién de los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desa-
rrollo integral para Vivir Bien, constituye una vulneracién del derecho publico y los
derechos colectivos e individuales.

CAPITULO II
GARANTIA DE LOS DERECHOS DE LA MADRE TIERRA

Articulo 39. (SUJETOS ACTIVOS O LEGITIMADOS).

I.  Estdn obligados a activar las instancias administrativas y/o jurisdiccionales,
con el objeto de exigir la proteccién y garantia de los derechos de la Madre
Tierra, en el marco del desarrollo integral para Vivir Bien, las siguientes enti-
dades segun corresponda:

1. Las autoridades publicas, de cualquier nivel del Estado Plurinacional de
Bolivia, en el marco de sus competencias.

2. El Ministerio Pudblico.

187



Juan Casazora Ccama

3. La Defensoria de la Madre Tierra.
4. Tribunal Agroambiental.

II.  Asimismo, podrdn hacerlo las personas individuales o colectivas, directamente
afectadas.

[I.  Cualquier persona individual o colectiva, que conozca la vulneracién de los
derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para Vivir
Bien, tiene el deber de denunciar este hecho ante las autoridades competen-
tes.

Articulo 40. (UNIFICACION DE LA DENUNCIA O ACCION). Inicia-
da una denuncia o accién por alguno de los sujetos sefialados en el Articulo ante-
rior, no se podrd interponer otras denuncias o acciones por el mismo hecho, esto no
impide que los demds puedan intervenir como terceros interesados.

Articulo 41. (RESPONSABILIDADES POR LA VULNERACION DE
LOS DERECHOS).

I.  Delavulneracién a los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarrollo
integral para Vivir Bien, pueden emerger responsabilidades administrativas y
jurisdiccionales, conforme a Ley.

II.  Las responsabilidades son independientes entre si, no pudiendo alegarse doble
sancién por el mismo hecho.

Articulo 42. (TIPOS DE RESPONSABILIDADES POR EL DANO
CAUSADO). Los tipos de responsabilidad por el dafio causado a los derechos de
la Madre Tierra, serdn regulados por Ley especifica.

Articulo 43. (RESPONSABILIDAD SOLIDARIA). Cuando en la vulne-
racién de los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para
Vivir Bien, no sea posible determinar la medida del dafio de cada responsable, en el
dmbito civil y/o administrativo, se aplicard la responsabilidad solidaria asi como el
derecho de repeticién, cuando se determine la medida especifica del dafio de cada
uno, de acuerdo a Ley especifica.

Articulo 44. (SANCION PENAL).

I.  En delitos relacionados con la Madre Tierra, no habrd lugaral beneficio de
la suspensién condicional de la pena. El reincidente serd sancionado con la
agravacién de un tercio de la pena més grave.

II.  Los delitos relacionados con la Madre Tierra son imprescriptibles.

188



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS
TITULOV

POLITICAS PUBLICAS, INSTRUMENTOS E
INSTITUCIONALIDAD PARA VIVIR BIEN

CAPITULO I

POLITICAS E INVERSION PUBLICA EN EL MARCO DE LA

COMPATIBILIDAD Y COMPLEMENTARIEDAD DE DERECHOS,

OBLIGACIONES Y DEBERES

Articulo 45. (POLITICAS). Las politicas orientadas al Vivir Bien, a través

del desarrollo integral en armonfa y equilibrio con la Madre Tierra deben conside-

rar lo siguiente:

1.

Las politicas publicas deben ser dignificantes y humanamente transformado-
ras para garantizar el Vivir Bien del pueblo boliviano, en el marco de sus
propias visiones bioculturales.

Las politicas y la gestién publica deben ser desarrolladas e implementadas,
considerando procesos de intracultural e interculturalidad, descolonizacién y
despatriarcalizacién.

Las politicas publicas y los procesos de planificacién y gestion publica, deben
considerar los objetivos y la integralidad de las dimensiones del Vivir Bien, asi
como la compatibilidad y complementariedad de los derechos, obligaciones
y deberes para el desarrollo integral en armonia y equilibrio con la Madre
Tierra, en el marco del fortalecimiento de los saberes locales y conocimientos
ancestrales, establecidos en la presente Ley.

Las politicas publicas, deben estar orientadas a satisfacer los intereses del Es-
tado Plurinacional de Bolivia y la atencién de las necesidades del pueblo bo-
liviano, garantizando el sostenimiento de la capacidad de regeneracién de los
componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra.

Las politicas publicas, deben estar sujetas al control social en cumplimiento a
lo definido en la Constitucién Politica del Estado.

Articulo 46. (INVERSION PUBLICA). La inversién publica, estard orien-

tada al cumplimiento de los objetivos, metas e indicadores del Vivir Bien, a través

del desarrollo integral en armonia y equilibrio con la Madre Tierra, en el marco

de los instrumentos de planificacién integral y participativa, y de gestién ptiblica

intercultural del nivel central del Estado y de las entidades territoriales auténomas.

189



Juan Casazora Ccama

Articulo 47. (COMPATIBILIDAD Y COMPLEMENTARIEDAD DE
DERECHOS). La compatibilizacién y complementariedad de los derechos, obli-
gaciones y deberes, serdn establecidas en los instrumentos de planificacién integral
y participativa, y de gestién publica intercultural, de acuerdo a norma especifica.

CAPITULO I
INSTRUMENTOS DE PLANIFICACION Y GESTION PUBLICA
INTERCULTURAL DEL VIVIR BIEN A TRAVES DEL
DESARROLLO INTEGRAL

Articulo 48. (ORDENAMIENTO DE ZONAS Y SISTEMAS DE VIDA).
La Autoridad Nacional Competente en coordinacion con las instancias sectoriales,
elaborard un ordenamiento en base a los conceptos de zonas y sistemas de vida, y
éste se constituird en una de las bases fundamentales para la planificacién del desa-
rrollo integral en armonfa con la Madre Tierra para Vivir Bien, que serd reglamen-
tado mediante norma especifica.

Articulo 49. (PLANIFICACION INTEGRAL Y PARTICIPATIVA).

I.  El Sistema de Planificacién Integral del Estado Plurinacional de Bolivia, el
Plan General de Desarrollo Econémico y Social del pais y los planes de las
entidades territoriales auténomas, deberdn orientarse al logro del Vivir Bien,
a través del desarrollo integral en armonia y equilibrio con la Madre Tierra.

II. La planificacién de toda actividad econémica, productiva y de infraestructu-
ra, de cardcter publico o privado, deberd incluir en el andlisis costo/beneficio
integral, el costo/beneficio ambiental, previo a su ejecucién, de acuerdo a ca-
tegorfas definidas en norma especifica.

Articulo 50. (OBJETIVOS, METAS E INDICADORES).

I.  El Estado Plurinacional de Bolivia, definird las metas e indicadores anuales y
plurianuales de los objetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en
armonfa y equilibrio con la Madre Tierra, sobre la base de un enfoque holis-
tico y en el marco de los principios de la presente Ley.

II.  El Plan General de Desarrollo Econémico y Social para Vivir Bien y los pla-
nes de las entidades territoriales auténomas, deben formularse en funcién al
cumplimiento de los objetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo integral
en armonfa y equilibrio con la Madre Tierra, promoviendo programas y pro-
yectos que estén orientados a alcanzar dichos objetivos.

190



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

Articulo 51. (SISTEMA DE REGISTRO DE LOS COMPONENTES
DE LA MADRE TIERRA).

I.  El Estado Plurinacional de Bolivia, a través de la Autoridad Nacional compe-
tente, realizard de forma progresiva el registro de los componentes de la Ma-
dre Tierra, con alto valor estratégico y priorizando los componentes naturales
renovables, que comprende el desarrollo de lineas de base, inventariacién y/o
indicadores segun corresponda, que expresan el estado de situacién de los
componentes de la Madre Tierra, en los términos que establece el Articulo
346 de la Constitucién Politica del Estado y en base a reglamentacién especi-
fica, asi como el desempefio de la economia con relacién a éste y sin asignarle
un valor monetario a los componentes de la Madre Tierra.

II.  El Estado Plurinacional de Bolivia, a través de La Autoridad Nacional com-
petente, establecerd con fines de planificacién y gestién publica, el marco in-
dicativo de las capacidades de regeneracién de los componentes de alto valor
estratégico de la Madre Tierra, en funcidn a las zonas y sistemas de vida del
pais, en coordinacién con las instancias sectoriales correspondientes.

III. La Autoridad Nacional competente constituird el Sistema de Registro y el
Marco Indicativo de las Capacidades de Regeneracién de los Componentes
de la Madre Tierra, en coordinacién con los Ministerios del Organo Ejecutivo
y las entidades territoriales auténomas.

IV. Los resultados del Sistema de Registro y del Marco Indicativo de las Capa-
cidades de Regeneracién de los Componentes de la Madre Tierra, deberdn
presentarse anualmente en las estadisticas oficiales del pais y se utilizardn en
los procesos de planificacién integral y participativa y gestién publica intercul-
tural de alcance plurinacional por parte de los Ministerios y entidades publicas
del Organo Ejecutivo y entidades territoriales auténomas, de forma articulada
a los objetivos, metas e indicadores de desarrollo integral.

CAPITULO III
CONSEJO PLURINACIONAL PARA VIVIR BIEN EN ARMONIA Y
EQUILIBRIO CON LA MADRE TIERRA

Articulo 52. (CONSEJO PLURINACIONAL PARA VIVIR BIEN EN
ARMONTIA Y EQUILIBRIO CON LA MADRE TIERRA).

I.  El Consejo Plurinacional para Vivir Bien en Armonia y Equilibrio con la
Madre Tierra, es la instancia de seguimiento, consulta y participacién en la

191



II.

III.

Iv.

Juan Casazora Ccama

elaboracién de politicas, planes, programas y proyectos para el cumplimiento
de esta Ley.

El Consejo Plurinacional para Vivir Bien, en Armonia y Equilibrio con la
Madre Tierra, coordinard y articulard el accionar de otros consejos sectoriales,
constituidos en normas especificas.

El Consejo se regird por el Sistema Politico de Democracia Participativa y
Ejercicio Plural, definido en la Constitucién Politica del Estado y el Vivir
Bien.

El Consejo elaborard su régimen y Reglamento interno para su funciona-
miento.

El Consejo contard con una Secretarfa Técnica, ejercida por el Ministerio de
Planificacién del Desarrollo a cargo de la coordinacién y seguimiento a las
acciones de implementacién de la presente Ley y normativa derivada de ella.

El Consejo estard presidido por el Presidente del Estado Plurinacional de Bo-
livia y conformado por representantes de la Asamblea Legislativa Plurinacio-
nal, el ()rgano Ejecutivo, la Defensorfa de la Madre Tierra, los Gobiernos
Auténomos Departamentales, representantes de los Consejos Plurinacionales
Sectoriales y representantes de las organizaciones sociales, cuya conformacién
serd reglamentada.

CAPITULO IV
MARCO INSTITUCIONAL SOBRE CAMBIO CLIMATICO

Articulo 53. (AUTORIDAD PLURINACIONAL DE LA MADRE TIE-

RRA).

L

II.

Se constituye la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra, como una en-
tidad estratégica y autdrquica de derecho publico con autonomia de gestién
administrativa, técnica y econémica, bajo tuicién del Ministerio de Medio
Ambiente y Agua, cuyo funcionamiento serd establecido en Decreto Supre-
mo.

Acttia en el marco de la politica y Plan Plurinacional de Cambio Climdtico
para Vivir Bien con enfoque transversal e intersectorial, es responsable de la
formulacién de politicas, planificacién, gestién técnica, elaboracién y ejecu-
cién de estrategias, planes, programas y proyectos, administracién y transte-
rencia de recursos financieros relacionados con los procesos y dindmicas del
cambio climdtico.

192



III.

LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

La Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra,tiene como funciones princi-
pales las siguientes:

1. Formular e implementar la politica y el Plan Plurinacional de Cambio
Climdtico para Vivir Bien en coordinacién y articulacién con los ministerios
y otras entidades del Organo Ejecutivo, entidades territoriales auténomas,
organizaciones de las naciones y pueblos indigena originario campesinos, co-
munidades interculturales y afrobolivianas, organizaciones sociales, econémi-
ca productiva de la sociedad civil, cooperativas, asociaciones de productores,
entidades financieras, entidades publicas y privadas y pueblo boliviano.

2. Realizar acciones de planificacién, gestién, monitoreo y evaluacién sobre
el cambio climdtico, en el marco de criterios de priorizacién basados en la
justicia climdtica.

3. Realizar procesos de negociacién, administracién, gestién, canalizacién,
asignacién y ejecucién de recursos financieros, a través del Fondo Plurinacio-
nal de Justicia Climdtica.

4. Desarrollar, administrar y ejecutar las politicas, estrategias, planes y progra-
mas vinculados a la mitigacién y adaptacién al cambio climdtico en el pais,
a través de mecanismos de cardcter técnico, metodoldgico y financiero e ins-
trumentos de regulacién, control, promocién, evaluacién y monitoreo en el
marco de la presente Ley.

5. Establecer lineamientos sobre cambio climdtico, que orienten y definan las
intervenciones y coordinacién del nivel central del Estado y entidades territo-
riales auténomas.

6. Formular, coordinar y transversalizar las intervenciones en mitigacién y
adaptacién al cambio climdtico con las organizaciones sociales y econémico
productivas, propietarios agrarios, entidades territoriales auténomas, Organo
Ejecutivo, entidades publicas y privadas, para cumplir los objetivos propues-
tos en la politica y Plan Plurinacional de Cambio Climdtico.

7. Desarrollar acciones de coordinacién, desarrollo de procesos metodolégi-
cos, gestién de conocimientos y aspectos operacionales vinculados a la mitiga-
cién y adaptacién al cambio climdtico.

8. Realizar transferencias reembolsables y no reembolsables de recursos finan-
cieros de cardcter ptblico-publico y publicoprivado condicionadas al alcance
de objetivos y/o metas de mitigacién y adaptacién al cambio climdtico.

193



IV.

Juan Casazora Ccama

9. Realizar la administracién de los Mecanismos de Mitigacién y Adaptacién
y del Fondo Plurinacional de la Madre Tierra, establecidos en la presente Ley.

10. Coordinar, administrar y ejecutar los planes, programas, proyectos y acti-
vidades inscritas y aprobadas en el marco de la politica y el Plan Plurinacional
de Cambio Climdtico y aquellos en los que exista concurrencia de financia-
miento, en coordinacién con los gobiernos auténomos y entidades publicas
y privadas.

11. Apoyar técnica e integralmente, el desarrollo de las capacidades de las
unidades productivas publicas, privadas, comunitarias y mixtas, en aspectos
relacionados con el desarrollo integral en armonfa y equilibrio con la Madre
Tierra para Vivir Bien en un contexto de cambio climdtico.

12. Regular el funcionamiento de emprendimientos econémicos relacionados
a las acciones de promocién y fomento a la mitigacién y adaptacién al cambio
climético.

13. Administrar y ejecutar los recursos de programas y proyectos, provenientes
de fuentes de financiamiento interna y externa en su dmbito de competencia,
y de las entidades territoriales auténomas que transfieran recursos financieros
al Fondo Plurinacional de la Madre Tierra, con el propésito de desarrollar
acciones articuladas para la mitigacién y adaptacién al cambio climdtico.

14. Realizar procesos de coordinacién y administracién de otros fondos pui-
blicos y de entidades territoriales auténomas, consensuados con dichas enti-
dades, para la articulacién de sus intervenciones hacia los objetivos del cambio
climdtico.

15. Generacidn, articulacién, desarrollo y gestién de informacién, conoci-
mientos, innovacién, tecnologfa e investigacién relacionada con los procesos
de mitigacién y adaptacién al cambio climdtico.

16. Establecimiento de categorifas de municipios con relacién a sus avances en
procesos de mitigacién y adaptacién al cambio climdtico y al manejo integral
y sustentable de los bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra de acuerdo
a reglamentacién especifica.

17. Otras funciones encomendadas por el Ministerio de Medio Ambiente y
Agua, en el marco del cumplimiento de sus funciones.

La Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra, opera técnicamente a través
de los siguientes mecanismos:

194



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

1. Mecanismo Conjunto de Mitigacién y Adaptacién para el Manejo Integral
y Sustentable de los Bosques y la Madre Tierra.

2. Mecanismo de Mitigacién para Vivir Bien.
3. Mecanismo de Adaptacién para Vivir Bien.

Articulo 54. (MECANISMO CONJUNTO DE MITIGACION Y ADAP-

TACION PARA EL MANEJO INTEGRAL Y SUSTENTABLE DE LOS BOS-
QUES Y LA MADRE TIERRA).

L.

II.

Se constituye el Mecanismo Conjunto de Mitigacién y Adaptacién para el
Manejo Integral y Sustentable de los Bosques y la Madre Tierra, operado por
la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra.

1. El mecanismo tiene el objetivo de promover el manejo integral y el apro-
vechamiento sustentable de los bosques y los sistemas de vida de la Madre
Tierra, la conservacién, proteccién y restauracién de los sistemas de vida, de
la biodiversidad y las funciones ambientales, facilitando usos mds ptimos del
suelo a través del desarrollo de sistemas productivos sustentables, incluyendo
agropecuarios y forestales, para enfrentar las causas y reducir la deforestacién
y degradacion forestal, en un contexto de mitigacién y adaptacién al cambio
climdtico.

2. Estd basado en la no mercantilizacién de las funciones ambientales de la
Madre Tierra, en el manejo integral y sustentable, en la multifuncionalidad
de los bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra, y en el respeto a los
derechos de los pueblos indigena originario campesinos, comunidades inter-
culturales y afrobolivianas.

3. Estd orientado a fortalecer los medios de vida sustentables de las poblacio-
nes locales y de las naciones y pueblos indigena originario campesinos, comu-
nidades intraculturales e interculturales y afrobolivianas, en dreas de bosque o
zonas de vida con aptitud forestal, en un contexto de mitigacién y adaptacién
al cambio climdtico.

Las principales funciones del Mecanismo Conjunto de Mitigacién y Adapta-
cién para el Manejo Integral y Sustentable de los Bosques y la Madre Tierra
son:

1. Desarrollo de procesos de planificacién, coordinacién, gestién y desarrollo
de intervenciones con el ()rgano Ejecutivo, entidades territoriales auténomas,
territorios indigena originario campesinos, comunidades interculturales y
afrobolivianas, propietarios agrarios, entidades publicas y privadas en general,

195



Juan Casazora Ccama

y con el conjunto de usuarios de los bosques para la definicién de acciones y
metas conjuntas de mitigacién y adaptacién al cambio climdtico, en el marco
del manejo integral y sustentable de los bosques y la Madre Tierra, y la reduc-
cién de la deforestacién y degradacin forestal.

2. Desarrollo de un marco operativo y metodoldgico para la intervencién en el
fortalecimiento de procesos de gestion territorial con impactos en mitigacion
y adaptacién al cambio climdtico con relacién a los bosques y a los sistemas de

vida de la Madre Tierra.

3. Desarrollo de procesos educativos con enfoque de educacién intracultural
e intercultural a lo largo de la vida para el manejo integral y sustentable de los
bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra.

4. Apoyo y articulacién de instrumentos de regulacién, control, evaluacidn,
monitoreo y promocién de cardcter financiero y no financiero, reembolsable
y no reembolsable, en coordinacién con las entidades financieras y no finan-
cieras del Estado Plurinacional de Bolivia, para el desarrollo de procesos de
gestién territorial, planes de manejo, e iniciativas orientadas a la produccién,
transformacién y comercializacién de productos del bosque y sistemas de vida
de la Madre Tierra, con énfasis en la diversificacién y en el fortalecimiento de
las pricticas productivas locales.

5. Apoyo al desarrollo y fortalecimiento de instituciones locales en acciones
orientadas al manejo integral y sustentable de los bosques y sistemas de vida
de la Madre Tierra.

6. Apoyo a la fiscalizacién y control para el gobierno de los bosques y sistemas
de vida de la Madre Tierra, a cargo de la Autoridad Nacional Competente.

7. Articulacién y compatibilizacién de politicas relacionadas con los objetivos
del Mecanismo y definicién de las mejores alternativas de intervencién con
relacién a politicas, normas, planes, programas y proyectos que promuevan
la reduccién de la deforestacién y degradacion forestal y el manejo integral y
sustentable de los bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra.

8. Apoyo al monitoreo de la deforestacién y degradacién forestal y segui-
miento a los indicadores de manejo integral y sustentable de los bosques, a
los indicadores conjuntos de mitigacién y adaptacién al cambio climdtico y al
manejo integral y sustentable de bosques.

9. Generacién y articulacién de informacién relacionada con los procesos de
mitigacién y adaptacién al cambio climdtico, manejo integral y sustentable de

196



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

los bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra, deforestacién y degradacién

forestal.

10. Desarrollo de procesos de registro y adscripcién de iniciativas, programas
y proyectos nacionales publicos, privados, asociativos, comunitarios, y otros
al Mecanismo relacionados con el manejo de los bosques y sistemas de vida de
la Madre Tierra en base a reglamentacién especifica.

11. Desarrollo de acuerdos locales, basados en la complementariedad con la
Madre Tierra orientados a promover procesos de conservacién y restauracién
de las funciones ambientales de la Madre Tierra.

Articulo 55. (MECANISMO DE MITIGACION PARA VIVIR BIEN).

Se constituye el Mecanismo de Mitigacién para Vivir Bien, operado por la Auto-

ridad Plurinacional de la Madre Tierra, con las siguientes funciones principales:

1.

Desarrollo de politicas, normas, planes, programas, proyectos y acciones de
coordinacién, administracién, gestién y desarrollo de intervenciones con el
Organo Ejecutivo, entidades territoriales auténomas, entidades publicas y pri-
vadas, organizaciones sociales, actores empresariales y sociedad civil organiza-
da para la definicién de acciones y metas de mitigacién al cambio climdtico
dirigidas a la reduccién de emisiones de gases de efecto invernadero (GEI),
conservacién energética, desarrollo de energfa con baja emisién de carbono, y
el desarrollo de economias sustentables en armonia con la Madre Tierra para
Vivir Bien, con énfasis en los sectores econémico-productivos.

Desarrollo de un marco regulatorio, operativo y metodoldgico para alcanzar
un manejo energético eficiente en los actores productivos y acciones de res-
ponsabilidad climdtica y ambiental empresarial.

Acciones de apoyo financiero y no financiero, reembolsable y no reembolsa-
ble, innovacién y tecnologfa y revalorizacién de los saberes ancestrales para
la implementacién de planes, programas, proyectos, acciones e iniciativas de
mitigacién al cambio climdtico.

El Estado Plurinacional de Bolivia desarrollard un sistema de apoyo financie-
ro, no financiero, tributario y fiscal, segtin corresponda, para la participacién
del sector productivo en acciones de mitigacién del cambio climdtico, en el
marco de normativa especifica.

Realizacién de procesos de monitoreo relacionados con la reduccién de gases
de efecto invernadero (GEI) y seguimiento al cumplimiento de las metas de
mitigacién al cambio climdtico.

197



Juan Casazora Ccama

6. Acciones de registro y adscripcién de iniciativas, programas y proyectos del
dmbito plurinacional publicos, privados, asociativos, comunitarios y otros al
mecanismo en base a reglamentacién especifica.

Articulo 56. (MECANISMO DE ADAPTACION PARA VIVIR BIEN).
Se constituye el Mecanismo de Adaptacién para Vivir Bien operado por la Au-
toridad Plurinacional de la Madre Tierra, con las siguientes funciones principa-
les:

1. Coordinacién, administracién, gestién y desarrollo de intervenciones con el
Organo Ejecutivo, entidades territoriales auténomas, entidades publicas y pri-
vadas, organizaciones sociales y actores productivos, en el marco de la econo-
mia plural, enfocadas a procesos de adaptacién al cambio climdtico para Vivir
Bien.

2. Desarrollo de un marco operativo y metodoldgico para impulsar procesos de
adaptacién al cambio climdtico, promoviendo la construccién de acciones de
resiliencia climdtica de los sistemas de vida en diferentes 4mbitos, incluyendo
procesos de soberania con seguridad alimentaria, gestién integral del agua, y
gestién para la prevencién y reduccién del riesgo a los impactos del cambio
climdtico.

3. Apoyo y articulacién de instrumentos de regulacién, control, evaluacién, mo-
nitoreo y promocién de cardcter financiero y no financiero, reembolsable y
no reembolsable, innovacién, tecnologfa y de procesos de didlogo de saberes
y conocimientos tradicionales para la implementacién de planes, programas,
proyectos, acciones e iniciativas de adaptacién al cambio climdtico.

4. Promover y desarrollar acciones de monitoreo y evaluacién de las interven-
ciones relacionadas con los procesos y metas de adaptacién al cambio climd-
tico.

5. Acciones de registro y adscripcién de iniciativas, programas y proyectos del
dmbito plurinacional publicos, privados, asociativos, comunitarios y otros al
mecanismo en base a reglamentacién especifica.

Articulo 57. (FONDO PLURINACIONAL DE LA MADRE TIERRA).

I.  Se constituye el Fondo Plurinacional de la Madre Tierra como el mecanismo
financiero bajo dependencia de la Autoridad Plurinacional de la Madre Tie-
rra, cuyo funcionamiento serd establecido en Decreto Supremo de la Autori-
dad Plurinacional de la Madre Tierra.

198



II.

III:

IV.

LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

El Fondo tiene como funcién principal canalizar, administrar y asignar de
manera eficiente, transparente, oportuna y sostenible recursos financieros de
apoyo a la realizacién de los planes, programas, proyectos, iniciativas, acciones
y actividades de mitigacién y adaptacién al cambio climdtico de los Mecanis-
mos de Mitigacién y Adaptacién de esta entidad.

El Fondo Plurinacional la Madre Tierra, tiene la capacidad de gestionar y
administrar:

1. Recursos publicos vinculados a la cooperacién multilateral y bilateral al
cambio climdtico.

2. Recursos publicos de otros Fondos del Estado Plurinacional de Bolivia,
asignados de forma consensuada a acciones de mitigacién y adaptacién al
cambio climdtico.

3. Recursos publicos de entidades territoriales auténomas para su adminis-
tracién en programas y proyectos de mitigacién y/o adaptacién al cambio
climdtico, asignados al Fondo de forma consensuada con dichas entidades,
en el marco de la Ley No 031 Marco de Autonomias y Descentralizacién
“Andrés Ibdfiez”.

4. Recursos privados provenientes de donaciones en base a reglamentacién
especifica.

5. Fondos del Tesoro General de la Nacién.
6. Préstamos o donaciones de organismos nacionales.
7. Recursos propios generados por intereses bancarios.

8. Préstamos o contribuciones de organismos internacionales de financia-
miento.

9. Recursos resultados de operaciones financieras innovadoras, de préstamos,
asf como de operaciones de intermediacién financiera, tanto a nivel nacional
como internacional.

10. Otros recursos complementarios que el Organo Ejecutivo le asigne.

Los recursos mencionados en el pardgrafo anterior, serdn gestionados a través
de un Fideicomiso denominado “Fondo Plurinacional de la Madre Tierra”
abierto en el Banco Central de Bolivia. Las condiciones del Fideicomiso serdn
determinadas entre la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra y el Banco
Central de Bolivia. Estas entidades podrdn implementar nuevas modalidades
de gestién.

199



Juan Casazora Ccama

CAPITULO V
FINANCIAMIENTO

Articulo 58. (RECURSOS DEL NIVEL CENTRAL Y DE LAS ENTIDA-
DES AUTONOMAS).

I.  Elnivel central del Estado Plurinacional de Bolivia y las entidades territoriales
auténomas en el marco de sus competencias, destinardn sus recursos para la
planificacién, gestién y ejecucién del Vivir Bien a través del desarrollo integral
en armonia y equilibrio con la Madre Tierra, en el marco de la presente Ley.

II.  Los recursos de cooperacién interna e internacional en todas sus modalidades,
deben estar orientados al cumplimiento de los alcances, objetivos y metas
para Vivir Bien a través del desarrollo integral en armonia y equilibrio con la
Madre Tierra.

DISPOSICIONES ADICIONALES

PRIMERA. Los Mecanismos de Mitigacién y Adaptacién de la Autoridad
Plurinacional de la Madre Tierra,realizardn la adscripcién de los programas, pro-
yectos e iniciativas relacionados con sus objetivos y dreas temdticas de intervencién
que son desarrollados en el pais por entidades publicas, privadas, comunitarias y/o
mixtas de acuerdo a reglamentacién especifica a ser formulada por la Entidad para
cada Mecanismo, promoviendo el alineamiento, ajuste y la articulacién de estas
iniciativas a las politicas del 4mbito plurinacional.

SEGUNDA. Los fundamentos de la concepcién del Vivir Bien, a través del
desarrollo integral en armonfa y equilibrio con la Madre Tierra, establecidos en
la presente Ley, deben ser de aplicacién e implementacién gradual por el Estado
Plurinacional de Bolivia y el pueblo boliviano. a través de leyes especificas, regla-
mentos, politicas, normas, planes, programas y proyectos.

DISPOSICIONES TRANSITORIAS

PRIMERA. Las entidades que trabajan con recursos de cooperacién interna-
cional, deberdn articular sus intervenciones a los enfoques, principios, lineamien-
tos, estrategias, planes, prioridades y objetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo
integral en armonia y equilibrio con la Madre Tierra, en el plazo mdximo de ciento
ochenta (180) dfas calendario a partir de la publicacién de la presente Ley y el De-
creto Supremo Reglamentario.

200



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

SEGUNDA. Se dispone el cierre del Programa Nacional de Cambio Clim4-
tico (PNCC) del Ministerio de Medio Ambiente y Agua, cuyos recursos humanos,
activos adquiridos, bienes, patrimonio financiero, pasivos y presupuestos, asi como
los programas y proyectos en ejecucién, aprobados y en proceso de negociacidn, se
transfieren a la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra, en un plazo no mayor
a los noventa (90) dias. Los recursos humanos serdn transferidos a sus nuevas de-
pendencias, previa evaluacién y andlisis de su situacién a cargo de la Mdxima Auto-
ridad Ejecutiva de la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra. El Ministerio de
Medio Ambiente y Agua, ejecutard este proceso.

TERCERA. El Ministerio de Planificacién del Desarrollo, deberd ajustar el
Plan General de Desarrollo Econémico y Social, asi como los planes de las entida-
des territoriales auténomas, al enfoque del Vivir Bien, a través del desarrollo inte-
gral en armonfa y equilibrio con la Madre Tierra, en un plazo mdximo de ciento
ochenta (180) difas a partir de la promulgacién de la presente Ley.

CUARTA. El Organo Fjecutivo reglamentard la presente Ley, en el plazo
méximo de ciento veinte (120) dias, computable a partir de su publicacién oficial.

DISPOSICION ABROGATORIA Y DEROGATORIA

UNICA. Se abrogan y derogan todas las disposiciones de igual o inferior je-
rarquia contrarias a la presente Ley.

DISPOSICION FINAL
UNICA. La presente Ley entra en vigencia en el plazo de ciento veinte (120)
dias a partir de la publicacién del Reglamento.
Remiftase al Organo Ejecutivo para fines constitucionales.

Es dada en la Sala de Sesiones de la Asamblea Legislativa Plurinacional, a los
cinco dias del mes de septiembre del afio dos mil doce.

Fdo. Lilly Gabriela Montafio Viafia, Rebeca Elvira Delgado Burgoa, Mary
Medina Zabaleta, David Sdnchez Heredia, Wilson Changaray T., Angel David
Cortez Villegas.

Por tanto, la promulgo para que se tenga y cumpla como Ley del Estado Plu-
rinacional de Bolivia Palacio de Gobierno de la ciudad de La Paz, a los quince dfas
del mes de octubre del afio dos mil doce.

201



Juan Casazora Ccama

FDO. EVO MORALES AYMA, Juan Ramén Quintana Taborga MINIS-
TRO DE LA PRESIDENCIA E INTERINO DE RELACIONES EXTERIO-
RES, Elba Viviana Caro Hinojosa, Ana Teresa Morales Olivera MINISTRA DE
DESARROLLO PRODUCTIVO Y ECONOMIA PLURAL E INTERINA DE
ECONOMIA Y FINANZAS PUBLICAS, Juan José Hernando Sosa Soruco, Ma-
rio Virreira Iporre, Daniel Santalla Torrez, Juan Carlos Calvimontes Camargo,
José Antonio Zamora Gutiérrez, Roberto Ivdn Aguilar Gémez, Nemesia Achacollo
Tola, Claudia Stacy Pefia Claros, Pablo Cesar Groux Canedo, Amanda D4dvila To-
rres MINISTRA DE COMUNICACION E INTERINA DE JUSTICIA.

202



CARTA DEL GRAN JEFE SEATTLE, DE LA
TRIBU DE LOS SWAMISH, A FRANKLIN PIERCE
PRESIDENTE DE LOS ESTADOS UNIDOS DE
AMERICA

En 1854, el Presidente de los Estados Unidos de América, Franklin Pierce,
hizo una oferta por una gran extensién de tierras en el noreste de los Estados Uni-
dos, en la que vivian los indios Swaminsh, ofreciendo en contrapartida crear de una
reserva para el pueblo indigena. La respuesta del Jefe indio Seattle, que trascribimos
a continuacién, ha sido considerada, a través del tiempo como uno de los més be-
llos y profundos manifiestos a favor de la defensa del medio ambiente.

El Gran Jefe de Washington envié palabra de que desea comprar nuestra
tierra. El Gran Jefe nos envia también palabras de amistad y buena voluntad. Apre-
ciamos mucho esta delicadeza porque sabemos la poca falta que le hace nuestra
amistad. Vamos a considerar su oferta, pues sabemos que, de no hacerlo, el hombre
blanco vendrd con sus armas de fuego y tomara nuestras tierras. El Gran Jefe de
Washington puede confiar en la palabra del Gran Jefe Seattle, con la misma certeza
que conffa en el retorno de las estaciones. Mis palabras son inmutables como las
estrellas del firmamento.

:Cémo se puede comprar o vender el cielo o el calor de la tierra?, esta idea nos
parece extrafna.

Si no somos duefios de la frescura del aire, ni del brillo del agua, ;Cémo po-
drdn ustedes comprarlos?

Cada pedazo de esta tierra es sagrado para mi pueblo, cada aguja brillante
de pino, cada grano de arena de las riberas de los rios, cada gota de rocio entre las
sombras de los bosques, cada claro en la arboleda y el zumbido de cada insecto son
sagrados en la memoria y tradiciones de mi pueblo. La savia que recorre el cuerpo
de los drboles lleva consigo los recuerdos del hombre piel roja.

203



Juan Casazora Ccama

Los muertos del hombre blanco olvidan la tierra donde nacieron cuando em-
prenden su paseo por entre las estrellas, en cambio nuestros muertos, nunca pueden
olvidar esta bondadosa tierra, pues ella es la madre del hombre piel roja. Somos
parte de la tierra y ella es parte de nosotros. Las flores perfumadas son nuestras
hermanas, el venado, el caballo, el gran dguila, todos son nuestros hermanos. Las
escarpadas montafias, los himedos prados, el calor de la piel del potro y el hombre,
todos pertenecemos a la misma familia.

Por esto, cuando el Gran Jefe Blanco de Washington manda decir que desea
comprar nuestra tierra, pide mucho de nosotros. El Gran Jefe Blanco nos dice que
nos reservard un lugar donde podamos vivir cémodamente. El se convertird en
nuestro padre y nosotros en sus hijos. Por lo tanto, nosotros vamos a considerar su
oferta de comprar nuestra tierra. Pero eso no es ficil, ya que esta tierra es sagrada
para nosotros.

Esta agua cristalina que escurre por los riachuelos y corre por los rios no es
solamente agua, sino también la sangre de nuestros antepasados. Si les vendemos
la tierra, ustedes deberdn recordar que ella es sagrada, y deberdn ensefiar a sus hijos
que ella es sagrada y que los reflejos misteriosos sobre las aguas claras de los lagos
hablan de acontecimientos y recuerdos de la vida de mi pueblo. El murmullo del
agua de los rios es la voz del padre de mi padre. Los rios son nuestros hermanos,
ellos calman nuestra sed. Los rios llevan a nuestras canoas y nos dan peces para ali-
mentan a nuestros hijos. Si les vendemos nuestras tierras, ustedes deberdn recordar
y ensefiar a sus hijos que los rios son nuestros hermanos y también los suyos, y por
tanto deberéis tratar a los rios con la misma dulzura con que se trata a un hermano.

Sabemos que el hombre blanco no comprende nuestro modo de vida. Tanto
le importa un trozo de nuestra tierra como otro cualquiera, pues es un extrafio que
llega en la noche a arrancar de la tierra aquello que necesita. La tierra no es su her-
mana, sino su enemiga y una vez conquistada la abandona, y prosigue su camino
dejando atrds la tumba de sus padres sin importarle nada. Roba a la tierra aquello
que pertenece a sus hijos y no le importa nada. Tanto la tumba de sus padres como
los derechos de sus hijos son olvidados. Trata a su madre, la tierra y a su hermano,
el cielo, como cosas que se pueden comprar, saquear y vender, como si fuesen cor-
deros o collares que intercambian por otros objetos. Su hambre insaciable devorard
todo lo que hay en la tierra y detrds suyo dejaran tan sélo un desierto.

Yo no entiendo, nuestro modo de vida es muy diferente al de ustedes. La sola
vista de sus ciudades apena los ojos del piel roja. Tal vez sea por que el hombre
piel roja es un salvaje y no comprende nada. No existe un lugar tranquilo en las
ciudades del hombre blanco, ni hay sitio donde escuchar como se abren las flores

204



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

de los drboles en primavera, o el movimiento de las alas de un insecto. Pero quizds
también esto se deba a que soy un salvaje que no comprende bien las cosas. El ruido
de las ciudades parece insultar los oidos. Y yo me pregunto, ; qué tipo de vida tiene
el hombre si no puede escuchar el canto solitario del chotacabras, ni las discusiones
nocturnas de las ranas al borde de un lago?. Soy un piel roja y nada entiendo. No-
sotros preferimos el suave susurro del viento sobre la superficie del lago, asi como
el olor de ese mismo viento purificado por la lluvia del mediodia, o perfumado por
la fragancia de los pinos.

El aire es algo precioso para el piel roja, ya que todos los seres comparten el
mismo aliento, el animal, el drbol, el hombre, todos respiramos el mismo aire. El
hombre blanco no siente el aire que respira, como un moribundo que agoniza
durante muchos dfas es insensible al hedor. Si les vendemos nuestras tierras deben
recordar que el aire es precioso para nosotros, que el aire comparte su espiritu con la
vida que sostiene. El viento que dio a nuestros antepasados el primer soplo de vida,
también recibi6 de ellos su dltimo suspiro. Si les vendemos nuestras tierras, ustedes
deberdn conservarlas sagradas, como un lugar en donde hasta el hombre blanco
pueda saborear el viento perfumado por las flores de las praderas.

Queremos considerar su oferta de comprar nuestras tierras. Si decidimos
aceptarla, yo pondré una condicién: el hombre blanco debe tratar a los animales
de esta tierra como a sus hermanos. Soy un salvaje y no comprendo otro modo de
vida. He visto miles de bufalos pudriéndose en las praderas, abandonados allf por
el hombre blanco que les disparo desde el caballo de hierro sin ni tan solo pararlo.
Yo soy un salvaje y no comprendo como el humeante caballo de hierro pueda im-
portar mds que el bufalo al que nosotros solo matamos para poder vivir. ;Qué serfa
del hombre sin los animales? Si todos los animales fuesen exterminados, el hombre
también perecerfa de una gran soledad de espiritu, pues lo que ocurra a los animales
pronto habrd de ocurrirle también al hombre.

Todas las cosas estdn relacionadas entre si.

Deben de ensefarle a sus hijos que el suelo que pisan son las cenizas de nues-
tros antepasados. Digan a sus hijos que la tierra estd enriquecida con las vidas de
nuestro pueblo, a fin de que sepan respetarla. Es necesario que ensefien a sus hijos,
lo que nuestros hijos ya saben, que la tierra es nuestra madre. Todo lo que ocurra
a la tierra, le ocurrird también a los hijos de la tierra. Cuando los hombres escupen
en el suelo, se estdn escupiendo asi mismos. Esto es lo que sabemos: la tierra no per-
tenece al hombre, es el hombre el que pertenece a la tierra. Esto es lo que sabemos:
todas las cosas estdn ligadas como la sangre que une a una familia. El sufrimiento
de la tierra se convertird en sufrimiento para los hijos de la tierra. El hombre no ha

205



Juan Casazora Ccama

tejido la red que es la vida, solo es un hilo mds de la trama. Lo que hace con la trama
se lo estd haciendo a sf mismo.

Nuestros hijos ha visto como sus padres eran humillados mientras defendfan
su tierra. Nuestros guerreros han sentido vergiienza, y ahora pasan sus dias ociosos,
mientras contaminan sus cuerpos con comida dulce y agua de fuego. Importa poco
donde pasaremos el resto de nuestros dfas, no son demasiados. Unas pocas horas,
unos pocos inviernos y ninguno de los descendientes de las grandes tribus que al-
guna vez vivieron sobre esta Tierra, estardn aqui para lamentarse sobre las tumbas
de una gente que un dfa tuvo poder y esperanza. Ni siquiera el hombre blanco,
cuyo Dios pasea y habla con ¢l de amigo a amigo, quedard exento del destino co-
mun. Quizds seamos hermanos a pesar de todo, ya se vera algtin dia. Sabemos una
cosa que quizds el hombre blanco tal vez descubra algtin difa, el Dios nuestro y el
de ustedes es el mismo Dios. Ustedes creen que Dios les pertenece, de la misma
manera que desean que nuestras tierras les pertenezcan, pero no es asi. El es el Dios
de todos los hombres y su compasién se extiende por igual entre los pieles rojas y
los caras pdlidas.

Esta tierra es preciosa, y despreciarla es despreciar a su Creador y se provocaria
su ird. También los blancos se extinguirdn, quizds antes que todas las otras tribus.
Contaminan sus lechos y una noche perecerdn ahogados en sus propios desechos.
Ustedes caminan hacia su destruccién rodeados de gloria, inspirados por la fuerza
del Dios que los trajo a esta tierra y que por algtin designio especial les dio dominio
sobre ella y sobre el piel roja. Ese destino es un misterio para nosotros, pues no
entendemos porqué se exterminan los bufalos, se doman los caballos salvajes, se im-
pregnan los rincones secretos de los densos bosques con el olor de tantos hombres
y se obstruye la visién del paisaje de las verdes colinas con un enjambre de alambres

de hablar.
:Dénde estd el matorral? Destruido
:Dénde esta el dguila? Desaparecié

Es el final de la vida y el inicio de la supervivencia.

206



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS,
de Juan CasazoLa Ccama, se imprimié en la Republica del Pert en 2020.



View publication stats


https://www.researchgate.net/publication/341524872

