
See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/341524872

Libro - La Madre Tierra como sujeto de derechos

Book · March 2020

DOI: 10.13140/RG.2.2.12308.53121

CITATIONS

0
READS

3,460

1 author:

Juan Casazola

Universidad Nacional del Altiplano

27 PUBLICATIONS   22 CITATIONS   

SEE PROFILE

All content following this page was uploaded by Juan Casazola on 19 December 2020.

The user has requested enhancement of the downloaded file.

https://www.researchgate.net/publication/341524872_Libro_-_La_Madre_Tierra_como_sujeto_de_derechos?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_2&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/publication/341524872_Libro_-_La_Madre_Tierra_como_sujeto_de_derechos?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_3&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_1&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Juan-Casazola?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_4&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Juan-Casazola?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_5&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/institution/Universidad-Nacional-del-Altiplano?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_6&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Juan-Casazola?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_7&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Juan-Casazola?enrichId=rgreq-eaef9132d2bc803a1e7bb68ebd9f8b76-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM0MTUyNDg3MjtBUzo5NzA1OTMwNjMxNzAwNTBAMTYwODQxODgyNzc1NQ%3D%3D&el=1_x_10&_esc=publicationCoverPdf






LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS
una aproximación a sus fundamentos filosóficos y jurídicos





Juan Casazola Ccama

LA MADRE TIERRA 
COMO SUJETO DE DERECHOS

UNA APROXIMACIÓN A SUS FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS 

Y JURÍDICOS



LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS
Una aproximación a sus fundamentos filosóficos y jurídicos

© Juan Casazola Ccama

© Universidad Nacional del Altiplano Puno

     Av. el Sol Nro. 329 Barrio Bellavista - Puno
     RUC: 20145496170

Edición al cuidado de Elias Cazasola Palomino

1ra edición: noviembre 2020
Tiraje: 500 ejemplares

Hecho el Depósito Legal en la Biblioteca Nacional del Perú 
Nº 2020-02449
ISBN Nº 978-612-48214-1-7

Diseño e Impresión:
     MARTELL Acabados Gráficos E.I.R.L.
     Urb. Previ Mz. 29 Lt 7, Los Olivos - Lima
     RUC: 20605426558

Noviembre 2020

Todos los derechos reservados.
Queda rigurosamente prohibida la reproducción, copia o transmisión, ya sea 
parcial o total de esta obra, por cualquier medio o procedimiento, incluidos la 
reprografía y el tratamiento informático, sin la autorización previa y por escrito de 
los titulares del Copyright.

Impreso en Perú / Printed in Peru



Para mi esposa Luz Gladys, mis hijos Marjorie, Juan Junior, 
Jhonn Adrian, Elias, motores de mi vida e inspiración del futuro 
que deben heredar junto a otros.

A las organizaciones comunitarias quechuas y aimaras del 
altiplano puneño, hijos(as) de la Madre Tierra, eternos litigantes 
por la Tierra y por el cuidado de sus recursos naturales, con quienes 
he trabajado desde los 20 años en la construcción de una sociedad 
más justa y equitativa.





AGRADECIMIENTOS

En primer lugar, a nuestro Dios de la vida, a la Pachamama, a 
la Madre Tierra.

A la Escuela Profesional de Derecho de la Facultad de Ciencias 
Jurídicas y Políticas de la Universidad Nacional del Altiplano 
Puno.

Al  Dr. Boris Espezúa Salmón, Galimberty  R. Ponce Flores, 
José Morales Serruto, Elías Cazasola Palomino, por su invalo-
rable apoyo para la concretización del presente trabajo.





11

Índice

Prólogo...........................................................................................................	 15
La justicia de la naturaleza: el gran reto para el derecho del futuro..................	 15
Introducción...................................................................................................	 19

Capítulo I 
UNA REVISIÓN DE LAS POSTURAS FILOSÓFICAS 
PARA CONSIDERAR A LA MADRE TIERRA COMO 

SUJETO DE DERECHOS: 
breves consideraciones sobre sus fundamentos

1.	 Tras las razones y fundamentos de la racionalidad occidental..................	 29
2.	 La racionalidad andina: ciencia, sabiduría y construcción del conoci-

miento andino.........................................................................................	 33
3.	 El mundo andino desde la alta ancestralidad: una visión de vida y exis-

tencia ligada y anclada en la pachamama..................................................	 39
3.1.	 El cuidado y relación con la Madre Tierra de las comunidades 

campesinas e indígenas: el caso de la administración de justicia 
desde la pluralidad y diversidad.....................................................	 41

3.2.	 El significado e implicancias de la pachamama: una lectura desde 
la cosmovisión andina....................................................................	 42

3.3.	 La pachamama y la relación con otras pachas: una relación cons-
tante y circular...............................................................................	 47

3.4.	 El culto a la pachamama: una forma de cuidado a la Madre Tierra 
como entidad que posee vida.........................................................	 49

4.	 Los principios andinos: una propuesta para la convivencia equilibrada y 
armónica de la vida..................................................................................	 52
4.1.	 La dignidad: nuevas formas de aproximarse a la idea de dignidad 

desde la visión o perspectiva andina...............................................	 52



Índice

12

4.2.	 La reciprocidad y el respeto como elementos definidores de la 
visión andina..................................................................................	 56

4.3.	 La relacionalidad como punto de articulación entre el hombre 
andino y la pachamama.................................................................	 57

4.4.	 La correspondencia como principio de diálogo e interacción entre 
el hombre y la pachamama............................................................	 58

4.5.	 La complementariedad como principio que moviliza la tradición 
y pensamiento andino....................................................................	 59

4.6.	 La justicia intergeneracional como un elemento para la protec-
ción de la Madre Tierra.................................................................	 60

4.7.	 Afectividad, espiritualidad, ciclicidad y comunitarismo: princi-
pios complementarios....................................................................	 61

5.	 La filosofía andina: pensamiento con bases auténticas de las poblaciones 
campesinas e indígenas de abyayala.........................................................	 62

6.	 La filosofía de la liberación: la periferia y los excluidos se liberan de las 
cadenas del pensamiento impuesto..........................................................	 63

7.	 Las comunidades quechuas y aimaras: concepciones de vida, reconoci-
miento de prácticas culturales y racionalidad subyacente.........................	 64
7.1.	 La tierra en el continente del AbyaYala: diversos acercamientos a 

un problema común......................................................................	 69
7.2.	 Lucha por la concentración de la tierra en manos del latifundio y 

otras asociaciones privadas.............................................................	 70
7.3.	 Lucha por la reestructuración de la tierra: la experiencia del sur 

andino del Perú.............................................................................	 72
7.4.	 Nuevo mercado de tierras..............................................................	 75

8.	 La teología de la liberación y la visión de la teología desde los pobres......	 79
8.1.	 La iglesia contemporánea y la tierra: consideraciones sobre la tie-

rra en el Laudato Si........................................................................	 79
8.1.1.	Incremento de la crisis ambiental: la desestabilización del 

medio ambiente sano y equilibrado.....................................	 80
8.1.2.	Crisis del antropocentrismo moderno: el poder, la acumu-

lación y el progreso como elementos de degradación am-
biental..................................................................................	 83

9.	 La teología de la liberación......................................................................	 85
9.1.	 La pastoral de la tierra como una experiencia de vida....................	 86

10.	 La filosofía y la teología de la liberación: el campo, la tierra y la pobreza 
como espacios de resistencia y transformación social...............................	 92



Índice

13

10.1.	La agenda ambiental en el marco de la filosofía y la teología de la 
liberación.......................................................................................	 93

10.2.	Leonardo Boff y su propuesta por considerar a la Madre Tierra 
como sujeto de derechos................................................................	 98

Capítulo II 
SURGIMIENTO Y ASCENSO DE LOS DERECHOS DE 
LA MADRE NATURALEZA: FUNDAMENTOS DESDE 

LAS POSTURAS JURÍDICAS PARA CONSIDERAR A LA 
MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS

1.	 Cuestiones preliminares...........................................................................	 103
2.	 El derecho indígena: un derecho en proceso de construcción y visibiliza-

ción..........................................................................................................	 106
2.1.	 Los fundamentos o razones del derecho indígena..........................	 108
2.2.	 Las matrices filosóficas que legitiman la existencia del derecho in-

dígena............................................................................................	 109
2.2.1.	Filosofía y racionalidad andina como fundamento del de-

recho indígena.....................................................................	 109
2.2.2.	La ancestralidad como elemento central del reconocimien-

to de las prácticas del derecho indígena...............................	 112
3.	 Las matrices jurídicas que dan soporte al derecho indígena.....................	 114

3.1.	 Convenio 169, Constitución y Ley................................................	 114
3.2.	 Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos Indígenas...	 116

4.	 El pluralismo jurídico: construcción plural y diverso de las experiencias 
jurídicas...................................................................................................	 117

5.	 Un balance general sobre la repercusión de la filosofía y la teoría jurí-
dica..........................................................................................................	 119

Capítulo III 
LOS DERECHOS DE LA PACHAMAMA EN EL 

CONSTITUCIONALISMO ANDINO: ¿CÓMO SE 
RECONOCE LA PROTECCIÓN JURÍDICA DE LA 

NATURALEZA? ¿CUÁLES SON LOS DERECHOS DE 
LOS QUE ES TITULAR LA MADRE TIERRA?

1.	 La madre tierra como sujeto de derechos: el surgimiento y ascenso de la 
naturaleza................................................................................................	 123



Índice

14

1.1.	 La tierra como sujeto de derechos: una categoría en construcción 
dentro de la teoría del derecho.......................................................	 123

1.2.	 La capacidad e igualdad como presupuestos para reconocer a la 
tierra como sujeto de derechos.......................................................	 125

2.	 Nuevo constitucionalismo andino: constitucionalizando la naturaleza 
en Ecuador y Bolivia................................................................................	 128

3.	 La práctica jurisprudencial sobre la protección de la naturaleza como 
sujeto de derechos....................................................................................	 134
3.1.	 El Tribunal Internacional por los Derechos de la Naturaleza: una 

corte diseñada para la protección de los derechos de la naturaleza.	 134
3.2.	 La sentencia del Tribunal Internacional contra Bolivia: el caso 

Tipnis............................................................................................	 135
3.3.	 La experiencia Colombiana: el río Atrato como sujeto de dere-

chos...............................................................................................	 135
3.4.	 La experiencia de India: Corte Suprema de Uttarakhad Naintal....	 135

4.	 La carta de la tierra, una declaración de principios para la conservación 
de la naturaleza........................................................................................	 136

Referencias bibliográficas................................................................................	 139

ANEXOS

La carta de la tierra..........................................................................................	 147

Ley nº 300 - Ley de la Madre Tierra...............................................................	 157

Carta del gran jefe Seattle, de la tribu de los Swamish, a Franklin Pierce pre-
sidente de los Estados Unidos de América......................................................	 203



15

Prólogo

La justicia de la naturaleza: 
el gran reto para el derecho del futuro

Ha sido la sabiduría ancestral, la que nos ha enseñado que hay que respetar a 
la naturaleza, que la comunión del hombre con el cosmos, es nuestra célula y nues-
tro universo a la vez, que todo lo que nos rodea es parte consubstancial a nosotros. 
En ese sentido, la vida no se concibe separada del hombre con la naturaleza, por lo 
que desde pequeños nuestros padres nos enseñaban a convivir con la naturaleza, a 
cuidarla, a preservarla, porque era fuente de todo, de vida, de reflexión, de armonía. 
Todo ello es lo que occidente se resistió a creer y contra todo menospreció el valor 
de la naturaleza, y por ello es que ahora vivimos los avatares de la reacción sorpren-
dente de una naturaleza, no respetada, aprovechada, vilipendiada, depredada.

Juan Casazola, colega de convicciones firmes, de una clara postura en el Dere-
cho y en su perfil humano, en este texto nos habla de la madre tierra como sujeto de 
derechos, y desde ya nos interpela su preposición conclusiva. Sabemos que aun su 
propuesta causará resquemor en muchos operadores del Derecho, algunos incluso 
dirán que es pura “chamanería”, pero serán, las reflexiones que vamos haciendo de 
nosotros, la nueva valoración que realizamos de nuestra historia la que le dará la 
razón en los próximos años. Es cierto que hay mucho de incredulidad, mucho de 
reticencia al repensar y resignificar sobre temas que nos enrostran y que considera-
mos todavía distante a nosotros y al acercamiento del Derecho con el mundo andi-
no. Pero ahora, que estamos cerca al Bicentenario de la República del Perú, vemos 
con entusiasmo que los peruanos nos vamos reconociendo poco a poco, que cada 
vez sentimos menos verguenza de nuestra identidad, que asumimos ser originarios 
porque es la única forma de ser congruentes con nuestra personalidad histórica.

El contexto, en que el presente libro sale a luz, es propicio para señalar que 
lentamente vamos comprendiendo la importancia que tiene para nosotros el ser 
diversos, plurales, el vivir en un país diverso y heterogéneo donde el peruano es 



16

Juan Casazola Ccama

único y a la vez diferenciado. Somos el espacio donde cabe todas las posibilidades 
para abrir nuestra mente y nuestros corazones a todos los compatriotas con quienes 
tenemos que hacer verdaderas cruzadas, certeros cierres de filas contra los males que 
nos han acompañado siempre, como es la corrupción, la racialización, la violencia 
y la fragmentación social. Tenemos por lo tanto una responsabilidad social y el 
emplazamiento que nos señalaba Mariátegui, como Basadre cuando se referían a 
los nuevos ciudadanos críticos que están llamados a cargar en sus hombros un país 
que asegure ser vivible para nuestros hijos y nietos, que deberán desarrollarse con 
menos resentimiento y ser más proactivos con su Perú. 

Zaffaroni, en su texto memorable de “La Pachamama y lo humano”, decía 
que: “La conciencia de pertenencia a la naturaleza de las culturas ancestrales es muy 
superior a la colonialista, sus formas de resolución de conflictos parecen mucho 
más racionales, sus creencias giran en torno al respeto al ambiente perdido por 
el colonialismo depredador. Sus vínculos con lo absoluto siempre lo establecen a 
través de la naturaleza. No solo se trata de que el saber jurídico privilegie el derecho 
a la integridad comunitaria y a la propia cultura de nuestros pueblos originarios, 
sino que debe hacerlo con el derecho a preservar todo el pluralismo étnico y cultu-
ral de nuestra región.”(2015). Es el Derecho el que también refleja cómo somos, 
cómo poseemos una visión de justicia amplia a través de nuestros principios, valo-
res y ahora derechos. 

El sentido de pertenencia es muy importante en el sentido comunitario. La 
pertenencia a la tierra, a la naturaleza es muy fuerte en el hombre andino; por ello, 
hay asombro desde una visión urbana y occidental cuando se pregunta cómo es po-
sible que los andinos como los amazónicos pueden ofrendar hasta sus vidas por la 
defensa del territorio, de la tierra como una hábitat insustituible, invulnerable con 
equivalencia solo a su propia dignidad. El colega Juan Casazola nos plantea, desde 
el título, que la madre tierra es sujeto de derechos. Esta aseveración tiene su razón 
de ser en dos vertientes: en el Pluralismo Jurídico y en el Neoconstitucionalismo 
latinoamericano. En el Pluralismo Jurídico por cuanto es la coexistencia de sistemas 
jurídicos que se dinamizan en un territorio, y porque dentro de dicha coexistencia, 
caben el reconocimiento de derechos que se derivan de nuestros ancestros y tam-
bién sus formas de administración de justicia. Dentro de ello se encuentra los dere-
chos justamente que tienen que ver con la preservación y el cuidado de la naturaleza 
que, por ejemplo, el Convenio 169 de la OIT lo consigna, así como la Declaración 
Universal de los Pueblos Indígenas. Sin embargo, aún hay muchos países que se re-
sisten a considerar a los pueblos originarios con estos derechos, donde se encuentra, 
a no dudarlo, el derecho al territorio, a la tierra, a su cultura.



17

La madre tierra como sujeto de derechos

En el Neoconstitucionalismo, porque desde las dos últimas décadas en lati-
noamérica, se comenzó a darle mayor peso al significado de la Constitución como 
Carta Magna suprema y soberana, que a través de su principio de supremacía nor-
mativa, ha logrado ser considerado en forma prioritaria, para pasar de un Estado 
Legal de Derecho a un Estado Constitucional de Derecho, teniendo el criterio éti-
co, la subsunción de reglas y principios y la aplicación de la ponderación, para que 
los derechos fundamentales de mayorías y minorías tengan que ser considerados 
como prima face.

Por otro lado, si nos remitimos a una visión del contenido general del libro, 
encontramos aspectos que tienen que ver con las luchas que se han desarrollado en 
la región de Puno, por la defensa de la tierra, en circunstancias muy difíciles, donde 
los movimientos campesinos marcaron a su ritmo parte de la historia de los últimos 
siglos en el país. Por otro lado, hay un recuento muy relevante del papel que tuvo 
la iglesia en Puno, en relación a los derechos humanos, y principalmente vinculado 
a las acciones a favor de los sectores de excluidos, de pobreza extrema y también 
del apoyo a los derechos de la tierra. Como apuntaba José Luis Rénique quien en 
su libro “La Batalla por Puno” se preguntaba ¿Seguían siendo los campesinos los 
actores “invisibles” de la historia peruana? ¿Qué tan reales eran las visiones de un 
campesinado indígena sin voz, divorciado del “Perú oficial”? Las respuestas aún 
siguen esperando una nueva empatía y reconfiguración de igualdad e inclusión en 
nuestro país, donde el tema de la tierra es medular y prioritario. 

El autor, docente ordinario de la Facultad de Ciencias Jurídicas y Políticas de 
la UNA-Puno, señala que la filosofía que sustenta al hombre andino en la protec-
ción integral de la naturaleza es el equilibrio y la equidad entre el ser humano y el 
medio ambiente. Esta aseveración ya tiene con Josef Estermann suficiente justifica-
ción en las categorías filosóficas que se desentrañan de nuestras fibras andinas. Por 
otro lado, el autor plantea la intersección entre racionalidad occidental y raciona-
lidad andina, señalando que sus diferencias se diluyen y se acortan en sus brechas, 
teniendo como resultado una racionalidad que aglutina el aprovechamiento común 
del conocimiento y de la realidad.

También, en el presente texto, se recuerda al teólogo aymara Domingo Llan-
que, quien estableció fundamentos claves del pensamiento aymara y sostenía que 
era necesario preservar las tradiciones ancestrales, como también recrearlas a nuevos 
contextos. Además, sostenía el respeto que debemos otorgarle al pensamiento ay-
mara y a su entrelazamiento entre naturaleza y su organicidad de ser humano vivo 
y presentativo.



18

Juan Casazola Ccama

Finalmente, el libro es una apuesta al debate, a reflexionar sobre el Perú pro-
fundo, a sentirnos emplazados en nuestra conciencia identitatria, en nuestro com-
promiso jurídico por la justicia social y; por lo tanto, a establecer tareas concretas, 
como es el de comprender ampliamente el significado de lo propuesto, que nos 
llama a la resistencia y a continuar ampliando nuestra visión autónoma, de hacer 
que se autoafirme nuestro derecho de la autodeterminación, desde nuestras propias 
raíces y nuestros sueños aún en pié.

Boris Espezúa Salmón
Puno, Octubre del 2019. 



19

Introducción

Vivimos tiempos de cambio vertiginoso y procesos acelerados que subyacen 
de la globalización. Tal situación se hace patente e innegable cuando la sociedad 
contemporánea atraviesa por una crisis social, política, económica, jurídica, am-
biental y otras de diversa índole. Esto demuestra que los cambios no fueron siempre 
positivos, ya que también hubo efectos e implicancias negativas. Las desigualdades 
sociales cada vez se profundizan más; la política es cada vez más inestable; la eco-
nomía cada día se empeña en acelerar la dinamización y circulación de los bienes 
(mercantilización de los recursos básicos); el marco jurídico es más débil, entre 
otros. El escenario global desde diversas perspectivas crea un halo de desconcier-
to y desconfianza. Teniendo en cuenta dicho contexto, este libro aborda la cues-
tión ambiental desde una perspectiva crítica, ello con la intención de garantizar la 
convivencia humana en la diversidad y, en especial, en armonía con la naturaleza 
(Montaño & Storini, 2019), partiendo del hecho que el medio ambiente y el eco-
sistema del planeta están debilitándose cada vez más, por consiguiente, se requieren 
de propuestas y soluciones desde distintas perspectivas, en tal sentido el libro ex-
plora y ofrece alcances sobre los fundamentos filosóficos y jurídicos que justifican 
la titularidad de derechos a la Madre Tierra, ello considerando que en el escenario 
globalizado de la época contemporánea la naturaleza resultó ser la más afectada y 
ofendida con las diversas actividades humanas.

La contaminación y degradación ambiental son hechos visibles que se pre-
sentan a escala mundia; además, las consecuencias de las mismas son diversas y es 
imposible de establecer la dimensión del daño o impacto negativo que exhibe en el 
planeta. Solamente se puede deducir que casi el 80% de la actividad humana tiene 
efectos nocivos sobre el medio ambiente.Tal vez por eso se diga que es un patrón 
común la polución, la contaminación, la degradación, la pérdida de biodiversidad, 
los procesos de desertificación, la presencia de pasivos ambientales, el incremento 
de lugares de depósito de residuos sólidos, entre otros. Los mismos que fueron 
originando desocupación, pobreza, movilidad territorial, enfermedades, etc. Tal 
es así que, los impactos negativos no solo se producen con relación al ser huma-



20

Juan Casazola Ccama

no, también con respecto al medio ambiente. Teniendo en cuenta lo anterior, se 
pueden ofrecer algunos alcances sobre los impactos más notables originados por 
la contaminación (o degradación ambiental): (i) daño significativo del medio am-
biente; (ii) deterioro de la salud de las personas (contaminadas con sustancias como 
nitratos, cadmio, mercurio, plomo, arsénico, flúor, yodo y metales pesados); (iii) 
estrés hídrico y muchos más. En tal escenario, se puede constatar que la pluralidad 
de actividades a las que se dedica el ser humano vienen encubriendo y produciendo 
sombra en la naturaleza, ya que los daños materiales son ostensibles y es altamente 
probable que se llegue a un punto de no retorno (causado y originado por la cons-
tante intervención, así como explotación irresponsable, de la naturaleza por el ser 
humano). Frente a ello, no queda otra opción que adoptar medidas desesperadas, 
de último momento, pero sin resultados positivos. A pesar de ello, conviene seguir 
insistiendo en el modo en que se puede salvar y proteger el medio ambiente, esto 
desde el espacio o lugar que cada persona viene ocupando en la actualidad.

Reconocerle derechos a la naturaleza, pachamama o Madre Tierra –las tres 
categorías serán utilizadas de forma indistinta y como sinónimos a lo largo de este 
libro– en un contexto agresivo y violento, representa para el mismo un avance 
positivo, tanto a nivel social y jurídico. No obstante ello, también subyace la idea 
de que se produce la instalación de una esperanza, ya que todavía es posible crear 
condiciones y un mejor futuro para la Madre Tierra. Quienes conocen y estuvieron 
en relación armónica y equilibrada con la naturaleza fueron las comunidades cam-
pesinas e indígenas, ya que por muchos años la han trabajado, cuidado y protegido, 
por eso, para ellos, la forma y filosofía de vida que han adoptado es la convivencia 
en equilibrio y la armonía con la naturaleza (generado a raíz del contacto e inte-
racción constante con la naturaleza). Y es que el desarrollo de dichas poblaciones 
es inimaginable o imposible fuera del contexto geográfico en la que viven, debido 
a que la construcción de la identidad y las costumbres se gestó y articuló alrededor 
de un territorio específico, eso mismo conduce a que posean el sentido del cuidado 
y protección. Esta situación produce comportamientos singulares en las comuni-
dades campesinas e indígenas, tal como es el sentido de la reciprocidad, cuidado, 
empatía con el medio ambiente, además, buscan la protección integral de la na-
turaleza (Dumas, 2017; Martínez, 2014). Esta actitud es persistente a lo largo del 
tiempo, porque la filosofía por la que se caracterizan es el equilibrio y la equidad 
entre ser humano y medio ambiente, no obstante a la constante ofensa y oposición 
que muestra el gobierno, frente al estilo de vida que desarrollan las comunidades y 
poblaciones indígenas.

Con precisión, sobre el reconocimiento de derechos a la naturaleza se debe 
mencionar que evoca imágenes y mapas de desarrollo distintos al que actualmente 



21

La madre tierra como sujeto de derechos

viene imperando con bastante acogida, ya que supone “la racionalización o conci-
liación entre la vida humana, el desarrollo y el ambiente” (Murcia, 2011, p. 300).Y 
es que la tierra y sus recursos ya no son vistos como objetos inertes sin ningún tipo 
de vida, sino que subyace la noción de que la pachamama en su integridad posee 
vida; por lo tanto, resulta casi ilógico considerar que la misma continúe siendo 
privada de la titularidad de los derechos porque éste, al tener vida, también es pa-
sible de ser reconocido como sujeto de derechos, al igual que el ser humano, por 
consiguiente se diluye o desaparece cualquier obstáculo o impedimento que busque 
expulsarla o privarla del paraíso de las relaciones jurídicas. A ello hay que agregar 
que, en la actualidad resulta descabellado sostener que existe una oposición radical 
y sin puntos de conexión entre la racionalidad occidental y la racionalidad andina. 
Si bien es cierto existen marcadas diferencias, pero ello no implica que se man-
tengan en tensión y oposición constante, es más, los mismos, en algún momento, 
estuvieron en una oposición fuerte, pero dicha contradicción fue morigerándose a 
medida que las relaciones e interrelaciones entre ambas culturas fueron incremen-
tando. En tal sentido, con lo anterior queda más claro que las racionalidades están 
en proceso de apertura; por lo tanto, ya no resulta novedoso o problemático que la 
naturaleza sea concebida como sujeto de derechos, ya que anteriormente se sostenía 
que la racionalidad andina era imposible que pudiese torcer las bases de la raciona-
lidad occidental, pero ello va diluyéndose progresivamente. Sobre lo anterior, cabe 
destacar que resulta vital establecer puntos de intersección y contacto entre dichas 
racionalidades o matrices culturales.

El objetivo de exponer los fundamentos para reconocer a la Madre Tierra 
como sujeto de derechos es parte de la lucha histórica emprendida por las comuni-
dades campesinas e indígenas del Abya Yala. Dicha lucha histórica tuvo las siguien-
tes implicancias con relación a la Madre Tierra: (i) la naturaleza posee dignidad; 
(ii) la protección de la Madre Tierra radica en la preservación y conservación de sus 
ciclos vitales; (iii) las garantías jurídicas promueven la restauración de la naturaleza; 
(iv) el ser humano deja de ser la única categoría reconocida como sujeto de dere-
chos; (v) se impone nuevo modelo desarrollo que sea compatible con los derechos 
de la naturaleza; (vi) las visiones sobre la naturaleza se armonizan, esto es, las garan-
tías jurídicas existentes se usan para resguardar los derechos de la naturaleza –el caso 
de los procesos constitucionales; (vii) la visión biocéntrica se impone a la antropo-
céntrica, lo cual implica que se prefiere preservar la vida de todas las especies, entre 
otros. En todo ello, la idea eje es que la naturaleza se encuentra en el centro, pero 
que incluye al ser humano como parte de la misma, entonces, se considera que la 
“naturaleza vale por sí misma, independientemente de la utilidad o de los usos que 



22

Juan Casazola Ccama

le dé el ser humano”, solo así es posible concebir la defensa y mantenimiento de los 
“sistemas de vida, los conjuntos de vida” (Acosta, 2011, p. 354).

En todo esto, no hay que dejar de mencionar que la fundamentación de los 
derechos de la naturaleza radica en premisas de carácter filosófico, tal como se tiene 
a la filosofía andina, la teología de la liberación, la filosofía de la liberación, entre 
otras corrientes o posturas filosóficas que parten de la premisa de la racionalidad 
andina. Por ende, resulta mucho más sencillo comprender que existen nuevos es-
quemas de entendimiento del mundo y de la razón, concretamente, en oposición 
a la occidental –la racionalidad occidental– porque el mismo concibe a la razón 
como un elemento central para la sobrevivencia del hombre y el dominio de éste 
sobre la naturaleza, de tal modo que dicha racionalidad propone el distanciamiento 
entre el ser humano y la naturaleza; por tanto, la razón es un instrumento que se 
utiliza para el desarrollo y conquista de la naturaleza, inclusive, se propone que es 
la única racionalidad válida a nivel universal (Giusti, 1988; Prado, 1988). Frente 
a ello; subyace la noción de la racionalidad andina que apuesta por la integridad y 
entrelazamiento entre el ser humano y la naturaleza, en efecto, se puede constatar 
que promueve la organización de las fuerzas productivas y la noción de desarrollo 
sin alterar los ecosistemas; por tanto, este tipo de racionalidad busca “el perfec-
cionamiento de la sociedad en su conjunto” (Peña, 1988). A la vez, la noción de 
racionalidad cambia porque no se limita o circunscribe a la capacidad de la mente 
para captar o llegar a un conocimiento certero, sino que es concebida como “una 
de las muchas formas en que los seres humanos se ubican significativamente dentro 
del mundo” (Felipe, 2014, p. 101). En ese orden, la racionalidad andina se presenta 
como una oposición a la racionalidad occidental, concretamente, sobre la visión de 
la naturaleza; es más, el pensamiento filosófico y, en cierta medida, el jurídico se 
perfila sobre dicha racionalidad. Sin embargo, una vez más cabe destacar que dicha 
contraposición no es absoluta, sino que existen un punto de quiebre e intersección, 
porque no todo lo que predica la razón occidental está mal, ni todo lo que subyace 
de la razón andina está bien, por lo tanto, se pueden entablar puntos de aprovecha-
miento común.

En la misma línea, con la finalidad de explicar el asunto de la titularidad de 
derechos de la naturaleza, también, se tuvo que revisar el contenido de diversas 
posturas o teorías jurídicas con la intención de tomar nota y conocer si alguna 
escuela tradicional o sobresaliente del derecho ha postulado o ensayado propues-
tas en dicho sentido. En ese orden, al menos las principales escuelas o corrientes 
del derecho carecen de una propuesta de reconocimiento de derechos a la Madre 
Tierra, debido a que sus postulados parten de la importancia que tiene el dere-
cho para organizar y garantizar la coexistencia de los hombres, inclusive, la razón 



23

La madre tierra como sujeto de derechos

fundamental del derecho –concebido como conjunto de reglas jurídicas o pautas 
morales– consiste en regular el comportamiento humano. En tal contexto resulta 
intrincado establecer si las corrientes de la filosofía del derecho, como el iusnatura-
lismo, iuspositivismo, el realismo jurídico y el constitucionalismo (constituciona-
lismo, neoconstitucionalismo o postpositivismo), pueden justificar la titularidad de 
derechos a la pachamama, por el contrario, más bien la naturaleza recibe protección 
subsidiaria por ser una entidad o espacio que sirve como medio para albergar la vida 
del ser humano, entendiendo que éste tiene derecho a vivir en un ambiente sano y 
equilibrado. Ante tales circunstancias, en este libro se aborda la justificación de la 
adjudicación de derechos a la naturaleza desde el derecho indígena y el pluralismo 
jurídico, considerándolas como corrientes o teorías jurídicas contemporáneas –por 
cierto en constante construcción y perfilamiento– que plantean la visión del fenó-
meno jurídico desde la visión filosófica y cultural imperante en América Latina, en 
especial, tomando partido por la concepción de la experiencia jurídica que poseen 
las comunidades campesinas e indígenas.

Otro aspecto que no se pierde del foco de atención de este libro son las pro-
puestas del constitucionalismo andino –Nuevo Constitucionalismo Latinoameri-
cano o constitucionalismo transformador–, en razón a que recoge de forma explí-
cita el reconocimiento de derechos a la naturaleza. En tal sentido, el movimiento 
constitucional gestado con la renovación de textos constitucionales en Ecuador y 
Bolivia logró canalizar la propuesta del reconocimiento de derechos a la naturale-
za. Asimismo, este constitucionalismo puso mayor énfasis en la protección de los 
derechos de las minorías culturales; además, existe un marcado compromiso con 
las prácticas consuetudinarias de las poblaciones originarias y campesinas del Abya 
Yala (o Latinoamérica), es más, la lectura que se ofrece de la realidad social latinoa-
mericana es de corte igualitaria (Gargarella, 2002; Gargarella, 2018), ello debido a 
que el buen vivir, la interculturalidad, la descolonización, entre otros, son los ejes 
temáticos que orientan la filosofía de las nuevas constituciones.

De todos los cambios generados por el constitucionalismo latinoamericano, 
en especial, con la creación de la Constitución de 2008 en Ecuador y 2009 en 
Bolivia, sin duda, el más notable es el reconocimiento o atribución de titulari-
dad de derechos a la naturaleza –Madre Tierra o pachamama. Existe una filosofía 
bien definida en dichas constituciones de garantizar el equilibrio y el respeto de la 
Madre Tierra, en especial, conservar sus ciclos vitales y su ecosistema para que la 
vida en plenitud e integridad sea posible. Debemos recordar que el constituciona-
lismo estándar (u occidental) ya tuvo oportunidad de desarrollar los mecanismos 
de protección para salvaguardar el medio ambiente; sin embargo, el paso que no 
ha dado es la adjudicación de derechos a la Madre Tierra, debido a que se sigue 



24

Juan Casazola Ccama

privilegiando la mirada antropocéntrica por sobre la biocéntrica. Por tanto, lo que 
ocurre con el constitucionalismo andino es que de manera frontal postula que el 
ser humano no es el centro del cosmos, sino que la Madre Tierra y todo tipo de 
especies vivas –incluido el hombre– son el núcleo de la vida. A pesar de ello, la 
oposición o contradicción entre ambas visiones no son absolutas, más bien se tejen 
puntos de entrelazamiento y convergencia, ello se puede advertir en especial en el 
campo jurídico, porque los instrumentos o mecanismos de protección elaborados 
por el constitucionalismo estándar (u occidental) como los procesos constituciona-
les –proceso de amparo, proceso de hábeas corpus, entre otros– pueden ser usados 
para brindar protección de los derechos de la Madre Tierra, pero, a la vez, se puede 
proponer una lectura distinta del medio ambiente sano y equilibrado desde la pers-
pectiva del reconocimiento de derechos a la naturaleza.

En todo este trayecto, se llega al punto de sostener que tanto la visión occiden-
tal como la concepción andina sobre el medio ambiente no son incompatibles en 
su totalidad, por eso se propone que no deben entrar en colisión o generar enfren-
tamientos radicales-si por lo menos el “antropocentrismo es débil”, sino que debe 
producirse el avance hacia la intersección y diálogo, ya que el objetivo común es 
la protección de la naturaleza para garantizar la existencia y desarrollo de todas las 
especies que habitan en la tierra. Siendo así, carece de justificación crear disputas 
entre ambas posiciones, en razón a que los mismos tienen elementos que pueden 
aportar positivamente al propósito general, pues los modelos de desarrollo que cada 
país desee implementar –en especial las actividades de carácter extractiva– deben 
considerar el respeto y cuidado del medio ambiente. Como ejemplo se tiene que, 
desde la visión occidental se promueve o reconoce el carácter infinito de la natura-
leza, porque es ilimitable (explotable y comerciable); sin embargo, desde la perspec-
tiva de la filosofía andina se tiende a ver a la naturaleza como finito, porque tiene 
límites (protección y cuidado). Entonces, la idea es no seguir por la misma senda: 
infinito o finito. Un punto para superar dicha tensión es disminuir las concepcio-
nes tan opuestas que existen sobre la naturaleza, lo cual concretamente supone la 
implementación de las políticas de desarrollo que contemplen la restauración y la 
conservación de la naturaleza –esta exigencia es más sólida cuando la naturaleza es 
titular de derechos. Se entiende que ambas racionalidades o visiones pueden apren-
der así como sugerir puntos en común para garantizar la protección integral de la 
Madre Tierra.

No hay que olvidar que el reconocimiento de los derechos de la naturaleza 
viene acompañada de prácticas jurisprudenciales y regulación normativa; es decir, 
en diversos países las cortes o tribunales de justicia han expedido sentencias y se ha 
emitido normas que declaran a la naturaleza como sujeto de derechos. Tal es así 



25

La madre tierra como sujeto de derechos

que en Nueva Zelanda se otorgó personería jurídica al río Whanganui a solicitud 
del pueblo indígena Maori, desde entonces dicho río ostenta derechos y deberes, 
además, podrá ser representando ante los tribunales en caso que se le vulneren sus 
derechos. Por otro lado, en Colombia la Corte Constitucional reconoció y declaró 
que el río Atrato es sujeto de derechos, porque fue devastado y atacado por acti-
vidades extractivas, concretamente, la extracción ilegal de oro; en su decisión la 
Corte ordenó que el curso del agua del río es esencial para la vida y que debe crearse 
una comisión de expertos para su protección. Estos son algunos avances a nivel 
jurisprudencial y legislativo; sin embargo, existen más experiencias según lo pre-
sentaremos en este libro. Con esto queda claro que el reconocimiento de derechos 
a la naturaleza cada vez va en aumento, no solo ello, sino que el debate sobre si la 
Madre Tierra puede ser titular de derechos tiene mayor eco a nivel internacional.

Queda claro que el reconocimiento de derechos a la naturaleza reposa en ten-
dencias o posturas de carácter filosófico y jurídico, debido a que las mismas ofre-
cen suficientes razones para adjudicar la titularidad de derechos a la Madre Tierra. 
Cada idea esgrimida tanto en las posturas jurídicas y filosóficas, y son sustentos 
dinámicos que dan soporte a la noción de que la naturaleza sea titular de derechos; 
por tanto, sin los mismos la propuesta de insertar un nuevo sujeto de derecho en 
el orden normativo generará problemas de carácter justificativo y explicativo, por 
este motivo este libro aborda los soportes o andamiajes teóricos del mismo. En tal 
sentido, este libro se organiza y divide en tres secciones que mantienen unidad y 
coherencia temática en torno al reconocimiento de derechos a la Madre Tierra, los 
mismos consisten en: (i) evaluación de las posturas filosóficas que dan soporte al 
reconocimiento de derechos a la naturaleza; (ii) análisis de las posturas jurídicas que 
justifican los derechos de la naturaleza; y, (iii) revisión de la experiencia comparada 
en materia constitucional, concretamente la ecuatoriana y boliviana, donde se ha 
producido el reconocimiento de derechos a la naturaleza.

Finalmente, reconocer como sujeto de derechos a la Madre Tierra se plantea 
desde la visión y lógica emancipadora, lo cual implica limitar el abuso del poder 
político, económico y, al mismo tiempo, permitir el acceso y la expansión de las 
capacidades del titular de derechos para que se asegure vida plena y “vida en abun-
dancia”. Por ende, no se trata solo de una interpretación tradicional de los derechos 
de la naturaleza, sino que se trata de reconocer en el contexto i) la depredación de 
los recursos naturales no es un accidente, “no es inocente”, “no es castigo de al-
guien” es una construcción social. Reconocimiento de la crisis del capitalismo, que 
ha generado el calentamiento global; ii) dependemos de la tierra, y nuestros alimen-
tos, nuestra salud y bienestar depende del equilibrio de la tierra; iii) el tránsito al pa-
radigma biocéntrico o a uno donde no haya centro en lugar del antropocentrismo o 



26

Juan Casazola Ccama

por lo menos a un “antropocentrismo débil”; iv) la visión de los pueblos indígenas 
y los nuevos actores, en el esfuerzo de rescate y valoración a la Madre Tierra. Esta 
visión también está ligada a otras dimensiones como plurinacionalidad, la justicia 
indígena, la democracia comunitaria, la autodeterminación de las nacionalidades y 
pueblos, la interculturalidad, entre otros aspectos (Ávila, 2019), estos temas serán 
abordados en otros trabajos.



Capítulo I: 
UNA REVISIÓN DE LAS POSTURAS 

FILOSÓFICAS PARA CONSIDERAR A LA MADRE 
TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS: 

breves consideraciones sobre sus fundamentos





29

1.	 TRAS LAS RAZONES Y FUNDAMENTOS DE LA RACIONALIDAD 
OCCIDENTAL
Desde la perspectiva de la racionalidad occidental se postula la centralidad 

del ser humano y su dignidad, de tal modo que toda la arquitectura social de la 
modernidad occidental tiene como engranaje al ser humano, en razón a que es 
considerado como la especie privilegiada por cuanto viene dotada de racionalidad a 
diferencia de otros seres vivos. Lo cual denota que el antropocentrismo se posiciona 
como una actitud que coloca a la “especie humana en el centro del mundo” (Dal-
mau, 2019, p. 38); además, dicha situación conduce a que el mismo se comporte 
como el señor que domina y controla la naturaleza de forma hegemónica, inclusive, 
desde esta perspectiva se puede advertir que la naturaleza cumple con el fin de sa-
tisfacer las necesidades del ser humano. Entonces, la racionalidad occidental es una 
racionalidad que se basa en las personas (o sujetos).

Como consecuencia de la racionalidad occidental que se cimienta en el ser 
humano, también, se puede advertir que tiene repercusiones en el campo jurídico, 
ya que concretamente en la teoría jurídica el único que mantiene privilegios y po-
testades es el ser humano, esto es, el ser humano es considerado como único sujeto 
de derechos; en cambio, otros seres vivos no son objetos de protección del derecho. 
Con relación a la Madre Tierra o la naturaleza se advierte que es considerada como 
simple proveedora de recursos naturales o de alimentos para beneficiar al ser 
humano. Esta realidad se mantiene en la actualidad y es enriquecida con el desa-
rrollo de las ciencias contemporáneas que avanzan en la constante intervención de 
la naturaleza, el ideario que inspira a la modernidad es el desarrollo y crecimiento 
económico, la misma que se lleva a acabo interviniendo y explotando la naturaleza. 
Aparece el ser humano como el señor de la naturaleza y los recursos naturales. Si-
guiendo dicho orden, en el campo jurídico se puede apreciar que es favorable hacia 
el posicionamiento del ser humano como único sujeto o ente capaz de ser centro 
del derecho, ello en razón a que su dignidad es más importante para el mundo y las 
interrelaciones humanas.

Ahora, centrándonos en el marco jurídico, se puede apreciar que la formación 
exegética y positivista –enfocada con exclusividad en la norma jurídica o centralidad 



30

Juan Casazola Ccama

de la ley– es predominante al momento de comprender e interpretar el fenómeno 
jurídico, esto es, el derecho. La máxima conquista y creación de la racionalidad 
occidental es la ley, la misma que es de carácter heterónoma, cerrada y abstracta, a 
su vez, es considerada como una herramienta básica que sirve para regular la acti-
vidad del ser humano (regulación de casi todas las situaciones o circunstancias de 
la vida de las personas). Presentar y concebir a la ley de esta manera genera cierta 
desconfianza, porque la misma tiene poca flexibilidad en su aplicación; además, 
el entendimiento de la misma es rígida, mientras ello sea así, es más fácil que se 
produzcan fragmentaciones o rupturas entre la realidad y las cuestiones que el de-
recho busca regular. En tal sentido, tenemos entendido que para la tradición del 
formalismo jurídico, “Roma era el centro de la tierra, y que, tarde o temprano, se 
llegaba a Roma por cualquier camino que se tome” (Ávila, 2011); sin embargo, 
dicha afirmación es desacertada, porque existen varios caminos para llegar a Roma 
(algunos son de fácil acceso y otros escarpados, pero conducen al mismo lugar), por 
tanto, aplicando dicha metáfora al derecho, también, se debe entender y concebir 
que no puede ser concebida exclusivamente desde la racionalidad occidental, sino 
que existen otras posturas para verla y enfocarla mejor. Con esto se abre las puertas 
porque el derecho no tiene que estar centralizado en la ley y la moral de un grupo 
de personas, sino que debe abrirse a otras racionalidades posibles.

En este escenario, históricamente, la “naturaleza”, la mujer, los conocimientos 
ancestrales, entre otros, fueron excluidos y recluidos en la sombra de la sociedad 
occidental, porque no eran considerados como elementos importantes para la cons-
trucción del mundo. De este modo, se puede apreciar que la “naturaleza” no fue 
ni es un tema predominante en la filosofía occidental, pero tampoco en las grandes 
tradiciones orientales (indicas, chinas), pero ello no quiere decir que no sea parte 
de la reflexión filosófica sino que es tratado como tema de segundo orden. Ya en el 
pensamiento greco-occidental, al realizar (con Sócrates) un –giro antropológico– y 
hasta “epistemológicos”, la naturaleza (physis) se convirtió en el “objeto” de estu-
dio e investigación del “sujeto” genoseológico. Platón estableció además el criterio 
axiológico de la “inferioridad” ontológica de la physis con respecto al mundo ideal 
de los eidé. A pesar de que Aristóteles reivindicara la concretidad y empireia, la 
physis solo era el trampolín filosófico (o científico) para llegar a la meta taphysika” 
(Oviedo, 2016).

Después de los griegos clásicos, Sócrates, Platón, Aristóteles, (o los pos-mile-
sios) tenemos una larga lista de “desmitificadores” y “secularizadores” de la Madre 
Tierra, y por ende el ser humano y de la vida en general. Todos los cuales siguen 
la misma línea unidireccional empezada por Platón, o como dice Whitehead: “la 
filosofía occidental no es más que una nota de pie muy extensa a Platón”. En esa 



31

La madre tierra como sujeto de derechos

progresividad, podríamos continuar en la Edad Media con Galileo Galilei, quien 
fijó una nueva “verdad absoluta”: lo único válido (científico) era todo aquellos que 
fuera medible y cuantificable, todo lo demás era especulación y subjetivismo. Para 
el, la ciencia se ocupa de lo medible y hace medible lo que en sí no es medible. 
Así, lo cuantificable y lo tangible adquirían su supremacía sobre lo “cualificable” e 
intangible, la cantidad sobre la calidad (Oviedo, 2016).

En la Europa antigua, las mediciones eran consideradas como pertenecientes 
a una de las ramas de la magia. De hecho, la magia, la ciencia, la religión (es decir 
la sabiduría) eran inseparables, constituyendo el fundamento del –cosmocimiento- 
de los sacerdotes. Pero luego a la edad media se consolidó en la retórica académica 
la idea de que los números la materia, la razón, la lógica, la escritura, el hombre, 
lo abstracto, eran superiores al sentimiento, la percepción, la sensitividad, la ritua-
lidad, la fiesta, la feminidad, la sexualidad, el encantamiento, la naturaleza. Desde 
ahí no ha cambiado hasta el día de hoy (Oviedo, 2016).

Entonces, filósofos como Francisco Bacon señalaba que la ciencia debía sepa-
rarse sin contemplaciones de los valores; por tanto, el conocimiento científico era 
la única forma de conocer y acercarse a la naturaleza y que le daba poder sobre la 
misma. En la misma línea, René Descartes indica que el hombre era el único que 
posee vida, siendo así, todos lo demás eran cosas sin vida y sin inteligencia. Esto 
suponía la “cosificación” de la vida porque el único que podía gozar de reconoci-
miento era el ser humano. Tomando el mismo hilo conductor de ideas, Newton 
postula la teoría mecanicista de la vida para quien todo funciona según las leyes de 
la física que son rígidas y sólidas, en tal sentido, establece que la naturaleza es solo 
una máquina que marcha bajo ciertas formas físicas inmutables, como un gran 
reloj. Así dividió a la vida en seres vivos y seres inertes, concepto muy en boga hasta 
la actualidad (Oviedo, 2016).

Reforzaría esta visión civilizatoria Charles Darwin, con su teoría de la evolu-
ción de las especies. Según él, hay especies más aptas y por consecuencia mejores 
que las otras, debido a que han evolucionado más por selección natural. Y el más 
evolucionado entre todas las especies es el ser humano, aunque no distinto de los 
animales. En esto vale anotar que Darwin le quitó la corona al hombre como el “rey 
de la creación”, como se creía desde Sócrates en el sentido que era el ser superior 
entre los animales. En tal sentido, los principios civilizatorios o de conciencia anti-
natural –con apenas 2,000 años de existencia– han ido terminando con los princi-
pios milenarios de los pueblos vitalistas o de conciencia natural, quienes sostenían 
que todos los seres de la vida son vivos, inteligentes, sensibles, sagrados, tal como 
los seres humanos. Y que todos los seres de la vida, si bien son diversos unos de 



32

Juan Casazola Ccama

otros, no están separados ni divididos sino que son parte de una totalidad comple-
mentaria, integrada e inter-relacionada, dentro de una forma sistémica y orgánica 
(Oviedo, 2016 p. 67).

Todos los conocimientos prácticos que sustentaban a la naturaleza, eran con-
sideradas como algo secundario y se buscó desaparecer y se persiguió y eliminó 
a sus mentores; sin embargo, esta experiencia aún vive después de muchos años. 
¿Qué hicieron las comunidades originarias para mantener su visión de la vida, las 
prácticas y costumbres del cuidado del medio ambiente? Es más fácil exigir cuando 
un sistema jurídico ha reconocido un derecho que hacerlo sin él. Este esfuerzo debe 
trascender a solo la protección de los recursos naturales, debe estar dirigido al cam-
bio de la concepción de la vida, recrear conceptos y prácticas del derecho, Estado, 
economía y estilos de vida en la población (Oviedo, 2016).

El mismo concepto del Derecho ha evolucionado durante la historia, desde 
aquel enfoque solo normativista, transitando por la tridimensionalidad del dere-
cho, al enfoque humanista, y al de derechos humanos, etc. La revisión y reflexión 
del cambio de enfoque del Derecho asistencialista, caritativo y solo legalista hacia el 
reconocimiento integral de defensa de la vida, significa el logro de justicia social y 
se avancen en los procesos de reconocimiento de los esfuerzos pluriculturales, espe-
cialmente el Derecho consuetudinario de comunidades originarias en la protección 
de la madre naturaleza y la institucionalidad de políticas públicas, cumplimiento 
de las leyes existentes, modificatorias legales y se otorguen presupuestos adecuados 
para mejorar la situación actual (Oviedo, 2016).

En suma, todo lo descrito y explicado hasta el momento da cuenta del quie-
bre y las aporías que presenta la racionalidad occidental, ya que ha proyectado un 
orden jurídico cerrado sobre las normas jurídicas y la moral, lo cual ha generado 
puntos ciegos que imposibilitan el reconocimiento de más elementos al interior del 
derecho. Concretamente, se ha planteado como una cuestión alejada y remota la 
extensión de la categoría de sujeto de derechos. Dentro de la lógica de la racionali-
dad occidental dicha categoría está reservada solamente para las personas, por ende, 
no podrían ingresar otros aspectos o elementos al mismo. Entonces, la única forma 
de abrir las arterias jurídicas fue cambiar de visión y empezar a pensar lo jurídico 
desde la perspectiva andina, en especial, desde la racionalidad andina, desde donde 
se puede apreciar que el derecho debe ser construido mostrando compromiso con 
el dolor diario, las experiencias de alegría, la esperanza de pueblos históricamente 
olvidados y los excluidos, en razón a que el saber jurídico requiere de compromiso 
con la realidad donde funcionará y desplegará sus efectos.



33

La madre tierra como sujeto de derechos

2.	 LA RACIONALIDAD ANDINA: CIENCIA, SABIDURÍA Y CONS-
TRUCCIÓN DEL CONOCIMIENTO ANDINO

Es indudable que la humanidad progresivamente fue produciendo, acumu-
lando y reproduciendo conocimientos de diverso tipo, el mismo que tiene como 
cimiento una determinada racionalidad, bien sea la occidental, la andina u otra. 
Así, en la actualidad existe abundante información sobre las implicancias del co-
nocimiento científico porque es universal, objetivo, general, sistemático y posee un 
método; además, este tipo de conocimiento es producto de la racionalidad occi-
dental, inclusive, el modo en que se genera este tipo de conocimiento es mediante 
un proceso rígido de experimentación que supone el sometimiento a diversos tipos 
de prueba para la comprobación del conocimiento. Además, este conocimiento se 
transmite a través de la educación formal, esto es, la escuela; sin embargo, debemos 
ser categóricos al mencionar que ni el conocimiento científico ni la racionalidad 
occidental son las únicas vías de acceder al conocimiento, esto es, todos los cono-
cimientos producidos o generados no provienen exclusivamente de la racionalidad 
occidental o de la ciencia, sino que existe otro tipo de saberes no-científicos que 
producen nuevos conocimientos. Por eso, enfáticamente corresponde indicar que 
ni todos los conocimientos se originan con la ciencia ni se transmiten con exclusi-
vidad a través de la educación formal. Con relación al mismo, cabe indicar que por 
muchos años el aprendizaje se produjo de manera espontánea y circunstancial, este 
tipo de aprendizaje no podía ser controlado ni encapsulado en un espacio rígido, 
sino que la misma realidad –cultural, social y político– era la que dictaba y daba for-
ma tanto a la creación así como a la construcción de nuevo conocimiento; además, 
se seguía por patrones culturales propios para transmitir a las demás generaciones.

En concreto, las comunidades aimaras y quechuas del altiplano fueron adqui-
riendo y recreando conocimiento a través de los yatiris, quienes son sabios andinos 
y líderes que han ayudado en la construcción y transmisión de conocimiento, en 
este caso, la sabiduría y la ciencia ancestral. Tomamos el ejemplo indicado por 
Chiroque (2018) en la creación de conocimiento andino tenemos el estudio del 
comportamiento de las aves que son propios del lugar como es el lequecho, ya que 
si éste pone sus huevos cerca del lago Titikaka, es señal de que no habrá lluvias, y, si 
sucede al revés, esto es, si deposita sus huevos lejos de las aguas del lago se generarán 
precipitaciones pluviales. Aquí se aprecia la presencia de dos variables: lluvia y lugar 
donde depositan sus huevos el lequecho, por consiguiente, es un conocimiento 
objetivo y común; sin embargo, está lejos de convertirse en científico porque reque-
riría de experimentación y comprobación con la ayuda del método científico, sin 
embargo existe y orienta la acción de las personas del lugar. Este conocimiento es 
producto de la observación de los yatiris o personas que habitan en el altiplano o la 



34

Juan Casazola Ccama

sierra peruana, el mismo que ostenta validez y credibilidad entre los miembros del 
lugar (conocimiento validado empíricamente).

Sin temor a equivocarnos podemos señalar que los pueblos originarios –me-
diante la observación-práctica-error-aprendizaje– supieron cultivar conocimientos 
de manera colectiva, concretamente, prácticas consuetudinarias que permanecen 
en el imaginario de cada comunidad. Tenemos entendido que el conocimiento 
y las prácticas colectivas se han usado para diversos fines, ya sea para mirar el 
futuro, conocer el pasado, ponerse en contacto con la Madre Tierra, entre otros. 
Entonces, las prácticas o conocimientos fueron traspasándose a las generaciones 
posteriores, mediante la vía oral y la costumbre. Al respecto, en cierto modo, 
debemos mencionar que el conocimiento científico también tuvo sus momentos 
de espontaneidad que progresivamente fue consolidándose y convirtiéndose en 
ciencia. En esa senda, cabe destacar algunas prácticas colectivas de conocimiento, 
como es la domesticación de la papa (en Acora-Puno), la radiografía del cuy, los 
camellones, las andenerías, entre otros, son tecnologías andinas que ayudaron a 
mejorar la vida de las personas, la presencia de los mismos grafica los medios de los 
que se valió el hombre andino para construir su propio conocimiento y así lograr 
subsistir en el tiempo.

Con razón en la Declaración de Naciones Unidas sobre los derechos de los 
Pueblos Indígenas, en el artículo 31.1, se reconoce como un derecho a que los 
pueblos indígenas deban mantener, controlar, proteger y desarrollar su patrimonio 
cultural, sus conocimientos tradicionales, sus expresiones culturales tradicionales, y 
las manifestaciones de sus ciencias, tecnologías y culturas. Según este marco jurídi-
co las poblaciones indígenas y campesinas tienen el derecho a conservar, mantener 
y fortalecer su propia relación espiritual con las tierras o territorios, aguas, mares 
costeros y otros recursos que tradicionalmente han poseído u ocupado, adicional-
mente. El artículo 13.1 del Convenio N° 169 de la Organización Internacional 
del Trabajo ha indicado que el conocimiento colectivo es un aspecto vital para la 
autodeterminación e identificación de los pueblos con sus prácticas y costumbres. 
Entonces, únicamente aquella población indígena o campesina que está segura y 
consciente de sus prácticas y conocimientos puede ser capaz de liberarse y actuar de 
forma autónoma frente a las presiones externas.

Para que posea mayor consistencia lo descrito y explicado, se aprecia desde la 
filosofía andina que la racionalidad andina se enriquece y dota de contenido con el 
entendimiento de los principios de la relacionalidad, complementariedad y recipro-
cidad con el todo. Conviene señalar que para entender mejor esta situación repro-
ducimos algunos pasajes de las reflexiones de Josef Esterman, quien sostiene que:



35

La madre tierra como sujeto de derechos

La realidad andina no tiene una concepción racionalista o empirista de 
las ciencias en el sentido de la epísteme, objeto último del nous huma-
no, sino que considera la “ciencia” (el “saber”) como el conjunto de la 
sabiduría (sophia) colectiva acumulada y transmitida a través de las gene-
raciones. Existe un “saber” (yachay, yatiña) del subconsciente colectivo, 
transmitido por procesos subterráneos de enseñanza de una generación 
a otra generación oral y actitudinal (“saber hacer”), mediante narracio-
nes, cuentos, rituales, actos culticos y costumbres. Este “saber” no es el 
resultado de un esfuerzo intelectual, sino el producto de una experiencia 
vivida amplia y meta-sensitiva (…). Los verbos quechua yachay y ayma-
ra yatiña no solo significan “saber” y “conocer” pero también “experi-
mentar”; un yachayniyoq o un yatiri es una persona “experimentada”, 
un “sabio” en sentido vivencial. Como este tipo de “experiencia” es un 
proceso transgeneracional y practico (aprender haciendo), la “ciencia an-
dina” (no existe una palabra quechua o aimara propia) se fundamenta 
sobre todo en los argumentos de autoridad (el peso de los ancianos o 
yachaqkuna), de antigüedad (el peso de la tradición), de frecuencia (el 
peso de la costumbre) y de coherencia (el peso del orden) (Estermann, 
2006, 119).

Con esto queda establecido que los saberes andinos son una suerte de ensayos 
colectivos acerca de situaciones concretas que se traducen en la expresión costum-
bres como son las danzas, la celebración a la pachamama, entre otros. También 
resulta pertinente sostener que la ciencia o el conocimiento andino –entendido 
desde la racionalidad andina– se apoya en el enfoque holístico porque “permite ver 
las cosas enteras, en su totalidad, en su conjunto, en su complejidad, en los intereses 
de cada clase social” (Ponce, 2015, p. 73). Siendo así, la gente en las comunidades 
campesinas tiene un punto de vista integral con respecto a los recursos naturales, 
la vida, los animales, las celebraciones cósmicas, entre otros, en razón a que se re-
produce una conjunción armónica entre individuo y su entorno natural. Sobre este 
punto, Annelies Zoomer, citando a Grillo Fernández nos dice:

Todo lo que existe en el mundo andino está vivo. No solo el ser humano, 
los animales y las plantas, sino también las rocas, los ríos, las montañas y 
todo lo demás. Se escucha […] frecuentemente a los campesinos, espe-
cialmente a los ancianos, referirse a los campos de cultivo como si fueran 
seres personificados que muestran su propia individualidad a través de 
manifestaciones como la necesidad de afecto, estima, consideración […] 
Por esta razón, al comentar sobre el cuidado y el arreglo de las chacras, 
los campesinos dicen que “las chacras también se nutren”, poniendo así 



36

Juan Casazola Ccama

al campo en el mismo nivel de percepción que los animales (Zoomer, 
2006, p. 358).

Explícitamente, esto conlleva a sostener que existe una matriz cultural de las 
organizaciones comunitarias, el mismo que está anclada en la visión del sistema 
circular de la vida de la pachamama, a su vez, viene conectada con la historia “nau-
papacha” –el presente y rol de las actuales generaciones– “sintipacha” o “wiñaypa-
cha” – el tiempo futuro o tiempo eterno. Esto refleja también que la Madre Tierra 
mantiene relación con los tiempos andinos, esto es, con el hanaj pacha(también 
existen otras pachas), kay pacha y uku pacha, el mismo que retrata la realidad en su 
totalidad, porque existe comunión y armonía entre el pasado, el presente y el futuro 
–tomando en cuenta la ciclicidad del tiempo. Continuando este hilo argumentati-
vo de ideas, se debe precisar que:

El método de “investigación” o de compenetración -con la realidad de la 
naturaleza y naturaleza de la realidad- es el método de alternancia […]. 
La vida es circular y va alternando sus manifestaciones, cada etapa tiene 
su función y conocimiento. Toda esta alternancia y comunión, entre 
una y otra fase, va marcando y haciendo posible la vida […]. En ese sen-
tido, la relación no es de sujeto y objeto, sino de sujeto a sujeto, pues el 
uno está en el otro y el otro está en el uno (Oviedo, 2016, p. 85).

Esta alternancia y comunión que se produce bajo la racionalidad andina tra-
duce perfectamente la relación que se da entre las personas y la Madre Tierra, ya 
que dicha relación es de consonancia y equilibrio, más no de dominio y someti-
miento (sufrimiento y exclusión). Por eso, los aimaras y quechuas del altiplano al 
momento de compartir su sabiduría transitan por las siguientes etapas: (i) primero 
escuchan, muestran, narran, cantan, bailan, lloran y dicen lo que saben y sienten, 
es un saber práctico, ya que se expresa en la recreación de la vida diaria, además, 
dicho saber no se almacena y por tanto no hay un “bagaje” de conocimientos al 
cual se acude, pues quien quiera aprender está obligado a vivir en la práctica; y (ii) 
segundo el aprendizaje está asociado a escuchar, observar a convivir y acompañar 
con cariño y gusto de diversos modos y en variedad de circunstancias y ritmos de 
la vida comunitaria, quienes muestran sus saberes viviéndolos. Estos aspectos sub-
yacen como producto del acompañamiento a las comunidades aimaras y quechuas 
del altiplano. Concretamente, el autor de este libro mantuvo constante relación 
así como contacto con las comunidades campesinas durante varios años y desde 
diversas posiciones1.

1	 Como promotor, asesoría legal de organizaciones campesinas quechuas y aimaras en Radio 
Onda Azul (1980-1989), en Pachamama Radio (2010-2019). Educación y Defensa Legal de 



37

La madre tierra como sujeto de derechos

Se evidencia que la ciencia andina desarrolla sabiduría; sin embargo, la ciencia 
occidental desarrolla conocimiento. En ambos casos varía la forma y los métodos 
que se emplean para lograr dicho propósito: generar sabiduría y conocimiento. Tal 
es así que el conocimiento científico se apoya en el método científico; sin embargo, 
la ciencia andina se vale de la observación, la práctica, la corrección y exhibe una 
actitud holística de la vida, ya que se basa en el desarrollo de una cosmovisión fuer-
temente vinculada a la Madre Tierra, a su vez, la concepción circular del tiempo. 
Al respecto, el teólogo aimara Narciso Valencia sostiene que los “aimaras no son 
meros preservadores o repetidores de las tradiciones de sus antepasados; al mismo 
tiempo que dan valor a lo ancestral también lo interpretan y lo transforman o refor-
mulan en el contexto de la vida presente” (Valencia, 1998, p. 37).

No obstante a que la racionalidad andina se haya desarrollado con indepen-
dencia y autonomía por mucho tiempo, ahora, se puede advertir que incorpora 
nuevos elementos, tal es así que el teólogo aimara Domingo Llanque los llamó 
“prestamos de la cultura criolla” (conjunción entre conocimientos y prácticas an-
cestrales con el conocimiento científico). Se conoce que la recreación de formas de 
vida, pensamiento y sentimiento son parte de la experiencia de existencia de que-
chuas y aimaras; por tanto, la racionalidad andina si quiere convertirse en emanci-
padora y transformadora, necesariamente, deberá poner atención a la costumbre, 
los usos y las maneras de generar, así como transmitir, conocimientos que practican 
los quechuas y aimaras. Es una tarea importante reforzar el conocimiento común o 
las prácticas gnoseológicas de las comunidades campesinas y amazónicas, ello para 
crear algunas hipótesis que sirvan para conocer y comprender mejor el conocimien-
to empírico (Chiroque, 2018).

Las organizaciones de quechuas y aimaras del mundo andino históricamente 
desde su racionalidad así como el conocimiento empírico, han asumido la defensa 
de la vida, en especial, de la Madre Tierra porque consideran que es fuente de vida y 
es portadora de dignidad y derechos. Dicha situación años más tarde fue reconocida 
por los científicos y estudiosos, quienes afirmaron que la tierra vive. Leonardo Boff 
explica que existe constatación científica sobre la vida de la Tierra, en especial, des-

Derechos Humanos en tiempos de violencia política. CODEH-P (1990-1994). Promoción 
del derecho al desarrollo, alimentación, justicia, salud, crédito con comunidades aimaras en 
Caritas Juli (1998-2006). Aporte a la concertación Estado, empresa privada y sociedad civil 
para la emisión de políticas públicas desde la Mesa de Concertación para la Lucha contra la 
Pobreza Región Puno (2001-2009). El acompañamiento en dichos procesos consistió en la 
promoción de los derechos indígenas, lucha por la reestructuración de la tierra, lucha contra 
la pobreza, derecho agrario comunal, justicia comunal, promoción, acceso a justicia básica, 
educación y defensa de los derechos humanos y medio ambiente, entre otros (1993- 2019).



38

Juan Casazola Ccama

de los estudios de la nueva biología, astrofísica, física cuántica, entre otros. Según 
los mismos, la tierra es un superorganismo vivo que articula lo físico, lo químico, lo 
biológico y lo ecológico, en tal sentido, propicia la producción y reproducción de la 
vida. En especial, los científicos que asumieron dicha posición y que demostraron 
tal hipótesis son James Lovelock, Lynn Margulis, Elisabet Sahtouris, José Lutzen-
berg y otros, quienes a partir de los años 70 del siglo pasado, luego de haber efec-
tuado minuciosas investigaciones, propusieron a la comunidad internacional que 
la Tierra tiene vida. Esta hipótesis fue ganando espacio en la comunidad científica a 
partir de 2001 porque la Tierra representa la vida misma, a su vez, actúa como un 
superorganismo extremamente complejo que se compone de inter-retro-relaciones 
con el ambiente conjuntamente con las energías cósmicas siempre actuantes (Boff, 
2012). Entonces, aquí se aclara la connotación de que la Tierra es un ente vivo, 
situación que desde la racionalidad andina ya había sido reconocida y practicada 
por muchos años –es más era parte de su estilo de vida considerar a la tierra como 
un ente vivo–, inclusive, los conocimientos previos (o espontáneos) que portan 
las comunidades campesinas y poblaciones indígenas sirvieron para enriquecer los 
debates constitucionales en América Latina, ya que en experiencias constitucionales 
de Ecuador y Bolivia lograron replicarse a nivel del texto constitucional las prácticas 
de las poblaciones campesinas e indígenas; además, se ha logrado constitucionalizar 
el reconocimiento de la Madre Tierra como sujeto de derechos (este asunto será 
abordado con mayor referencia en el capítulo III de este libro).

Finalmente, desde la racionalidad occidental y el derecho convencional se jus-
tifica que la “naturaleza” es un objeto del derecho, es más, dicha posición es do-
minante; por lo tanto, bajo la misma consideración se entiende que es un objeto, 
proveedora de recursos, inerte y negociable. Por ende, este enfoque occidental y 
vertical se opone a la cosmovisión o racionalidad andina que promueve la integridad 
y equilibrio en la protección de la naturaleza y el medio ambiente, es más, sostiene 
que la naturaleza comparte derechos con el ser humano. Esto pone en evidencia que 
las comunidades campesinas y originarias mantienen vivo su conocimiento y prácti-
ca para el cuidado del equilibrio y armonía de la vida, solo así queda avalada que el 
respeto a la pachamama se sobrepone a todo lo demás. Y es que dichas poblaciones 
consideran que la Tierra viene siendo oprimida y devastada por la constante inter-
vención del hombre en la misma, ya que se puede constatar con facilidad la conta-
minación y el deterioro ambiental, en consecuencia, para estas personas como diría 
el Papa Francisco “la Madre Tierra, la hermana tierra pobre y devastada llora y gime 
dolores de parto…” por la depredación. Quizás ello ha conducido a sostener que el 
proceso de reivindicación y recuperación está en manos de los pueblos indígenas que 
históricamente demostraron la defensa de la Tierra. Entonces, la tradición andina 
pesa más que la tradición occidental cuando se trata de la conservación del medio 



39

La madre tierra como sujeto de derechos

ambiente, por esa razón se indica que “se formaron aquí Pachakámac y Pachakútiq, 
Guamán Poma, Cieza y el Inca Garcilaso, Túpaq Amaru y Vallejo, Mariátegui y 
Eguren, la fiesta de QoylluRiti y la del Señor de los Milagros; los Yungas de la costa 
y de la sierra; la agricultura a 4,000 metros; patos que hablan en lagos de altura, 
donde todos los insectos de Europa se ahogarían; picaflores que llegan hasta el sol 
para beber su fuego y llamear sobre las flores del mundo. Imitar desde aquí a alguien 
resulta algo escandaloso” (Lozano, 2005, p. 13).

3.	 EL MUNDO ANDINO DESDE LA ALTA ANCESTRALIDAD: UNA 
VISIÓN DE VIDA Y EXISTENCIA LIGADA Y ANCLADA EN LA 
PACHAMAMA
Uno de los pilares fundamentales del mundo andino es que el curso de la vida 

cotidiana permanece conectada con la pachamama, ello debido a que la representa-
ción espiritual de la existencia se traduce en la correlación que se produce entre el 
ser humano y la naturaleza. La esencia y sustancia de la vida en el mundo andino es 
expansivo y omnicomprensivo porque todas las especies y toda forma de vida exis-
tentes en la Tierra se articulan y conectan con la pachamama. En tales condiciones 
la celebración y experiencia de vida de las personas del mundo andino e, inclusive, 
amazónico es muy ceremonioso y ritual porque conciben la esencia de la vida como 
un proceso de armonía y equilibrio. Solo así se entiende que el mundo andino esté 
profundamente conectado con la ancestralidad y, por ende, la acumulación de los 
saberes es colectivo y común. En tales circunstancias la construcción y elaboración 
de los saberes se rige por los principios de relacionalidad, correspondencia, comple-
mentariedad y reciprocidad (Chiroque, 2018).

El punto de inicio de la visión o mundo andino es que las comunidades y, prin-
cipalmente, las personas están profundamente anclados a la pachamama y el mismo 
se produce de distintas maneras, porque la Tierra siempre fue considerada como 
una madre que brinda cobijo y protección a las personas. Mucho de lo que se puede 
observar, sentir, pensar, entre otros, son producto de esta forma o estilo de vida que 
tienen las personas del mundo andino, en especial, en las comunidades campesinas 
y poblaciones indígenas. Y es que están profundamente conectados con la vida en 
sentido amplio, a la par, asocian la vida a la tierra, por eso se suele considerar que sin 
tierra no hay vida ni existencia. En ese orden, la noción de desarrollo y crecimiento 
supone el respeto así como la defensa de la vida, porque el ser humano y todas las 
especies con vida, naturalmente, comparten un espacio común para la existencia, en 
este caso, la naturaleza, la pachamama o la Madre Tierra. Es un hecho plausible que 
cada comunidad y población de América Latina ha estado siempre en constante re-
lación e interacción con la naturaleza; además, su forma de sentir, pensar, y construir 



40

Juan Casazola Ccama

sus saberes se debe –en gran medida– a la pachamama; por lo tanto, es totalmente 
legítimo sostener que las personas de las comunidades andinas y amazónicas posean 
su propia forma de desarrollo y construcción del conocimiento –impulso de sus 
propias epistemologías; sin embargo, por varios años no fue así, porque la episte-
mología o conocimiento andino permaneció escondido y, peor aún, expulsado de la 
categorías de los saberes clásicos. De ahí que se puede anotar que:

La supresión de este derecho original (al conocimiento) fue responsable 
del epistimicidio masivo sobre el que la modernidad occidental constru-
yó su monumental conocimiento imperial. En una época de transición 
paradigmática, la reivindicación de este ur-derecho implica la necesidad 
de un derecho a conocimientos alternativos. Semejantes conocimientos 
alternativos deben fundamentarse en una nueva epistemologías desde el 
Sur, desde el Sur no imperial (Santos, 2010).

Entonces, con acierto se indica que durante el curso de la historia las visiones 
de Estado y el Derecho, principalmente, occidental no consideraron la cosmovisión 
andina de los pueblos originarios2, sus costumbres, sus tradiciones, sus normas, 
sus sistemas jurídicos, sus conocimientos tradicionales, sus expresiones culturales y 
sus manifestaciones de ciencia, tecnología y cultura, así como de las comunidades 
campesinas. La experiencia de reconocer y poner de relieve la práctica, así como el 
conocimiento elaborado, de las comunidades campesinas se ha producido reciente-
mente, esto es, en las últimas décadas a raíz de los movimientos del multiculturalis-
mo, el pluralismo cultural, la interculturalidad, entre otros3. Por lo cual, la visión y 
concepción andina sobre el mundo así como la práctica de los saberes de las pobla-
ciones indígenas y de las comunidades campesinas no gozaban de estatus científico 
y, peor aún, no eran considerados como conocimientos válidos (no existía y ni se 
permitía la práctica del conocimiento no-científico o religioso).

En este proceso de resaltar la alta ancestralidad de la experiencia de comunida-
des se evidencia la defensa de la vida y el cuidado de la Madre Tierra, en base a su 
cosmovisión y su profunda relación con la misma, situación que ha permanecido 

2	 Se puede revisar en el Convenio 169 de la OIT (art. 8.1, 3-1,) y la Declaración de Naciones 
Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas (art. 31).

3	 Existe una fuerte concepción cultural que postula el diálogo intercultural, esto es, las culturas 
y cosmovisiones siempre deben partir de la idea del intercambio e interpenetración, porque 
todas las manifestaciones culturales están en la capacidad y tienen la necesidad de aprender de 
los demás. De esto se desprende que existe una tradición de apertura y diálogo cosmopolita, 
por ende, en tales circunstancias ninguna cultura puede pretender sobreponerse sobre las 
demás manifestaciones o expresiones consuetudinarias (Santos, 2012).



41

La madre tierra como sujeto de derechos

hasta nuestros días, esto es, las comunidades todavía conservan y practican formas 
de cuidado de la naturaleza. Por ende, en esta experiencia se puede constatar con 
facilidad que la Madre Tierra es un agente que puede ser considerado como sujeto 
de derechos, es más, posee dignidad. Así, el contexto de reconocimiento (vínculos 
fuertes entre las comunidades y la tierra), inclusive, es mucho más rico y frondoso 
anterior a la llegada de los españoles a las tierras del AbyaYala; y es que los suyos 
y ayllus de las comunidades que la habitaban, normalmente poseían y mantenían 
una concepción integral de desarrollo y convivencia, esto es, entrelazamiento entre 
la naturaleza y el ser humano los otros seres vivos y no vivos, la misma que fue parte 
de la práctica y tradición de los pueblos autóctonos; es más, ni la evolución o los 
cambios sucesivos que se produjeron pudieron modificar las prácticas y experien-
cias de vida de estas poblaciones.

Quedó establecido que en las comunidades y poblaciones indígenas el cono-
cimiento se crea y trasmite por el método del ensayo-error colectivo. Solo mediante 
dicho método se logró la construcción de conocimiento válido y legítimo para las 
poblaciones de América Latina, inclusive, en la cultura occidental –en sus inicios o 
antes de la ilustración– la gesta del conocimiento siguió los mismos patrones, ya que 
solo muchos años más tarde se transformó en ciencia, concretamente, con la llegada 
y entrada de la sociedad hacia la modernidad. En ese sentido, en las comunidades 
el conocimiento sobre la domesticación de la papa, el maíz o la construcción de las 
Chullpas de Sillustani, los miradores al cosmos, los sistemas de riego, los camellones, 
los andenes, la radiografía del cuy y otros fueron productos del ensayo-error colectivo. 
Además, las prácticas y construcciones con el transcurrir de los años fue mejorando 
y sofisticándose, por lo tanto, en el mundo andino y, también, amazónico la im-
plantación del conocimiento fue un constante aprendizaje (varios ensayos y errores). 
Con relación al derecho, se puede advertir que ya practicaban y ejercían el pluralismo 
jurídico como forma de resolución de conflictos, el mismo que tenía profundas raíces 
culturales, esto es, cada vez que se resolvía un conflicto se apelaba a los valores y usos 
culturales de cada comunidad de la familia, concretamente, se enfocaban en mante-
ner la armonía y equilibrio de la vida (Jallalla, kausachun), ya que ningún conflicto 
debía ser tan fuerte como desestabilizar y poner en riesgo a la comunidad.

3.1.	El cuidado y relación con la Madre Tierra de las comunidades cam-
pesinas e indígenas: el caso de la administración de justicia desde la 
pluralidad y diversidad
Corresponde señalar que existen fundamentos de carácter ancestral para reco-

nocer y considerar a la Madre Tierra como sujeto de derechos, concretamente, los 
líderes, yatiris aimaras y quechuas son quienes todavía mantienen una vinculación 



42

Juan Casazola Ccama

fuerte con el pasado y la celebración de la pachamama. Estas personas ostentan una 
visión distinta de la administración de justicia, debido a que no comprenden la 
lógica de solución de conflictos que propone el sistema jurídico occidental. Con 
relación a ello, cabe recordar que en la época prehispánica las personas han existido 
y convivido bajo el sistema del pluralismo jurídico, combinando los sistemas jurí-
dicos locales con los sistemas jurídicos estatales, en este caso, formas de solución de 
conflictos practicadas en una determinada comunidad y la proyectada por el Estado 
o Imperio Inca; es decir, ambas formas se combinaban, y dieron como consecuencia 
a cierto pluralismo. En tal escenario, se puede constatar que en el Imperio Inca la 
práctica del pluralismo jurídico se dio con mayor fuerza, siendo este un mecanismo 
de dominación y pacto con los pueblos aliados o subyugados (Bernal, 2018).

Concretamente, en el Imperio Inca la figura del curaca, jefe político y adminis-
trativo del ayllu o comunidad, posee singularidad y relevancia, porque actúan como 
puentes entre los sistemas jurídicos locales y el sistema jurídico estatal del incanato. 
Además, esta figura jurídica y administrativa la ejercía el primero o el mayor entre 
todos los de su comunidad, en razón a que su autoridad proyectaba respeto y gozaba 
de derechos para poseer tierras, así como ganado de carácter privado y acceso a pastos 
de la comunidad. Se ha podido advertir que estos disponían del trabajo de mitayos, por 
ende, eran personas que mantenían una estrecha vinculación con el poder del imperio. 
Cuando los españoles arribaron a estas tierras observaron que el sistema de solución de 
conflictos es eficaz, porque todos respetaban a la autoridad del curaca (Bernal, 2018).

Con esto queda claro que las comunidades campesinas y las poblaciones indíge-
nas poseen una fuerte tradición, anclada en la ancestralidad, para solucionar conflictos 
desde la pluralidad; a su vez, la relación con la naturaleza es de armonía y equilibrio. 
Para los aimaras y quechuas la Pachamama es la extensión de su vida porque para el 
poblador andino la naturaleza es el lugar donde se reproduce la vida, a la vez, repre-
senta la vida misma, universo, espacio, tiempo, lugar, finito e infinito. Y es impor-
tante que sea considerada como la mamá, porque es una mujer con familia, generosa, 
sagrada, eterna, renovadora y enérgica. Con todo ello, no cabe otra alternativa que 
garantizar el reconocimiento de derechos a la naturaleza, porque representa la vida y 
es un espacio donde se han librado batallas para eliminar la opresión y marginación.

3.2.	El significado e implicancias de la pachamama: una lectura desde la 
cosmovisión andina
Con relación al significado de la ancestralidad y la cosmovisión sobre la na-

turaleza, don Rigoberto Paredes4(1936), sostiene que la pachamama representa el 

4	 Anotaciones en folletos impresos con mimeógrafo sin fecha.



43

La madre tierra como sujeto de derechos

significado del tiempo que transcurre para la humanidad y todos los demás se-
res, concretamente, menciona que desde la primitividad la pachamama se refiere al 
tiempo y que de algún modo se vincula con la tierra: el tiempo que cura los dolores, 
el tiempo que distribuye las estaciones, fecunda la tierra. Pacha significa tiempo en 
lengua kolla, pero con el transcurso de los años, las adulteraciones y el predominio 
de otras razas, finalizó confundiéndose con la tierra. Al interior del calendario agra-
rio que rige la vida del poblador andino, hasta hoy la Pachamama o la inagotable 
y generosa naturaleza, es considerada el primer símbolo en su religión, porque co-
nocen que como recurso nos ofrece su vientre y su faz llena de recursos minerales, 
vegetales y animales, que nos sugiere su uso racional para beneficio de los hombres. 
Como divinidad, saben que de su vientre nacen los frutos más exquisitos para la 
supervivencia de todo signo de vida sobre la tierra, finalmente reconocida como la 
gran madre de la creación, la madre universal creadora de todo lo que existe, sus-
tentadora y creadora de vida, que participa de los gustos y placeres humanos como 
el de comer y beber. En resumen está identificada, como la diosa de la fertilidad, 
además que para ellos, las plantas, animales piedras, ríos, etc., son seres con espíritu, 
que alentados por el calor del Tata Inti retornaban a la Pachamama para que rege-
neren la vida y fructifiquen nuevamente.

Sobre este punto Irarrázaval menciona que la Pachamama, a diferencia de 
otros símbolos, es sentida en todo lugar, momento, experiencia. Ella es creadora de 
vida, y respuesta a todo anhelo humano. El sentido preciso de Pacha (en quechua 
y aimara) no es el terreno donde se camina, o hacen su cultivo, etc. Pacha significa 
todo espacio y tiempo Vital. Mama es señora, en el sentido de mujer con familia. 
Por lo tanto, no es correcto traducirla como madre-tierra; la verdad es que no hay 
un concepto español que exprese Pachamama; la globalidad de la existencia, la vida. 
No es como a menudo se dice la materia del suelo divinizada. Más bien se trata de 
una relación con la divinidad en la actividad fundamental del pobre: sobrevivir y en 
esa experiencia se reconoce la vida que recibimos de una madre generosa y fecunda. 
La relación con la Pachamama es ilimitada como la vida misma, es pura bondad y 
misterio indescriptible. En cuanto a su aspecto espacial, si se lo traduce como tierra. 
Habría que entender tierra como espacio físico, social, espiritual (Irarrázaval, 1999, 
pp. 39-40).

Entonces, pachamama para el poblador andino se define como Pacha: es la 
vida misma, universo, espacio, tiempo, lugar, finito e infinito; Mama: mujer con 
familia, generosa, sagrada, inagotable, sabia eterna, misteriosa, renovadora. Este 
reconocimiento se da en la búsqueda de la vida, de la liberación de los postergados, 
marginados de la historia. En ese sentido, se resalta la afirmación de pachamama 
como la deidad más importante de su teología y solo a ella, hasta estos días, se 



44

Juan Casazola Ccama

le ofrendan sacrificios de animales y que con su sangre se riega la tierra para que 
produzca buenas cosechas. A la luz de los mitos, y de los ritos andinos, se entiende 
mejor el profundo arraigo de la ofrenda a la pachamama, que siglos de cristianismo 
no han podido desterrar (Irarrázaval, 1999).

Nuevamente, Irarrazaval, al referirse a la pachamama, menciona que expresa el 
sentido de la vida en plenitud, a la vez, sobre la misma se produce una fuerte cone-
xión con los lugareños que reverencian para ser bendecidas y gozar de todo lo que 
ella pudiese brindar. Es más, se indica que “a Mamapacha, que es la tierra también, 
reverencian especialmente las mujeres, al tiempo que han de sembrar, y hablan con 
ella diciendo que les dé una buena cosecha, y derraman para esto chicha, y maíz 
molido, por su mano, o por medio de los hechiceros”. Dicho hecho o comporta-
miento no suponía necesariamente un acto de hechicería, sino que más bien era 
como el sello de una justa reciprocidad, entre quienes trabajan en la pachamama 
(Irarrázaval, 1999, p. 41).

Con relación a este asunto, en los últimos años la iglesia también ha demostra-
do su compromiso, concretamente, el Papa Francisco hizo un llamado para prote-
ger la Madre Tierra. Al respecto, con precisión señaló que la tierra es la casa común 
del hombre, es también como una hermana, con la cual se comparte la existencia, y 
como una madre bella que acoge al hombre entre sus brazos. Adicionalmente, sos-
tiene que, representa aquél lugar donde los pobres más abandonados y maltratados 
viven; a su vez, en los últimos años viene siendo oprimida y devastada por eso llega 
a gemir y sufrir dolores de parto. Además, no se debe de olvidar que nosotros mis-
mos somos tierra, porque nuestro propio cuerpo está constituido por los elementos 
del planeta, su aire nos da aliento y su agua nos vivifica y restaura (Laudato Si, 
2015, p. 3). Esta situación guarda algunas convergencias con las propuestas de las 
poblaciones indígenas, quienes también convienen en sostener que la Madre Tierra 
es la casa común y requiere de la cooperación humana para vivir en paz y armonía.

El jurista argentino Eugenio Zaffaroni, apelando a una actitud humana de 
la tierra, recuerda que la naturaleza se ofende cuando se maltrata a sus hijos y que 
Pacha les permitió, vivir, sembrar; así la pachamama es la naturaleza y se ofende 
cuando se maltrata a sus hijos: no le gusta la caza con armas de fuego. Aparecen 
acólitos o descendientes de ella en forma de enanos que defienden a las vicuñas en 
las serranías y a los árboles en las selvas. No impide la caza, la pesca y la tala, pero si 
la depredación, como buena reguladora de la vida de todos los que estamos en ella. 
Pacha les permitió vivir, sembrar, cazar (aunque no en tiempos de veda), construir 
sus terrazas para aprovechar las lluvias, y les enseñó a usar de la naturaleza; es decir, 
de ella misma -que también somos nosotros, pero en la medida necesaria y sufi-



45

La madre tierra como sujeto de derechos

ciente. La ética derivada de su concepción impone la cooperación. Se parte de que 
en todo lo que existe hay un impulso que explica su comportamiento, incluso en 
lo que parece materia inerte o mineral y, con mayor razón, en lo vegetal y animal, 
de lo que resulta que todo el espacio cósmico es viviente y está movido por una 
espiritualidad que conduce a relaciones de cooperación recíproca entre todos los 
integrantes de la totalidad cósmica (Zaffaroni, 2011, p. 23).

Se pueden destacar algunas coincidencias. Para los aimaras y quechuas la Tie-
rra vive, por eso la llamaron desde siempre Madre Tierra; para el Papa Francisco, 
la Tierra es la casa común, es la hermana que sufre y llora dolores de parto; para 
Zaffaroni es personalidad que exige respeto y reciprocidad, todos vienen de la tie-
rra. A estas coincidencias se le debe agregar la comunicación de sujeto a sujeto, tal 
como lo menciona Raúl Llasag que el “ser humano o runa andino, antes de ser un 
ser racional y productor, es un ente natural que forma parte de la Naturaleza, un 
elemento que está relacionado por medio de un sin número de nexos vitales con el 
conjunto de fenómenos naturales, sean estos de tipo astronómico, meteorológico, 
geológico, zoológico y botánico”; por tanto, se produce la “comunicación directa 
con la naturaleza en el cultivo de la tierra, pero sobre todo en las múltiples formas 
ceremoniales de communio con las fuerzas vitales, no permite una concepción ins-
trumental y tecnomórfica de la misma. El andino nunca interpuso instrumento 
alguno entre él y la naturaleza. Su relación con ésta es vital, ritual, casi mágica” 
(Llasag, 2011, p. 78).

Con relación a los campesinos, se puede mencionar que con muchas difi-
cultades aún identifican que la Madre Tierra tiene vida, es eterna, existe desde sus 
ancestros, ella respira por los puquios de agua, alimenta a los cultivos, cría a los 
animales, a la gente, da vida a través de la agricultura; por ello, se rinde culto por los 
frutos. Esta dificultad se presenta porque la globalización y el crecimiento del mer-
cado han resquebrajado los valores y las prácticas de las comunidades; sin embargo, 
los efectos del mismo todavía no fueron letales. En tal sentido, según el reporte de 
los escritos y testimonios indican que todos los seres de la naturaleza tienen energía 
(Samai, quechua y Ajayu en aimara), son seres que tienen vida: una piedra, un río 
(agua), la montaña, el sol, las plantas, en fin, todos los seres tienen vida. Con el 
recorrer del tiempo, mientras los hombres aún se dedicaban a la caza y la recolec-
ción, las mujeres, por efecto de su observación constante al comportamiento de la 
naturaleza, fueron descubriendo las muchas bondades y milagros -entendida como 
signos de vida- de la pachamama. La Madre Tierra, ofrecía una nueva forma de vida 
y de convivencia con ella. Les enseñaría a criar las plantas y con ella el nacimiento 
de una religión de cuidado y convivencia con la naturaleza, asumiendo que todo ser 



46

Juan Casazola Ccama

humano es parte de la pachamama y la Madre Tierra, mujer, su hija preferida, a la 
que le develaría sus más íntimos secretos.

En tal sentido, las comunidades ancestrales llegaron a entender que la evo-
lución del sistema de vida no es lineal, tiene “pérdidas y ganancias”, es circular y 
está en plena relación con el Kay Pacha, Hanaj Pacha, Uku Pacha. Está presente la 
historia, el pasado “ñaupa pacha”; un presente “sinti pacha”, responsabilidad de ac-
tual generación; y futuro, que se va configurando permanentemente “wiñay pacha”. 
En ese sistema de vida la Madre Tierra, hija predilecta de la pachamama, es un 
momento en los millones de años de evolución de la pachamama. Y los humanos 
son un momento en los millones de años de vida de la Madre Tierra, y que de ella 
surgía la vida y en ella terminaba. Y sus ciclos de renovación eran de manera per-
manente, que marcaban el tiempo de vida. Conocían el comportamiento de cada 
uno de los elementos y de sus grandes beneficios. Finalmente entendieron que los 
ríos, las montañas, la lluvia, granizada, helada, los vientos, las plantas, los animales, 
el Sol, la Luna, etc. eran seres con vida. Que al igual que el hombre, se necesitan 
mutuamente, para cumplir su ciclo de vida y regeneración, que se convirtió en su 
primer ser divino, que motivó su religión. Este nivel de conocimiento y práctica 
ancestral, aún está vivo en muchas comunidades aimaras y quechuas, con distintos 
significados (Pachamama, Madre Tierra, Madre naturaleza), pero con un alto res-
peto a la Madre Tierra.

Las poblaciones aimaras y quechuas reconocen que la Tierra es la madre que 
los cobija y aloja temporalmente cuando transitan por este mundo; por ese motivo, 
también se establece el reconocimiento como sujeto de derechos. Esta visión poco 
a poco fue cuajando y ganando espacio en los espacios nacionales e internacionales, 
en tal sentido, se tiene que, el día 22 de abril del 2009, la Asamblea General de las 
Naciones Unidas, en su 63 asamblea, aprobó por unanimidad el proyecto presenta-
do por el presidente de Bolivia, Evo Morales Ayma, para que cada año sea celebra-
do como el Día Internacional de la Madre Tierra. Se puede notar que no se trata 
solamente del Día de la Tierra, sino del Día de la Madre Tierra. Este cambio en las 
denominaciones supone una revolución y cambio profundo en la forma encarar el 
planeta Tierra; a la vez, sugiere una la relación distinta con la misma. Al respecto, 
siguiendo a Boff con mayor precisión, se puede apuntar que una cosa es decir tierra 
sin más, el mismo que se puede comprar, vender, investigar científicamente y ex-
plotar económicamente; otra cosa es decir Madre Tierra, ya que a una madre no se 
la puede explotar económicamente, depredar ni mucho menos comprar o vender. 
A una madre hay que amarla, cuidarla, respetarla y reverenciarla. Atribuir tales 
valores a la Tierra, porque es Madre, conlleva a afirmar que es sujeto de dignidad y 
portadora de derechos.



47

La madre tierra como sujeto de derechos

3.3.	La pachamama y la relación con otras pachas: una relación constante 
y circular
Sabino Gualingasabio del pueblo Sarayaku manifiesta que: “en el subsuelo, 

ucupacha, igual que aquí, habita gente. Hay pueblos bonitos que están allá abajo, 
hay árboles, lagunas y montañas. Algunas veces se escuchan puertas cerrarse en las 
montañas, ésta es la presencia de los hombres que habitan ahí... El caipacha es don-
de vivimos. En el jahuapacha vive el poderoso, antiguo sabio. Ahí todo es plano, 
es hermoso... No sé cuántos pachas hay arriba, donde están las nubes es un pacha, 
donde está la Luna y las estrellas es otro pacha, más arriba de eso hay otro pacha 
donde hay unos caminos hechos de oro; después está otro pacha donde he llegado, 
que es un planeta de flores donde vi un hermoso picaflor que estaba tomando la 
miel de las flores. Hasta ahí he llegado, no he podido ir más allá. Todos los anti-
guos sabios han estudiado para tratar de llegar al jahuapacha. Conocemos que hay 
el dios, pero no hemos llegado hasta allá” (Ávila, 2019, p. 85)5. Aquí notamos que 
existen diversas pachas que se mantienen en relación constante, pero no se tuvo la 
oportunidad de alcanzar a conocer todas las dimensiones de las mismas. 

Yanet Medrano, refiriéndose sobre el origen de la vida en el mundo andino, 
sostiene que la visión andina de la vida tiene como fuente a la pachamama, ella 
es fuente de vida (allpamantan kawsay qatarin-de la tierra nace o brota la vida). 
Desde su dimensión espacial comprende tres submundos: kay pacha (este mun-
do, mundo donde se vive); hanaq pacha (mundo sideral, mundo de los astros); y 
ukupacha (mundo de las profundidades, de las entrañas de la tierra). El elemento 
relacionador de estos mundos, es el agua, como símbolo de fertilidad de la Madre 
Tierra, que emerge de las entrañas de la Tierra y se levanta hacia el mundo celeste. 
El tiempo es una sucesión de la experiencia humana, no existe referencia específica 
al futuro, simplemente es fuente y destino final del hombre. Una visión de tiem-
po totalmente diferente al predeterminado, diseñado y establecido, el pasado no 
cuenta y el futuro constantemente se construye. La vida que se debe buscar es el 
vivir bien, esa armonía con la naturaleza, con sus colectividades y con sus deidades 
(Medrano, 2012, p. 18).

Sobre el mismo tópico, Zaffaroni señala que la pachamama es una deidad 
protectora -no propiamente creadora- cuyo nombre proviene de las lenguas origi-
narias y significa Tierra, en el sentido de mundo. Es la que todo lo da, pero como 
permanecemos en su interior, como parte de ella, también exige reciprocidad, lo 
que se pone de manifiesto en todas las expresiones rituales de su culto. Con ella 

5	 Esta cita es tomada de la Sentencia de la Corte Interamericana de Derechos Humanos, 
concretamente, en el caso Sarayaku.



48

Juan Casazola Ccama

se dialoga permanentemente, no tiene ubicación espacial, está en todos lados, no 
hay un templo en el que vive, porque es la vida misma. Si no se la atiende cuando 
tiene hambre o sed, produce enfermedades. Sus rituales, justamente consisten en 
proporcionarle bebida y comida (challaco) (Zaffaroni, 2011, p. 22).

La lucha emprendida por los pueblos originarios alcanzó a reivindicar la no-
ción de pachamama en algunas normas sustantivas como son los casos de la Consti-
tución de Ecuador y Bolivia. Con relación a ello, se menciona que el reconocimien-
to de los derechos de la naturaleza supone colocaria en el centro a la Tierra, con-
cretamente; además, se reconoce que la Madre Tierra es un ser vivo. El mismo que 
implica la proclama de la sabiduría ancestral, porque desde la antigüedad hasta los 
tiempos modernos, la naturaleza no ocupaba un lugar especial, sino que siempre es-
taba condicionado al ser humano; sin embargo, la adjudicación de derechos cambia 
esta orientación y tiene doble dimensión la declaración de titularidad de derechos a 
la Madre Tierra: (i) naturaleza como ser, y, (ii) reconocimiento de las demás espe-
cies que la componen (Melo, 2011, p. 128). Entonces, con facilidad se constatará 
que se producen diversas hipótesis sobre la misma; es decir, la tierra como sujeto de 
derechos supondrá que se constituye como un ente viviente, no en el sentido de un 
organismo o un animal, sino en el de un sistema que se autorregula, tesis vinculada 
a la teoría de los sistemas, a la cibernética, entre otros (Zaffaroni, 2011, p. 13). 
Como tenemos dicho líneas arriba es una hipótesis sostenida por James Lovelock 
en los años 70 del siglo pasado; sin embargo, la misma no ha quedado solo como 
sugerencia o probabilidad sino que desde el 2001 varios científicos han reportado 
que no solo hay vida sobre la Tierra, sino que la Tierra misma es vida. 

En suma, las comunidades ancestrales entendieron que todo tiene vida, todo 
está relacionado con los todas las pachas y con el desarrollo de la vida con el tiempo 
pasado, el presente y el futuro. Allí entendieron que la experiencia de vida tiene 
millones y millones de años de desarrollo, y que la Tierra es un momento en esos 
millones de años de vida y el humano es un momento en la experiencia de millones 
y millones de vida de la tierra. Entonces, “la vida existente en el planeta Tierra es 
resultado de millones de años de desarrollo y evolución, para ello debemos citar la 
teoría evolucionista planteada por Darwin, por lo cual el ser más apto para la vida 
es el más fuerte y competente; sin embargo, debemos replantear esta interpreta-
ción, ya que el ser más apto no es el que genera competencia, sino el que genera 
cooperación”(Zafaroni, 2011, p. 57). Con lo que queda claro que el reconoci-
miento de derechos a la naturaleza no solo es una cuestión jurídica, sino que es un 
asunto de carácter cultural y filosófico, inclusive, muy ligado a la cosmovisión de las 
poblaciones campesinas e indígenas quienes practicaron y concibieron la vida como 
un todo; es decir, la integralidad e interdependencia así como la armonía.



49

La madre tierra como sujeto de derechos

3.4.	El culto a la pachamama: una forma de cuidado a la Madre Tierra 
como entidad que posee vida
La naturaleza pasa a ser considerada como una categoría mucho más extensa y 

todo depende de la misma, si es que consideramos a la Tierra como ser vivo. Ade-
más, un ser vivo es un ente que nace, vive, reproduce su vida y muere, por tanto, 
no resulta descabellado pensar que el planeta, al igual que las estrellas y hasta el 
universo, al ser un ser vivo tiene un punto donde debe culminar o fenecer. En tal 
sentido, la Tierra, nuestro hogar, se encuentra viva con una comunidad singular de 
vida y que la protección de su vitalidad, diversidad y su belleza es un deber sagrado 
(Ávila, 2011, p. 53). El mismo autor, refiere que la calidad de ser vivo la reconoce la 
misma Constitución del Ecuador, porque establece que la naturaleza o pachamama, 
donde se reproduce y realiza la vida, tiene derecho a que se respete integralmente 
su existencia y el mantenimiento, regeneración de sus ciclos vitales, estructura, fun-
ciones y procesos evolutivos.

Sin duda alguna, en la cima de la teología andina, desde tiempos inmemoria-
les, está la pachamama, madre de la generosa abundancia y la eternidad, a la que las 
sociedades pre-incas rindieron su culto -perdón, agradecimiento, diálogo interrela-
ción comunitaria- y que más tarde la asumieran los Incas como su “Mama Pacha”. 
Muchos de los estudiosos, sostiene que las diversas civilizaciones, que florecieron 
con el tiempo, han practicado el culto como una forma de ponerse en contacto e 
interrelación con la naturaleza, por ende, se puede apreciar que las civilizaciones, en 
especial del ande, se tomaron en serio el respeto y cuidado de la Madre Tierra. De 
ahí que entendemos que la mayor expresión del culto se rinde a la pachamama, por-
que la misma está presente desde los inicios de la vida hasta hoy. En consecuencia, 
es fundamental considerar que su protección y cuidado fueron aspectos vitales para 
que todos los seres vivos puedan vivir y desarrollarse. Y una forma de mantener la 
conexión entre las personas y la pachamama fue el culto, porque a través de la mis-
ma se ponían en contacto; sin embargo, esta situación continúa en la actualidad.

En tal sentido, muchas culturas del mundo tienen casi la concepción clara de 
la relación Hombre-Naturaleza, porque la Madre Tierra es una comunión perma-
nente de vida, como indican los ancianos, los Yachaj (el que sabe), pues el hombre 
es tierra que piensa, es tierra que anda sin misterio de ninguna naturaleza. Los que-
chuas y aimaras están en permanente relación con la pachamama y la Madre Tierra, 
en los acontecimientos como: el solsticio de verano del 25 de enero y 1 de enero; 
el Anata (maduración de los productos); los primeros productos y carnavales; la 
Fiesta de las Cruces, del mes de mayo; el solsticio de invierno o Inti Raymi, el 24 de 
junio; el Año Nuevo Andino, el 21 de junio; en el Día de la Madre Tierra, del mes 
de agosto; el preparado y siembra de productos, del mes de setiembre y octubre; el 



50

Juan Casazola Ccama

mes de noviembre, cuando los muertos regresan. En estas fechas y otros se expresan 
la intensa relación de perdón, culto, diálogo, respeto, alegría, revisión de la historia, 
proyección de la vida para seguir generando vida en armonía y equilibrio.

El promotor cultural aimara, José Morales, decía que no se sabe desde cuando 
el hombre se ha rendido al culto de la pachamama y la Madre Tierra. Solo se sabe, 
a través de la leyenda y mitología, que viene del oscuro y lejano pasado; aunque 
con algunas variaciones por el sincretismo, a la que ha sido obligada por la religión 
católica, pero con una concepción clara. En tal sentido, con precisión, se puede 
mencionar que la Madre Tierra se constituye en una entidad con vida, porque el 
culto y la ritualidad que se muestra en las comunidades campesinas y poblaciones 
indígenas hacia la misma hacen denotar ello, entonces, concretamente, del hecho 
del culto nacen las siguientes acepciones:

(i)	 Reconocimiento de la Madre Tierra como ser vivo y que de ella vienen los 
seres vivos, viven en ella y a ella regresarán.

(ii)	 Reconociendo la primordial relación de los seres humanos y animales con su 
fuente de vida, fecunda y generosa.

(iii)	 Reafirmando su compromiso de cuidarla y respetarla, no solamente su vien-
tre, sino el respeto a todos los seres vivos y no vivos que los rodea.

(iv)	 Agradecerle y rogarle al mismo tiempo, por la abundancia de las cosechas, 
multiplicación del ganado, fortaleza y salud para el trabajo, etc.

No hay que olvidar que el culto estuvo muy estigmatizado por la iglesia y la 
comunidad católica, porque era una profanación y ofensa hacia Dios, en razón a 
que la gente no tenía derecho a adorar ni mostrar fe hacia objetos inertes, porque 
era un sacrilegio; sin embargo, dicha situación con el paso de los años fue variando. 
Es más, la misma Iglesia Católica llegó a considerar y revalorar las creencias de las 
personas, porque eran una forma de identidad y respeto. Entonces, las ideas de 
erradicar con sermones evangelizadores, porque la adoración a la tierra era pagana, 
diabólica y ofensiva ante los ojos del Dios, fue desvaneciéndose.

En otro momento, al recordar al Pacha Kuty o Año Nuevo Andino, líderes y 
yatiris como Raúl Tomaylla, José Morales y Ana I. Morales6, decían: amparados en 
muchos autores y versiones orales de campesinos de la zona aimara, dan mayores 
luces sobre la importancia del culto a la pachamama, que se corona en la celebración 
del Pachakuty, y dan un panorama de este comportamiento religioso se transcribe 
en su totalidad. El Pacha Kuti o Año Nuevo Andino, fue, es y será, la expresión 

6	 Entrevista en Pachamama Radio de Puno, en fecha 21 de junio del 2016. 



51

La madre tierra como sujeto de derechos

religiosa - espiritual, social, científica y cultural más interesante e importante de los 
pobladores andinos. Primero, de los que se desarrollaron en las riberas de la gran 
Pakarina del Titikaka, que siglos después con el nacimiento del Imperio Inca a 
manos y genio fundador de Mallku Kápaky su pareja Mama Ajlla, la impusieron en 
la capital del imperio con diferencias extremadamente marcadas que muy bien lo 
describen los cronistas e historiadores.

Con todo lo expuesto, se puede concluir que para las comunidades ances-
trales, el mejor culto a la pachamama fue el cuidado de la Madre Tierra, porque 
es vida, y la vida se debe amar, cuidar y no puede ser eliminada; además, la vida 
no puede ser transformada en mercancía, porque la vida es sagrada. En este caso, 
la ancestralidad, la ritualidad y la concepción del cosmos sirven para sostener que 
la Madre Tierra posee dignidad, y es sujeto de derechos, ya que todo lo que vive 
merece existir y tiene derecho a vivir –y la Madre Tierra como tal existe. En esta 
lógica, los andinos desarrollan prácticas de respeto y cuidado a la Madre Tierra: “se 
arrodillan”, “besan la tierra”, “challan” “echan sahumerio”, entre otros, inclusive, 
se puede constatar –según algunos pasajes de la historia– que los campesinos o la 
población del ande respetaron y defendieron sus tierras hasta con la vida.

En tal escenario, es importante que el reconocimiento de derechos a la natura-
leza se apoye en las matrices culturales andinas, porque son el soporte y el sostén ne-
cesario para garantizar su viabilidad en los sistemas jurídicos contemporáneos, ya que 
cualquier avance o progreso en el pensamiento humano viene acompañado como 
condición necesaria de una visión filosófica, en este caso, todo lo que hemos puesto 
en consideración hasta ahora, y los que se expondrán en los párrafos subsecuentes, 
serán los puntos o palancas de apoyo. Al respecto, con razón se menciona que:

para entender los derechos de la naturaleza desde una visión filosófica 
andina se desarrolla los principios de esta y el sumak kawsay, en don-
de estos principios, el holístico, correspondencia, complementariedad y 
reciprocidad se interrelacionan, en donde se plantea que el ser humano 
forma parte de un todo; así también, distintos aspectos, regiones, cam-
pos de la realidad se corresponden de una manera armoniosa, en donde 
ningún ente, ninguna acción existen de manera individual, sino siempre 
coexisten (se complementan); y por último, los diferentes actos se con-
dicionan mutuamente de tal manera que el esfuerzo o una inversión en 
una acción por un actor será compensado por un esfuerzo o una inver-
sión de la misma magnitud por el receptor, podemos decir que, desde 
una visión filosófica andina la dignidad del humano no se pierde, si se 
reconoce a la tierra como sujeto (Llasag, 2011, p. 82).



52

Juan Casazola Ccama

4.	 LOS PRINCIPIOS ANDINOS: UNA PROPUESTA PARA LA CON-
VIVENCIA EQUILIBRADA Y ARMÓNICA DE LA VIDA

Con relación a este punto conviene indicar que, los principios andinos son los 
ejes o presupuestos que justifican la vida en armonía entre las personas (así como 
diversas especies) y la naturaleza. Estos principios están fuertemente cimentados en 
la filosofía andina, tal como lo pondremos de manifiesto más adelante. Y es que la 
razón de ser de los mismos es la cultura, la cosmovisión y las costumbres que los 
campesinos e indígenas ponen en práctica; es más, es parte de su estilo y forma de 
vida. Entonces, la razón de ser de los principios es el equilibrio y la armonía, esto 
es, la búsqueda de la convivencia pacífica de todo tipo de vida en este pequeño 
espacio: la Tierra.

4.1.	La dignidad: nuevas formas de aproximarse a la idea de dignidad des-
de la visión o perspectiva andina
Es importante señalar que, los líderes aimaras y quechuas indican que en la 

experiencia ancestral de las comunidades está presente que la pachamama, posee 
vida porque “la Madre Tierra [que] es parte del crecimiento del universo, es a la 
pachamama que se le rendía culto, se agradecía a través de las ofrenda en señal 
de reciprocidad por recibir de ella todo para vivir”(Testimonio Raúl Tomaylla). 
Esto pone en evidencia que la Madre Tierra, como portadora de derechos, es 
pasible de poseer dignidad; esto es, el reconocimiento de derechos no solo su-
pondría darle titularidad individual sobre ciertas facultades, sino que también 
tendría dignidad.

En el mundo andino la idea de dignidad se fortalece con algunas de estas ca-
racterísticas de concepción de la vida que se resalta: i) el espíritu comunitario exige 
que el sentido de la vida se da en comunión con los demás de la comunidad, la 
Madre Tierra y la pachamama, fuera de ella no existe el ser humano o simplemente 
es incompleto; ii) los fines y la organización de las instituciones y autoridades co-
munales busca garantizar la vida en armonía y equilibrio, respetando la autonomía 
y el reconocimiento de la Madre Tierra como sujeto de derechos; iii) la máxima au-
toridad interna es la asamblea general, conformada por todos los hombres, mujeres, 
niños y adolescentes. Esta instancia decide los destinos de la comunidad, fiscaliza 
a sus autoridades y resuelve los conflictos internos. Las resoluciones son adoptadas 
por consenso y vigiladas por todos; iv) las autoridades son personas mayores o an-
cianas que demostraron honestidad, capacidad, trabajo desinteresado. Las autori-
dades cumplen las funciones encomendadas por la asamblea y deben rendir cuentas 
de sus actos. Estos cargos no son remunerados (Llasag, 2011, p. 83).



53

La madre tierra como sujeto de derechos

Entonces, todo en la vida andina se encuentra vinculado hacia un desarrollo 
armónico y equilibrado. Nada se encuentra aislado, apartado, separado e indivi-
dualizado, al contrario, se establece una relación dual recíproca. Tal vez por ello, la 
práctica diaria de los valores y principios, en la comunidad andina, den fortaleza a 
que la naturaleza pueda tener dignidad, porque la relación con los otros seres vivos 
y, en especial, con la naturaleza es de cordialidad, cooperación e interacción cons-
tante, los mismos que se presentan en términos de igualdad. 

En la Constitución Política del Estado, en el artículo 1°, recoge que“la de-
fensa de la persona y el respeto de su dignidad son el fin supremo de la sociedad 
y del Estado”, siendo así, advertimos que la dignidad no lo otorga el Estado, sino 
que la reconoce, el mismo que viene explicitado con la Declaración Universal de 
los Derechos Humanos (1948), el mismo que menciona: “Considerando que la 
libertad, la justicia y la paz en el mundo tienen por base el reconocimiento de la 
dignidad intrínseca y de los derechos iguales e inalienables de todos los miembros 
de la familia Humana”. Con la misma tónica, la declaración universal consagra en 
su artículo primero que todos los seres humanos “nacen libres e iguales en dignidad 
y derechos”; a la vez, proyecta que todas las personas, que están “dotados como 
de razón y conciencia, deben comportarse fraternalmente los unos con los otros”. 
Aquí, en virtud del reconocimiento de la dignidad humana7 y sus derechos co-
rrespondientes, se aprecia un compromiso con la fraternidad y la solidaridad, que 
invita a todos y a todas no solo a evitar dañar a los demás, sino a estar especialmente 
dispuestos para actuar responsablemente, en el caso de que sea necesario brindar 
ayuda. Sin embargo, todo ello es solamente con relación al ser humano, esto es, el 
hombre, por ende, no tiene ninguna vinculación con la naturaleza u otras especies 
distintas a la persona.

La regla que proyecta la noción de dignidad es que nadie puede ser un medio 
para el cumplimiento de los fines de otros –regla general–, “salvo que siendo medio 
sea un fin al mismo tiempo”. Esto se podría ejemplificar con el derecho al trabajo, 
el mismo que supone efectuar una tarea a cambio de una contraprestación, en este 
caso, la finalidad de trabajar es lograr desarrollarse individualmente, asimismo, ob-
tener un salario a cambio de la fuerza laboral desplegada. Entonces, se utiliza el tra-
bajo dignificar a la persona; sin embargo, el trabajo en sí mismo no es un fin, sino el 

7	 Entonces, sobre la base de la dignidad humana se puede advertir que, existe una distinción 
con relación a las civilizaciones precedentes. Y es que todas las religiones y tradiciones 
culturales celebran esos ideales; sin embargo, los mismos en distintas oportunidades han sido 
violados a lo largo de la historia. A pesar de ello, ninguna sociedad ha dejado de reconocer 
el racismo, el sexismo, el autoritarismo, la xenofobia, entre otros, como asuntos que privan 
a hombres y mujeres de su dignidad y libertad (PNUD, 2000, pp. 1-2).



54

Juan Casazola Ccama

fin último es que la persona goce de reconocimiento y derechos como producto de 
las labores que ha cumplido (Ávila, 2011, p. 44). Con esto queda explicitado que 
la dignidad aspira a que cada persona sea un fin en sí mismo, esto es, evitar que los 
individuos sean usados como medios para fines de terceros. Si queremos proyectar 
el reconocimiento de derechos a la naturaleza y adjudicarle dignidad, entonces, 
corresponderá repensar la formulación o el modo en que se presenta actualmente 
a la dignidad.

Es bastante conocido que por varios años el concepto y la categoría de dig-
nidad humana fue abordado desde diversas perspectivas, pero solamente limitado 
al ser humano o al hombre, en este caso, concretamente, para fortalecer el antro-
pocentrismo, el hombre aquel que fue creado a “imagen y semejanza de Dios”, 
“como centro del desarrollo y todo lo que existe en el mundo es para él”. En ningún 
momento se ha planteado el reconocimiento o la extensión de dicha categoría hacia 
otros seres vivos o, inclusive, la Madre Tierra. Solamente con el advenimiento del 
tiempo y la aparición de nuevas prácticas así como teorías han podido ser capaces 
de ampliar la noción de dignidad. Concretamente, desde la experiencia ancestral de 
la comunidad o población andina se tiene la visión de que la Madre Tierra es sujeto 
de derechos, porque es un ser vivo; por tanto, esto supondrá que también posea 
dignidad, debido a que como ser vivo y portadora de derechos tiene una justifica-
ción moral y axiológica; esto es, la Tierra por sí misma tiene una importancia vital 
para todos los seres humanos y especies. Entonces, sintetizando, si la Tierra tiene 
vida, por ende, también tiene dignidad. En ese escenario, ahora, cabe preguntarnos 
¿Qué sucede con la dignidad humana? Al respecto,se debe responder considerando 
que la pachamama posee una personalidad que exige respeto y reciprocidad, porque 
ello subyace de la regla ética y constitucional del Buen Vivir, afecta la dignidad 
humana sancionada por el derecho, a través de una larga gestación jalonada por las 
declaraciones desde la Carta Magna hasta los tratados internacionales de Derechos 
Humanos, pasando por la francesa y la norteamericana de fines del siglo XVIII8.

En la línea de Zafaroni (2011) se pueden discutir todas las potencialidades 
de los animales, no habría razón para negarles pensamientos ni intereses. Entre 
todos los entes, que forman parte de la Tierra, hay algunos que por su complejidad 
tienen mayor capacidad de oír que los otros. El hombre tiene más desarrollado el 
Hören, la escucha. Esa es la señalización diferencial del humano sobre el resto de 
los entes: porque tiene más desarrollado la escucha, también tiene mayor capacidad 
para vivenciar la pertenencia. En resumen: el hombre fortalecerá y reorientará su 

8	 Se puede revisar en Zafaroni, E., La Pachamama y el Humano.http://www.pensamientopenal.
com.ar/system/files/2015/07/doctrina41580.pdf



55

La madre tierra como sujeto de derechos

dignidad, porque está dotado de mayor capacidad para oír, escuchar, tomar cons-
ciencia de pertenencia y, por ende, para dialogar con otros.

Durante estos años fue creciendo la consciencia de dignidad del hombre, a 
medida que fue aprendiendo a hacer mejor uso de esta capacidad: así comprendió 
que otros humanos son humanos, aunque muchos a estas alturas no estén aún del 
todo convencidos. No perderá su dignidad por dar un paso más y comprender que 
la naturaleza, el planeta, la Tierra, la Pachamama, es otro ente con el que puede 
dialogar y, más aún, cuando comprenda que debe dialogar. Durante estos años 
nos han venido entrenando para dominar a los otros entes y no para dialogar con 
ellos, nos volvimos sordos, perdimos en buena medida la habilidad para el diálo-
go y con él la consciencia de pertenencia. Nos alejamos del signo diferencial de 
nuestra dignidad humana, buscando reemplazarla por el éxito en una competencia 
por la posición central, en el podio de la lucha por el dominio de todos los entes, 
incluyéndonos a nosotros mismos, que no hemos cesado de destruirnos hasta el 
presente. Nos colocamos en el podio, pero como éste parece estrecho, comenza-
mos a luchar entre nosotros para ver quiénes se quedaban en el centro. Los nuevos 
signos de los tiempos exigen ahora reemplazar el saber dominante dadivoso, por 
el saber para sentir, compartir y transformar. En esta perspectiva se recuperará la 
dignidad humana. No se trata de destejer todo lo recorrido y alcanzado en algunas 
declaraciones internacionales, sino de seguir tejiendo con todos los colores para 
seguir adelante, progresar por la misma senda, avanzar más allá de las Declaracio-
nes, ampliarlas, llevar el diálogo a todos los que compartimos en el planeta. Volver 
a oír (escuchar con los cinco sentidos) al otro, como las culturas originarias, no 
para competir despiadamente por ningún centro, sino para asumir la capacidad 
distintiva de lo humano entre todos los entes con los cuales somos necesariamente 
interdependientes” (Zaffaroni, 2011, pp. 60-63).

En suma, aquí ha quedado expuesto sumariamente que la noción de dignidad 
se entiende no solo en relación con la persona, sino que se extiende hacia la natura-
leza, porque para las comunidades campesinas, y desde la tradición cultural andina, 
la Madre Tierra tiene vida. Con esto queda debilitada aquella noción que sostiene 
que la dignidad es el valor social fundamental y es el fundamento de los derechos 
humanos, además, condiciona la realidad social o intersubjetiva, por tanto, idea de 
dignidad humana tiene que repensarse en clave de la interculturalidad, porque la 
diversidad cuestiona el contenido de la noción unitaria de la misma. Entonces, el 
principio de dignidad se fue gestando desde esta visión andina de la vida, donde el 
humano es uno más junto a los otros seres vivos y no vivos, su relación de diálogo 
con la Madre Tierra de sujeto a sujeto y con sus deidades. Recuperar y desarrollar 
la capacidad de escucha para volver a oír, no para competir por algún centro sino 



56

Juan Casazola Ccama

para la interdependencia; es decir, recuperar lo perdido. En esta lógica los derechos 
de la naturaleza requieren acoger un camino biocéntrico, significa considerar tal 
como consideramos al ser humano, ni inferior ni superior, personalidad al que hay 
que tratar en condiciones de igualdad, capacidad y no discriminación. Requerimos 
de la Madre Tierra para nuestra existencia a quien hay que cuidar y proteger. Re-
calcamos cuando se menciona los derechos de la Madre Tierra-naturaleza- se refiere 
a esa mezcla, a la fusión de los conceptos occidentales de derecho y la experiencia 
andina pachamama. En este sentido se remarca sujeto de derechos desde la perspec-
tiva transformadora que también “significa limitar el poder político y económico 
y al mismo tiempo expandir las capacidades del titular de derechos para que tenga 
vida plena” (Ávila, 2019, p. 272). En este contexto se reconoce a la Madre Tierra 
como ser vivo, que da vida en abundancia para todos.

4.2.	La reciprocidad y el respeto como elementos definidores de la visión 
andina
Este principio rector gobierna la relación recíproca de los entes y de allí la 

práctica del ayni (ayuda mutua) en el reconocimiento de la condición de sujeto, 
en agradecimiento por la vida otorgada, por los frutos, por el hogar y donde des-
cansará luego de la vida, se ofrenda a la Madre los mejores productos, al iniciar un 
trabajo y para la continuidad de la vida. En ese sentido, la base de la reciprocidad 
es el orden cósmico. Un acto indebido puede alterar el orden global. En cuanto a 
la relación con la naturaleza, el ser humano cuando se interrelaciona con la tierra, 
al sembrar o cosechar, no lo hace como con un objeto, sino como un sujeto, con el 
que trabaja, se transforma, tiene rostro. El rito de la siembra es una interrelación de 
profundo respeto y reciprocidad, basado en lo hondo del significado de la Pacha-
mama. Del principio de reciprocidad se deriva la teoría de los derechos humanos, 
la idea de valor y respeto. Lo que se tiene que cuidar, proteger y promover tiene 
que ser protegido por el Derecho, que es una noción abstracta que genera vínculos 
y límites al accionar humano. Si la naturaleza es recíproca con el ser humano y 
viceversa, conviene preservar esa interrelación, por medio de la noción del derecho. 
Descuidar, desproteger y dañar la naturaleza afectaría irremediablemente al princi-
pio de reciprocidad. Además, si las relaciones son reciprocas, existe una razón más 
para aplicar la noción de igualdad y; por tanto, de no discriminar a una de las partes 
en relaciones equivalentes (Espezúa, 2016, p. 516).

La relación con la Madre Tierra es de sujeto a sujeto y esto se da en todo el 
proceso de la vida; por ejemplo, en la siembra o inicio de una obra, trabajo, matri-
monio, etc. Por ello, se exige respeto y reciprocidad (que viene a ser un principio 
del Suma Kawsay). En esa relación dinámica compartida con el otro humano, con 



57

La madre tierra como sujeto de derechos

los otros seres vivos y no vivos, con sus deidades, sus achachilas, con su Dios (Tatitu 
del Janaj Pacha, con sus Ayas-sus muertos-, con el tata inti, mama quilla, etc.), con 
su historia (ñaupa pacha) su futuro (wiñay pacha), nace la vida, la idea de justicia, 
defensa de sus recursos, solución a sus problemas, en procesos de decisión colecti-
va. Recordemos que el Derecho no se aplica a las acciones del hombre aislado, sin 
contacto permanente con sus semejantes. En tales circunstancias, tiene que quedar 
claro que el hombre guarda hacia la naturaleza reciprocidad y respeto, ello significa 
que el hombre realiza acciones concretas, como la ofrenda o la celebración para 
ponerse en contacto con la pachamama, es una forma de respeto que le muestra 
porque el ser humano es alojado y criado en los senos de la misma. Además, le debe 
reciprocidad, porque todas las condiciones de vida que genera la Madre Tierra sir-
ven para el desarrollo del hombre; por tanto, éste debe corresponderle a la misma 
como muestra de su gratitud y agradecimiento. Este hecho se puede traducir en el 
cultivo, cuidado del agua, celebraciones, entre otros, que le pongan en contacto con 
la pachamama.

4.3.	La relacionalidad como punto de articulación entre el hombre andino 
y la pachamama
Es un principio que rige la filosofía andina, mediante la cual se busca poner 

en evidencia la visión integral de la vida: todo está relacionado, nada está aislado, 
especialmente la vida está relacionada con su historia su identidad y pertenencia. El 
sentido o la lógica que exhibe este principio es que es una concepción holística de 
la vida. Todo está relacionado, vinculado, conectado entre sí. Este principio puede 
ser enunciado de forma negativa o positiva. De la primera forma, no existe ningún 
ente carente de relaciones y, por tanto, todo ente es necesitado. En la forma posi-
tiva, lo que haga o deje se hacer un ente afecta a los otros. La relación no es causal 
sino ontológica. Esto quiere decir que, lo importante no es que un ente tenga la 
capacidad de alterar al otro, sino que todos los entes “son”. No existe una relación 
causalista sino esencialista. El conocimiento y la vida misma son integrales y no 
compartimentalizado por las categorías, como lo hace la filosofía occidental. La 
consecuencia de este principio es que; la naturaleza requiere de los seres que lo ha-
bitan, y los seres no podrían vivir sin la naturaleza. Además, el ser humano no está 
en la naturaleza –o la naturaleza alberga al ser humano–, sino que el ser humano es 
la naturaleza. No se puede desintegrar el concepto de ser humano con la naturaleza, 
ambos son uno, de ahí que hacer daño a la naturaleza es hacerse daño a sí mismo 
(Ávila, 2011, p. 57).

Adicionalmente, se afirma que este principio afirma que en la vida comunita-
ria de los andes todo está conectado con todo, es la red de redes, en todos los niveles 



58

Juan Casazola Ccama

y en todos los espacios, y que cada componente cumple un fin específico; por ello, 
un individuo no es nada sin comunidad. El peor castigo para una persona es el ser 
expulsado de la comunidad, que equivale a “muerto”, aún así el muerto regresará 
a compartir la comida. Esa relacionalidad con visión holística está proyectado al 
desarrollo integral. Con referencia e mismo Medrano (2012) menciona que “todo 
está vinculado hacia un desarrollo armónico y equilibrado, nada se encuentra de 
manera aislada, apartada, separada e individualizada, al contrario se establece una 
relación dual recíproca. Esta dualidad de relaciones se manifiesta en diferentes ám-
bitos, sea en el pensamiento, el sentimiento común, el lenguaje, la espiritualidad, 
lo personal y social, lo histórico social, organización política, trabajo, la medicina 
y enfermedad”.

Entonces, desde este principio todo tiene vida y cada uno cumple su función 
en relación con el todo. El conocimiento y la vida son integrales y no están segmen-
tados o separados. El ser humano es la naturaleza, ambos son uno. La relacionalidad 
es el punto de articulación entre ser humano y la naturaleza, todo fluye e influye.

4.4.	La correspondencia como principio de diálogo e interacción entre el 
hombre y la pachamama
Este principio de la correspondencia, en forma general, significa que los dis-

tintos aspectos, regiones o campos de la realidad se corresponden de una manera 
armoniosa, esta relación es simbólica, ritual, celebrativa, afectiva y hasta mágica y 
en permanente correspondencia con el hanaj pacha, kay pacha y uku pacha, la rela-
ción de la vida y la muerte, lo bueno y lo malo, polo norte y sur, juventud y vejes.

Siguiendo el espíritu de la reflexión de Estermann (2006), se parte de la idea 
que la complementariedad es la correspondencia existente entre los diferentes as-
pectos o áreas de la realidad, una especie de armonía de lo cósmico y lo humano, 
de la vida y la muerte, de lo bueno y lo malo, etc. como aspectos de un término 
en correlación con los aspectos de otros, esto ocurre, por ejemplo; en el plano cos-
mológico, antropológicas, como éticas y sociales. El ideal andino es la integración 
armoniosa de los dos opuestos Sol y Luna, claro oscuro, verdad y falsedad, día y 
noche, bien y mal, masculino femenino, son necesarios para la afirmación de una 
identidad integral (p. 142).

En la experiencia andina es una correlación mutua y bidireccional entre todos 
los elementos, que se manifiesta en todo nivel y en todos los aspectos de la vida. En 
cambio la cultura occidental no. Entonces, “el pensamiento occidental pone énfa-
sis, en el principio de la causalidad: dado un fenómeno se sigue un efecto inevitable. 
Esta reducción de la realidad, que es base de la ciencia, utiliza múltiples categorías, 



59

La madre tierra como sujeto de derechos

tales como la semejanza, la adecuación, la identidad, la diferencia, la equivalencia, 
la implicación, la derivación o la exclusión. El ser humano occidental tiene que en-
contrar una respuesta lógica verificable entre la realidad y su explicación racional” 
(Ávila, 2011, p. 57).

Resumiendo la manifestación de este principio, a todo nivel, se entiende que 
este “principio de correspondencia se manifiesta en la filosofía andina a todo nivel y 
en todas las categorías. En primer lugar describe el tipo de relación que existe entre 
-macro y micro- cosmos: ‘Tal en lo grande tal en lo pequeño’. La ‘realidad’ cósmica 
de las esferas celestes (hanaj pacha), corresponde a la realidad terrenal (kay pacha) 
y hasta ahora a los espacios infra-terrenales (ukhu pacha). Pero también hay corres-
pondencia entre lo cósmico y lo humano, lo humano y lo extra humano, lo orgá-
nico e inorgánico, la vida y la muerte, lo bueno y lo malo, lo divino y lo humano, 
etc. El principio de correspondencia es de validez universal, tanto en la gnoseología, 
la cosmología y antropología, como en la política y ética” (Llasaq, 2011, p. 80)9.

4.5.	La complementariedad como principio que moviliza la tradición y 
pensamiento andino
La complementariedad constituyeun principio fundamental y se trata de una 

especificación de los principios anteriores que establece de manera clara que nin-
gún ser, que ninguna acción, existe de manera individual. Por el contrario, todo 
se da en coexistencia, en estrecha relación con su complemento, lo que permite 
comprender la concepción inclusiva de los opuestos, que no es precisamente la 
unidad de los opuestos del pensamiento occidental, que supone la confrontación y 
la lucha. Un ejemplo de la complementariedad de la racionalidad inclusiva, en su 
dimensión cosmológica, son las existencias par chacha-warmi, Luna-Sol, noche-día, 
agua-suelo, mujer-hombre, frío- caliente, etc.

En el universo y la naturaleza todo es orden, no hay lucha de contrarios ni 
destrucción recíproca, sino composición complementaria entre las partes o elemen-
tos de unidades, que son estados de armonía y no de caos. Esta situación se puede 
entender mejor cuando se afirma que:

Todos los entes coexisten. Un elemento depende de todos los restantes 
para ser pleno o completo. Esto nos recuerda a ese clásico dibujo de la 
filosofía oriental que es el yin y el yang. Para ser elemento se requiere del 

9	 Llasag Fernandez, R, cita a José Estermann en su texto Derechos de la naturaleza: una 
mirada desde la filosofía indígena y la Constitución. Serie justicia y derechos humanos, 
neoconstitucionalismo y sociedad. Quito, Ecuador.2011.



60

Juan Casazola Ccama

que se podría considerar opuesto, y dentro del opuesto, precisamente 
para no considerarlo de ese modo, se tienen en el centro el punto del 
diferente. Es decir, los elementos no son precisamente opuestos, sino 
complementarios y armónicos. Todos los elementos “sufren” de una de-
ficiencia ontológica. Esto evoca el principio de que afirma la inexistencia 
de sociedades subdesarrolladas y personas ignorantes. Por el principio 
de complementariedad, el subdesarrollo de unos implica el desarrollo 
de otros, y la ignorancia de unos el conocimiento de otros. Es decir, los 
países centrales son desarrollados en tecnología pero subdesarrollados en 
comunitarismo social; la ignorancia de conocimiento racional puede sig-
nificar la sabiduría emocional. Mi conocimiento de la lengua española, 
por ejemplo, es diametralmente opuesto a mi ignorancia en el quichua 
(Ávila, 2011, p. 59).

En la misma línea, los principios del mundo andino sobre complementa-
riedad implican que todos los entes coexisten. Un elemento requiere de todos los 
restantes para ser pleno y completo. Estos elementos no son opuestos, son siempre 
complementarios y armónicos. En el campo del Derecho podemos colegir que sería 
profundamente inadecuado proteger solo a uno de los elementos que conforman 
al complemento, porque generaría un desequilibrio. De ahí que tenga sentido que 
tanto seres humanos como naturaleza gocen de igual protección jurídica. Los actos 
de los seres humanos como los de la naturaleza se condicionan mutuamente, gene-
ran su cosmovisión y su estar en la vida. Por ello, el trueque tiene mucho sentido en 
las relaciones económicas entre las personas (Espezúa, 2016, p. 516).

4.6.	La justicia intergeneracional como un elemento para la protección de 
la Madre Tierra
En las culturas ancestrales estuvo presente cuidar todo, “guardar pan mayo” 

para el futuro para los que vendrán en la lógica del wiñay pacha (futuro); sin em-
bargo, este principio no fue desarrollado. En estos últimos años son muchos los 
autores que hablan de justicia intergeneracional, para guardar los recursos para las 
futuras generaciones. Es responsabilidad de las actuales generaciones “Sinti Pacha” 
desde la lógica del sentir actual pensar en el futuro de la Madre Tierra y las futuras 
generaciones, por ello, debe explotar los recursos naturales para la satisfacciones de 
las presentes generaciones, sin comprometer las posibilidades de las futuras genera-
ciones. Las crisis económicas internacionales han mostrado con crudeza los efectos 
dañinos que trae aparejado el desconocimiento de un destino común, del cual no 
puede ser excluido quienes vienen detrás de nosotros. Ya no puede hablarse de de-
sarrollo sostenible, sin una solidaridad intergeneracional. Cuando se piensa en la si-



61

La madre tierra como sujeto de derechos

tuación en que se deja el planeta a las generaciones futuras, entramos en otra lógica, 
la del don gratuito que recibimos y comunicamos. No podemos pensar solo desde 
un criterio utilitarista de eficiencia y productividad para el beneficio individual. No 
estamos hablando de una actitud opcional, sino de una cuestión básica de justicia, 
ya que la Tierra que recibimos pertenece también a los vendrán” (Francisco, 2015, 
pp. 122-123).

Por lo tanto, no solo se trata de una reflexión ambientalista, se trata de una 
perspectiva distinta, que busca remover los pilares básicos de la civilización domi-
nante. En primer lugar esta perspectiva cuestiona el crecimiento cuantitativo por 
uno cualitativo; en segundo lugar, la preocupación por un nuevo orden económico 
justo, la justicia distributiva, consumo ético entre otros.

4.7.	Afectividad, espiritualidad, ciclicidad y comunitarismo: principios 
complementarios
Se parte de la idea que, el reconocimiento y desarrollo de los sentimientos, 

emociones y pasiones, son parte de la afectividad y la espiritualidad; además, supo-
nen la vinculación del ser humano con la Tierra donde habita. Sobre la afectividad 
se puede indicar que es “la capacidad de interpretar el estado de ánimo del otro, de 
percibir la necesidad y la actitud de solidarizarse” (Ávila, 2019, p. 317). Y por su 
parte la espiritualidad representa ponerse en contacto con la esencia de las cosas, 
en este caso, con la naturaleza. En general, se debe mencionar que la afectividad 
y la espiritualidad ponen en una relación de equidad y sensibilidad al ser humano 
con la Tierra, porque se producen lazos de correspondencia y el sentido de lo sagra-
do. Esto motivó a que las personas de las comunidades campesinas se comporten 
bastante ceremoniosos con la naturaleza porque en parte sienten afecto que debe 
ser transmitido mediante el entendimiento y diálogo profundo, que subyace de la 
espiritualidad.

La ciclicidad es otro principio esencial, porque el tiempo para las comunida-
des campesinas e indígenas no es lineal ni horizontal, sino que es circular, porque 
los tiempos, cada cierto momento, vuelven o se suceden, es decir, “todo vuelven 
al punto de partida”. Y es que para el hombre andino todo avanza y regresa, esta 
situación se puede constatar o reflejar en los tiempos agrícolas, porque cada año la 
siembra y cosecha se realiza, porque es un ciclo que avanza y retorna (Ávila, 2019, 
p. 218). Se debe advertir que la ciclicidad no se manifiesta solamente en el tiempo; 
sino que, toda la existencia se rige por la misma, ya que todo en la pacha es circular 
e interconectado, de otra forma no es posible establecer la conexión entre el ser 
humano y la pachamama.



62

Juan Casazola Ccama

Finalmente, encontramos el principio de comunitarismo, que se refiere a la 
espacialidad y los bienes comunes. Se entiende que en la comunidad todo los seres 
son parte la misma, ya que las plantas, animales, el agua, el río, entre otros, forman 
parte de la espacialidad de la pachamama, a su vez, todos los bienes existentes son 
comunes y pertenecen a todos. No existe un sentido de exclusividad, porque justa-
mente la reciprocidad y solidaridad son esenciales para garantizar la existen de una 
comunidad, ya que sobre dichas dimensiones gira la vida de la persona. Entonces, 
se puede deducir que lo comunitario supone que debe ser compartido, en tal sen-
tido, tanto la pachamama (noción y sentido de espacialidad) así como los bienes 
comunes son patrimonio de la comunidad, porque solo así el ser humano pudo 
sobrevivir y garantizar su existencia dentro de determinadas circunscripciones del 
cosmos (Ávila, 2019, p. 326)

5.	 LA FILOSOFÍA ANDINA: PENSAMIENTO CON BASES AUTÉN-
TICAS DE LAS POBLACIONES CAMPESINAS E INDÍGENAS DE 
ABYAYALA

Para las comunidades aimaras y quechuas esta realidad es la “ruptura de la ar-
monía y equilibrio de la relación del humano, con la Pachamama, la Madre Tierra 
y los otros seres vivos y no vivos…”, cuyos efectos están acelerando el deterioro de 
la calidad de vida, su historia, organización y esperanza de vida de las comunidades 
originarias. Esta situación puede variar para dichas comunidades si es que se respeta 
la concepción de la Pachamama, la Madre Tierra y cuidado de los recursos naturales 
que predican tanto los quechuas y aimaras del altiplano; –en cierta medida corres-
ponde a que se pueda sustentar o establecer que la Madre Tierra tiene derechos–.

La filosofía andina propone que existen principios y ejes articuladores para 
comprender de forma integral la vida y las diversas interrelaciones que mantie-
nen las comunidades campesinas e indígenas, en especial, aquellas posicionadas 
en América Latina. En ese sentido, encontramos los siguientes aspectos: (i) la re-
lacionalidad: el individuo es un ente que se halla inserto en una red de múltiples 
relaciones; por tanto, desvincular al ser humano de los nexos naturales y cósmicos 
supone condenarlo a muerte, (ii) la correspondencia: correlación entre los cósmico 
y lo humano, lo humano y extra-humano, entre otros, constituye un principio de 
validez universal, porque se justifica para todo momento y circunstancia, (iii) la 
complementariedad: las experiencias de la realidad son parciales; por tanto, requie-
ren de complementación mutua sobre diversos sentidos, (iv) la reciproducidad: los 
actores y las acciones deben mantener equilibrio, a su vez, se presenta la búsqueda 
constante de equilibrio cósmico entre los seres del universo, en especial, entre el 
espacio y el hombre (Esterman, 1998).



63

La madre tierra como sujeto de derechos

La relación de la teoría del derecho y la naturaleza es algo accidentada, en ra-
zón a que la influencia de la racionalidad occidental ha logrado desplazar a este úl-
timo de las relaciones jurídicas. Tal es así que el derecho convencional basado en el 
antropocentrismo moderno llevan a sostener que la naturaleza no posee la calidad 
de ser humano; es más, se considera que es una entidad inerte sin vida, por ende, no 
podría ser centro de derechos, por el contrario, solo podría ser objeto de regulación 
jurídica en la medida que sirva a un fin mayor, en este caso, la preservación de la 
vida de las personas. Entonces para cambiar dicha situación es menester efectuar 
modificaciones y echar mano de nuevas teorías jurídicas, los mismos que provienen 
de la práctica de las sociedades o comunidades así como el derecho comparado.

6.	 LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN: LA PERIFERIA Y LOS EX-
CLUIDOS SE LIBERAN DE LAS CADENAS DEL PENSAMIENTO 
IMPUESTO

La filosofía de la liberación es tomar posición así como ubicarse en el lugar 
de los excluidos y oprimidos para hacer filosofía, desde esta perspectiva, concreta-
mente, implica que la filosofía es de carácter militante, porque busca visibilizar la 
agenda de los grupos o sectores de la población que permanecieron excluidos de 
forma sistemática. Es una búsqueda constante por liberar a quienes estuvieron opri-
midos por la dinámica del sistema económico capitalista, así como la colonización 
de ideas; por tanto, es un despertar en acción desde la perspectiva crítica. En ese 
sentido, se puede considerar que la filosofía representa un contradiscurso, porque 
la periferia, los oprimidos, los excluidos y todos aquellos quienes que no han sido 
capaces de iluminar y quedado sin palabras, empiezan a proyectar cambios y trans-
formaciones. Entonces, lo que pretende es producir un cambio radical con el apoyo 
y respaldo de la razón crítica, ello para garantizar que la hegemonía de una sociedad 
abierta no se imponga sobre los excluidos (Dussel, 2011).

El método que usa la filosofía de la liberación para comprender las opresiones 
y exclusiones es la analéctica, que consiste en aceptar la ética de la interpelación 
del oprimido y la mediación de la praxis. Concretamente, la praxis se traduce en la 
posibilidad de comprensión y esclarecimiento de la conciencia crítica. En tal sen-
tido, la dialéctica permite la apertura hacia métodos que no solo son científicos y 
teóricos, sino que es un método que se enfoca a la ética y la praxis histórica. Así se 
entiende que es la afirmación de la exterioridad –no solo es negación del sistema–, 
porque se realiza lo nuevo, que consiste en el ejercicio de la libertad incondicionada, 
revolucionaria, innovadora (Dussel, 2011). Este método se enfoca en comprender 
el dolor y la exclusión –en especial del otro– de las personas que no participan en el 



64

Juan Casazola Ccama

sistema y que están al margen porque se les ha sido negada su libertad y capacidad 
de innovación; por lo cual, es como un despertar en la búsqueda de la libertad.

La filosofía de la liberación exhibe una militancia activa a favor de los excluidos 
y oprimidos, en especial, de sectores populares, campesinos e indígenas, a la vez, 
traslada su razonamiento sobre otras entidades o categorías que también sufrieron la 
exclusión, en este caso, la naturaleza o pachamama –medio donde se realiza la vida– es 
víctima del ascenso del sistema capitalista y extractivista. El extractivismo ha impues-
to la idea de que la naturaleza debe ser conquistada y dominada para que el desarrollo 
del ser humano sea pleno y provechoso; sin embargo, las poblaciones campesinas e 
indígenas tienen una concepción distinta del desarrollo y progreso –que no supone 
la depredación de Madre Tierra–. Desde esta postura filosófica se busca reconocer 
y poner en conocimiento que, ahora, los excluidos tienen voz y representación, a 
su vez, pueden poner en la agenda pública sus concepciones sobre el desarrollo y la 
visión que tienen sobre la naturaleza, entonces, no resultará novedoso adjudicar el 
reconocimiento de derechos a la naturaleza porque es parte de la cosmovisión de las 
poblaciones indígenas y campesinas –situación que estuvo marginada y conminada 
en el olvido durante muchos años–; por lo tanto, se produce la liberación de la pacha-
mama como objeto y se convierte en sujeto al cual se le reconocen derechos.

En suma, la filosofía de la liberación, sobre la cuestión ambiental conside-
ra que la Madre Tierra, al igual que muchas personas, ha permanecido excluida 
y oprimida durante varios años, por esta razón, resulta pertinente cambiar dicha 
situación. Concretamente, se puede apreciar que la naturaleza carece de reconoci-
miento jurídico como sujeto de derechos, tal como se puede apreciar en el consti-
tucionalismo contemporáneo; por ende, esta situación debe cambiar porque desde 
la visión de los excluidos –poblaciones indígenas y campesinas– la Madre Tierra 
es sujeto de derechos y guarda una relación especial con las personas, porque es la 
fuente o medio de vida imprescindible para el desarrollo de las diversas especies. En 
ese sentido, la naturaleza, como categoría excluida y sometida, usa las herramientas 
de la filosofía de la liberación para cambiar su estatus –transitar el objeto a sujeto 
de derecho–, a la vez, romper las cadenas jurídicas impuestas a la pachamama de 
forma innecesaria.

7.	 LAS COMUNIDADES QUECHUAS Y AIMARAS: CONCEPCIONES 
DE VIDA, RECONOCIMIENTO DE PRÁCTICAS CULTURALES Y 
RACIONALIDAD SUBYACENTE

Desde los testimonios de líderes aimaras y quechuas, y la normatividad vi-
gente, se considera referirse a las comunidades campesinas en el contexto de orga-



65

La madre tierra como sujeto de derechos

nizaciones comunitarias, siendo estas en la sierra (Comunidades campesinas, ron-
das campesinas, ayllus, markas, parcialidades, anexos, caseríos, cantones o pueblos 
rurales) y las organizaciones comunitarias de la Amazonía (comunidades nativas, 
caseríos, anexos, sectores o pueblos rurales). Todos ellos, a lo largo de su historia, 
han mostrado una particular capacidad de defensa de la vida, la tierra y capacidad 
auto resolutoria de conflictos10. Esta experiencia los ha llevado a la protección de 
la propiedad colectiva o familiar de sus tierras, la propiedad colectiva y familiar de 
sus ganados o de la protección de sus bosques, ríos y lagos adyacentes a sus comu-
nidades.

El jurista puneño Boris Espezúa, al referirse a los indígenas, cuántos son y 
dónde se encuentran, se apoya en el estudio de la Comisión Económica para Amé-
rica y el Caribe CEPAL, que en agosto del 2014 señalaba que: Existían cerca de 45 
millones de indígenas, lo que supone un 8,3% de la población mundial. Estos están 
integrados en 826 pueblos indígenas en América Latina. Esto supone un incremen-
to respecto a la última cifra dada a conocer en el 2006, cuando se identificaron 642 
pueblos. Esta alza se debe a la mejora de la información estadística en los años re-
cientes, y a la incidencia de los propios pueblos en la lucha por su reconocimiento. 
Brasil posee la mayor cantidad de pueblos indígenas (305), seguido por Colombia 
(102), Perú (85), México (78) y Bolivia (39) (p. 456).

Complementando los datos anteriores, un estudio realizado por CEPAL11, 
contrastando la información del Censo del 2007, indica que, en America Latina, 
Perú es el país con mayor cantidad de población indígena con un 24% del total de 
la población nacional; es decir, 6 489, 109 indígenas, de 27 053, 324 habitantes 
(Ribota, 2010, p. 12), seguido por México con 6.1 millones de indígenas.

La población indígena que habita en el Perú, se distribuye de la siguiente ma-
nera: el 60% vive en el área rural y el 40% en el área urbano; el 70.1% en la sierra, 
25.8% en la costa y 4.1. % en la selva. Con respecto al analfabetismo, el 15.5 % de 
la población indígena es analfabeta y la población no indígena registra un 7.2 % de 
analfabetismo. Este dato da a conocer que, el mayor porcentaje de analfabetismo se 
encuentra entre los indígenas. El 26.8 % de las viviendas particulares, de los indí-
genas, tienen abastecimiento de agua inadecuada (Ribota, 2010, p. 25).

10	 La justicia comunal entendida como el conjunto de principios, valores y acción de 
campesinos, que frente a un conflicto se orienta por una distribución equitativa de bienes 
o intereses a partir del diálogo en comunidad, con los integrantes de la comunidad, con sus 
autoridades, sus ancianos, con sus deidades y la Pachamama para la toma de decisiones, 
según los procedimientos e instancias- familiar, padrinos y la familia extendida o comunal.

11	 Centro de Estudios para América Latina y el Caribe.



66

Juan Casazola Ccama

En Puno existen 1,221 comunidades campesinas inscritas en registros pú-
blicos de las 5,766 que existe a nivel nacional, según el Padrón de Comunidades 
Campesinas. De éstas el 32.96% de sus miembros son campesinos comuneros, que 
tienen como lengua materna el quechua y el 24.87% el aimara (Rodríguez, 2007: 
p. 54). El último Censo del 2017, según el INEI, reporta un incremente sustancial, 
el 57 % de puneños se autodefine quechua, el 34 % aimara y 5% criollo; por tanto, 
más del 90 % de la población regional es quechua y aimara. En relación a la cues-
tión de ¿quiénes son los pueblos originarios? siguiendo a Berraondo (2006), se afir-
ma que constituyen grupos diferenciados, que tienen su origen en los patrones de 
la construcción del imperio europeo y de su asentamiento colonial, que se produjo 
en el siglo XVI en adelante. Aquellos que ya habitaban las tierras invadidas y que 
fueron sometidos a las fuerzas de opresión son conocidos como nativos, aborígenes 
o indígenas. Tal designación se ha continuado aplicando para hacer referencia a 
aquella gente que, en virtud del lugar y de las condiciones, comenzaron a encontrar 
alteraciones en sus vidas con el colonialismo.

En estos días, el término indígenas se refiere generalmente a los descendientes 
vivos de aquellas personas que habitaban las tierras antes de las invasiones, y que 
ahora se encuentran dominados por otros. Los pueblos, naciones o comunidades 
indígenas son grupos culturalmente diferenciados, que se encuentran sumergidos 
en sociedades colonizadoras, los mismos que nacieron de las fuerzas del imperio y 
de la conquista.

Las diversas comunidades indias supervivientes de América, Oceanía, los pue-
blos tribales de Asia y África y otros grupos similares son considerados generalmen-
te como indígenas. Ellos son indígenas porque sus raíces ancestrales se encuentran 
clavadas en las tierras sobre las que viven o sobre las que les gustaría vivir; mucho 
más profundamente que las raíces de sectores más fuertes de la sociedad, que vive 
en las mismas tierras o muy próximos.

Estas definiciones no hacen sino fortalecer la experiencia de las comunidades 
aimaras y quechuas que inicialmente estuvieron organizados en Ayllus, luego en 
grupos de indios, y comunidades campesinas. En esta realidad dinámica de relación 
con la Pachamama, Madre Tierra y experiencia de liberación de la dominación, 
marginación histórica, no han perdido totalmente su cosmovisión de la vida, su 
organización comunal y permanente lucha por recuperar la tierra.

Más adelante, Javier Jahncke (2009), explica que los pueblos indígenas son 
aquellas que mantienen relación directa con la tierra. En base a esta definición se 
puede resaltar lo siguiente: se entiende que el nombre pueblos indígenas se aplica a 
grupos etnoculturales, que han mantenido una estrecha relación con un territorio 



67

La madre tierra como sujeto de derechos

a lo largo de varias generaciones −lo que en parte les otorga una identidad cultural 
distinta− y que posee una organización, capaz de ser reconocida como un autogo-
bierno (autonomía).

En el ámbito internacional, se utiliza sobre todo el nombre pueblos indígenas, 
aunque algunos acuerdos internacionales y organizaciones utilizan otros términos, 
tales como pueblos aborígenes, pueblos tribales, pueblos originarios, o pueblos na-
tivos. No hay una definición oficial de pueblos indígenas. Es muy difícil encontrar 
una única definición que abarque adecuadamente la diversidad de pueblos existen-
tes y que no incluya o excluya pueblos indebidamente.

Por otro lado, otros estudiosos, como el equipo de investigación de la DPLF y 
Oxfam, consideran como algo beneficioso la falta de definición unánime, en torno 
al término pueblos indígenas: a pesar de no ser deseable, ni existir una definición 
universal o un acuerdo internacional en cuanto al término pueblos indígenas, los 
instrumentos internacionales de derechos humanos y las interpretaciones realizadas 
por los órganos de supervisión y control han adoptado una descripción amplia 
de los sujetos que pretenden proteger, que alcanza, en la práctica, además de los 
pueblos indígenas y tribales, a las comunidades afrodescendientes y a las minorías 
campesinas o rurales (DPLF y Oxfam, 2011).

Teniendo en cuenta el Convenio N.º 169 de la Organización Internacional 
del Trabajo, la Comisión Interamericana de Derechos Humanos (CIDH) también 
ha resaltado que el “criterio de autoidentificación es el principal para determinar 
la condición de indígena, tanto individual como colectivamente en tanto pueblos” 
(CIDH, 2007). En ese sentido, en cuanto a la auto identificación individual, la 
CIDH ha destacado como un “avance positivo el que en el censo poblacional de 
Bolivia, de 2001, se hubiera incluido el criterio de autoidentificación, para estable-
cer los porcentajes de población indígena de más de 15 años de edad en el país”. Se 
suma a esta experiencia Perú, en el Censo del 2017. En cuanto a la autoidentifica-
ción colectiva, es un hecho histórico social.

Un problema existente es en relación a la forma o manera de cómo es que de-
ben identificarse a las comunidades campesinas, ya que se tiene establecido que es 
complicado saber quiénes son los pueblos indígenas, ello producto de la ausencia de 
información precisa o la elaboración de estadísticas oficiales elaborados por el Es-
tado. Al respecto, en los censos realizados se puede advertir que, los datos son muy 
antiguos, a su vez, no permite establecer con exactitud quienes serían los pueblos 
indígenas, lo cual denota que existe falta de interés por el Estado hacia este sector de 
la población (Ruiz, 2011). No obstante, de la normatividad actual vigente, a partir 
de los artículo 89 de la Constitución, artículo 2 del Reglamento del Instituto Na-



68

Juan Casazola Ccama

cional de Desarrollo de Pueblos Andinos, Amazónicos y Afroperuanos – INDEPA, 
artículos 8 de la Ley de Comunidades Nativas y Amazónicas12 se puede notar que 
el Estado peruano reconoce a las comunidades nativas y campesinas como orga-
nizaciones representativas de los pueblos indígenas en el Perú, y se señala en tales 
normas algunas características que deben presentar los grupos en mención, como 
el idioma o dialecto, caracteres culturales y sociales, tenencia y usufructo común y 
permanente de un mismo territorio, con asentamiento nucleado o disperso. Ade-
más, según la Ley N.º 28736, Ley de Pueblos Indígenas Aislados o en Contacto 
Inicial13, se reconoce a los grupos que no se hallan en contacto con la población 
como pueblos indígenas. Sin embargo, estos son aspectos cualitativos que permiten 
conocer e identificar a las personas como indígenas o campesinas, pero (para evitar 
la redundancia) en relación al ámbito cuantitativo se puede advertir la carencia de 
información y datos.

Frente a dicha realidad, un aspecto que no deben perder de vista los quechuas 
y aimaras es la práctica de valores y la internalización de la cosmovisión andina, ya 
que son rasgos cualitativos que dotan de originalidad y autenticidad a los miem-
bros de la comunidad o población indígena. En ese sentido, el reconocimiento que 
efectúe el Estado será mucho más sencillo, porque los indígenas y comunidades 
campesinas se encontrarán organizados sobre determinado núcleo cultural. De esto 
se desprende que el Estado peruano podrá reconocer como pueblos indígenas a 
aquellos que se encuentren organizados en Comunidades Nativas, Campesinas o 
que habiten en Reservas Indígenas reconocidas14, esto se producirá con mayor pre-
cisión y evitar los errores o alteraciones en la consignación de información en rela-
ción a los indígenas y comunidades campesinas. No está de más mencionar que, la 
política de reconocimiento e identificación de las comunidades y poblaciones ori-

12	 Ley 22175. Artículo 8.- (Ley de Comunidades Nativas y de Desarrollo Agrario de la Selva 
y Ceja de Selva – Decreto Ley Nº 22175):«Las Comunidades Nativas tienen origen en los 
grupos tribales de la Selva y Ceja de Selva y están constituidas por conjuntos de familias 
vinculadas por los siguientes elementos principales: idioma o dialecto, caracteres culturales 
y sociales, tenencia y usufructo común y permanente de un mismo territorio, con asenta-
miento nucleado o disperso»

13	 Ley 28736. Articulo 2.- (Ley para la protección de pueblos indígenas u originarios en situa-
ción de aislamiento y en situación de contacto inicial, Ley 28736): «a) Pueblos indígenas. 
- Aquellos que se auto reconocen como tales, mantienen una cultura propia, se encuentran 
en posesión de un área de tierra, forman parte del Estado peruano conforme a la Constitu-
ción. En éstos se incluye a los pueblos indígenas en situación de aislamiento o en situación 
de contacto inicial».

14	 Actualmente el Estado peruano ha reconocido 5 Reservas Indígenas: Nahua, Kugapakori, 
Nanti y otros, Mascho Piro, Madre de Dios, Murunahua, Ischonahua



69

La madre tierra como sujeto de derechos

ginarias es una obligación estatal, ello resulta así porque la ley Nº 2978515 –Ley del 
Derecho a la Consulta Previa a los Pueblos Indígenas u Originarios– en coherencia 
con el Convenio N° 169 de la Organización Internacional del Trabajo, destaca que 
existen criterios cualitativos para la identificación de las poblaciones originarias, los 
mismos que son de carácter subjetivo –identificación con las costumbres, usos y há-
bitos de la comunidad, entre otros factores– y objetivo –que vivan en una determi-
na circunscripción geográfica, practiquen valores de la comunidad, mantenimiento 
de instituciones, entre otros–.

Finalmente, las poblaciones quechuas y aimaras poseen identidad y se or-
ganizan sobre determinado espacio geográfico, a su vez, se desarrollan bajo una 
concreta racionalidad que consiste en la armonía y el equilibrio. Las concepciones 
de vida, así como las prácticas culturales de los quechuas y aimaras,se fundamentan 
en la racionalidad y la cosmovisión andina, concretamente, supone el vivir en cons-
tante correspondencia y reciprocidad entre los miembros de la comunidad –seres 
humanos– y la pachamama –naturaleza. Es importante considerar que la noción 
de vida no se limita únicamente al de los seres humanos u otras especies, sino que 
alcanza a la misma naturaleza, porque en ella se reproduce y se torna en posible la 
existencia. Entonces, cabe indicar que la perspectiva y noción de vida que mantie-
nen las comunidades campesinas y originarias es cósmica e integral, ya que hay una 
convergencia entre el ser humano y naturaleza; por tanto, es imposible desligar ese 
binomio.

7.1.	La tierra en el continente del AbyaYala: diversos acercamientos a un 
problema común
Desde 1492 y 1532 en el continente AbyaYala (hoy América Latina) en la 

región andina, se inicia la colonización. Inicia un proceso de genocidio, etnocidio y 
epistimicidio que tuvo continuidad en la república a través de la exclusión, segrega-
ción y racismo extremo. Con la llegada de los españoles se ha eliminado los Ayllus16 
a golpe de la imposición del latifundio que convirtieron dueños de las tierras y las 
gentes.

15	 Ley del derecho a la consulta previa a los pueblos indígenas u originarios, reconocido en el 
Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo (OIT). LEY Nº 29785. http://
consultaprevia.cultura.gob.pe/wp-content/uploads/2014/11/Ley-N---29785-Ley-del-dere-
cho-a-la-consulta-previa-a-los-pueblos-ind--genas-originarios-reconocido-en-el-Convenio-
169-de-la-Organizacion-Internacional-del-Trabajo-OIT.pdf (recuperado.29.07.2018)

16	 Conjunto de campesinos asentados en un territorio comunal antes de la llegada de los 
españoles.



70

Juan Casazola Ccama

Los invasores españoles, de regreso en su territorio, contaron a los reyes y 
a la población en general, sus versiones de lo que habían visto de los pue-
blos ancestrales de Amerindia. Algunos escribieron libros con sus versio-
nes particulares, fruto de sus propias pasiones o sus deseos de presentarse 
como grandes aventureros. (…) las versiones eran tan disímiles que se 
acusaban mutuamente de mentirosos o de fantasiosos. Por ejemplo, los 
curas Ginés de Sepúlveda y Bartolomé de las Casas, cuando fueron in-
vitados a dar clases en la Universidad de Salamanca, mutuamente se 
acusaban de fabuladores. Ginés de Sepúlveda, en su célebre libro “tra-
tado sobre las justas causas de la guerra contra los indios”, se dio el lujo 
de escribir toda una serie de justificaciones y razones para perseguirlos y 
matarlos, al “haber descubierto a un indio salvaje, sin ley ni régimen po-
lítico, errante por la selva y más próximo a las bestias y a los monos que 
a los hombres”. Esto dio pie para que Bartolomé de las Casas le acusara 
de escribir “inmensas mentiras”, en su obra Brevísima Relación de la 
Destrucción de las Indias. Es importante resaltar la palabra destrucción 
que emplea Las Casas, la cual ejemplifica cuál fue la acción de los au-
todenominados “conquistadores”. No hubo ningún descubrimiento ni 
encuentro sino destrucción de Amerindia.

(…) La colonialidad sigue presente, a pesar que el colonialismo como 
administración colonial ha desaparecido. Aún vivimos en un mundo 
colonial y necesitamos salir de las formas estrechas de pensamiento. 
Requiere una transformación más amplia de las jerarquías sexuales, de 
género, espirituales, epistémicas, económicas, políticas y raciales del sis-
tema mundo moderno/colonial. (Oviedo, 2016, pp. 153 y 154)

7.2.	Lucha por la concentración de la tierra en manos del latifundio y otras 
asociaciones privadas
A partir de 1570, durante la administración del virrey Francisco de Toledo, 

se buscó agrupar a la población indígena en las denominadas “reducciones de in-
dios”, que se generalizaron en el territorio de la Colonia. Estas concentraban Ayllus 
dispersos encontrados por los españoles a su llegada, tuvieron que adecuarse a la 
lógica de la comunidad agraria ibérica, modelo traído por los españoles. El obje-
tivo central de estas concentraciones era asegurar el tributo, tanto monetario y en 
especies, respetando la jerarquía indígena y asignándole al “común de indios” un 
territorio adecuado. No solo fueron funcionales para el cobro de tributos por los 
españoles, sino que sirvieron también para el control de la población indígena, el 
adoctrinamiento religioso e ideológico.



71

La madre tierra como sujeto de derechos

Las Leyes de Indias reconocieron el régimen de tenencia de la tierra vigente 
para el ayllu durante el imperio incaico, así como la forma de organización de la 
producción; esto es: propiedad colectiva de la tierra, usufructo individual de las par-
celas de cultivo, rotación periódica, carácter común de los pastos naturales, trabajo 
comunal de ciertas tierras para determinadas actividades, y formas de ayuda mutua 
como el ayni y la minka.

Más adelante, los decretos de Bolívar de 1824 (Trujillo) y 1825 (Cusco) —
que guardan relación con normas dictadas previamente por el Libertador en Co-
lombia17— buscaban la desaparición de la comunidad, pretendiendo cambiar pre-
cipitadamente el orden social. En el pensamiento liberal de Bolívar se quiso igualar 
a la población indígena con el resto de la sociedad, para convertir a los indios en 
ciudadanos de una nación. Por ello, buscaron liquidar a la comunidad, evitando la 
mediación de linajes o jefaturas étnicas no reconocidas por la ley con el Estado. De 
esta forma, se decretó la propiedad individual de cada indígena sobre la parcela que 
ocupaba, dándole la libertad de enajenarla a su libre albedrío.

El Estado asumió una política ambigua frente a la permanencia de las institu-
ciones y prácticas corporativas de la sociedad rural. De esta forma se dio un paula-
tino debilitamiento de las comunidades frente a los latifundios. Como parte de esa 
estrategia, el establecimiento del régimen municipal en la década de 1840, debilitó 
aún más la institución corporativa. Una meta de ciertos sectores de indígenas fue 
convertirse en capital distrital, pues ello les permitía acceder a cierta autonomía 
económica frente al Estado. Esto motivó la fragmentación de la comunidad en las 
denominadas comunidades madres e hijas. A partir de la década de 1850, se iniciaría 
la feudalización de la sociedad rural, por lo que muchas comunidades terminarán 
siendo encapsuladas dentro de las haciendas. En 1854, en el gobierno de Ramón 
Castilla, fueron derogados los tributos de los indígenas y restituidos en varias opor-
tunidades, sumando a ellos las actividades de pongaje y mita.

En 1909 a 1920, bajo el gobierno de Leguía, se dio la ley de conscripción vial, 
que obligaba a los indígenas a prestar trabajo gratuito a favor de la construcción 
de carreteras. Recién con la Constitución de 1920 se reconoció la existencia de las 
comunidades indígenas. El artículo 41 de dicha carta establecía: “Los bienes de 
propiedad del Estado, de instituciones públicas y de comunidades indígenas son 
imprescriptibles y solo podrán transferirse mediante título público en los casos y 
en las formas que establezca la ley.” Luego de aprobada la Constitución de 1920 

17	 CEPES (1994) Se puede ver en el artículo de Figallo, Guillermo, «Los decretos de Bolívar 
sobre los derechos de los indios y la venta de tierras de las comunidades» en el número 19 
de Debate Agrario, Lima, CEPES, pp. 111 a 134.



72

Juan Casazola Ccama

se crearon diversos mecanismos que favorecieron a estas organizaciones, como la 
Sección de Asuntos Indígenas del Ministerio de Fomento en 1921 y el Patronato 
de la Raza Indígena en 1922.

La Constitución Política del Perú de 1933, en lo que se refiere a las comu-
nidades de indígenas, se completará el marco de protección de sus tierras, al con-
siderarlas inalienables, inembargables e imprescriptibles, atributos que se manten-
drán hasta hace pocos años. El artículo 209 de la Constitución de 1933 dispuso lo 
siguiente:“La propiedad de las comunidades es imprescriptible e inajenable, salvo 
el caso de expropiación por causa de utilidad pública, previa indemnización. Es, 
asimismo, inembargable”. El Código Civil de 1936, también se ocupó de las co-
munidades campesinas, indicando que es obligatoria la inscripción en registros es-
peciales, levantar su catastro y que los dirigentes sean elegidos. Entre los años 1960 
a 1963, surgen los conflictos por la tierra y obligan al presidente Belaunde a emitir, 
la ley 15037, Ley de Reforma Agraria, llegando a afectar solo a 38 haciendas, con 
141,155 has.

Las comunidades quechuas y aimaras han vivido los cambios del fenómeno 
de la globalización, en el marco de un modelo neoliberal. Para los campesinos, es 
considerada por muchos como proceso sumamente excluyente en el campo econó-
mico, particularmente para las economías menos desarrolladas -los pobres, las co-
munidades campesinas y nativas- aunque resulte envolvente en el ámbito cultural.

7.3.	Lucha por la reestructuración de la tierra: la experiencia del sur andi-
no del Perú

El período 1985 hasta 1990 marca una fase histórica y particular en el depar-
tamento de Puno y el Sur Andino:

a)	 Un movimiento campesino comunero, organizado en su Federación Campe-
sina, que ante la exclusión de la Reforma Agraria Velasquista, inician procesos 
de marchas de sacrificio y tomas de tierra (Diciembre, 1985), en los distri-
tos de Macarí y Santa Rosa de la Provincia de Melgar, recuperando cerca de 
10,000 has, de la ERPS Kunurara. Y luego se extendieron a nivel departamen-
tal, sobre todo en mayo-junio de 1987.

b)	 Una iglesia Sur Andina decididamente comprometida con los pobres, su lu-
cha por la tierra, tanto en gesto y palabra. Testimonios de vida trascendentales 
se pueden recoger de Mons. Luis Dalle, Mons. Francisco Dalteroche, Mons. 
Alberto Koenigsknechj, Mons. Jesús Mateo Calderón, Mons. Luis vallejos, 



73

La madre tierra como sujeto de derechos

Mons. Albano Quinn, Mons. Mettzinger junto al actuar del IPA18 y las dis-
tintas parroquias y jurisdicciones del Sur Andino. En el caso de Puno, en la 
lucha por la tierra, el rol de la iglesia, desde octubre-diciembre de 1985, hasta 
enero de 1986, fue fundamental en la intermediación con las autoridades 
del Gobierno Central en Lima, para la dación de los D.S. 005 y D.S. 006 de 
reestructuración.

c)	 En Puno, respecto a la lucha por la tierra, confluyen en una coyuntura par-
ticular: Las Comunidades Campesinas, las Federaciones (FDCP) el compro-
miso y solidaridad de la Iglesia y distintas instituciones de la sociedad civil, 
partidos políticos, municipios y organismos no gubernamentales. 

Lamentablemente este periodo junto con el populismo alanista tuvo como ac-
tor desestabilizador a Sendero Luminoso, que desde marzo de 1986 quiso encabe-
zar -sin éxito- la lucha por la tierra, asesinando dirigentes campesinos y comunales, 
creando el terror en el campo y coadyuvando a un proceso de guerra sucia, donde 
el Ejército sale de sus cuarteles y también –sin dar cara- inicia una represión indis-
criminada, confundiendo campesinos inocentes por terroristas. Aquí también la 
Iglesia Sur Andina, desde las Vicarias de Solidaridad juega un rol muy importante 
en la búsqueda de la paz, la justicia y la defensa de la vida. Recordando las palabras 
de Salomón Lerner, en la entrega del informe final de la Comisión de la Verdad y 
Reconciliación (CVR) en el 2003, este tipo de hechos expone no solo el asesinato, 
la desaparición, la tortura, el atropello y la injusticia a gran escala, sino también la 
indiferencia, la insensibilidad y la desidia de quienes, pudiendo evitar estas desgra-
cias, no lo hacemos19.

El desfase de las promesas presidenciales y la frustrante realidad del agro, la 
presión social del movimiento campesino liderado por la Federación Departamen-
tal de Campesinos de Puno (FDCP) y apoyado por instituciones y organismos 
no gubernamentales lograron que el gobierno de Alan García expida el D.S. 005-
86-AG y D.S. 006-86-AG. Mediante el cual se implementó un proceso de re-
distribución de las tierras de las Empresas Asociativas a favor de las comunidades 
campesinas.

En 1987, se promulga la Ley de Comunidades Campesinas 24656 y la Ley 
de Deslinde y Titulación 24657. En ese año la Federación Departamental de 

18	 Instituto de Pastoral Andina, institución creada por los obispos del sur andino.
19	 Millan, A. (2010) Lima: IDEH-PUCP/Coordinadora Nacional de Derechos Humanos/

CEP, p. 148. Citado por Armando MillanFalconí (2010) en ¿Por qué ética y ciudadanía en 
el Perú de hoy?. Lima: UPC. p. 9.



74

Juan Casazola Ccama

Campesinos de Puno inicia una movilización masiva por la tierra que llevó a la 
“toma” o “invasión” de una gran cantidad de tierras de las empresas asociativas, 
implementando así de facto y por propia mano la reestructuración exigida. A par-
tir de estos hechos se generan otros: invasiones, ventas ficticias, adjudicaciones 
amañadas, etc.

Los funcionarios de las empresas asociativas y funcionarios públicos muchas 
veces coincidieron en adjudicaciones irregulares, así como trabajadores y feudata-
rios de la empresa. Igualmente, las propias familias o comunidades socias de las 
empresas tomaron posesión de hecho de una parte del territorio en previsión de 
que fuera invadido por otras comunidades. Otras tierras de la empresa fueron ven-
didas apresuradamente o ficticiamente por sus funcionarios a grupos de campe-
sinos individuos. El resultado fue una total confusión donde difícilmente puede 
hasta hoy distinguirse los derechos de propiedad o posesión de las comunidades o 
individuos20. El resultado de este proceso es que 1 010 992,14 has. fueron entre-
gadas a un total de 641 comunidades campesinas, grupos de agricultores sin tierra 
y cooperativas.

La política agraria es ambigua, respecto del conjunto del modelo económi-
co. Se han tomado algunas medidas orientadas a promover la inversión privada 
en el agro, sobre todo en la costa, pero no se ha aplicado el recetario neoliberal, 
probablemente evaluando la complejidad del tema y el alto riesgo político que sig-
nificaba. No existe una definición estratégica clara sobre el rol del agro serrano en 
el futuro del país, lo cual lleva a la ausencia de una política sectorial propiamente 
dicha. Existe un conjunto de acciones del gobierno hacia este sector, que se orienta 
a dinamizar la actividad económica y productiva, principalmente en la costa, pero 
no llega a constituir una política sectorial y, mucho menos, incluye el mundo rural 
andino. Lo que vemos en el sector es el impacto de la política macroeconómica y el 
de los programas de alivio a la pobreza.

Las medidas tomadas para afrontar los efectos del modelo económico en la 
población pobre no constituyen una estrategia integral, pues las políticas sociales 
están orientadas por el clientelismo, antes que por opciones de tipo estructural. El 
Ministerio de la Presidencia y los demás programas sociales como FONCODES21 

20	 Mesa de Trabajo “Uso y Tenencia de la Tierra en Puno”. 
21	 El Fondo de Cooperación para el Desarrollo Social - FONCODES, programa nacional del 

Ministerio de Desarrollo e Inclusión Social - MIDIS, gestiona programas y proyectos de 
desarrollo productivo, infraestructura económica y social, orientados hacia la población en 
situación de pobreza y pobreza extrema.



75

La madre tierra como sujeto de derechos

o PRONAMACHS22 no logran ser parte de una estrategia general. Foncodes debi-
lita los gobiernos locales y canaliza recursos del gobierno central en detrimento de los 
gobiernos locales; Pronamach es un programa de conservación de los recursos, des-
articulado de una estrategia de promoción de la actividad agropecuaria en los Andes.

7.4.	Nuevo mercado de tierras
Un factor a tener en cuenta es que ni las acciones específicas para la actividad 

agropecuaria, ni las orientadas a la lucha contra la pobreza, apuntan a la construc-
ción de institucionalidad local y, por el contrario, parecen buscar el fraccionamien-
to de toda forma de organización en el medio rural.

En 1991 con el Decreto Legislativo N° 65323, queda concluida toda forma 
de adjudicación gratuita de tierras a favor de comunidades campesinas, dejando 
inconcluso el proceso de reestructuración de las tierras.

En 1995 se da la nueva Ley de Tierras 2650524, que permite la libre dis-
posición de las tierras comunales, eliminando las garantías de inembargabilidad 
e inalienabilidad, los procesos de individualización de la propiedad comunal, la 
titulación de las tierras originarias de las comunidades campesinas, la inscripción 
de la posesión en los Registros Públicos, ha llevado a los campesinos a un proceso 
de confusión, desorganización, acaparamiento de tierras y el aprovechamiento de 
algunos profesionales y personas interesadas en lucrar en este proceso.

A pesar de los grandes esfuerzos realizados por el Estado, subsisten proble-
mas de saneamiento físico y legal de las tierras como, por ejemplo: Del proceso de 
Reforma Agraria (1969) y reestructuración (1987), comunidades campesinas sólo 
cuentan con contratos de adjudicación, sin planos, ni memorias descriptivas, fal-
tan informes de las comisiones liquidadoras de las empresas asociativas, problemas 
de linderos. De ahí es que la Federación Departamental de Campesinos de Puno 
(FDCP), desde 1995, ha exigido un Dispositivo Legal de Excepción para Puno 
(Decreto Supremo), que regule la aplicación de la Ley 26505 (Ley de Tierras), so-

22	 El Proyecto Nacional de Manejo de Cuencas Hidrográficas y conservación de Suelos 
PRONAMACHCS) es uno de los rubros de inversión más importantes del Ministerio de 
Agricultura.

23	 D. Leg. Nº 653 - Aprueba la Ley de Promoción de las Inversiones en el Sector Agrario (07-
01-91).http://www.ana.gob.pe/media/95336/dleg_653.pdf

24	 LEY Nº 26505. LEY DE LA INVERSIÓN PRIVADA EN EL DESARROLLO DE LAS 
ACTIVIDADES ECONÓMICAS EN LAS TIERRAS DEL TERRITORIO NACIONAL 
Y DE LAS COMUNIDADES CAMPESINAS Y NATIVAS. Promulgada el 17 de julio de 
1995. Recuperado el 29.07.2018 en http://www.cepes.org.pe/legisla/ley26505.htm



76

Juan Casazola Ccama

lucionando los problemas derivados de la burocrática reestructuración aprista. Eso 
fue importante, ya que fueron esas tierras (1 000 000 ha.) que el Proyecto Especial 
de Titulación de Tierras (PETT) y el Ministerio de Agricultura no querían regula-
rizar. Ese proceso, desordenado e injusto, de titulación de tierras agrarias se agravó 
más por la falta de un Plano Catastral actualizado en Puno, en claro perjuicio de los 
campesinos, que ilusionados con titular su tierra para acceder al crédito, ahora tie-
nen que enfrentar los nuevos juicios legales, que afectan a su deteriorada economía.

Pese a sus ofertas electorales, Alberto Fujimori impulsó una política económi-
ca de claro corte liberal. En materia agraria se tradujo en la aprobación del Decreto 
Supremo Nº 011-91-AG. No obstante, al haber cuestionamientos a la legalidad 
de dicho decreto supremo, en julio de 1991 se aprobó la Ley de Promoción de las 
Inversiones en el Sector Agrario, a través del Decreto Legislativo Nº 653, en virtud 
de la delegación de facultades legislativas operada por la Ley Nº 25327.

El Decreto Legislativo Nº 653 derogó la Ley de Reforma Agraria (Decreto 
Ley Nº 17716) dejando solo subsistentes las normas relacionadas al Fuero Agrario 
en tanto se dictara una nueva Ley Orgánica del Poder Judicial y Código de Proce-
dimientos Civiles. Liberalizó el tratamiento de la propiedad de la tierra y el arrenda-
miento, así como modificó la legislación de aguas, de tierras de selva y ceja de selva, 
la comercialización agraria, el trabajo agrícola, la agroindustria, entre otros varios 
aspectos. Esa ley eliminó las restricciones a la conducción directa y dispuso que “el 
dominio y conducción de la propiedad agraria pueden ser ejercidos por cualquier 
persona natural o jurídica, en igualdad de condiciones y sin más limitaciones que 
las establecidas en esta Ley y la Constitución” (Art.5. D. Lg. 653). Respecto de las 
comunidades campesinas y nativas, el artículo 61 del Decreto Legislativo 653 trajo 
una interesante norma que permitía a esas organizaciones arrendar sus tierras con la 
finalidad de utilizarse en la instalación de plantaciones forestales.

Las modificaciones introducidas al marco legal de la propiedad agraria en 
general y de las comunidades campesinas y nativas fueron convalidadas en 1993, 
al aprobarse una nueva Constitución Política, con un claro sesgo neoliberal. Esta 
Carta representa el mayor retroceso en cuanto a la defensa de las tierras de las co-
munidades, desde que se inició esta protección. Como se ha mencionado, dicha 
protección ha quedado reducida tan solo a la imprescriptibilidad como defensa de 
las tierras comunales. La Constitución de 1993, ampliando la autonomía comunal, 
establece la libre disponibilidad de las tierras de las comunidades en el artículo 8925, 

25	 “Las Comunidades Campesinas y las Nativas tienen existencia legal y son personas jurídicas. 
Son autónomas en su organización, en el trabajo comunal y en el uso y la libre disposición 
de sus tierras, así como en lo económico y administrativo, dentro del marco que la ley 



77

La madre tierra como sujeto de derechos

con lo cual estas pueden ser vendidas, cedidas, donadas, etc.; lo que significa que 
dejan de ser inalienables.

En esencia la Ley 26505 o Ley de Tierras ratificó y profundizó las normas que 
en 1991 había establecido el Decreto Legislativo 653, orientadas a eliminar las res-
tricciones al mercado de tierras y retomó las nuevas normas constitucionales sobre 
la propiedad agraria. La Ley de Tierras establece que todas las tierras agrícolas están 
sujetas al marco jurídico formado por el Código Civil (artículo 2), proclama que 
por ningún motivo se podrían establecer limitaciones o restricciones a la propiedad 
de la tierra distintas a las establecidas en la Ley (artículo 3). Se garantizó también 
que cualquier persona, sea persona natural o jurídica, nacional o extranjera, tendría 
libre acceso a la propiedad, aunque ratificando la prohibición constitucional de que 
extranjeros sean dueños o poseedores de tierras dentro de los 50 kilómetros de las 
fronteras (artículo 4).

El Convenio Nº 16926, sobre Pueblos Indígenas y Tribales en Países Indepen-
dientes, de la Organización Internacional del Trabajo (OIT), fue aprobado por el 
Estado peruano mediante Resolución Legislativa Nº 26253, del 26 de noviembre 
de 1993, aprobado por el Congreso Constituyente Democrático, y fue ratificado el 
2 de febrero de 1994 y vigente desde 1995 (como ha ratificado el Tribunal Cons-
titucional). En la estructura misma el Convenio 169, considera como una cuestión 
muy importante, el derecho a la tierra de los pueblos indígenas destacando que para 
estas poblaciones, la relación con la tierra o territorio –según sea el caso–, reviste 
una relación que incluye valores espirituales y culturales. Reconoce igualmente que 
el territorio abarca la totalidad del hábitat. Acepta el derecho de las comunidades a 
ejercer el derecho de propiedad y de posesión sobre las tierras que tradicionalmente 
ocupan, y conmina a los Estados el establecimiento de procedimientos adecuados 
en los sistemas jurídicos internos para solucionar las reivindicaciones de tierras de 
comunidades. No obstante su vigencia desde el año 1995, el Convenio 169 no 
mereció mayor desarrollo en la legislación interna, inclusive se discutió su validez 
y aplicación en el país.

establece. La propiedad de sus tierras es imprescriptible, salvo en el caso de abandono 
previsto en el artículo anterior. El Estado respeta la identidad cultural de las Comunidades 
Campesinas y Nativas.”

26	 OIT. Convenio 169. Convenio sobre pueblos indígenas y tribales en países independientes 
(Entrada en vigor: 05 septiembre 1991) Adopción: Ginebra, 76ª reunión CIT (27 junio 
1989) - Estatus: Instrumento actualizado (Convenios Técnicos). El Convenio puede ser 
denunciado: 05 septiembre 2021 - 05 septiembre https://www.ilo.org/dyn/normlex/es/f?p
=NORMLEXPUB:12100:0::NO::P12100_INSTRUMENT_ID:312314



78

Juan Casazola Ccama

En junio de 2004, el Congreso aprobó la Ley 28259, Ley de Reversión a favor 
del Estado de los Predios Rústicos Adjudicados a Título Gratuito. El objetivo de 
esta ley, como indica su nombre, era revertir en favor del Estado, para su posterior 
venta, los predios rústicos declarados en abandono o que no hubiesen cumplido los 
fines para los que fueron otorgados.

Tras poco más de un año, tiempo en el cual el nuevo gobierno parecía más 
preocupado en diferenciarse de su primer gobierno, se produjo un hecho muy sig-
nificativo. El manifiesto político del presidente Alan García, “El síndrome del perro 
del hortelano”, difundido en octubre de 200727, mostró con claridad la decisión 
política de transferir los recursos naturales, entre ellos la tierra, a aquellos con ca-
pacidad y posibilidad de realizar grandes inversiones, en detrimento de quienes 
los poseen actualmente, pero carecen de los recursos necesarios para aprovecharlos 
con mayor “eficiencia”. Respecto de las comunidades campesinas, a las que alabó 
durante su primer gobierno, impulsando los Rimanakuy y luego las leyes General 
de Comunidades Campesinas y de Deslinde y Titulación del Territorio Comunal, 
las calificó como pedigüeñas e incapaces de poner en valor sus recursos, y cuestionó 
los derechos de propiedad sobre sus tierras. Los demás gobiernos continúan las 
políticas públicas diseñadas desde los noventas.

Los movimientos campesinos se han reafirmado como sujetos históricos trans-
formadores en algunos momentos con reducido nivel de articulación con otros, 
pero en otros momentos de la historia han mostrado alto grado de articulación 
institucional y capacidad de generar aliados para el logro de sus fines. El movimien-
to campesino estuvo dotado de principios comunitarios, y con claros objetivos de 
resistencia a las estructuras oficiales de poder y teniendo como objeto central la 
realización de necesidades humanas fundamentales. Esas necesidades humanas fun-
damentales se referían el derecho de acceso a la titularidad de la tierra, a la justicia 
básica, a ser escuchado y participar del desarrollo integral del país. 

En ese sentido los movimientos campesinos son históricos y a la vez nuevos. 
Fueron respuesta a la mutabilidad de circunstancias históricas. Los movimientos 
campesinos “se revelan con auténticos productos de “ciclos” culturales-ideológicos 
y “fluctuaciones” políticas económicas y sociales contemporáneas, cuando se con-
textualizan en la historicidad cíclica del presente, marcada por una profunda crisis 
política económica a nivel mundial. La inseguridad de las poblaciones frente a la 
impotencia de las instituciones políticas clásicas, conduce al crecimiento de los mo-

27	 Artículo publicado en el diario El Comercio, Lima, 27 de octubre de 2007.



79

La madre tierra como sujeto de derechos

vimientos sociales y de las organizaciones que buscan reorganizar la vida social y 
redefinir la vida política” (Wolkomer, 2018: p. 106).

8.	 LA TEOLOGÍA DE LA LIBERACIÓN Y LA VISIÓN DE LA TEOLO-
GÍA DESDE LOS POBRES

8.1.	La iglesia contemporánea y la tierra: consideraciones sobre la tierra en 
el Laudato Si
En 2015 aparece el interesante documento pontificio “Laudato Si, mi Signo-

re”- “Alabado seas mi señor”, es la Carta Encíclica del Sumo Pontífice Francisco, 
documento escrito sobre el cuidado de la casa común “la naturaleza” a ella le llama 
hermana que clama por el daño que le provocamos a causa del uso irresponsable 
y que ha generado enfermedades en el suelo, en el agua, en el aire y en los seres 
vivientes. Por eso, entre los pobres más abandonados y maltratados, está nuestra 
oprimida y devastada tierra, que “gime y sufre dolores de parto” (Francisco, 2015). 
El documento señala que vivimos tiempos de crisis socio ambiental porque cuando 
los seres humanos destruyen la biodiversidad, degradan la integridad de la Tierra, 
cuando contribuyen al cambio climático, o cuando desnudan la Tierra de sus bos-
ques, o destruyen las zonas húmedas, o cuando contaminan el agua, el suelo, el aire. 
Todos estos son pecados. Esta realidad contribuye al deterioro de la calidad de vida, 
y estas actividades son conocidas como crimen “un crimen contra la naturaleza es 
un crimen contra nosotros mismos”. El documento es llamado urgente para la 
protección de la casa común.

En este contexto de crisis socio ambiental, un problema particularmente serio 
es la limitación del acceso al agua segura en cantidad y calidad. La mayor preocu-
pación a nivel mundial es el impacto sobre el recurso hídrico, el agua está directa-
mente vinculada a la alimentación y a la salud, la falta de este recurso en cantidad y 
calidad, provoca la aparición o permanencia de enfermedades evitables que afectan 
a millones de personas, en particular a niños y madres. Así, la calidad de vida de 
una población está directamente relacionada con el libre acceso al agua limpia y 
saludable. El impacto directo más significativo de la crisis ambiental se concentra 
en la salud, ya que las enfermedades de origen hídrico originadas, al beber, por 
contacto, o al comer verduras regadas con aguas servidas, o contaminadas con sus-
tancias como nitratos, cadmio, mercurio, plomo, arsénico, flúor, yodo y metales 
pesados. Solo el 18% de la población de la región de Puno consume agua segura, 
el resto solo consume agua entubada. […] “la calidad del agua disponible para los 
pobres que provoca muchas muertes todos los días. Entre los pobres son frecuentes 
enfermedades relacionadas con el agua, incluidas las causadas por microrganismos 



80

Juan Casazola Ccama

y por sustancias químicas. La diarrea y el cólera, que se relacionan con servicios hi-
giénicos y provisión de agua inadecuados, son un factor significativo de sufrimiento 
y de mortalidad infantil. Las aguas subterráneas, en muchos lugares, están amena-
zadas por la contaminación que producen algunas actividades extractivas, agrícolas 
e industriales, sobre todo en países donde no hay una reglamentación y controles 
suficientes” (Francisco, 2015, p. 28).

En todo esto la tierra es considerada como un ser vivo y como hermana, inclu-
sive, le reconoce dignidad, porque es un ser que siente, entonces, de aquí se puede 
deducir que la Madre Tierra es una hermana que “está clamando por el daño que le 
provocamos y gime y llora dolores de parto”, porque es un ser vivo que experimenta 
dolor así como las inclemencias. Sobre este punto el Papa indicará, “alabado seas, 
mi Señor, por la hermana, nuestra madre tierra, la cual nos sustenta, y gobierna y 
produce diversos frutos con coloridas flores y hierbas”. “Esta hermana clama por el 
daño que le provocamos a causa del uso irresponsable y del abuso de los bienes que 
Dios ha puesto en ella. Hemos crecido pensando que éramos sus propietarios y do-
minadores, autorizados a expoliarla” (Francisco, 2015). De aquí se desprende que, 
en la iglesia contemporánea la Madre Tierra ocupa un lugar importante porque es 
la fuente de vida que da soporte a las personas y todas las especies que habitan en 
este planeta; en tal sentido, se aprecia que esta declaración del Papa se aproxima y 
quizás hasta llega a coincidir con las costumbres y el derecho consuetudinario, prac-
ticado por las comunidades aimaras y quechuas, ya que en ambos casos es calificada 
y apreciada como madre, que tiene vida autónoma.

8.1.1.	Incremento de la crisis ambiental: la desestabilización del medio am-
biente sano y equilibrado

El actual sistema económico, imperante en nuestro país, no permite el lide-
razgo del Estado en el cuidado del medio ambiente, por esa razón la cantidad de 
normas e instituciones existentes para el cuidado del medio no han logrado sus 
propósitos. La crisis y deterioro ambiental se presenta por partida doble, porque 
tanto el humano como la naturaleza están en serio peligro de extinción; por ello, 
se menciona que no solo se vive un época de crisis ambiental, sino de crisis socio 
ambiental. Sobre este asunto, el Papa Francisco menciona que:

El ser humano es un componente importante en el planeta y más por la 
dignidad que se le atribuye, porque es él quien también sufre la degrada-
ción ambiental del actual modelo de desarrollo y la cultura del descarte 
de la vida de las personas. Muchas personas viven en lugares que no tie-
nen áreas verdes, lugares insalubres, contaminados y mal estructurados. 



81

La madre tierra como sujeto de derechos

Sin embargo, no sólo son causas físicas también son componentes socia-
les: efectos laborales de la tecnología, exclusión y fragmentación social, 
privación al acceso de energía y otros servicios, violencia, narcotráfico, 
drogadicción y la pérdida de identidad (Francisco, 2015, pp. 34 – 35).

Esta experiencia de dignidad fue trastocada por las enseñanzas de la nueva ra-
cionalidad humana y machista, como aquellas recogidas en la enseñanza social de la 
iglesia, que presentaba al hombre como creación a imagen y semejanza de Dios, pero 
no señalaba nada acerca de la mujer. Y es que “la dignidad de la persona humana se 
basa en el hecho de que es creada a imagen y semejanza de Dios y elevada a un fin 
sobrenatural trascendente a la vida terrenal. El ser humano pues, como ser inteligente 
y libre, sujeto de derecho y deberes es el primer principio y, se puede decir, el corazón 
y el alma de la enseñanza social de la iglesia” (Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, 
N. 12). Esta misma situación ha puesto en sobrevaloración al ser humano, porque se 
parte de la idea que el ser humano es el único ser que merece protección y resguardo 
de parte del sistema jurídico o que puede ser titular de la dignidad, en cambio, la 
naturaleza, las mujeres u otros carecen de dichos atributos, entonces, la exaltación del 
antropocentrismo está conduciendo a la humanidad a su extinción y desaparición (no 
se extinguirá la especie humana, sino que le acompañarán más seres vivientes).

Dada la primacía del ser humano sobre todas las demás cosas, subyace la no-
ción de que solo la persona posee dignidad, lo cual tiene como consecuencia que 
es titular de todos los derechos humanos, adicionalmente, se busca la protección y 
promoción del hombre en la medida en que debe desarrollarse de forma libre en 
el medio ambiente, entonces, se aprecia que existe un enfoque antropocentrista 
que convierte al ser humano dueño y amo en el mundo. Esto nos lleva a sostener 
que no era recomendable que el humano sea presentado como creación a imagen 
y semejanza de Dios, esta realidad llevó a muchos a explotar a otros seres humanos 
considerándolos como inferiores o la naturaleza solo para depredarla. Se entiende 
que la naturaleza no tiene las mismas propiedades o atributos que las personas, 
siendo así, se continúa priorizando al ser humano.

Sin embargo, la resistencia de la experiencia ancestral de las comunidades ori-
ginarias quienes estando en permanente contacto con obispos, sacerdotes y laicos 
cristianos llegaron a evangelizar diversos espacios, ello desde la experiencia cultural 
concreta porque de las reflexiones del Papa Francisco en su obra Laudato Si, se 
advierte que sobre las diversas posibilidades de acercarse y acceder a la dignidad, no 
solo se parte de la noción de que Dios y la dignidad del ser humano son las únicas 
entidades válidas, sino que es posible encontrar otros caminos. Al respecto, el Papa 
indica que “Los relatos de la creación en el libro del Génesis contienen, en su len-
guaje simbólico y narrativo, profundas enseñanzas sobre la existencia humana y su 



82

Juan Casazola Ccama

realidad histórica. Estas narraciones sugieren que la existencia humana se basa en 
tres relaciones fundamentales estrechamente conectadas: la relación con Dios, con 
el prójimo y con la tierra. Según la Biblia, las tres relaciones vitales se han roto, no 
solo externamente, sino también dentro de nosotros. Esta ruptura es el pecado. La 
armonía entre el Creador, la humanidad y todo lo creado fue destruida por haber 
pretendido ocupar el lugar de Dios, negándonos a reconocernos como criaturas 
limitadas. Este hecho también desnaturalizó el mandato de “dominar” la tierra (Gn 
1, 28) y de “labrarla y cuidarla” (Gn 2,15)” (Francisco, 2015).

Más adelante, el mismo documento señala que “no somos Dios. La tierra nos 
precede y nos ha sido dada. Esto permite responder a una acusación lanzada al pen-
samiento judío-cristiano: se ha dicho que; desde el relato del Génesis que invita a 
“dominar” la tierra (Gn.1, 28), se favorecería la explotación salvaje de la naturaleza 
presentando una imagen del ser humano como dominante y destructivo. Esta no 
es una correcta interpretación de la Biblia, como la entiende la Iglesia. Si es verdad 
que algunas veces los cristianos han interpretado incorrectamente las escrituras” 
(Francisco, 2015, pp. 66 – 67).

En la actualidad se respira un ambiente de reproducción de la explotación del 
hombre por el hombre, y del hombre sobre la naturaleza, exhibiéndose el talante 
dominador y sometedor del ser humano sobre todo lo que le rodea. Y la religión 
no ha cumplido un papel adecuado en todo este escenario, más bien ha continuado 
exaltando la centralidad y posicionamiento del ser humano. Sin embargo, dicha si-
tuación cambia cuando aparecen corrientes o tendencias religiosas de diverso tipo, 
que buscan cambiar y modificar el esquema actual que se tiene de iglesia; además, 
la noción de dignidad, que solamente estaba limitada a las personas, ahora, es posi-
ble de ser expandida hacia otros ámbitos o contextos. Es de sobra conocido que “a 
causa de su dignidad personal, el ser humano es siempre un valor en sí mismo y por 
sí mismo, y como tal exige ser considerado y tratado. Y al contrario, jamás puede 
ser considerado como un objeto utilizable, un instrumento, una cosa. De aquí que 
sean absolutamente inaceptables las más variadas formas de discriminación que; 
por desgracia, continúan dividiendo y humillando a toda la familia humana: desde 
las raciales y económicas a las sociales y culturales, desde las políticas a geográficas, 
etc.” (Juan Pablo II, Cristifidelis Laici.n.37). Pero la misma fue negada a otras 
entidades o categorías, por ese motivo se hacía urgente ampliar los alcances de la 
dignidad (hacia los pobres, los excluidos, la naturaleza, entre otros).

En esta misma línea de reflexión de un documento de Puebla28 nos recuerda: 
“Profesamos que todo hombre y toda mujer (Gál.5,13-24) por más insignificantes 

28	 Puebla. III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, n. 317.



83

La madre tierra como sujeto de derechos

que parezcan, tienen en si una nobleza inviolable que ellos mismos, y los demás, 
deben respetar y hacer respetar sin condiciones; que toda vida humana merece por 
sí misma, en cualquier circunstancia, su dignificación; que toda convivencia huma-
na tiene que fundarse en el bien común, consistente en la realización cada vez más 
fraterna de la común dignidad; lo cual exige no instrumentalizar a unos a favor de 
otros y estar dispuesto a sacrificar aún bienes particulares” (Puebla, n.317).

La evolución del concepto de derecho, desde el enfoque de derechos huma-
nos, ya indicaba que estos son principios, de aceptación universal, reconocidos 
constitucionalmente y garantizados jurídicamente, orientados a asegurar la digni-
dad del ser humano como persona, en su dimensión individual, social, material 
y espiritual. La dignidad del ser humano implica libertad e igualdad. Al respecto, 
la Declaración Universal de los Derechos Humanos señala en su Preámbulo que; 
“todos los hombres nacen libres e iguales en dignidad y derechos”29

Más después, el mismo Papa indica que “si bien esta encíclica se abre a un 
diálogo con todos, para buscar juntos caminos de liberación, quiere mostrar desde 
el comienzo cómo las convicciones de la fe ofrecen a los cristianos, y en parte tam-
bién a otros creyentes, grandes motivaciones para el cuidado de la naturaleza y de 
los hermanos y hermanas más frágiles. Si el solo hecho de ser humano mueve a las 
personas a cuidar el ambiente del cual forman parte, “los cristianos en particular, 
descubren que su cometido dentro de la creación, así como sus deberes con la natu-
raleza y el creador, forman parte de su fe” (Francisco, 2015, p. 64).

8.1.2.	Crisis del antropocentrismo moderno: el poder, la acumulación y el 
progreso como elementos de degradación ambiental

El enfoque del antropocentrismo moderno buscó el incremento del poder 
económico y luego el político y el Estado. El humano de la sociedad industrial 
se mostró arrogante respecto a la pachamama, envanecido por su tecnología que 
todo lo puede y no considerándose a sí mismo como parte de ella, se dio la tarea de 
dominarla y servirse de sus componentes. La actividad agraria, el crecimiento del 
paquete tecnológico llamado ‘revolución verde’; gracias a este enfoque fue posible 
sembrar grandes extensiones de terrenos con monocultivos de alto rendimiento 
y bajo costo, el uso de semillas genéticamente mejoradas, fertilizantes sintéticos, 
mecanización en el cultivo y cosecha, riego por goteo y aspersión. En la actividad 
minera, la tecnología ha dejado prácticamente sembrado a la pequeña y mediana 

29	 Declaración Universal de los Derechos Humanos.



84

Juan Casazola Ccama

minería, dando paso a los megaproyectos mineros que alteran radicalmente los 
ecosistemas (Francisco, 2015).

En el Laudato Si, se señalan tres causas humanas de la crisis socio ambiental 
que actualmente tiene que enfrentar la Madre Tierra:

(i)	 Tecnología, creatividad y poder: el hombre moderno no está preparado 
para utilizar el poder con acierto, porque el inmenso crecimiento tecnológico 
no estuvo acompañado de un desarrollo del ser humano en responsabilidad, 
valores, conciencia, lo cual condujo a una serie de fallas, por varios años, y que 
tuvieron repercusión en el medio ambiente; es decir, se han creado nuevas 
tecnologías, pero se usan en contra de la naturaleza. Y el poder contribuye a 
su deterioro en vez de modificar o cambiar la problemática ambiental.

(ii)	 Globalización del paradigma tecnocrático: ejerce su dominio sobre la eco-
nomía y la política. La economía asume todo desarrollo tecnológico en fun-
ción al rédito, sin prestar atención a eventuales consecuencias negativas para 
el ser humano. Las finanzas ahogan a la economía real. La cultura ecológica 
no se puede reducir a una serie de respuestas urgentes y parciales a los proble-
mas que van apareciendo en torno a la degradación del ambiente. Debería ser 
una mirada distinta, un pensamiento, una política, un programa educativo, 
un estilo de vida y una espiritualidad que conformen una resistencia ante el 
avance del paradigma tecnocrático. De otro modo, aun las mejores iniciativas 
ecologistas pueden terminar encerradas en la misma lógica globalizada. Busca 
un solo remedio técnico a cada problema ambiental que surja, aislar cosas que 
en la realidad están entrelazadas y esconder los verdaderos y más profundos 
problemas del sistema mundial.

(iii)	 Antropocentrismo moderno: se ha terminado colocando la razón técnica 
sobre la realidad, pero si el ser humano no redescubre su verdadero lugar y 
termina negando su realidad. En la actualidad existe un gran desmedro por 
parte de su antropocentrismo, debemos prestar atención a los límites que ella 
interpone, si el ser humano se declara autónomo de la realidad y se consti-
tuye en dominador absoluto, la misma base de su existencia se desmorona, 
no desempeña el rol de colaborador con Dios; lo que no entendemos es que 
la naturaleza no prescinde de nosotros, pero nosotros sí de ella si es que se 
pierde la sensibilidad personal y social para acoger una nueva vida, también se 
marchitan otras formas de acogida provechosas para la vida social (Francisco, 
2015, pp. 79 - 106).

Se hace el llamado desde aquí, que el antropocentrismo se encuentra en una 
crisis seria, porque viene conquistando y explotando la naturaleza a su antojo, ya 



85

La madre tierra como sujeto de derechos

que no tiene límites claros. La filosofía que inspira a la sociedad capitalista contem-
poránea es la acumulación de poder y el progreso como elementos sustanciales del 
crecimiento, así como engrandecimiento de las naciones. Si una nación no sigue 
dichos lineamientos queda fuera del marco y juego económico mundial, por eso el 
capitalismo busca explotar y aprovechar los recursos de la naturaleza con la mayor 
rapidez posible. El bienestar de las personas se mide por el ingreso económico que 
cada persona posee, y no por el nivel de felicidad que es capaz de experimentar o las 
acciones benéficas que se emprenden para proteger la Madre Tierra. Los gobiernos 
usan la tecnología y la ciencia para romper los límites de la naturaleza, situación 
que conlleva a explotar y extraer los recursos, pensando que son inagotables, a la 
vez, existe nula empatía con los demás seres que viven y se benefician del medio 
ambiente (antropocentrismo exacerbado).

9.	 LA TEOLOGÍA DE LA LIBERACIÓN

El impulsor y creador de la teología de la liberación es el teólogo Gustavo 
Gutiérrez. El planteamiento que ofrece la teología de la liberación es el compro-
miso con la vida, esto es, dedicar la fe a la defensa de la vida y, por supuesto, a la 
libertad; la forma en que se debe lograr la salvación e igualdad, a través de la fe, es 
con la emancipación y liberación de aquellas personas que poseen menos. En ese 
orden, la fe se manifiesta como una muestra de participación y compromiso activo 
con las comunidades excluidas y los pobres, a su vez, asume compromiso militante, 
porque pone en el centro la pobreza y desde allí empieza a predicar la fe. El punto 
de partida para teologizar es la realidad social, económica, política y cultural, por-
que la fe no se produce descontextualizada o alejada de la realidad, al contrario, 
se mantiene fuertemente vinculada a ella. Por eso hay una apuesta preferente por 
ubicar y construir la fe desde la realidad y, esto en América Latina ha significado 
posicionarse desde el lado de los excluidos y los pobres, especialmente, campesinos, 
indígenas y otros.

Entre las características principales, que dan contenido a la teología de la libe-
ración, podemos encontrar: (i) la salvación cristiana no puede darse sin la liberación 
económica, política, social e ideológica, esto es, los signos visibles de la dignidad 
del hombre se manifiestan en dichos ámbitos; (ii) la espiritualidad de la liberación 
exige hombres nuevos y mujeres nuevas; (iii) es importante eliminar la explotación 
del hombre y desigualdad circundante en el mundo; (iv) los pecadores y víctimas 
del pecado deben estar presentes para que se logre la justicia –justicia y reparación–; 
y, (v) la defensa de la tierra porque es la fuente y sustento de los pobres y exclui-
dos. Estos son algunos puntos nodales sobre los cuales se cimienta la teología de la 
liberación.



86

Juan Casazola Ccama

La teología de la liberación construye su entendimiento de la fe y la idea de 
Dios manteniendo contacto con la pobreza y situaciones de injusticia; esto es, la 
vía para conocer y acercarse a Dios es mostrando compromiso con los más des-
aventajados de la sociedad. En tal sentido, la experiencia de fe se vincula con los 
pobres, personas en situaciones de exclusión y presencia de injusticia sistemática. 
Esto conlleva a sostener que la teología de la liberación: (i) es una cuestión metodo-
lógica, porque permite acercarse a la fe y la razón de Dios desde la perspectiva del 
excluido y postrado en las necesidades; y, (ii) también, es un modo o forma de vida 
que las personas vinculadas con la fe van desarrollando, siendo una nueva formar 
de profesar la fe frente a fenómenos de opresión e injusticia. Entre los propulsores 
y personas que han abrazado e influido directamente en el posicionamiento de la 
teología de la liberación tenemos a Escanone, Bonino, Hernesto Cardenal, Leonar-
do Boff y otros, quienes han puesto en práctica tanto la dimensión metodológica 
como el modo de vida que ofrece.

En suma, debemos indicar que la teología de la liberación ha tenido fructí-
fera acogida y desarrollo en aquellos lugares donde la fe se ha presentado como 
pura y excluyente, además, donde se ha impuesto la cruz y la biblia. La razón de 
Dios y sus vías de acceder a la fe eran válidas mientras se emplee los cánones tra-
dicionales (o el catolicismo en sus orígenes). Estos hechos han creado, en muchas 
ocasiones, reacciones negativas por parte de las personas porque no comprendían 
como es que la fe y Dios podrían ser tan radicales y distintos a su razonamiento y 
entendimiento, al menos, esta situación de extrañeza se ha producido con mayor 
énfasis en América Latina, África y todos aquellos sectores del mundo excluidos. 
Frente a los postulados o razones que ofrece la fe tradicional, por denominarlo 
de alguna forma, aparece la teología de la liberación como una respuesta más 
cercana y humana, esto es, presentando a Dios y la fe como algo posible y viable, 
adicionalmente, haciendo comprender que el pobre y el excluido sí puede predi-
car la fe y creen en Dios, entonces, es un pilar que alimenta al grito del oprimido 
y excluido.

9.1.	La pastoral de la tierra como una experiencia de vida
La historia de la humanidad está teñida de innumerables acontecimientos 

en los que los grupos humanos, razas, pueblos y naciones motivados por un afán 
de poder y dominación, han conquistado y arrebatado sus tierras a otros grupos 
humanos, logrando someterlos a condiciones inhumanas de vida y dominándolos 
por medio de la fuerza y la violencia, pero éstos últimos no han parado nunca en 
su empeño de reconquistar la tierra que un día les pertenecierón para poder llevar 
una vida digna. Desde antes de la colonia, el hoy territorio peruano estuvo com-



87

La madre tierra como sujeto de derechos

puesto por pluralidad de formas culturales de organización, cosmovisiones, organi-
zaciones comunitarias, especialmente, andinas y amazónicas que durante la historia 
han mostrado una particular capacidad de defensa de la vida, la Madre Tierra, el 
derecho colectivo viviente y la capacidad auto resolutoria de conflictos desde el 
enfoque de la justicia retributiva y compensatoria, y el principio de buen vivir. Esta 
experiencia los ha llevado a la protección de la propiedad comunal o familiar de sus 
tierras, ganados, ríos y lagunas cercanas a las comunidades. 

En comunidades quechuas y aimaras originarias se habla poco de justicia; más 
bien, se vive, se siente y se reclama el equilibrio y armonía entre varón y mujer, 
entre el hombre y la Madre Tierra(el planeta, el cosmos, con las Ayas, con el Tatitu 
y toda las pachas). Los españoles a su llegada observaron estos sistemas y la eficacia 
de los mismos, concretamente, percibieron la forma de relacionarse de estas perso-
nas con su entorno y los suyos. Quizá observar la práctica de la cadena de valores 
cimentados en la solidaridad y honestidad llevó a los conquistadores a diseñar es-
trategias que permitan el acceso a las grandes poblaciones, para que sean utilizadas 
en función a intereses económicos tributarios, especialmente, para el trabajo en la 
minería. Y es que cuando los españoles arriban a estas tierras actúan y se declaran 
como propietarios de las mismas, por tal motivo, lo que les faltaba era mano de 
obra para explotar las mismas. En este nuevo continente, el indio tiene bien defi-
nido que poseer la titularidad de la tierra es importante porque, por ellos, los cam-
pesinos afirmaban que en el altiplano sin la Madre Tierra no hay vida. Desde hace 
varios años muchos intelectuales habían advertido esta relación del hombre andino 
con la pachamama, “la tierra ha sido siempre toda la alegría del indio. El indio ha 
desposado la tierra. Siente que “la vida viene de la tierra” y vuelve a la tierra. Por 
ende el indio puede ser indiferente a todo, menos a la posesión de la tierra que sus 
manos y su aliento labran y fecundan religiosamente” (Mariátegui, 1970, p. 36). 
Así, la relación entre el indio y la naturaleza es de armonía y equilibrio porque hay 
una dependencia condicionada a la tierra.

Allí por los años 1950, llegaron al altiplano nuevos agentes pastorales con 
nuevas formas de trabajo pastoral de colegialidad y solidaridad con el pobre. Aten-
tos a la realidad, algunos obispos y prelados de una nueva iglesia sur andina, quie-
nes trabajaban con aimaras y quechuas desde 1969, agrupados en la experiencia 
de la teología de la liberación en la Iglesia Sur Andina, se han esforzado en ir ilu-
minando, desde la fe, los problemas que más han preocupado y preocupan a la 
iglesia y el pueblo del Sur Andino, a sus hombres y sus mujeres. Su magisterio fue 
lo suficientemente claro y preciso al momento de trabajar con quechuas y aimaras 
en el altiplano, así que sostenían que:



88

Juan Casazola Ccama

Entre evangelización y promoción humana –desarrollo, liberación– exis-
ten efectivamente lazos muy fuertes. Vínculos de orden antropológico, 
porque el hombre que hay que evangelizar no es un ser abstracto, sino 
un ser sujeto a los problemas sociales y económicos. Lazos de orden teo-
lógico ya que no se puede disociar el plan de la creación del plan de la 
redención que llega hasta situaciones muy concretas de injusticia, a la 
que hay que combatir, y de justicia que hay que restaurar (Santo Do-
mingo, 1992).

En tal contexto, la Iglesia en el Sur Andino se sintió obligada a interpretar y 
orientar el camino de los pobres, para recordarles su deber de servicio a la justicia 
y al bien común para todos. La iglesia comprendió que era necesario predicar la fe 
desde la opción de los pobres; esto es, los obispos no podían cerrar los ojos frente 
a la miseria del pueblo, porque la misión evangelizadora era más importante. Esta 
situación pasaba por comprender que la fe estaba vinculada a la tierra, ya que sin 
la tierra los indios y campesinos se preocupaban y se generaba un cuadro de crisis 
existencial. Desde la iglesia se asumió que la fortaleza puesta del indio en la tierra y 
la evangelización no pueden mantenerse en contraposición u oposición, sino que 
en determinado momento tenían que converger, es así que se logró una actitud de 
solidaridad con los indefensos y desde allí proclamar el evangelio. Inclusive, desde 
la iglesia se tuvo bien en claro que cuando se produzca el despojo o la desposesión 
del terreno, también se tenía que asumir la defensa del mismo.

El proceso de la promoción de los derechos de los campesinos y la recupe-
ración de sus tierras siempre ha sido una preocupación permanente en Puno. A 
continuación recogemos algunos planteamientos30, partiendo de la idea que la tie-
rra sigue siendo factor movilizador en el campo; por ende, acceder y mantener la 
propiedad de la tierra es esencial para la vida del campesino. Y es que muchos de 
ellos dependen del trabajo de la tierra, a su vez, el reconocimiento de derechos –en 
cierto sentido– está condicionada a la tierra (Casazola, 1999).

En los últimos años el contexto marcado por la desregulación de los mercados 
y los cambios operados en los últimos años en la legislación sobre el uso y posesión 
de las tierras por los campesinos e indígenas coloca nuevamente sobre el tapete 
de discusión los siguientes rubros: (i)el impacto de la reforma agraria del gobier-
no militar de Juan Velasco Alvarado (conocido también como la primera fase del 

30	 Casazola Juan, (1999) Coordinador de la mesa de trabajo: Desarrollo Rural e Institucionalidad 
Local, presenta conclusiones de reuniones con campesinos en la Semana Social Sur andina 
en la carpeta de trabajo mesa de desarrollo rural e institucionalidad local. Sicuani: IPA.  
pp. 4 al 13. 



89

La madre tierra como sujeto de derechos

Gobierno Revolucionario de las Fuerzas Armadas del Perú), (ii) el significado de 
la reforma agraria para la sociedad rural peruana, en general, y, en particular, en el 
Sur Andino, y, (iii) la finalización con el gamonalismo de los hacendados rentistas, 
distantes y muchas veces ausentes que se comportaban no sólo como dueños y 
señores absolutos de las tierras, sino también con poder casi absoluto sobre “sus” 
gentes. Estos son algunos asuntos vinculados con la administración y posesión de 
la tierra, ya que con las reformas de dicho gobierno se tuvo que devolver la propie-
dad de las tierras a las personas del campo (o a quienes las trabajan); sin embargo, 
dicho escenario duró poco porque la globalización y la expansión del capitalismo 
lograron arrasar con las propiedades comunales. A la vez, la dinámica que proyecta 
la economía de mercado, que nace del capitalismo, es que la tierra debe ser explo-
tada utilizando tecnología y a gran escala, situación que los campesinos hoy en día 
no pueden afrontar, porque carecen de materiales suficientes para hacer frente a las 
exigencias y demandas del mercado y el capitalismo.

El movimiento pro-campesinado alentado desde la política del gobierno mi-
litar a través del SINAMOS, el reconocimiento de las Comunidades Campesinas 
y de la cultura ancestral subyacente a ellas, han contribuido a devolver al runa su 
dignidad de hombre y el legítimo orgullo de pertenecer a la raza cobriza. El anhe-
lado Perú de “todas las sangres” parecía posible. Sin embargo, la Reforma Agraria 
promulgada por el Decreto Ley N° 17716, con el que se inició el proceso donde 
alrededor de 11 millones de hectáreas fueron adjudicados a cooperativas y comuni-
dades campesinas este proceso afectó haciendas, en la adjudicación y constitución 
de modelos empresariales, sociedades agrarias de interés social, cooperativas agra-
rias de producción, empresas rurales de propiedad social y cooperativas agrarias de 
trabajadores (SAIS, CAP, ERPS, CAT)31, lamentablemente excluyó a la mayoría 
campesina ubicada en las comunidades campesinas. 

Frente a esta realidad los obispos, sacerdotes, religiosos y laicos de la Iglesia del 
Sur Andino (1969-1994)32 señalaban: 

La gran dificultad de encontrar agentes de cambio que no sean egoístas 
y amen verdaderamente al pueblo es un obstáculo para la ejecución de 
los cambios proyectados. Por todas partes vemos un afán de defender 

31	 SAIS. Sociedad Agrícola de Interés Social, CAP Cooperativas Agrarias de Producción, 
ERPS Empresas Rurales de Producción Rural, CAT Cooperativas Agraria de Trabajadores.

32	 Se puede ver en la Carta Pastoral de los Obispos del Sur Andino sobre la situación social de 
la región en navidad del 1973. La Señal de cada momento, documento de los obispos del 
Sur Andino 1969-1994, Lima: IPA CEP



90

Juan Casazola Ccama

intereses privados, de personas o de naciones y un desprecio generalizado 
hacia el hombre mismo.

En un documento pastoral denominada “Tierra, Don de Dios, Derecho del 
Pueblo”, los obispos del sur andino en 198633 cuando se refieren a los campesinos 
y la pachamama decían:

Las celebraciones a la Pachamama manifiestan que la tierra es sagrada 
y fuente de vida. Dentro de la cultura andina expresan la armonía que 
debe existir con Dios, con los hermanos y con la naturaleza. La Pacha-
mama fortalece los lazos familiares y comunales. Y, así, en esta perspec-
tiva andina, el trabajo comunal muestra la reciprocidad y solidaridad del 
campesino con sus compañeros y la naturaleza. Por todo esto, entende-
mos nosotros que no se pueden desligar los problemas del campesinado: 
la tierra, su cultura y su participación en la vida nacional. (IPA, p. 224).

Viendo esta realidad evangelizadora a los integrantes de la Iglesia les llevó a 
comprometerse, acompañar a su pueblo en las luchas por la Tierra. En Puno se 
afectaron 1,451 fundos, con un total de 1 966,217.51 ha. de terreno agrícola. Sien-
do los principales beneficiarios del 89.8% las modalidades asociativas, mientras que 
las comunidades campesinas fueron beneficiadas con el 2.5% del total. En Puno, 
la Reforma Agraria de Velasco excluyó y marginó a las comunidades campesinas. 
Frente a la necesidad de mantener la experiencia y acumulación técnica de las ha-
ciendas ganaderas altiplánicas, la comunidad campesina no era una opción válida 
para los gobernantes de este tiempo.

Con la caída del jefe de la Revolución Militar las empresas asociativas puneñas 
quedaron libradas a su suerte, convirtiéndose en terreno de disputa entre sus bene-
ficiarios por el mal uso de las tierras. La población campesina comunera, creciente 
y carente de tierras, veía en las Empresas Asociativas la continuidad de la antigua 
hacienda y el patrón. La crisis económica que vivía el país, así como, los efectos de 
las peores sequías padecidas por el pueblo puneño en varias décadas, alientan la 
tensión y se inician las movilizaciones comuneras y campesinas, esta vez en contra 
de las empresas asociativas.

Posteriormente, la sequía de 1983-84, los oídos sordos de los gobernantes y 
el nacimiento de los frentes de defensa, en los pueblos del departamento de Puno 
abrió para los campesinos nuevos horizontes. El problema comunal se convierte 
en departamental, liga la tierra con el atraso regional consecuentemente implica 

33	 Carta Pastoral de los Obispos del Sur Andino. La tierra, don de Dios, derecho del Pueblo, 
Lima: IPA CEP, p. 222.



91

La madre tierra como sujeto de derechos

la discusión de la nueva ley de regionalización basada en las prácticas productivas, 
sociales y políticas andinas.

El APRA se propone hacer una profunda transformación desde el gobierno 
hacia la sierra, para afrontar y superar los grandes problemas histórico-estructurales 
de la sociedad peruana, en una región donde el sector mayoritario de la población, 
representado por los campesinos, no tiene fuerza política y se halla en continuas 
oposiciones con los miembros del partido de gobierno omnipresentes con mucho 
arraigo rural, opuestos a la modernidad desde el poder local (los llaqtatayta), per-
tenecientes a los grupos de pequeños hacendados resentidos y temerosos de ver al 
campesinado “levantar la cabeza”. Situación bastante paradójica que entrañaba el 
fracaso del programa del APRA para desarrollar la sierra. El Trapecio Andino y el 
Crédito Cero fueron otras tantas medidas fracasadas casi desde su nacimiento. Los 
Rimanakuy34 fueron un intento desacertado y frustrante para ganarse a los campe-
sinos, pese al gran interés que puede significar para el país escuchar directamente 
la voz del campesinado y porque, en realidad, no se tenía tomada la decisión de 
hacerles caso.

El proceso de regionalización iniciado al final de este gobierno, exigido por la 
Constitución Política, y sobre todo por el clamor histórico de los pueblos del inte-
rior, tampoco llegó a representar la culminación de las corrientes de lucha regional 
de larga data, sino que rápidamente se vio enfrentado a la voluntad centralista del 
nuevo gobierno fujimorista. Sin los medios suficientes para iniciar con autonomía 
una tan novedosa instancia de gobierno regional, heredando fuerte corrupción y 
hasta desmantelamiento del aparato estatal por parte de la burocracia aprista, las 
débiles sociedades regionales se entramparon en parlamentarismos estériles o en pe-
queñas pugnas político-partidarias por controlar el nuevo poder. Existieron inicia-
tivas promisorias y esfuerzos verdaderamente heroicos, los que no pudieron escapar 
de la misma frustración ya señalada en el período anterior.

Se tiene presente que, se ha dado un proceso de apertura a las Comunida-
des Campesinas marginadas con la devolución de las tierras hacia los mismos; sin 
embargo, esto duró poco por las siguientes razones: (i) el hacendado o propietario 
despojado quería recuperar su propiedad y realizaba todas las acciones necesarias 
para ello, lo cual evidencia que los campesinos no poseyeron la tierra de forma 
pacífica sino que tuvieron que enfrentarse; y, (iii) el mercado y el capitalismo pu-
sieron nuevas exigencias al uso de la tierra, porque el dominio y control del mismo 

34	 Termino quechua que significa diálogo de presidente del gobierno central y presidentes de 
comunidades campesinas.



92

Juan Casazola Ccama

se fue convirtiendo en casi absoluta, en razón a que el país abre sus puertas hacia el 
mundo (la política económica exterior) con las firmas de tratados y convenios de 
comercio con otros países; por tanto, al indio o campesino se le exige que la tierra 
sea utilizada y explotada.

10.	 LA FILOSOFÍA Y LA TEOLOGÍA DE LA LIBERACIÓN: EL CAM-
PO, LA TIERRA Y LA POBREZA COMO ESPACIOS DE RESIS-
TENCIA Y TRANSFORMACIÓN SOCIAL

En la posición que se ocupan tanto la filosofía y teología de la liberación, de 
algún modo, logra exhibir que el campesino andino y el indio siempre han estado 
en el lado equivocado de la balanza; esto es, se ha mantenido oprimido y domina-
do. En tal sentido, “ha sido pisoteado el derecho a sus tierras, ganado y agua; han 
sido pisoteados sus creencias y sus ritos; se ha despreciado el quechua el aimara y 
su cultura”; por ende, las puertas del cambio y renovación siempre se mantuvieron 
cerradas. Esta situación de exclusión y discriminación ha estado, en muchos casos, 
justificado por la filosofía y la religión, ya que el ser pobre suponía no tener titula-
ridad de la tierra, padecer la exclusión social, la privación continua al acceso a los 
recursos naturales, la negación de la calidad de ciudadanos, la exclusión de las rela-
ciones de poder para disfrutar de un nivel adecuado, al mismo tiempo, se produjo 
la sistemática privación y limitación del ejercicio de los derechos civiles, culturales, 
económicos, políticos y sociales. Esta posición y situación dramática va cambiando 
a medida que la filosofía y la teología de la liberación van asumiendo un rol impor-
tante en la sociedad, tal como lo veremos a continuación.

Iniciar a pensar desde la filosofía y teología de la liberación es considerar que la 
pobreza no es una cuestión negativa, esto es, no constituye una fatalidad e infortu-
nio como lo explicaría Gustavo Gutiérrez. La pobreza y la exclusión son producto 
de la mala organización y el resultado de la injusticia que ha originado el modelo de 
desarrollo vigente, adicionalmente, las estructuras sociales y políticas no se enfocan 
en cambiar dicha situación, es más, las categorías mentales y culturales permanecen 
rígidas35. En tal sentido, las injusticias sociales están vinculados a la forma de orga-
nización actual, esto es, el Estado y la sociedad han ido en la dirección de someter 
y castigar a los pobres. Empezar a cambiar este escenario y situación es la propuesta 
de la filosofía y teología de la liberación; por tanto, la pobreza no es un factor que 
suponga, necesariamente, un asunto negativo, más bien, es una oportunidad para 
tejer nuevas estrategias de organización y poder. Asimismo, es importante que la 

35	 Gutiérrez. G (2004). Acordarse de los pobres. Fondo Editorial del Congreso del Perú p. 93.



93

La madre tierra como sujeto de derechos

tierra y el campo sean los lugares por donde debe empezar el cambio y transforma-
ción –es el lugar donde las manos del campesino adquieren fortaleza y es su fuente 
de vida que le da razón para existir36.

La pobreza y la exclusión constituyen la razón para justificar cambios y trans-
formaciones sociales, entonces, según la filosofía y teología de la liberación el ser 
pobre y excluido da voz activa a las personas para que puedan reclamar y pedir un 
mundo más justo y equitativo. Además, el campo y la tierra son los espacios desde 
donde el campesino lucha y protesta. El crecimiento vertiginoso del capitalismo 
promueve la depredación y desaparición del campo y la tierra; esto es, quitar al 
pobre los únicos recursos que tiene para vivir y desarrollarse, de tal modo que se 
confina a la extinción. Por este motivo, deviene en un elemento clave cuestionar el 
modelo actual de desarrollo y crecimiento, apoyándose en elementos o estrategias 
que propone la filosofía y la teología de la liberación.

Finalmente, la filosofía y la teología de la liberación tienen como puntos co-
munes de reflexión, la pobreza y la exclusión, porque producen injusticias cotidia-
nas, a su vez, el campo y la tierra son los lugares desde donde se ofrece la resistencia 
a la opresión y colonización del capitalismo. Emprender el cambio y trasformación 
social, necesariamente, requiere estar conscientes de las dimensiones e implicancias 
de la pobreza así como la exclusión; adicionalmente, considerar el campo y la tierra 
como espacios naturaleza para enfrentar los embates del capitalismo y el desarrollis-
mo salvaje que viene experimentando el mundo contemporáneo.

10.1.La agenda ambiental en el marco de la filosofía y la teología de la 
liberación
La exclusión y sometimiento del campesino se ha manifestado de diversas for-

mas; sin embargo, el más notable es la sistemática degradación del medio ambiente, 
la explotación y eliminación progresiva del campo –la tierra–. En ese sentido, la 
filosofía y la teología de la liberación también tienen que ocuparse de esta situación, 
ya que la pobreza, en la mayoría de los casos, es incompatible con un esquema de 
explotación y depredación de los recursos naturales. Asimismo, la fe y Dios se opo-
nen a la degradación de la casa común. Es un poco difícil pensar que en nombre 
de la pobreza se elimine la única fuente de vida que tienen los campesinos, por eso, 
es más coherente pensar que la riqueza, en este caso el capitalismo, necesita más ri-
queza para volverse más dinámico y lograr las transformaciones necesarias, por este 

36	 Gustavo Gutiérrez. p. 93. en su obra Acordarse de los pobres. Fondo Editorial del Congreso 
del Perú. 2013.



94

Juan Casazola Ccama

motivo, la filosofía y teología de la liberación serán muy críticos con el actual mo-
delo de desarrollo basado en el extractivismo y la desarticulación de laMadre Tierra.

Según lo descrito podemos constatar que no solo grita el oprimido y ex-
cluido, sino que, también, ahora grita el agua, el bosque –gran pobre la tierra–, 
la Madre Tierra, esto es, la casa común está en emergencia. En esa línea, con 
mucha razón se ha sostenido que la tierra es como la hermana menor que “cla-
ma por el daño que le provocamos a causa del uso irresponsable y del abuso de 
los bienes que Dios ha puesto en ella. Hemos crecido pensando que éramos sus 
propietarios y dominadores, autorizados a expoliarla. La violencia que hay en el 
corazón humano, herido por el pecado, también se manifiesta en los síntomas 
de enfermedad que advertimos en el suelo, en el agua, en el aire y en los seres 
vivientes. Por eso, entre los pobres más abandonados y maltratados, está nuestra 
oprimida y devastada tierra, que “gime y sufre dolores de parto” (Rm. 8, 22). 
Además, se ha llegado al punto de quedar convencidos que nosotros somos más 
que tierra; sin embargo, no debemos olvidar que nosotros mismos somos tierra 
(cf. Gn.2, 7), por tanto, de ella venimos y hacia ella regresaremos. Así, resulta 
que la formación del ser humano, esto es, el propio cuerpo está constituido por 
los elementos del planeta, su aire es el que nos da el aliento y su agua nos vivifica 
y restaura (Francisco, 2015, p. 3).

La mención y desarrollo de la depredación de los recursos naturales en el Lau-
dato Sí implica un compromiso del actual Papa con la liberación de los excluidos 
y postrados, en especial, liberar del sufrimiento que viene enfrentando la Madre 
Tierra. En ese sentido, la fe no puede ser renuente y esquiva frente a los cambios 
que viene experimentando el medio ambiente. La crisis socio-ambiental conlleva, 
en el fondo, la crisis total, esto es, la disminución de la dignidad del ser humano y 
la muerte de la naturaleza porque, también, es un ser vivo, al menos, así se queda 
explicado en el Laudato Sí. El Estado y las fuerzas económicas han asumido una 
posición de explotar los recursos de la Madre Tierra (o pachamama37), esto es grave 
porque la degradación ambiental crecerá mucho más. Entonces, para salvar el pla-
neta se requiere de la voluntad y compromiso de todos, lo cual representa la libera-
ción de la opresión humana que sufre la madre Tierra. Es común advertir que en 
la tradición y visión andina, en especial, los miembros de las comunidades andinas 
que la Madre Tierra es un lugar sagrado, porque es fuente de vida, por ende, nunca 
la han visto como un espacio inagotable de recursos, es más, sabemos que los sabios 

37	 Para Raúl Zaffaroni, es considerada como personalidad de la naturaleza exigiendo respeto y 
reciprocidad.



95

La madre tierra como sujeto de derechos

yatiris andinos38 siempre indicaban que cada año que transcurre se experimenta 
“un nuevo Pachakuti” porque el tiempo vuelve cada cierto tiempo, para renovar 
sus recursos y afirmar la vida.

Varias cosas pueden producirse o reemplazarse, menos la capacidad ecológi-
ca, solo tenemos un planeta Tierra. No somos capaces de producir otro ambiente 
ecológico para sostener nuestra existencia. Esto lo sintetizo Edward Wilson (1998), 
Biólogo de Harvard al afirmar para que todo el mundo alcance el nivel de vida 
actual de los Estados Unidos con la tecnología existente se necesitara dos planetas 
tierra más. Todo esto se ve incrementado por las amenazas naturales y las artificiales 
creadas por la humanidad, como el cambio climático a partir del calentamiento 
global y los gases de efecto invernadero que originan eventos extremos que afectan 
con inundaciones, sequias, huracanes y tsunamis, a los grandes centros poblados y 
a la producción de alimentos especialmente, como también a la infraestructura con 
pérdidas multimillonarias.

En ese orden, los documentos de la doctrina social de la iglesia desde hace 
un buen tiempo vienen señalando las causas de la pobreza, asimismo, la pobreza 
con que el ser humano ha ido, prácticamente, devorando la naturaleza (Madre 
Tierra). Años más tarde hemos descubierto que la agresión y la brutalidad con la 
que tratamos el medio ambiente son bastante alarmantes, porque el progreso de la 
humanidad está destruyendo el único espacio habitable de este universo. Entonces, 
desde el campo de la filosofía y la teología de la liberación resulta importante to-
mar conciencia sobre la crisis ambiental, porque está en riesgo la humanidad y, en 
especial, los campesinos que fueron excluidos y que se mantienen al margen de las 
principales relaciones de poder. 

Es plausible que la grave crisis socio ambiental lleva a identificar que el sector 
más golpeado siguen siendo los más pobres, en este caso, los campesinos que ven la 
manera en que disminuye la capacidad de los recursos naturales, asimismo, la espe-
ranza de vida se acorta. En consecuencia, resulta vital pensar en clave de la filosofía 
y teología de la liberación la cuestión ambiental porque los grandes impactos del 
cambio y modificación de los ciclos de la Madre Tierra son las poblaciones exclui-
das, en concreto, los campesinos porque trabajan directamente en el campo con la 
tierra y tienen un sentido profundo de conservación. En cambio, el sistema estatal 
lo único que ha logrado es acrecentar el problema ambiental, porque ha implemen-
tado programas sociales y políticas que buscan resquebrajar el medio ambiente, 

38	 Personas líderes que por su condición en la comunidad se destaca por las cualidades que 
tiene. Hay sabios andinos en los diferentes campos del saber unos están encargadas del 
cuidado espiritual de las personas.



96

Juan Casazola Ccama

inclusive, no se ha producido un programa que haya logrado compatibilizar entre 
la visión de los excluidos y la del Estado. Tal es así que las políticas de desarrollo 
siempre han apuntado a ahondar la crisis ambiental; asimismo, no se ha pensado 
desde la perspectiva de los que sufren la exclusión.

La exclusión y la injusticia se han profundizado con el deterioro del medio 
ambiente, ya que la calidad ambiental ha sido afectada por el desarrollo de activida-
des extractivas, productivas y de servicios, que no cumplían medidas adecuadas de 
manejo ambiental; además, se ha contaminado el agua, el aire y el suelo. La pobreza 
es incompatible con la dignidad humana, constituye un freno para la libertad y 
democracia. La pobreza y la inequidad son incompatibles con los valores humanos. 
La sociedad peruana debe reconocer que existe exclusión y desigualdad; y que am-
bas son incompatibles con la justicia y el funcionamiento sostenido de la democra-
cia. La búsqueda de la equidad y efectiva protección para todos, especialmente para 
los excluidos y para todo grupo humano que se encuentre en peligro, deben ser un 
principio permanente. Nadie debe quedar al margen de una vida digna39.

En relación a la pobreza, la Mesa de Concertación para la Lucha contra la 
Pobreza de la región de Puno, al elaborar el plan de desarrollo concertado, se men-
cionó que es una “situación injusta que produce la exclusión de las oportunidades 
para desempeñarse en la vida, de acuerdo a las potencialidades humanas, a la voca-
ción de las personas y en general de maneras consideradas valiosas por la sociedad 
y por los individuos. La pobreza es una situación de restricción de la libertad que 
proviene de las relaciones económicas, sociales, culturales y políticas injustas.”40 En 
la misma línea, también, se ha explicado que la “pobreza no es solamente una situa-
ción de carencia, de insatisfacción de necesidades, sino que es fundamentalmente el 
resultado de las dinámicas sociales que se desarrollan en: el ámbito económico; en 
la toma de decisiones políticas; en las dinámicas familiares; en los estilos de sociali-
zación; las decisiones estatales; etc.” (Torche, 1996).

En suma, es oportuno indicar que en la actualidad acudimos a un espacio 
donde la destrucción, así como la muerte de la Madre Tierra, parece próxima por-
que el impacto de la actividad humana es bastante dramática. Para atender esta 
problemática, necesariamente, se requiere un cambio en las actitudes frente a la na-
turaleza, porque el estilo y la forma de producción actual no están siendo amigables 
con la misma. Si la voluntad es cambiar y modificar la situación actual por la que 

39	 MCLCP. (2002) Carta Social. Compromiso por el desarrollo y superación de la pobreza. 
separata de trabajo. Lima.

40	 Mesa de Concertación para la Lucha contra la Pobreza. Una vida digna para todos. Boletín 
informativo. Lima 2004, p. 17.



97

La madre tierra como sujeto de derechos

atraviesa la Madre Tierra, imperativamente se deben incorporar teorías y visiones 
que justifiquen a la tierra como una entidad central de las relaciones humana. Al 
respecto, la filosofía y teología de la liberación ofrecen algunas alternativas que pue-
den resultar interesantes para abordar la problemática ambiental, ya que la tierra y 
el campo deben ser pensados desde los que trabajan y se relacionan, esto es, quienes 
están en contacto directo e interactúan con las mismas. En la sociedad capitalista 
e industrializada contemporánea, difícilmente se puede advertir la relación o con-
tacto del hombre con la naturaleza en igualdad de condiciones, sino que siempre es 
vertical y sobredimensionado; por ello, justamente, se procede a ofrecer y plantear 
nuevas teorías que sean más coherentes con el cuidado de la Madre Tierra –espe-
cialmente, la filosofía y teología de la liberación exhiben dicho compromiso–.

La Madre Tierra como sujeto de derechos significa la afirmación de que el 
derecho siempre ha optado por la vida y desde ello toda la humanidad está llamada 
a optar por la defensa y preservación de la vida. El tema ambiental en la región de 
Puno, es una cuestión casi de sobrevivencia, por los efectos nocivos sobre la salud, 
hay todo para mejorarlo a partir de que se cumpla la decisión política de los anun-
cios realizados tantas veces “el agua es vida”, “todos debemos ser ambientalistas”, 
“si hay contaminación hay que denunciarla” y hasta aquella de que “el agua vale 
más que el oro”, “el que contamina repara”. La solución está en nuestras manos, si 
cada parte cumple con sus obligaciones. La comunidad tomando conciencia que el 
cambio debe ser de todos nosotros, para controlar, mitigar y disminuir los pasivos 
ambientales mineros y sitios contaminados.

Las reflexiones ofrecidas por Gustavo Gutiérrez resultan iluminadoras e in-
terpelantes, porque nos presenta a la pobreza como un hecho complejo; por tanto, 
no se limita a la vertiente económica, sino que también comprende la cultura, la fe 
(falta de espiritualidad), mental y, por supuesto, ambiental, esto es, el deterioro de 
la Madre Tierra produce la pobreza ecológica. La pobreza no es una fatalidad, es 
una condición; no es infortunio, es una injusticia. Es resultado de estructuras socia-
les así como categorías mentales y culturales; además, está ligada al modo como se 
ha construido la sociedad, de forma desigual y jerárquica. En ese sentido, podemos 
apreciar que la pobreza se presenta de diversas formas y situaciones, por eso, se 
considera que actualmente vamos atravesando una pobreza ambiental porque los 
ecosistemas están siendo destruidos y degradados cada cierto tiempo. Así, la pobre-
za y la exclusión producen la devastación así como degradación de la persona, en 
especial, del campesino; no solo ello, además impacta en su forma de vida y logra 
alterar el espacio o medio donde habita, porque la naturaleza queda arrasada por la 
actividad extractiva e industrializada.



98

Juan Casazola Ccama

En todo esto, hemos podido observar que tanto la filosofía y la teología de la 
liberación buscan la transformación constante de las relaciones sociales, políticas y 
culturales, siendo su herramienta válida la ubicación de la teoría así como de la fe 
en el campo de los excluidos –hacer teoría y reflexión desde la periferia–; es decir, 
partir desde la pobreza, a su vez, el laboratorio natural es la exclusión y la pobreza. 
Entonces, la consigna bajo la cual se erige la filosofía y la teología de la liberación es 
conocer y comprometerse con la realidad para transformarla. Si se siguen utilizando 
metodologías tradicionales será imposible que el pobre pueda ser liberado y salir 
del estado de exclusión, por eso, cambiar y usar nuevas estrategias para abordar y 
enfocarse sobre las relaciones de poder y religiosas resultan vitales. En síntesis, ha-
cer filosofía de la liberación implica ponerse en los pies y zapatos de los excluidos; 
asimismo, hacer teología de la liberación es ubicarse en el lugar de los pobres, para 
que crean en la fe y conozcan a Dios. Entonces, en ambos casos las acciones son 
militantes y altamente comprometidas.

Finalmente, en todo este recorrido podemos advertir que los pobres no son 
los únicos excluidos que gritan y se quejan, sino que ahora con el proceso creciente 
de la globalización y la conquista de la naturaleza, también, empieza a gritar la 
tierra, esto es, las aguas, los bosques y toda forma de vida que había permanecido 
invisibilizada. En ese orden, la opción por el pobre se presenta como una gran 
oportunidad, esto es, el momento de transformar las relaciones sociales, culturales, 
económicas y religiosas; tomando en cuenta que la práctica de una fe comprometi-
da con la vida –en sentido amplio– es la nueva forma de teología que se desarrolla.

10.2.Leonardo Boff y su propuesta por considerar a la Madre Tierra como 
sujeto de derechos
Leonardo Boff, teólogo y practicante de la teología de la liberación, indica que 

en el pueblo de Latinoamérica concurren dos circunstancias simultáneas. Por un 
lado, son pobres y, por otro, son creyentes, esta es una condición para iniciar pro-
cesos de cambio partiendo del grito del oprimido. En la actualidad los sujetos que 
gritan y piden auxilio son varios, porque no solo gritan los pobres sino que la tierra 
grita, las aguas gritan y los bosques gritan. La propuesta que plantea Boff desde la 
teología es iniciar el cambio, tomando en cuenta la experiencia de los pobres, esto 
es, considerar a las personas como pobres, además, tener en cuenta que la tie;ra es la 
gran pobre, porque es devastada y explotada, fruto del modelo de civilización que 
impone ese tipo de sacrificio al sistema de vida. Con esto queda claro que desde la 
opción de la pobreza se puede tomar conciencia y proteger a la Madre Tierra para 
que no siga siendo saqueada y devastada.



99

La madre tierra como sujeto de derechos

Desde el compromiso y convivencia con los más pobres y explotados del Bra-
sil, Boff desarrolla su hipótesis para considerar a la Tierra sujeto de derecho en 
cinco pilares fundamentales:

(i)	 La más alta ancestralidad de la tradición transcultural que siempre consideró 
la Tierra como Madre: es una visión cósmica porque los pueblos originarios 
sentían que la Tierra era y es parte del universo, por eso rendían culto con 
un respeto reverencial ante a su majestad; además, tenían clara conciencia 
de que recibían de ella todo lo que necesitaban para vivir. Esta visión ances-
tral continúa viva en los pueblos originarios, como los andinos, y otros, que 
contemplan la Tierra como Pacha Mama y sostienen con ella una relación de 
profundo respeto y cuidado.

(ii)	 La tierra misma es vivase efectuaron constataciones científicas realizadas por 
parte de sectores importantes de las ciencias de la Tierra (nueva biología, as-
trofísica, física cuántica), según los mismos, la Tierra es un superorganismo 
vivo, que articula lo físico, lo químico, lo biológico y lo ecológico, de forma 
tan interdependiente y sutil que se hace siempre propicia a producir y repro-
ducir la vida. Ello fue mérito de los científicos James Lovelock, Lynn Margu-
lis, Elisabet Sahtouris, José Lutzenberg y otros, quienes a partir de los años 70 
del siglo pasado, después de investigaciones minuciosas, han propuesto esta 
visión que más y más se está imponiendo a la comunidad científica internacio-
nal, y que está siendo asumida por amplios sectores de la cultura. Al inicio fue 
una hipótesis, pero a partir de 2001 pasó a considerarse una teoría científica, 
el grado más alto del reconocimiento en el campo de las ciencias. Consiguien-
do llamarse a la Tierra viva como Gaia, un nombre, de la mitología griega 
para designar la vitalidad de la Tierra. No solamente hay vida sobre la Tierra, 
la Tierra misma es viva, un superorganismo extremamente complejo, hecho 
de inter-retro-relaciones con el ambiente conjuntamente con las energías cós-
micas siempre actuantes. La vida debe ser amada, cuidada y fortalecida. No 
puede ser amenazada y eliminada. No puede ser transformada en mercancía 
y puesta en el mercado. La vida es sagrada. Por lo tanto, la Tierra viva, la 
Madre Tierra es sujeto de dignidad y portadora de derechos, porque todo lo 
que vive, tiene un valor intrínseco, independientemente del uso humano, y 
merece existir y tiene derecho a vivir.

(iii)	 Unidad Tierra y humanidad: desde la Luna, o de sus naves, los astronautas 
han podido contemplar, llenos de admiración y de sacralidad, la Tierra. Han 
testimoniado esta experiencia (overvieweffect): entre Tierra y humanidad no 
hay diferenciación. Ambos constituyen una entidad única, resplandeciente, 



100

Juan Casazola Ccama

azul-blanca, compleja y bien ordenada. Una capa tenue, de unos pocos kiló-
metros, forma la biósfera, que garantiza la existencia de una multitud incal-
culable de formas de vida. Tierra y humanidad componen un todo orgánico 
compuesto de ecosistemas, con sus diferentes formas de vida, especialmente la 
humana. Esta entidad, única, compuesta de Tierra y humanidad nos permite 
decir que la Tierra está viva y es Madre. 

(iv)	 La Tierra y la vida parte de la evolución del universo: En esta razón indicando 
que la Tierra y la vida constituyen momentos del vasto proceso de la evo-
lución del universo. Es generalmente aceptado que todo el universo, todos 
los seres, el Sol, la Tierra y cada uno de nosotros, estábamos juntos en aquel 
punto pequeñísimo, pero cargado de energía y de información, que en un 
momento intemporal explotó. Ocurrió el bigbang, hace como 13.7 mil mi-
llones de años. Las energías y las partículas elementales se difundieron creando 
el espacio y el tiempo y dando origen al proceso de la evolución. Entonces 
podemos decir: la Tierra es un momento de la evolución del universo. La vida 
es un momento de la evolución de la Tierra. Y la vida humana es un momento 
de la evolución de la vida. Pero para que la vida pueda existir y reproducirse 
necesita de todas las precondiciones energéticas, físicas y químicas sin las cua-
les no puede irrumpir ni subsistir. Por eso hay que incluir todo el proceso de 
la evolución anterior para entender adecuadamente la Tierra y la vida. El ser 
humano, por ser la parte consciente e inteligente de la misma Tierra, debe ser 
visto como la Tierra que siente, piensa, ama, cuida y venera.

(v)	 Capacidad de conexión e información: La materia no tiene solamente masa 
y energía. Tiene una tercera dimensión que es su capacidad de conexión y de 
información. El universo, más que la suma de todos los seres existentes y por 
existir, es el conjunto de todas las relaciones y redes de relaciones con sus in-
formaciones que todos mantienen con todos. Todo es relación y nada puede 
existir fuera de la relación.



Capítulo II 
SURGIMIENTO Y ASCENSO DE LOS DERECHOS 
DE LA MADRE NATURALEZA: FUNDAMENTOS 

DESDE LAS POSTURAS JURÍDICAS PARA 
CONSIDERAR A LA MADRE TIERRA COMO 

SUJETO DE DERECHOS





103

1.	 CUESTIONES PRELIMINARES

En este punto es menester empezar indicando que las escuelas o corrientes 
jurídicas del derecho no fueron los suficientemente capaces de explicar que la Tie-
rra pueda ser sujeto de derechos, ya que las diversas escuelas no se han puesto a 
pensar en dicha situación. Ello se nota con claridad cuando revisamos los postu-
lados y principales desarrollos teóricos efectuados por cada escuela, en tal sentido, 
aquí revisaremos corrientes como el iusnaturalismo, el iuspositivismo, el realismo 
jurídico y el constitucionalismo, debido a que estos son las corrientes o escuelas 
jurídicas más sobresalientes el derecho, por ese motivo abordamos la posición del 
mismo sobre el derecho y la noción de sistema jurídico que proponen los mismos. 
Lo cual servirá para establecer que no lograron concebir a la naturaleza como sujeto 
de derechos.

Con relación a los planteamientos del iusnaturalismo debemos indicar que 
esta corriente jurídica es la más longeva. El postulado básico es que el derecho está 
compuesto por un conjunto de reglas morales de carácter trascendental, a su vez, la 
noción de derechos se justifica porque existen leyes de carácter eterno e inmanente 
que no es construcción de los hombres, sino que los mismos responden a la justicia. 
En tal sentido, también, se menciona que concibe la conexión entre el derecho y 
la moral porque el derecho injusto no puede ser considerado como derecho, por 
ende, las reglas jurídicas deben estar organizadas sobre la base del derecho natural, 
debido a que los valores de la justicia, la libertad y la igualdad están consignadas en 
ella. También cabe precisar que el derecho es pensando solo para las personas, esto 
es, el sentido de justicia y libertad (o la atribución de valores morales) solo recaen 
en los individuos; por tanto, se excluye a la naturaleza o cualquier otra entidad del 
mismo, por esta razón, se sostiene que esta escuela se enfoca solamente en el ser 
humano.

El iuspositivimo es otra escuela o corriente jurídica que postula que el derecho 
son reglas y normas jurídicas, los mismos que son sancionados y expedidos por los 
legisladores. La tesis esencial es que se produce la separación entre el derecho y la 
moral; por tanto, el derecho no está conectado con los valores y principios, sino 



104

Juan Casazola Ccama

que es una entidad abstracta que se limita a regula el comportamiento humano 
mediante las normas jurídicas. En dicho contexto, se puede apreciar que las normas 
jurídicas están pensadas para promover y establecer la convivencia entre las perso-
nas; es más, dichas normas deberían ser la garantía para la coexistencia pacífica y 
ordenada de la sociedad. En tal sentido, esta corriente jurídica en ningún momento 
propone que la naturaleza u otra entidad sea titular de derechos, porque se parte 
de la idea que el hombre es quien crea el derecho y éste mismo es el destinatario 
exclusivo del mismo.

Otra escuela jurídica que tiene bastante eco es el realismo jurídico, el mismo 
que es una reacción al formalismo porque reprocha que solamente las normas jurí-
dicas sean las únicas entidades capaces de generar derecho; por ello, es importante 
poner atención a los hechos de la realidad porque de ella emerge, también, el dere-
cho. En tal sentido, se advierte que el derecho no está conectado con la moral; sin 
embargo, el derecho no puede prescindir de los hechos e, inclusive, es importante 
que la autoridad estatal establezca el contenido del derecho. Lo más importante es 
la vigencia del derecho, porque exige que todas las prescripciones jurídicas se apli-
quen o, en otros términos, sean vigentes. Y la única forma de lograr ello es mediante 
la actividad interpretativa de los jueces; por tanto, estos son quienes a través de sus 
sentencias le dan contenido al significado del derecho y velan porque sean vigente 
las normas. La preocupación sigue centrada en cómo garantizar la convivencia en-
tre los seres humanos y cómo es que el derecho puede ajustarse a las exigencias de 
las personas; por ende, no se considera como sujeto o titular de la regulación jurí-
dica a la naturaleza u otra entidad, sino es el ser humano el destinatario exclusivo.

Y la última escuela jurídica es el constitucionalismo que tiene una data recien-
te, porque ha ganado relevancia durante los últimos años, el mismo que sostiene 
que el derecho aparece conectado con la moral de diversas formas. La validez del 
derecho se establece en la medida en que guarde coherencia y sintonía con los 
principios así como pautas morales axiológica, de lo contrario el derecho creado 
en contra de la moral será inválido. El centro de la organización es la noción de la 
dignidad humana, esto es, los valores centrales del derecho se deben avocar a garan-
tizar la convivencia humana; es más, debe ser una garantía eficaz para proteger al ser 
humano. En dichas circunstancias no se da cabida a que la naturaleza o cualquier 
entidad puedan ser consideradas como titular de la regulación jurídica, entonces, el 
ser humano sigue ocupando la centralidad en la organización jurídica.

En suma, sumariamente, de todo esto se desprende que la estructura normati-
va del derecho moderno resulta poco eficaz para solucionar los problemas derivados 
de las necesidades sociales periféricas en América Latina. En tal sentido, se produce 



105

La madre tierra como sujeto de derechos

crisis de legitimidad y de funcionamiento del derecho, porque no es capaz de ex-
plicar que existen nuevas relaciones y situaciones que el derecho debe considerar 
en su regulación; por ende, es casi inevitable que se produzca el surgimiento de 
nuevas propuestas teóricas (Espezúa, 2016, p. 17). En tal orden, occidente impone 
la razón como la medida de todas las cosas, lo cual supuso el abandono de muchas 
situaciones, entre ellas, el reconocimiento de derechos a la naturaleza, porque la 
materia, la razón, la lógica, la escritura y el varón se ubicaron en un estrato de 
ventaja; sin embargo, la percepción, la ritualidad, la fiesta, la feminicidad y la natu-
raleza fueron ocupando un estrato de baja densidad. Dicho escenario propició que 
el único sujeto de derechos sea el hombre y que todos lo demás eran cosas sin vida 
y sin inteligencia. Entonces, con razón se menciona que ahora:

El occidente del derecho no está en la ficción, ni mucho menos en la 
hipocresía, ni en la declamación de desconocer el atraso, la miseria, la 
pobreza, la injusticia, la esclavitud, las discriminaciones que tienen “raí-
ces” modernas, sofisticadas y sutiles de subordinación y flagelo (…) El 
derecho debe ser herramienta de la verdad. Si el derecho es verdadero, el 
bien será posible y la libertad realizable. Ya no alcanzan ni las lógicas del 
idealismo puro ni del realismo pragmático. El derecho no es una opción 
entre el cielo y el infierno. El derecho como herramienta de verdad, hace 
justicia y denuncia injusticia, porque el derecho es justicia o no es dere-
cho. El derecho como verdad no calla ni tolera la injusticia. El occidente 
del derecho está, entonces, en la verdad de la razón y el corazón (Dromi, 
2005, pp. 53-54).

Frente a la cruda realidad de depredación de los recursos naturales, el creci-
miento acelerado de la crisis socio ambiental, el deterioro de los espacios de desarro-
llo social, entre otros, han impactado negativamente en las poblaciones originarias 
tornándolas en vulnerables, a su vez, el Estado se ha debilitado. En tales circuns-
tancias, el nuevo derecho –derecho indígena y pluralismo jurídico– dotan de herra-
mientas para tornar en alcanzable la verdad y la justicia, además, la razón jurídica 
se pone al servicio de la libertad y la justicia. Con razón se sostiene que los derechos 
siempre son una herramienta contra el poder, tal como lo sostiene Ferrajoli; esto 
es, se ubica y posiciona al lado de los más débiles. Y es que los derechos sirven para 
controlar y poner freno al poder, a la vez, se convierten en una arma para eliminar 
privilegios fundados en inequitativas relaciones de poder; por ende, no solo son 
promesas sino herramientas de lucha para erigir el mundo en el que deseamos vivir 
(Espezúa, 2016, p. 519). En ese sentido, enfocar la problemática ambiental única-
mente desde las corrientes o escuelas tradicionales del derecho como son el iusnatu-
ralismo, positivismo jurídico, realismo jurídico o el constitucionalismo resulta in-



106

Juan Casazola Ccama

suficientes, por ese motivo, es menester pensar desde otro paradigma, en este caso, 
desde las posturas del pluralismo jurídico y el derecho indígena, donde se puede 
advertir que existen bastantes insumos para crear nuevas herramientas jurídicas con 
la intención de proteger a la Madre Tierra. Es más, según las citadas escuelas no es 
novedoso que se plantee el reconocimiento de derechos a la naturaleza.

2.	 EL DERECHO INDÍGENA: UN DERECHO EN PROCESO DE 
CONSTRUCCIÓN Y VISIBILIZACIÓN

Es posible ubicar las raíces del derecho indígena junto con el origen de las 
comunidades campesinas y amazónicas (existentes anteriores a la colonización y la 
conquista). Ello resulta así porque el derecho, avistado desde la visión andina, es 
esencialmente espontáneo y responde al sentido común de sus miembros; esto es, 
un derecho que nace como sentimiento y opera sometido a los principios y valo-
res –prácticas cotidianas– en las que se ven envueltas cada comunidad o población 
indígena. Como correlato a la aparición o génesis de un grupo social o humano, en 
este caso comunidad campesina o indígena, subyace la noción de derecho, es decir, 
un esquema que sirve para sancionar conductas agresivas y ofensivas contra los in-
tegrantes del grupo, además, es un medio para garantizar la convivencia41. Es muy 
probable que las primeras sociedades de Abya Yala no hayan sido conscientes de la 
existencia del derecho42; sin embargo, siempre estuvieron practicándola, ya que es 
imposible desligar el derecho de la existencia de una organización social. Es eviden-
te que esta forma jurídica no era sofisticada tal como la conocemos hoy, pero servía 
para los fines que el colectivo deseaba alcanzar: (i) convivencia pacífica a través de 
la creación de principios normas de conducta claras, (ii) solución de conflictos a 
través de instancias democráticamente establecidas, personas encargadas y sistemas 
de retribución y sanciones.

Este derecho tiene larga data en el Abya Yala porque las poblaciones (comu-
nidades, grupos, entre otros) de este continente han sabido organizarse y promover 
prácticas jurídicas para garantizar la convivencia pacífica y ordenada, no solo ello, 
sino que también han creado un marco jurídico para resolver conflictos de mane-

41	 Con estos elementos, básicamente, se asocian al derecho indígena; sin embargo, existen más 
aspectos a ser tratados, los mismos que se desarrollarán más adelante, porque operan como 
fundamentos jurídicos o ejes articuladores que sirven para reforzar este derecho.

42	 Esto también sucedió con las sociedades europeas o norteamericanas, porque el derecho 
fue una ficción que se va creando con el paso del tiempo, pero en el momento inicial de 
la vida no existe como tal y tampoco se tiene conciencia de ello; por ese motivo, el mismo 
fenómeno se replica a nivel global.



107

La madre tierra como sujeto de derechos

ra legítima; es decir, aceptada por todos sus miembros. A ello, también, hay que 
añadir que la filosofía que la inspira consiste en la armonía y la consecución del 
buen vivir, en ello se apoya toda la dinámica jurídica porque el sistema de usos y 
valores practicados en este continente, en especial, por las comunidades campesinas 
e indígenas son el sustrato necesario para impulsar el sistema de reglas –en sentido 
amplio– que representa el derecho. Es así que el proyecto filosófico y jurídico tiene 
como esquema el buen vivir porque representa el «pilar axiológico y marco de de-
rechos y obligaciones en una sociedad donde el proceso vital del ser humano cobra 
sentido integral, tanto en su construcción, como persona como en su contribución 
con el mundo» (Martínez, 2013, p. 718). Esto significa que es una compresión in-
tegral de la persona donde la persona y el medio donde habita son consustanciales, 
por esa razón, el derecho indígena no puede prescindir de la noción de naturaleza, 
pachamama o Madre Tierra.

La concepción que tienen los pueblos indígenas sobre el derecho, habitual-
mente, se apoya en sus usos y costumbres. En efecto, la forma de comprender la 
dimensión jurídica está moldeada por su cosmovisión y la profunda conexión que 
mantiene con todo lo que existe en la Tierra (aire, agua, cielo, animales, plantas, 
otros). En tal sentido, el derecho es un sistema de reglas y pautas de comporta-
miento consuetudinarios porque, responde a un esquema de visión del mundo 
y el cosmos, en ese sentido, lo más importante es que mediante el derecho los 
miembros logren convivir en paz y armonía. Este tipo de derecho por muchos años 
fue relegado de la esfera jurídica tradicional (occidental, europeo) porque no eran 
reglas válidas. En tal sentido, el fenómeno jurídico solo podía ser válido si era pro-
ducido en las escuelas de derechos de universidades de Europa o Norteamérica, por 
esa razón, tardó mucho en aflorar el derecho indígena dentro de la práctica jurídica 
contemporánea. A pesar que sus orígenes son bastante extendidos en la experiencia 
latinoamericana.

El derecho indígena en las últimas décadas está en proceso de construcción 
y consolidación porque empieza a ser revalorada y cada vez va ocupando una po-
sición importante en los sistemas políticos, económicos, culturales, sociales y jurí-
dicos, al menos, en gran parte de América Latina y en algunas partes del mundo 
(en especial, aquellos lugares donde la diversidad cultural fue escondida). En el 
contexto latinoamericano este proceso de puesta en valoración implicó: (i) recono-
cimiento de la diversidad cultural en los textos constitucionales a partir de la década 
de los 80; (ii) incremento de estudios que dan cuenta sobre la diversidad cultural, 
es decir, sus posibilidades y problemáticas; (iii) la apertura de la sociedad hacia la 
dimensión cultural, esto es, el sentido de convivencia con la diversidad cultural; 
(iv) la construcción de la sociedad desde la perspectiva plural e intercultural; (v) los 



108

Juan Casazola Ccama

sistemas jurídicos ponen más atención y especial cuidado al momento de solucio-
nar conflictos vinculados con cuestiones de carácter cultural, entre otros. Estos son 
algunos de los factores que propiciando el fortalecimiento y desarrollo del derecho 
indígena en América Latina.

Finalmente, una conceptualización liminar del derecho indígena consiste en 
que, es una práctica jurídica de carácter comunitario u originario que sirve para so-
lucionar conflictos de forma pacífica, a su vez, la filosofía que la inspira está cimen-
tada en el buen vivir o suma qamaña, porque busca la integridad entre las personas 
y la pachamama. Es un derecho restaurador y reparador de los vínculos comunales, 
esto es, garantizar que los lazos afectivos, familiares, personales y colectivos sean 
preservados. Además, la lógica a la que responde es el sentido común y la tradición 
(costumbre, usos, entre otros), quizás esa sea la razón por la que el binomio ser 
humano-naturaleza son indesligables, ya que es imposible pensar la organización 
social, política y cultural prescindiendo de la naturaleza. En el mismo sentido, la 
administración de justicia no puede ser solo de hombres, sino que debe incorporar 
el elemento telúrico y sagrado que emana de la naturaleza.

2.1.	Los fundamentos o razones del derecho indígena
Encontrar las razones o fundamentos que justifican determinada categoría 

o concepto es importante, porque contribuye a comprender mejor sus alcances y 
finalidades; además, no se pierde el sentido o el contenido que quiere expresar. En 
tal sentido, el derecho indígena igual que el derecho ordinario (u occidental) tam-
bién posee sus propios fundamentos que le dan soporte a su existencia, al respecto, 
de manera provisional, podemos mencionar que se basa en cuestiones de carácter 
cultural, consuetudinario, social, entre otros. Con la intención de explicitar mejor 
ello, en esta parte se presentan y examinan dichas razones que actúan como fuentes 
de autoridad que justifican el derecho indígena.

En primer término, debemos considerar que los fundamentos sobre las cuales 
descansa el derecho indígena tienen raigambre cultural, política y filosófica, estos 
son los campos en los cuales se desenvuelve este derecho; ello a raíz de que la prác-
tica social y cultural de las poblaciones indígenas son intrincadas y poco compren-
didas por la dinámica oficial del Estado y los políticos. En tal sentido, no es nove-
doso que estas poblaciones emprenden luchas y exijan derechos mediante la acción 
política (acompañado de protestas); asimismo, la filosofía que ponen en práctica 
es de carácter auténtico, porque busca la emancipación, la autodeterminación y 
el respeto por los intereses y los derechos. En segundo término, cabe resaltar que 
con el transcurso de los años, en el discurso jurídico, se ha reconocido la diversidad 



109

La madre tierra como sujeto de derechos

de las manifestaciones culturales, en especial, en la Constitución. Por ese motivo, 
las manifestaciones culturales que realizan las personas, ya sea individualmente o 
como miembros de una comunidad más amplia, tiene respaldo constitucional, lo 
cual también se replica a nivel del derecho indígena (validándose de este modo las 
prácticas de solución de conflictos basados en cuestiones de carácter cultural).

Quedando explicado que los fundamentos del derecho indígena tienen sus-
tento cultural-social, filosófico y jurídico-constitucional, lo que resta es analizar de 
manera precisa en qué consisten cada uno de ellas, de tal modo que se pueda com-
prender mejor la justificación y la pragmática (praxis) de este tipo de derecho. En 
ese orden, en esta parte nos enfocaremos a presentar todos aquellos elementos que 
dan vida al derecho indígena, de tal modo que sus bases sean sólidas y consistentes. 
Quizás uno de los principales problemas que enfrenta este tipo de derecho, más allá 
de la dimensión práctica y por supuesto política, es la cuestión teórica, porque exis-
ten múltiples maneras de enfocar la temática. En tal sentido, aquí nos centraremos 
a explicar los presupuestos teóricos sobre los cuales descansa el derecho indígena; 
asimismo, más adelante durante el desarrollo de la investigación, también, se abor-
darán cuestiones prácticas.

2.2.	Las matrices filosóficas que legitiman la existencia del derecho indígena
En la orientación de encontrar los fundamentos del derecho indígena, nos 

enfocaremos en explicar la dimensión filosófica o los presupuestos de carácter fi-
losófico que legitiman y sustentan a dicho derecho. Estamos conscientes que la 
expansión y crecimiento de cualquier proyecto jurídico, necesariamente, responde 
a la fundamentación y búsqueda de sus bases filosóficas. Es casi imposible pensar en 
la descolonización de los saberes y prácticas jurídicas, si es que no existen alterna-
tivas y propuestas tanto desde el plano jurídico y teórico. En tal sentido, debemos 
dar contenido y consistencia al proyecto jurídico –derecho indígena– para que sea 
capaz de cuestionar el estado actual del derecho (el derecho oficial). 

2.2.1.	Filosofía y racionalidad andina como fundamento del derecho indí-
gena

El punto de inicio de la racionalidad occidental es que el ser humano es el 
fin de todo, esto es, la absolutidad de las cosas convergen en el ser humano. Esto 
se refleja en el campo económico, cultural, social y jurídico porque la dignidad del 
ser humano configura todas las relaciones políticas o de poder. En este caso, no 
tienen cabida otras formas de tratar y ver el mundo; es decir, nada puede funcionar 
distanciado de la idea de la dignidad humana. Frente a este modo de ver el mundo 



110

Juan Casazola Ccama

y las cosas, aparece la racionalidad andina, que se fundamenta en que la centralidad 
y lo absoluto del ser humano pueden ser desplazados o ser cuestionados, ya que la 
cuestión económica, social, política o cultural no solo gira únicamente en base a las 
relaciones de los seres humanos. Así, en los próximos párrafos se abordará sobre las 
implicancias de la racionalidad andina.

En la racionalidad andina, en lugar de partir de la separación entre ser hu-
mano y naturaleza, se parte de la dualidad y la convergencia. Vida y cosmos son 
uno porque confluyen en el universo. En ese sentido, el hombre o persona del 
mundo andino actúa apegado a la dimensión telúrica y cósmica de la existencia, 
por esa razón, no se limita a explicar todo desde la configuración y complejidad 
del ser humano, sino que busca nuevas justificaciones, considerando el espacio o 
entorno donde se desenvuelve o desarrolla la vida. Esto conlleva a que las relaciones 
culturales, sociales, económicas y jurídicas se desplazan o mueven en la dualidad y 
convergencia. En tal orden, la racionalidad o sabiduría andina se desarrolla bajo la 
cosmovisión, la costumbre y la vida del ser humano, en constante contacto con la 
mística del universo y la Madre Tierra.

La racionalidad andina de forma prístina puede ser observada cuando se pro-
duce el reconocimiento de derechos a la naturaleza –situación ajena a la racionali-
dad occidental–, ya que el ser humano no es el único que posee u ostenta derechos, 
sino que la tierra y naturaleza también las tiene. Esta situación cambia radicalmente 
la forma de concebir y apreciar las cosas del mundo, porque la naturaleza deja de 
ser considerada como un bien económico que sirve para satisfacer las necesidades 
del ser humano (hombre). Con esto queda claro que la racionalidad andina actúa 
en oposición a la racionalidad occidental; asimismo, presenta su propia forma de 
ver las cosas. Aquí no hay que olvidar que la sabiduría andina, también, dialoga 
con la ciencia occidental (conocimiento), ya que la sabiduría andina se basa en la 
observación, la práctica y la mirada holística de la vida. En cambio, la ciencia, en 
sentido estricto usa el método científico, por tanto, podrían producirse puntos de 
encuentro y entrelazamiento (sin caer en la exclusión o incompatibilidad).

En tal sentido, desde la racionalidad andina se parte considerando a los pue-
blos originarios como colectivos que han practicado el conocimiento ancestral, el 
mismo que se expresa en costumbres y usos que fueron cambiando con el paso del 
tiempo, además, este tipo de conocimiento se transmite generación tras generación, 
mediante fuentes orales (es el modo de conservación). En ese orden, los saberes que 
fueron brotando, como parte de la racionalidad andina, son ensayados de forma 
colectiva, porque la práctica del conocimiento no se realiza de forma individual. 
Sobre ello, es importante establecer que la racionalidad andina maneja un enfoque 



111

La madre tierra como sujeto de derechos

holístico, porque «permite ver las cosas enteras, en su totalidad, en su conjunto, en 
su complejidad, en los intereses de cada clase social» (Ponce, 2015, p. 73; Martínez, 
2013; Medici, 2010; Pásara, 1978; Pinto, I. et. al., 2018); por ende, hay involucra-
miento o relación constante entre «sujeto a sujeto, pues el uno está en el otro y el 
otro está en el uno» (Oviedo, 2016, p. 85; Gitlitz, 2013; Herrera, 2008). Así, los 
saberes y la narrativa de cada pueblo originario no se almacenan en un compilado 
de textos o libros, sino que se conserva en la memoria colectiva de sus miembros; 
además, siempre está siendo transmitido a través de la acción diaria de las personas. 
En tal sentido, el aprender, desde la racionalidad andina, está asociado a escuchar, 
observar a convivir y acompañar con cariño y gusto, de diversos modos y en varie-
dad de circunstancias y ritmos de la vida campesina.

El enfoque occidental o colonizador de la racionalidad ha ido difuminándose 
en todas las experiencias posibles; es decir, se ha proyectado sobre la economía, 
la sociedad, el derecho, la política así sucesivamente, logrando cubrir casi lo que 
representó es que occidente, acompañado con la razón, privilegió los números, la 
materia, la razón, la lógica, la escritura, el hombre, lo abstracto, como superiores al 
sentimiento, la percepción, la ritualidad, la fiesta, la feminicidad, la naturaleza; por 
ende, el hombre era el único sujeto que quedaba y todo lo demás estaban sometidas 
hacia ella. Entonces, frente a esto, como respuesta desde la racionalidad andina, se 
promueve el ejercicio de la razón vinculado y apegado a los principios de la relacio-
nalidad, complementariedad, reciprocidad con el todo. 

La racionalidad andina actúa como un sustento especial para el derecho in-
dígena porque incorpora elementos ancestrales y culturales para la experiencia ju-
rídica. Lo más importante es que la dimensión jurídica, vista desde la racionalidad 
andina, exhibe compromiso con el dolor diario, toma en cuenta las experiencias 
de alegría, de esperanza, de pueblos, históricamente olvidados. En consecuencia, el 
panorama jurídico se nutre de otras experiencias y saberes que le dan consistencia 
y legitimidad. En Concreto, tenemos: (i) la cultura, (ii) la costumbre, (iii) la tradi-
ción ancestral, (iv) la vida colectiva, (v) la ritualidad, (vi) la relación entre hombre y 
naturaleza, entre otros. Así que el derecho indígena se configura con la presencia y 
confluencia de varios elementos que forman parte de la racionalidad andina.

En relación a la racionalidad andina y la ancestralidad, se ha indicado que las 
poblaciones indígenas, en especial, las comunidades campesinas del sector aimara 
«no son meros preservadores o repetidores de las tradiciones de sus antepasados; al 
mismo tiempo que dan valor a lo ancestral también lo interpretan y lo transforman 
o reformulan en el contexto de la vida presente» (Valencia, 1998, p. 37). En ese 
sentido, los aportes y avances en el derecho indígena se valoran en esta dimensión, 



112

Juan Casazola Ccama

esto es, la revaloración y renovación de lo tradicional o ancestral. Es constante la 
interpelación de la razón o racionalidad occidental porque la cosmovisión, la for-
ma de vida, la práctica de conocimiento cultural, entre otros, de las poblaciones 
indígenas y campesinas son distintas. Según la racionalidad occidental la razón se 
sobrepone a las emociones y los sentimientos, en cambio, la racionalidad andina 
propugna que las emociones y los sentimientos son esenciales para la existencia.

Finalmente, en el marco de la racionalidad andina, los sistemas normativos 
y jurídicos son construidos teniendo como punto de referencia al mundo y el ser 
humano; es decir, es un derecho que se establece a la medida de los hombres y la 
pachamama. Ello es así porque no están separados o distanciados según la filosofía 
andina. Sucede lo contrario en la filosofía occidental, donde el derecho se elabora 
tanto para las personas así como el entorno geográfico, porque no existe la unidad 
y confluencia entre humanidad-mundo (Tierra). En contraposición a este esque-
ma o manera de concebir el derecho, se opone el derecho indígena, el mismo que 
plantea la recuperación de las experiencias vivas de las comunidades campesinas e 
indígenas; asimismo, el derecho se legitima y se construye desde abajo para volverse 
en transformador y emancipador.

2.2.2.	La ancestralidad como elemento central del reconocimiento de las 
prácticas del derecho indígena

La ancestralidad es un factor importante para el derecho indígena porque per-
mite canalizar la cosmovisión andina de quechuas y aimaras, inclusive, poblaciones 
indígenas de la selva. Sobre esta base es que la Madre Tierra es considerada como 
sujeto de derecho. Sin embargo, dicha ancestralidad no es homogénea porque tiene 
distintos significados, pero, lo que destaca es la existencia de un elemento común 
que consiste en la práctica de respeto a la Madre Tierra. La experiencia de vida y 
cuidado hacia la naturaleza permanece tal como fue concebida hace muchos años 
atrás. En este caso, en varias comunidades de la región andina del Perú, en especial, 
comunidades quechuas y aimaras del altiplano, mantienen prácticas muy profun-
das sobre la protección y cuidado de la pachamama que está muy vinculado a la an-
cestralidad –forma tradicional de relación entre ser humano y medio geográfico–.

El reconocimiento de la tradición, costumbre y, en especial, la ancestralidad, 
se produce en el marco del proceso de la descolonización, la interculturalidad y el 
reconocimiento y puesta en práctica del principio ético del buen vivir, los mismos 
que son fuente teórica y práctica para explicar la ancestralidad de las comunidades 
andinas. Una de las manifestaciones decoloniales, que parte de la ancestralidad, es 
el reconocimiento de la tierra como madre y portadora de derechos; por ende, la ex-



113

La madre tierra como sujeto de derechos

periencia jurídica o el derecho indígena pone mucho énfasis en este asunto, porque 
el ser humano sin el cosmos no existe, porque, tampoco el derecho descontextuali-
zado y sin referencia a la realidad es posible. En tal sentido, para conectar la realidad 
con el derecho, en el mundo andino e indígena, se ha tomado como eje central la 
ancestralidad, porque de allí provienen muchas prácticas y experiencias que son 
fuente de sustento y apoyo, para emprender las innovaciones jurídicas necesarias, 
Ello se ha traducido en el reconocimiento de derechos (la autodeterminación, au-
tonomía y autogobierno) y la incorporación de nuevas dimensiones de lo jurídico 
(adjudicación de derechos a la Madre Tierra, reconocimiento a las comunidades y 
poblaciones indígenas como colectivo, entre otros).

En América Latina los cambios jurídicos y, en especial constitucionales, que 
están presentándose son peculiares y llamativos, ello debido a lo siguiente: nueva 
clasificación de derechos; la incorporación de nuevos sujetos en la Constitución; 
novedosas forma de organizar el poder, recrear el derecho, etc. Lo característico 
y común de este asunto es que se apoyan en la ancestralidad; es decir, todas las 
nuevas formas jurídicas que son puestas en la Constitución o en cualquier otra 
norma, parten de la idea que el derecho debe responder a la tradición cultural y la 
costumbre de los pueblos indígenas y comunidades campesinas. Esto representa 
una visión descolonial, porque contribuye a remover las bases teóricas del derecho 
en el sentido que propone una nueva forma de recrear la dimensión jurídica sobre 
los materiales culturales y sociales existentes en este continente. Por ende, ya no será 
necesario acudir, como fuente exclusiva y sobredimensionada, al derecho creado en 
otras latitudes del mundo, ya que no conectan con las exigencias y expectativas de 
los pueblos del continente Latinoamericano (Bonilla, 2015). En ese orden, el dere-
cho indígena, tomando como base la ancestralidad, lo que propone es que la crea-
ción jurídica sea auténtica y original, lo cual implica que se debe recoger la práctica 
jurídica que se produce en Latinoamerica; por tal razón, no tiene que depender 
de otros contextos. Es conocido, hasta el momento, que el derecho construido en 
esta parte del mundo se ha limitado a reproducir y consumir las experiencias de 
otros países (importadores de derecho de otras realidades); sin embargo, las escazas 
experiencias sobre producción jurídica existentes en este continente, muchas veces, 
no son recibidas con agrado, por tal razón, resulta coherente plantear un derecho 
propio que sea sensible con las poblaciones indígenas y campesinas.

En suma, considerando que el derecho practicado, hasta el momento, solo 
ha significado acomodarse a la producción teórica existente en otras latitudes del 
mundo; es decir, exportar derecho; ahora, es momento reconstruirla desde la visión 
indígena y las comunidades campesinas. Esto supone pasar de consumidores a ser 
productores de derecho. Lo cual supone identificar las bases que servirán de fuentes 



114

Juan Casazola Ccama

del derecho indígena, en tal sentido, en este punto, creemos que la ancestralidad 
es un aspecto esencial para comprender mejor el derecho. Ello resulta así porque 
la ancestralidad dota al derecho de una dinamicidad, que consiste en construir un 
camino de diálogo e intercambio de experiencias entre las diversas culturas, de tal 
modo que no se produzca la imposición de una determinada filosofía o teoría so-
bre las que están gestándose; pero siempre poniéndose en la posición de crear un 
sistema de normas, basado en la costumbre y los elementos culturales que se ponen 
en práctica en este continente, poniendo énfasis en las comunidades campesinas y 
poblaciones indígenas.

3.	 LAS MATRICES JURÍDICAS QUE DAN SOPORTE AL DERECHO 
INDÍGENA

En alusión a la dimensión jurídica, debemos indicar que con el transcurso de 
los años se ha ido reconociendo el derecho indígena en normas de carácter nacional 
e internacional; esto es, normas constitucionales y tratados o declaraciones que 
justifican el derecho practicado por las comunidades campesinas y originarias. En 
tal sentido, aquí presentamos las normas más importantes que sirven de apoyo y 
justificación para el derecho indígena.

3.1.	Convenio 169, Constitución y Ley
El derecho indígena se basa en la ancestralidad. Esto le permite promover el 

desarrollo de sus instituciones sociales, políticas y jurídicas. En el último caso, po-
demos mencionar a la justicia comunal, la misma que es reconocida en el Convenio 
N° 169 de la Organización Internacional del Trabajo (OIT), donde se explica, en 
el artículo 8 inciso 2, lo siguiente:

«[Los pueblos indígenas] deberán tener el derecho de conservar sus costum-
bres e instituciones propias, siempre que éstas no sean incompatibles con los dere-
chos fundamentales definidos por el sistema jurídico nacional ni con los derechos 
humanos internacionalmente reconocidos. Siempre que sea necesario, deberán 
establecerse procedimientos para solucionar los conflictos que puedan surgir en 
la aplicación de este principio. En el numeral 1 del mismo artículo “deberán respe-
tarse los métodos a los que los pueblos indígenas recurren tradicionalmente para la 
represión de los delitos cometidos por sus miembros».

En esta misma línea, el artículo 149º de la Constitución Política del Perú, ex-
presamente señala que las autoridades de las Comunidades Campesinas y Nativas, 
con el apoyo de las Rondas Campesinas, podrán ejercer funciones jurisdiccionales. 
Lo cual significa que dicha disposición constitucional (o norma constitucional) 



115

La madre tierra como sujeto de derechos

reconoce y faculta a las comunidades para que puedan administrar justicia conside-
rándolos como una jurisdicción especial. En tal sentido, como jurisdicción especial, 
sus decisiones deben tener carácter de cosa juzgada y no pueden ser revisados por 
ninguna de las otras jurisdicciones. De este modo tienen efectos vinculantes las 
decisiones adoptadas por las Rondas Campesinas, entonces, es una pieza jurídica 
más que refuerza el derecho indígena.

La consolidación de la justicia comunal es política de Estado según el acuerdo 
nacional, ya que la política 28 referida al Estado del documento final aprobado en 
el marco del Acuerdo Nacional, reconoce la importancia de la justicia comunal, 
haciendo de ella una dimensión importante de la política de Estado en materia 
de justicia, en el marco de los esfuerzos por mejorar el acceso a la justicia de la po-
blación. En tal sentido, en dicho acuerdo se puede apreciar que los miembros de 
deciden comprometerse con «garantizar el acceso universal a la justicia, la promo-
ción de la justicia de paz y la autonomía, independencia y el presupuesto del Poder 
Judicial, así como regular la complementariedad entre éste y la justicia comunal». 
En la misma línea, para lograr dicho objetivo, el Estado adoptará las siguientes ac-
ciones: (i) promoverá entre la justicia comunal y el Poder Judicial una relación que 
respete la interculturalidad y regulará las competencias, atribuciones y limitaciones 
de aquélla; (ii) consolidará la regulación de la justicia de paz y la elección popular de 
los jueces de paz. Con esto queda demostrado que la justicia comunal o el derecho 
indígena no está condicionado al derecho oficial o estatal, sino que tiene autonomía 
de funciones y competencias; en tal sentido, los órganos del Estado tienen que coo-
perar e interactuar (interrelación entre derecho indígena y derecho estatal).

La diversidad cultural y los derechos que tienen los pueblos indígenas esta 
concretizada en el artículo 2 inciso 17) de la Constitución; además, de forma 
explícita en los artículos 6 y 7 del Convenio N° 169 lo reconocen. Tal es así que 
el artículo 6, literal a), indica que los pueblos indígenas tienen derecho a decidir 
sobre sus propias prioridades, en lo que atañe al proceso de desarrollo, debiendo 
participar en la formulación, «aplicación y evaluación de los planes y programas de 
desarrollo nacional y regional, susceptibles de afectarles directamente». También 
de forma adicional, se ha mencionado que los gobiernos tienen que respetar la 
existencia de los grupos étnicos, porque tiene derecho al uso de los recursos natu-
rales, vivir pacíficamente, desarrollarse en condiciones de igualdad y autonomía, 
entre otros. En tal orden, se prohíbe la asimilación de los pueblos indígenas a la 
cultura dominante, porque tienen derecho a ser beneficiados efectivamente con 
los derechos fundamentales que han sido reivindicados en favor del grueso de la 
sociedad. 



116

Juan Casazola Ccama

Entonces, la filosofía que subyace del Convenio 169 y la Constitución Política 
es resaltar los derechos y reforzar la autonomía de las poblaciones indígenas. Es co-
nocido que los pueblos indígenas tienen una data anterior a la aparición del Estado 
peruano; sin embargo, tal como lo indicamos al inicio, su presencia fue invisibi-
lizado de las políticas de desarrollo. En ese sentido, las poblaciones indígenas han 
vivido en el olvido histórico, porque se encuentran fuera del marco de gobierno y, 
por supuesto, del jurídico. Este escenario ha ido cambiado con la regulación jurídi-
ca proveniente del Convenio 169 y la Constitución porque se reconocen derechos 
relativos a las tierras, el reconocimiento y respeto de su identidad y la procura de 
niveles superiores de educación, salud y calidad de vida.

3.2.	Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos Indígenas
En relación a este instrumento podemos indicar que la declaración Universal 

de los derechos de los Pueblos Indígenas se adopta el 13 de septiembre de 2007 
mediante Asamblea General. Esto responde a la constante necesidad de reconocer 
derechos de los pueblos indígenas en todo el mundo; es decir, a todos los grupos 
o colectivos culturales existentes. En líneas generales, este documento aborda de 
forma exhaustiva y minuciosa temas vinculados con los derechos colectivos, los 
derechos culturales y la identidad, los derechos a la salud, la educación, la salud, el 
empleo, entre otros. Tal es así que esta declaración enfatiza en buscar el fortaleci-
miento de las instituciones sobre la base de la cultura, la tradición y costumbre para 
que puede atender las aspiraciones y necesidades de las poblaciones indígenas. En 
líneas generales, se puede apreciar que mediante la declaración se busca la elimina-
ción de la discriminación y racismo existente frente a los pueblos indígenas.

Es importante tener presente que la declaración, de manera pletórica, esta-
blece los derechos de carácter colectivo e individual que corresponde a los pueblos 
indígenas. Los derechos que tienen mayor énfasis e importancia son aquellos vin-
culados con la tierra, los bienes, los recursos vitales, los territorios y los recursos, a 
su vez, se impulsa la cultura, identidad y lengua de los miembros de las poblaciones 
indígenas. También se prevé que el empleo, la salud, la educación así como la deter-
minación libre sobre la condición política y su desarrollo económico. Todos estos 
aspectos son parte de la declaración; además, la intención es lograr que el recono-
cimiento de los derechos consiga la autonomía y el autodesarrollo de los miembros 
de las poblaciones indígenas.

En suma, este documento persigue reconocer los derechos de las poblaciones 
indígenas porque han estado por mucho tiempo invisibilizados. Entonces, enfati-
zar el derecho de este grupo o sector de la población resulta trascendental, porque 



117

La madre tierra como sujeto de derechos

la cultura y la tradición de la que son parte, también, es parte de la historia de la 
nación en su integridad; es decir, el pasado y el presente no se construyen solo en 
base a la sociedad industrializada, sino que las poblaciones indígenas forman parte 
de la misma. En ese sentido, la diversidad es un elemento útil para la sociedad y 
el Estado contemporáneo; por tanto, el desarrollo y construcción de la nación no 
puede prescindir de la heterogeneidad. Al respecto, los pueblos originarios sirven 
para mantener y fortalecer dicha diversidad, porque al conservar sus propias insti-
tuciones, culturas y tradiciones, y al perseguir libremente su desarrollo, de acuerdo 
con sus propias necesidades y aspiraciones, lo que se logra es que la exclusión y la 
discriminación queden confinadas a un espacio pequeño.

4.	 EL PLURALISMO JURÍDICO: CONSTRUCCIÓN PLURAL Y DI-
VERSO DE LAS EXPERIENCIAS JURÍDICAS

Es menester indicar que el pluralismo jurídico es una noción de reciente data, 
pero que ha tenido mucho éxito y fue bastante desarrollado en el pensamiento 
jurídico contemporáneo. La tesis central del pluralismo jurídico es promover el 
diálogo y la conexión entre las distintas experiencias jurídicas que existen en un 
determinado país, concretamente, la interrelación entre los sistemas de solución de 
conflictos. Y es que las sociedades plurales y diversas como la nuestra, normalmen-
te, las manifestaciones en diversos campos también se producen de acuerdo a dicha 
diversidad; por tanto, el asunto jurídico no es una ajena u óbice a ello. Todas las 
culturas poseen formas o maneras de experimentar o concebir lo jurídico –o tienen 
un sistema propio de protección de derechos y resolución de conflictos–. En tal 
sentido, el pluralismo jurídico trata de rescatar y poner de relieve la diversidad de 
formas de componer o solucionar los conflictos que existen dentro de cada sociedad 
o grupo cultural, en efecto, la heterogeneidad promueve que el modo en que debe 
entenderse y lidiar con un conflicto no sea unilateral sino que sea diverso.

Según el pluralismo jurídico, el centro de producción del derecho no se limita 
únicamente al legislador, sino que también tienen presencia otros actores como 
son: (i) las comunidades campesinas, (ii) los grupos indígenas, (iii) movimientos 
sociales, ya que todo tipo de sociedad posee u ostenta un derecho propio; esto es, 
un sistema de reglas concreto de acuerdo a sus intereses sociales, convicciones axio-
lógicas, prácticas culturales, entre otros. Entonces, la consolidación del pluralismo 
jurídico también pasa por mejorar el acceso a la justicia de la población, esto es, 
administrar justicia tomando en cuenta elementos como la lengua, las costumbres 
y prácticas culturales que son propias de una comunidad –que son distintas de los 
cánones y reglas que se practican en el derecho ordinario–. En la misma línea, el 
pluralismo jurídico implica efectuar las siguientes acciones desde el Estado: (i) pro-



118

Juan Casazola Ccama

mover entre la justicia comunal y el Poder Judicial, una relación que respete la in-
terculturalidad y regulará las competencias, atribuciones y limitaciones de aquélla, 
(ii) consolidar la regulación de la justicia de paz y la elección popular de los jueces 
de paz. Con esto queda demostrado que la justicia comunal o el derecho indígena 
no está condicionado al derecho oficial o estatal, sino que tiene autonomía de fun-
ciones y competencias; en tal sentido, los órganos del Estado tienen que cooperar e 
interactuar (interrelación entre derecho indígena y derecho estatal).

¿Cómo es que mediante el pluralismo jurídico se puede lograr el reconoci-
miento de derechos a la Madre Tierra? Es una interrogante difícil de responder; sin 
embargo, la clave de la respuesta radica en comprender que el pluralismo jurídico 
tiene como eje central de su legitimación la cultura y las prácticas consuetudinarias 
de las poblaciones indígenas o campesinas, a su vez, la solución de las controversias 
se produce respetando el elemento cultural. En ese sentido, la visión y compren-
sión del derecho, según el pluralismo jurídico, son distintos porque la fuente de 
legitimación de las normas o reglas son las pautas culturales, así como los usos de 
cada comunidad o entorno cultural, ya que la validación del contenido del derecho 
en el pluralismo jurídico se basa en la identidad entre las prácticas culturales y el 
respeto de los mismos por sus miembros. Entonces, en la práctica cultural de un 
determinado grupo existen diversas nociones sobre la justicia, los valores, el Estado, 
entre otros. Lo mismo sucede con la naturaleza; esto es, cada grupo cultural tiene 
una concepción sobre la naturaleza así como su importancia. Por ende, no resulta 
nada novedoso que le reconozca derechos a la misma porque es parte de su visión y 
tradición; por lo cual, el derecho lo que debe hacer es reconocer y establecer como 
un elemento central dicha noción.

Finalmente, el pluralismo jurídico es una postura que fundamenta el recono-
cimiento de derechos de la naturaleza, porque el marco o canon interpretativo que 
utiliza tiene como base la diversidad cultural; esto es, promueve la comprensión 
más amplia y sensible de la realidad jurídica, en especial, vinculado a la diversidad 
cultural. En este caso, el pluralismo jurídico propone que en zonas o lugares don-
de existan fricciones o contradicciones entre el derecho ordinario –basado en re-
glas jurídicas producidas por el legislador– y el derecho consuetudinario –derecho 
practicado y producido por las comunidades indígenas o campesinas– debe darse 
preferencia al segundo para que no se produzcan fraccionamientos o rupturas inne-
cesarias. Ello resulta así porque se entiende que el derecho producido y practicado 
en las comunidades es mucho más sensible y contextualizado a la realidad, a su vez, 
encaja con la cosmovisión y la perspectiva cultural. Al respecto, concretamente en 
las poblaciones indígenas y campesinas de América Latina, existe la noción de que 
la naturaleza posee derechos, por ende, la solución de un problema o controversia 



119

La madre tierra como sujeto de derechos

en materia ambiental debe considerar dicho aspecto porque es parte de su práctica 
y tradición cultural.

5.	 UN BALANCE GENERAL SOBRE LA REPERCUSIÓN DE LA FI-
LOSOFÍA Y LA TEORÍA JURÍDICA
Debemos apuntar que las batallas que ha librado el derecho indígena en úl-

timos años están marcados por diversos factores y hechos; sin embargo, dichos 
problemas no fueron un obstáculo para impedir el reconocimiento de este tipo de 
práctica jurídica (derecho indígena). Entre los frentes o dimensiones en los cuales 
se ha enfrentado el derecho indígena, podemos encontrar dos: (i) la dimensión 
política y filosófica, y (ii) la dimensión jurídica. En el primer caso, hemos podido 
advertir que las protestas y exigencias de las poblaciones indígenas y comunidades 
campesinas -para que se reconozcan sus derechos y su forma de administrar jus-
ticia- fueron constantes (una lucha inagotable que continúa hasta el día de hoy). 
A su vez, desde la esfera filosófica se ha logrado justificar la cosmovisión andina, 
el hombre dentro de este cosmovisión, la relación entre naturaleza y ser humano, 
generar nueva visión jurídica basada en la costumbre (íntimamente relacionado 
con la cultura), entre otros, con el fin de explicar la importancia que tienen las ma-
nifestaciones autóctonas y originarias43. En el segundo caso, la dimensión jurídica 
ha adquirió notoriedad con los tratados (y declaraciones) en materia de derechos 
humanos y las constituciones, en los mismos se han reconocido la diversidad cul-
tural como un aspecto positivo de las naciones; además, apuestan por el respeto y 
reconocimiento pleno del mismo. En tal sentido, a la actualidad podemos sostener 
que la configuración del derecho indígena se produce en estos contextos y ámbitos 
(político, filosófico y jurídico).

La racionalidad andina, la ancestralidad, el Convenio 169, la Constitución 
Política de 1993 y la declaración de los derechos de los pueblos indígenas, son fuen-
tes de legitimación del derecho indígena; es decir, existe reconocimiento teórico y 
normativo que justifica la puesta en práctica del derecho indígena.

43	 En este punto, también, podemos mencionar que es una forma de explicar las cosas desde 
la tradición cultural y social de América Latina, esto es, mirar el derecho, la economía, la 
sociedad, entre otros, desde una perspectiva situada en un espacio determinado, en este 
caso, AbyaYala. Una mirada de carácter filosófica trata de responder a las dudas que tienen 
las poblaciones de este continente, para que su existencia y luchas emprendidas no sean 
inservibles.





Capítulo III 
LOS DERECHOS DE LA PACHAMAMA EN EL 

CONSTITUCIONALISMO ANDINO: ¿CÓMO SE 
RECONOCE LA PROTECCIÓN JURÍDICA DE LA 
NATURALEZA? ¿CUÁLES SON LOS DERECHOS 
DE LOS QUE ES TITULAR LA MADRE TIERRA?





123

1.	 LA MADRE TIERRA COMO SUJETO DE DERECHOS: EL SURGI-
MIENTO Y ASCENSO DE LA NATURALEZA

Como producto de la generación de nuevo conocimiento y la progresiva toma 
de conciencia sobre la cuestión ambiental, se ha logrado constitucionalizar o poner 
en el centro del debate constitucional a la naturaleza, lo cual ha implicado dos 
situaciones: (i) en algunas constituciones se ha logrado reconocer como sujeto de 
derechos, esto es, una entidad autónoma que puede ejercer sus derechos –notable-
mente, esto ha sucedido en las constituciones de Bolivia (2009) y Ecuador (2008), 
y hay toda una tradición de debates sobre esta cuestión en varias partes del mun-
do–; y (ii) la mayoría de las constituciones le ha reservado una cláusula constitucio-
nal a la naturaleza –medio ambiente–, la misma que refleja la intención de proteger 
el ecosistema, pero únicamente para garantizar la existencia de la vida humana, por 
tanto, no existe una disposición expresa que la reconozca como sujeto de derechos, 
como entidad autónoma, que también tiene su propia forma de vida que requiere 
respeto –al menos, garantizar la no intervención del humano en sus procesos–.

1.1.	La tierra como sujeto de derechos: una categoría en construcción den-
tro de la teoría del derecho
Durante estos años se ha construido un concepto de sujeto de derechos, que 

es entendido como aquél ente al cual el ordenamiento jurídico imputa derechos 
y deberes. El término “sujeto de derecho” resulta genérico, al designar cualquier 
modalidad que asuma la vida humana en cuanta dimensión fundamental de lo ju-
rídico. Sujeto de derechos o persona es una categoría jurídica que implica la deter-
minación de un ente que tiene la capacidad para ser sujeto de las normas jurídicas 
(activa o pasivamente). En tal sentido, la razón de la personalidad jurídica descansa 
en que se atribuye el rasgo jurídico y la titularidad de un derecho cuando se pone 
en consideración que otros entes, distintos al ser humano, también pueden gozar 
de reconocimiento de derechos.

El reconocimiento de derechos a la naturaleza aparece como una exigencia 
ética, en especial, el hombre tiene el deber moral de garantizar la existencia de 



124

Juan Casazola Ccama

otras especies u entes con los que comparte la Tierra; por ende, lo mínimo que se 
le exige a este es que sea capaz de reconocerles -al menos- su derecho a la existencia 
y al pacífico desarrollo de sus vidas. En tal sentido, se dirá que no “se trata solo 
de un ambientalismo, dirigido a proteger cotos de caza, ni recursos alimenticios 
escasos para el ser humano, ni tampoco de proteger especies por mero sentimiento 
de piedad hacia seres menos desarrollados; sino de reconocer obligaciones éticas 
respecto de ellas, que se derivan de la circunstancia de participar conjuntamente 
en un todo vivo, de cuya salud dependemos todos, humanos y no humanos. No 
se trata tampoco de limitar esos derechos a los animales, sino de reconocerlos, a las 
plantas y a los seres microscópicos, en tanto todos forman parte de un continuo 
de vida, e incluso a la materia aparentemente inerte, que no es inerte como parece 
(Zaffaroni, 2010).

Entonces, establecer y reconocer que la naturaleza sea considerada sujeto de 
derechos se traduce en la voluntad que tienen los legisladores de cada país, para 
crear una norma con dicha finalidad; sin embargo, todas las personas naturales 
tienen el deber moral de crear condiciones de convivencia entre el hombre y la 
naturaleza. Entonces, en el campo jurídico, cabe precisar que la norma que impone 
que hay que obrar de tal manera, que lo que se haga sea una máxima de compor-
tamiento para cualquier persona, es tan impositiva de valores de una cultura o de 
una personalidad que desconoce la diversidad; por tanto, es menester romper con 
dicho esquema y proponer que existen múltiples formas de concebir una deter-
minada situación o hecho. Por lo cual, no deben existir únicas fórmulas jurídicas 
para garantizar la protección de la naturaleza, sino que las herramientas del derecho 
deben acomodarse hacia la protección de la Madre Tierra así como el ser humano 
en igualdad de condiciones (Ávila, 2011).

Quizás la cuestión más controvertida que se presenta es en relación a la digni-
dad, esto es, ¿la naturaleza posee dignidad para que sea titular de derechos? Es pro-
bable que la respuesta sea en sentido negativo porque la naturaleza, evidentemente, 
no puede ostentar dignidad; sin embargo, dicha explicación resulta escueta e incon-
sistente porque, siguiendo los lineamientos kantianos sobre la dignidad, se llega a 
la conclusión de que la naturaleza, al ser un medio, sirve para cumplir los fines de 
los seres humanos; por ende, la naturaleza siempre, por esencia e inevitablemente, 
es un medio que busca garantizar los fines de los seres humanos. Sin embargo, ella 
misma también es un fin en sí mismo, porque gracias a ella muchas formas de vida 
son posibles; por ende, es perfectamente aceptable y viable considerar que la natu-
raleza pueda ser portadora de derechos.



125

La madre tierra como sujeto de derechos

1.2.	La capacidad e igualdad como presupuestos para reconocer a la tierra 
como sujeto de derechos
Es menester indicar que el reconocimiento de derechos a la naturaleza conlle-

va responder a la siguiente interrogante ¿qué es el derecho subjetivo? El mismo que 
consiste en que es una condición de previsión o regulación por una norma jurídica 
positiva, ya que solo a través de ella se garantiza que una determinada entidad sea 
titular de derechos. En ese sentido, la naturaleza al ser titular de derechos lo que ello 
supone es que es una entidad considerada como sujeto de derecho. Y en el campo 
jurídico es de gran valía que una determinada entidad ostente la calidad de sujeto 
de derechos porque dicha situación le viene adjudicada por el derecho subjetivo; 
por tanto, es capaz de demandar el cumplimiento de una obligación.

En este punto se debe considerar que son elementos centrales del reconoci-
miento de derechos a la naturaleza la capacidad y la igualdad. Con relación al pri-
mero se debe mencionar que dicha categoría está vinculada a la titularidad de dere-
chos; por ende, si se tiene capacidad para obrar entonces se podrá contratar, etc. La 
capacidad se adquiere cuando se cumplen los requisitos establecidos en una ley. En 
tal sentido, la naturaleza es perfectamente capaz de realizar ciertas acciones porque 
ha demostrado que alberga la vida de todas las especies, a su vez, tiene la capacidad 
de regenerarse y restituirse cada cierto tiempo. Con respecto a la igualdad se debe 
indicar que a la humanidad le ha costado bastante tratar igual a los que tienen ca-
racterísticas iguales, y diferente a lo que es diferente. Y es que la discriminación es 
casi un patrón común por la misma idiosincrasia de las personas, por tanto, hay que 
partir de la noción que la naturaleza es igual a nosotros, solo así se puede entender 
que es capaz de gozar derechos; por ende, si partimos de la idea que la naturaleza 
es un lugar de explotación y conquista, entonces, será imposible considerar que la 
Madre Tierra pueda ser titular de derechos.

En este punto hay que considerar que la construcción del derecho fue y aún 
es personalista y, desde esa perspectiva, muchos sostienen que la naturaleza debe ser 
calificada como un objeto. De ahí se puede entender que el haber reconocido de-
rechos a la naturaleza en la legislación comparada es una locura, y pensar ello para 
el país es una verdadera locura. Esta situación solo cambio con el tiempo debido a 
la aparición del derecho social, que sirvió para demandar al Estado en defensa de 
derechos sociales, se pasa a la noción de derecho subjetivo público, que abre la po-
sibilidad de acciones de amparo, tutelares. Luego llega a la esfera internacional, para 
convertirse en derechos humanos44. En tal contexto, también, se torna en un asun-

44	 Entendemos los Derechos Humanos como un conjunto de facultades e instituciones que, 
en cada momento histórico, concretan las exigencias de la dignidad, la libertad y la igualdad 



126

Juan Casazola Ccama

to mucho más sencillo avanzar en el reconocimiento de derechos a la naturaleza, 
porque cada cierto tiempo las exigencias y demandas sociales van incrementando. 
Sumado a esto que para las personas del ande y amazónicos la naturaleza siempre 
fue sujeto de derechos; sin embargo, con la racionalidad occidental se impuso que 
la naturaleza no es fuente de conocimiento ni sabiduría, es más, se llegó a conside-
rar que es un objeto inerte que carece de todo valor. Frente a ello, desde la raciona-
lidad andina se promueve que no es la Madre Tierra la que pertenece al humano, es 
el humano el que pertenece a la Madre Tierra; por lo tanto, el humano deja de ser 
la medida de todas las cosas, ahora la medida se amplía al universo (Hanaj Pacha, 
Kay Pacha y Uku Pacha).

Como una síntesis se debe indicar que Ávila (2011), al referirse al derecho 
subjetivo, indica que es una categoría jurídica que ha ido evolucionando hacia la 
ampliación de su contenido. Si se traza su camino histórico, se podrá encontrar su 
origen en la concepción del derecho natural o derecho moral. De hecho, lo que 
hacen las primeras declaraciones de derechos, en el siglo XVIII, es reconocer jurídi-
camente una reivindicación teórica, aunque al momento, harto restringida (liber-
tad y propiedad). Una vez formalizada la demanda de reconocimiento de ciertos 
derechos que eran importantes para un grupo social, convenía evitar la influencia 
del derecho natural (que tiene una tendencia expansiva). Se crea la teoría del dere-
cho subjetivo, que se restringe a la titularidad basada en las condiciones normativas 
(edad, propiedad, educación, autonomía laboral y hasta pertenencia a una religión). 
Con el aparecimiento del derecho social, y con la posibilidad de demandar también 
al Estado (y no solo a los particulares), se crea la noción del derecho subjetivo públi-
co, que abre la posibilidad de los amparos, tutelas o acciones de protección. A escala 
internacional, la noción de derecho subjetivo público, que escapa de las esferas de 
protección del Estado nacional, se torna en derecho humano (p. 47). Más adelante, 
Ávila (2011), indica, “en esta lógica, el mismo Ferrajoli sostiene que el status del 
titular de derecho ha cambiado con el tiempo. En un inicio, el constitucionalismo 
moderno, solo tenía status jurídico el burgués propietario; este se fue expandiendo 
con el constitucionalismo social, al obrero y campesino; se integró a la mujer, el 
indígena y los mayores de edad; últimamente, se ha ampliado el status a todas las 
personas. Finalmente, el status se ha extendido a la naturaleza” (p. 49).

En tal sentido, se puede notar que el concepto ha evolucionado hacia una 
mayor comprensión de los titulares de los derechos, de los obligados y hasta de los 
órganos de protección. La tendencia teórica, que domina la teoría contemporánea, 

humanas, las cuales deben ser reconocidas positivamente por los ordenamientos jurídicos a 
nivel nacional e internacional.



127

La madre tierra como sujeto de derechos

es el considerar al derecho como un derecho fundamental, en el que cabe la protec-
ción de los seres humanos y también de la naturaleza.

Se advierte un cambio radical “la tierra como fuente de toda racionalidad”. 
El humano deja de ser el centro, la medida de las cosas, se extiende a la Tierra. La 
razón es que la Tierra no pertenece al humano; es el hombre el que pertenece a la 
Tierra; por lo tanto, no solo hay vida sobre la Tierra, la Tierra misma es vida. Bel-
kis Josefina, Cartay Angulo45 (2011), […] En tanto que elemento de ese conjunto 
vivo, cada especie, cada paisaje, cada proceso posee un valor intrínseco, lo que 
desde el punto de vista jurídico supone el reconocimiento de una personalidad y 
el conferimiento de derechos subjetivos. El holismo sustituye al individualismo y 
el monismo al dualismo, lo que implica el desplazamiento del hombre a las cosas, 
del espíritu al ser vivo, de las leyes de la sociedad a las leyes de la Naturaleza, lo 
que Leopold denomina una “ciudadanía biótica”, o en palabras del alemán Meyer 
Abich “la constitución de un Estado natural”, dentro del cual quedaría consagrado 
la igualdad de derechos de todos los miembros de la comunidad jurídica natural 
(p. 247).

Del análisis de la realidad ecuatoriana se puede considerar algunas posturas 
para reconocer la tierra como sujeto de derechos: i) Un sector reclama que solo las 
personas tienen el carácter de sujeto de derechos, por lo que se negaría la posibi-
lidad de reconocer derechos a la naturaleza; ii) la naturaleza siempre fue sujeto de 
derecho (se castigaba a las plantas, a las piedras, a las plantas y a los animales); iii) 
el ser humano no es simplemente una construcción antropocéntrica y social, sino 
que además tiene una base material, que viene dada por la naturaleza; por tanto, el 
ser humano no es ajeno a la naturaleza, y en esa dimensión se debe reconocer los 
derechos a la naturaleza; iv) otros indican que el sistema capitalista ha llevado una 
depredación indiscriminada de los recursos naturales y el deterioro del ambiente, 
el que debe ser frenado, para lo cual es preciso reconocer derechos a la naturaleza; 
v) la filosofía andina, la visión andina de la vida tiene principios que son aplicables 
en todos los ámbitos, incluido la naturaleza “Madre Tierra” o “Pachamama”. Esta 
experiencia es visibilizada en Ecuador en su Constitución y también se replica en 
Bolivia, en una norma específica. “Es clarísimo que en ambas constituciones la Tie-
rra asume la condición de persona, en forma expresa en la ecuatoriana y tácita en la 
boliviana, pero con iguales efectos en ambas: cualquiera puede reclamar sus dere-
chos, sin que se requiera que sea afectado personalmente, supuesto que es primario 
si se la considerase un derecho exclusivo de los humanos” (Llasag, 2011, p. 20).

45	 Se puede revisar en Cartay Angulo, B. J. (2011) La naturaleza: objeto o sujeto de derechos. 
Serie justicia y derechos humanos, neoconstitucionalismo y sociedad. Quito, Ecuador.



128

Juan Casazola Ccama

Finalmente, cabe mencionar que la noción de derecho subjetivo, la capacidad 
y la igualdad con el tiempo fueron variando, de tal modo que cada uno fue abrién-
dose para dar cabida a la noción de que la naturaleza sea considerada como sujeto 
de derechos. Con lo cual queda claro que el derecho se mantiene en constante 
transformación y evolución, a la vez, busca adaptarse a las condiciones y circunstan-
cias culturales así como sociales. En ese sentido, el reconocimiento de derechos a la 
naturaleza ha supuesto la atribución de valores intrínsecos, porque el mismo ya no 
es concebido como algo instrumental, sino que tiene una finalidad propia, a lo cual 
se denomina corrientes biocéntricas dentro de la ecología política, porque se rompe 
con la tradición occidental de valoración y relacionamiento con el ambiente basada 
en el antropocentrismo. Durante muchos años, los intentos de reducir el valor de 
la naturaleza al capital natural o la insistencia en asignar precios a las especies útiles 
para el ser humano, son ejemplos extremos de las posturas antropocéntricas. Son 
visiones dualistas, donde el ser humano se separa y es distinto de la Naturaleza, y 
en tanto es medida, origen y destino de todos los valores. Se apropia de los recursos 
naturales al entenderlos únicamente como medios para nutrir los procesos produc-
tivos contemporáneos (Gudynas, 2011. p. 100).

2.	 NUEVO CONSTITUCIONALISMO ANDINO: CONSTITUCIONA-
LIZANDO LA NATURALEZA EN ECUADOR Y BOLIVIA

El movimiento constitucional que aparece a inicios del siglo XXI en América 
Latina es de corte crítico y emancipador, concretamente, dichos aspectos se expre-
san en las constituciones de Ecuador (2008) y Bolivia (2009). Esto consiste en que 
los referidos textos constitucionales asumen un rol de carácter social y ponen en el 
centro la cuestión indígena. De esto se puede afirmar que el elemento identificador 
y configurador del constitucionalismo andino es la cuestión social e indígena; es de-
cir, se pone en la agenda constitucional las demandas y expectativas de las poblacio-
nes indígenas quienes fueron excluidos, sometidos y explotados durante la colonia 
así como la república. Este sector de la población, normalmente, se ha ubicado en 
la sombra del sistema constitucional europeo, debido a que frente a la Constitu-
ción fueron invisibles. En tal sentido, se afirma que el nuevo constitucionalismo 
latinoamericano es la que ha propiciado la aparición de nuevas condiciones para 
que la sociedad pueda organizarse mejor, concretamente, en el campo del derecho 
ambiental se ha podido notar que subyacen “las condiciones para reconocer y ga-
rantizar constitucionalmente los derechos de la naturaleza” (Dalmau, 2019, p. 36).

Entre los cambios notables que se pueden advertir, y que son conquistas del 
constitucionalismo andino, son: el buen vivir, la interculturalidad, la plurinacio-
nalidad, la democracia comunitaria, entre otros; sin embargo, aquí cabe resaltar 



129

La madre tierra como sujeto de derechos

una modificación auténtica: el reconocimiento de derechos a la naturaleza. Con 
relación a ello, la Constitución de Ecuador del año 2008 señala que la naturaleza 
posee derechos, lo cual implica que es un punto de partida hacia un nuevo modelo 
de vida, esto es, la comunión y convivencia en armonía entre el ser humano y la 
naturaleza en igualdad de condiciones. El principio o eje de articulación del mis-
mo descansa en el sumaj kawsay (buen vivir)46. Ello también conlleva a sostener la 
superación del modelo de desarrollo concebido sobre el monocultivo, la explota-
ción minera e hidrocarburífera, escogiéndose un esquema de desarrollo que tenga 
profundo respeto por la naturaleza; es decir, la satisfacción de las necesidades y 
condiciones humanas no implica necesariamente la expropiación y exterminio de 
la naturaleza, más bien, se apuesta por una opción amigable con el ecosistema y el 
medio ambiente. De ello se desprende que el reconocimiento de derechos a la natu-
raleza exige de las personas que su comportamiento sirva para afianzar los valores de 
la complementariedad, correlacionalidad, entre otros, esta exigencia es mucho más 
fuerte en el caso de las empresas. La máxima que subyace de lo anterior es quetodos 
tienen derecho a vivir y desarrollarse en condiciones de libertad e igualdad (tanto el 
hombre como la naturaleza).

La referida superación conceptual del desarrollo no tiene únicamente impac-
tos en términos conceptuales o retóricos, sino que es un proceso de transición ha-
cia un sistema de vida distinto; esto es, la vida organizada en torno al buen vivir 
(sumakkawsay). Quizás por eso por eso se afirma que es una utopía, porque es 
la búsqueda de un modelo de vida distinto al actual; sin embargo, corresponde 
preguntarnos ¿cómo sería ese nuevo modelo o estilo de vida bajo otro esquema de 
desarrollo? La respuesta a la misma consiste en que se debe cuestionar profunda-
mente a la separación entre el hombre y la naturaleza, más bien se debe dar paso a la 

46	 Téngase presente que el buen vivir o sumak kawsay se presenta como la base del Estado 
plurinacional e intercultural porque solo en este modelo de Estado se puede admitir que 
la naturaleza sea sujeto de derechos, a su vez, es más fácil conectarlos con los derechos 
humanos porque se produce la convergencia de la diversidad; es decir, distintas visiones 
sobre la sociedad, los derechos, la cultural, entre otros confluyen en dicho tipo de Estado. 
Y queda claro que el propósito máximo o aspiración mayor de cada sociedad, organizada 
sobre las bases de la interculturalidad o buen vivir, es construir una ciudadanía democrática 
y sostenible (Acosta, 2011, p. 362), ya que toda forma de vida o existencia tiene derecho a 
desarrollarse con libertad y autonomía, solo así será posible concebir un mundo donde la 
“sociedad entienda que forma parte de la naturaleza y que debe convivir en armonía con 
la naturaleza” (Acosta, 2011, p. 356). Más explícitamente, el buen vivir es el fin entendido 
como el “arte de vivir en armonía con la gran comunidad de seres humanos y demás sujetos 
naturales, por lo que el bienestar no puede significar ruptura, sino restitución óptima del 
orden alterado” (Felipe, 2014, p. 115).



130

Juan Casazola Ccama

“implicación recíproca y de interacción” (Cartay, 2012, p. 36) entre el ser humano 
y la naturaleza. En tal escenario, subyace la noción de que “no es la Tierra la que 
pertenece al hombre; es el hombre el que pertenece a la Tierra. El hombre deja de 
ser la medida de todas las cosas, la medida se extiende al mismo universo entero, 
ensanchando el círculo” (Cartay, 2012, p. 23).

Este cambio, evidentemente, no operará de forma automática porque requie-
re de la voluntad de las personas e instituciones para que el respeto de los derechos 
de la naturaleza sea posible. Así, la decisión transicional y de cambio adoptada en 
la Constitución de Ecuador requiere de varias acciones que pasan por mejorar las 
normas, instituciones y crear políticas públicas que contribuyan a la preservación, 
cuidado y convivencia entre el ser humano y la naturaleza; además, el nuevo mo-
delo de desarrollo adoptado necesita de la voluntad así como el compromiso de 
la sociedad y la academia. Si es que la actitud y la mentalidad permanecen en el 
mismo estado, entonces, no se podrá lograr las modificaciones o cambios que se 
desean porque “se convertirá en una simple declaración de principios sin ninguna 
incidencia social, política y económica” (Llasag, 2011). De esto se desprende que 
el reconocimiento de derechos a la naturaleza es un nuevo modelo o paradigma de 
desarrollo; sin embargo es importante que exista la voluntad de cambio tanto en las 
personas así como las instituciones, solo así se podrá alcanzar nueva forma de vida.

En la misma línea, cabe señalar que el reconocimiento de los derechos a la 
naturalezaes un paso para generar nuevos mecanismos o garantías en el seno del sis-
tema jurídico, lo cual implica que dicho reconocimiento debe estar aparejado con 
un sistema de garantías, para que la naturaleza pueda ejercer sus derechos de forma 
efectiva. Otro asunto a tomar en cuenta es sobre la representación de la naturaleza 
y los legitimados para efectuar dicha tarea, concretamente, se establece la manera en 
que la naturaleza va ejercer sus derechos. Con relación a esto último en el constitu-
cionalismo andino –en Ecuador– advertimos que los derechos se podrán promover 
y exigir de forma individual o colectiva, ello supone que cualquier persona puede 
exigir la tutela de los derechos de la naturaleza ante la eventual vulneración. Y, tal 
como lo indicamos en la introducción de este libro, el mundo occidental y el mun-
do andino no se encuentran en una oposición radical, sino que existen puntos de 
intersección, aprendizaje y diálogo; por tanto, para efectivizar la protección de los 
derechos de la naturaleza se deben usar las garantías constitucionales que son más 
rápidas y expedidas como son el proceso constitucional de amparo, hábeas corpus 
u otros, ya que la finalidad es proteger el medio ambiente. Por ende, utilizar todos 
los medios e instrumentos jurídicos para alcanzar tal propósito ese fundamental; 
además, no existe la necesidad de poner en confrontación absoluta ambas concep-



131

La madre tierra como sujeto de derechos

ciones, porque sí es posible encontrar puntos de convergencia y existe la necesidad 
de garantizar el aprendizaje mutuo.

Con relación a la situación boliviana, en la Constitución del Estado Plurina-
cional de Boliviaregula las personas tienen derecho a un medio ambiente sano y 
equilibrado; sin embargo, no se explicita de manera plausible sobre si la pachamama 
es sujeto de derechos o no lo es, pero esa incertidumbre es aclarada y mejorada con 
posterioridad, cuando se expide la Ley de la Madre Tierra. En esta norma explí-
citamente se menciona que la Madre Tierra es titular de derechos. Además, cabe 
mencionar que el texto constitucional de Bolivia estableceque todas las personas 
tienen derecho a un medio ambiente saludable, protegido y equilibrado. Por tanto, 
el ejercicio de este derecho debe permitir, a los individuos y colectividades de las 
presentes y futuras generaciones, además de otros seres vivos, desarrollarse de forma 
libre, autónoma e independiente (sin sujeciones y condicionamiento de ningún 
tipo). Sobre la legitimación se recoge que cualquier persona, a título individual 
o en representación de una colectividad, está facultada para ejercitar las acciones 
legales en defensa del derecho al medio ambiente, sin perjuicio de la obligación de 
las instituciones públicas de actuar de oficio frente a los atentados contra el medio 
ambiente. Con todo esto se aprecia que la protección constitucional del medio am-
biente es amplia, a la vez, los contornos de legitimación para resguardar la Madre 
Tierra son extensos –legitimación ampliada–.

Según lo explicado en los párrafos precedentes, se puede advertir que, en am-
bas constituciones, la Madre Tierra adquiere la condición de sujeto de derechos. 
Y como tal cualquier ciudadano o persona puede reclamar por el respeto de sus 
derechos. Por otro lado, debemos indicar que el 15 de octubre del 2012 en Bolivia 
se promulgó la Ley N°30047que se denominada “Ley marco de la Madre Tierra y 
Desarrollo Integral para Vivir Bien”, la misma que tiene por objeto garantizar el 
desarrollo integral, equilibrado y armonioso entre el ser humano y la Madre Tierra. 
Toda sociedad que aspire a ser democrática e igualitaria deberá considerar como 
uno de los elementos fundamentales de su organización la práctica y el respeto de 
los principios del buen vivir. Además, la intención es que la humanidad no termine 
depredando la Madre Tierra; por tanto, se busca que mediante el buen vivir se 
garantice la continuidad de la capacidad de regeneración de los componentes y sis-
temas de vida de la Madre Tierra. Además, es importante que se siga recuperando 
y fortaleciendo los saberes locales y conocimientos ancestrales, esto en el marco de 
la complementariedad de derechos, obligaciones y deberes.

47	 Se puede encontrar en www.la-razon.com/index.php?_uri=/sociedad/MARCO-TIERRA-
DESARROLLO-INTEGRAL-VIVIR-0-1706229409.html



132

Juan Casazola Ccama

Concretamente, en este punto, corresponde mencionar y desarrollar acerca de 
los derechos de los cuales sería titular la Madre Tierra, al respecto, se ha menciona-
do los siguientes derechos:

–	 Derecho a la vida: supone el mantenimiento de la integridad de los sistemas 
de vida y los procesos naturales que los sustentan, a la vez, es un presupuesto 
necesario para garantizar el desarrollo de sus capacidades y es un camino para 
lograr su regeneración.

–	 Derecho a la diversidad de la vida: es el derecho a la preservación de la dife-
renciación y de la variedad y los seres que componen la Madre Tierra, sin ser 
alterados genéticamente ni modificados en su estructura de manera artificial, 
de tal forma que; amenace su existencia, funcionamiento y potencial futuro.

–	 Derecho al agua: es el derecho a la preservación de la funcionabilidad de los 
ciclos de agua, de la existencia de la cantidad y calidad necesarios para el sos-
tenimiento de los sistemas de vida, y su protección frente a la contaminación 
para la reproducción de la vida de la Madre Tierra y todos sus componentes.

–	 Derecho al aire limpio: es el derecho a la preservación de la calidad y com-
posición del aire para el sostenimiento de los sistemas de vida y la protección 
frente a la contaminación, para la reproducción de la vida de la Madre Tierra 
y todos sus componentes.

–	 Derecho al equilibrio: es el derecho al mantenimiento y restauración de la 
interrelación, interdependencia, complementariedad y funcionabilidad de los 
componentes de la Madre Tierra, de forma equilibrada para la continuación 
de sus ciclos y la reproducción de sus procesos vitales.

–	 Derecho a la restauración: es derecho a la restauración oportuna y efectiva de 
los sistemas de vida afectados por las actividades directa o indirectamente.

–	 Derecho a vivir libre de contaminación: es el derecho a la preservación de la 
Madre Tierra de contaminación de cualquiera de sus componentes, así como 
de residuos tóxicos y radioactivos generados por las actividades humanas 
(Melo, 2010, pp. 130- 131).

Este es el elenco de derechos de los cuales goza y es titular la Madre Tierra, sin 
embargo, cabe indicar que no son los únicos sino que podrían extenderse y sumarse 
más derechos, debido a que la adjudicación de más derechos es flexibles iempre que 
los mismos resulten necesarios y pertinentes para la conservación de la pachamama.

De lo desarrollado hasta aquí se puede apreciar que la constitucionalización 
de la naturaleza es un hecho, ya que diversas constituciones reconocen que la natu-



133

La madre tierra como sujeto de derechos

raleza es titular de derechos, por tanto le asiste una protección especial. De hecho, 
los cambios más notables se producirán en el modo de comprender y relacionarse 
con la naturaleza porque aquella posición antropocéntrica basada en la noción de 
dignidad tendrá que modificarse, ya que ahora el sistema constitucional se concibe 
como una relación en igualdad de condiciones entre el ser humano y la naturaleza, 
en otros términos, se produce una combinación entre la racionalidad andina con la 
racionalidad occidental. En definitiva, el reconocimiento de derechos a la naturale-
za tiene exigencias de carácter ético, ya que la ética del buen vivir48es la que justifica 
la convivencia armónica y equilibrada del ser humano con la naturaleza. Además, 
dicha ética propone que la acción moral colectiva e individual se ponga al servicio 
de la protección de la naturaleza. Por tanto, los modelos de desarrollo tienen que 
ser sensibles y comprometidos con la protección del medio ambiente; es más, el 
extractivismo puede ser compatible con la conservación ambiental (nuevo modelo 
de desarrollo).

El proceso de constitucionalización de la naturaleza supone tres cosas básicas: 
(i) la existencia de condiciones éticas, (ii) el reconocimiento jurídico en la Constitu-
ción, y (iii) la creación de garantías para la protección dela misma. Sobre el primer 
punto, el buen vivir es una concepción ética de la vida, porque propone nueva 
relación entre el ser humano y la naturaleza (armonía y equilibrio). Solo partiendo 
desde esta ética se puede entender que la naturaleza es una entidad con derechos. 
Respecto al reconocimiento jurídico de la naturaleza como sujeto de derechos en la 
Constitución, es un cambio jurídico notable, porque aparece nuevo sujeto de dere-
chos en el sistema constitucional. Finalmente, las condiciones éticas y el reconoci-
miento jurídico no son suficientes para que la naturaleza haga efectiva sus derechos; 
además, debe crearse un sistema de garantías eficaz para proteger a la Madre Tierra 
(claridad en la forma en que se protegerá a la naturaleza)49. Solo estas condiciones 
garantizarán que la naturaleza sea un verdadero sujeto de derechos, además, habrá 
un cambio en el modelo de desarrollo y crecimiento, porque actualmente la satis-
facción de las necesidades humanas se está logrando con un elevado costo ambien-

48	 Siguiendo esta línea de argumentación, se puede advertir que el reconocimiento de derechos 
no se limita a la dimensión jurídica, sino que posee implicancias morales (Dalmau, 2019,  
p. 40).

49	 Para ser más precisos se debe precisar que el sumakkawsay se concreta en una nueva forma 
de convivencia ciudadana, en diversidad y armonía con la naturaleza; una sociedad que 
respeta, en todas sus dimensiones, la dignidad de las personas y colectividades, inclusive, 
cabe advertir que el buen vivir es el eje referencial de los derechos de la naturaleza (Murcia, 
2011, p. 295).



134

Juan Casazola Ccama

tal; no solo ello, sino que se aprecia un entorno de explotación y pobreza a pesar de 
la extracción de los recursos (Llasag, 2011).

El reconocimiento de derechos de la naturaleza exige e implica cambios a 
nivel político, cultural, social y económico porque no puede seguir desarrollándo-
se un modelo de vida basada en el antropocentrismo, ya que es momento de dar 
transitar hacia el biocentrismo. De ahí que se sostenga que, el reconocimiento de 
derechos a la naturaleza se presenta como una opción civilizatoria que persigue la 
transformación en distintos planos de la organización social y humana, en especial, 
en el campo económico. Porque con la excusa del crecimiento social y humano se 
viene explotando los recursos de la naturaleza a gran escala, situación que vulnera 
los derechos de la naturaleza. Entonces, no solamente implica cambios jurídicos, 
sino que también supone crear nuevos modelos de desarrollo, nueva forma de com-
prender la economía, la política, entre otros, inclusive, el sistema jurídico debe or-
ganizarse tomando como punto de partida el pluralismo jurídico y el derecho indí-
gena, ya que es allí donde se vivifica el reconocimiento de derechos a la naturaleza.

3.	 LA PRÁCTICA JURISPRUDENCIAL SOBRE LA PROTECCIÓN 
DE LA NATURALEZA COMO SUJETO DE DERECHOS

En este punto se analizan las experiencias de diversos países donde se han 
reconocido como sujeto de derechos a la naturaleza, concretamente, a los ríos. Esta 
situación se ha producido mediante sentencias emitidas por las cortes o tribunales 
de justicias en varios países. La interrogante básica que han tenido que responder 
consistió en saber si ¿la naturaleza tiene derechos? o ¿los ríos pueden ser sujeto de 
derechos? La respuesta que dieron los tribunales de Ecuador, Colombia e India son 
afirmativas; es decir, reconocen que la naturaleza es titular de derechos y que la pre-
servación del medio ambiente es tarea de las instituciones y de todas las personas, 
ya que es el espacio común donde se desarrollan todo tipo de vida.

3.1.	El Tribunal Internacional por los Derechos de la Naturaleza: una cor-
te diseñada para la protección de los derechos de la naturaleza
Este Tribunal nace o se crea con la intención de hacer responsable a los go-

biernos sobre la contaminación y degradación ambiental. La sociedad civil es quien 
ha tomado liderazgos en la creación de dicha corte para la protección de los dere-
chos de la naturaleza, el mismo que se instaló el 17 de enero de 2014 en Quito-
Ecuador, además, estuvo presidido por Vandana Shiva. El objetivo fundamental es 
reconocer el respeto universal, así como garantizar los derechos de la Madre Tierra, 
ello con el propósito de generar condiciones de vida armónicas entre los seres hu-



135

La madre tierra como sujeto de derechos

manos y los demás seres de la naturaleza. La función del Tribunal es investigar y 
dictaminar la responsabilidad por cualquier tipo de vulneración o infracción de las 
normas sobre derechos de la Madre Tierra (Declaración Universal de los Derechos 
de la Madre Tierra).

3.2.	La sentencia del Tribunal Internacional contra Bolivia: el caso Tipnis
El Tribunal Internacional de los Derechos de la Naturaleza este año condenó 

al Estado plurinacional de Bolivia por violación de los derechos de la Madre Tierra 
en el caso del Territorio Indígena y Parque Nacional Isiboro Sécure (TIPNIS). En 
la sentencia se dispone que el Estado adopte medidas para prevenir, precautelar y 
restringir los daños ambientales en las zonas más afectadas; es más, ordena la para-
lización de la carretera y la anulación de la Ley 969 (a través de este ley el Estado 
boliviano ha incumplido con la obligación de establecer y aplicar normas para la 
defensa así como protección de los derechos de la Madre Tierra). En la sentencia 
se menciona que las acciones emprendidas por el Estado boliviano dañan el medio 
ambiente. Por tanto, para el Tribunal es claro que la naturaleza posee derechos, lo 
cual implica una evolución jurídica porque se la considera como sujeto con auto-
nomía y que tiene vida propia; es más, cuando se pretenda limitar sus derechos se 
tiene que proteger a la misma.

3.3.	La experiencia colombiana: el río Atrato como sujeto de derechos
La Corte Constitucional en la sentencia T-622 del año 2016 dictaminó que 

el río Atrato es una entidad viva y que posee derechos, el mismo que se concretiza 
en su protección, conservación, mantenimiento y restauración. El reconocimiento 
de derechos se produce en el contexto de que dicho río es fundamental para la vida 
de las personas del departamento de Chocó, porque las comunidades que viven 
alrededor dependen del mismo. Las órdenes concretas que se dictan son: desconta-
minación del río (sufre destrucción y contaminación por la minería), erradicación 
de la minería ilegal y la garantía de la soberanía alimentaria (río es una fuente para la 
alimentación de las personas que viven alrededor del mismo). Otro asunto a destacar 
es que en la sentencia de la Corte se considera que el agua posee un valor intrínseco 
irrefutable, lo cual supone que es esencial para el ambiente así como la existencia de 
múltiples organismos y especies que se encuentran alrededor del mismo. 

3.4.	La experiencia de India: Corte Suprema de Uttarakhad Naintal
Se tiene también la experiencia de la India donde la Corte Suprema declaró 

que los ríos Ganges y Yumana son entidades con vida, además, se precisó que los 



136

Juan Casazola Ccama

ríos son entidades vivas que tienen categoría legal porque poseen derechos y deberes 
al igual que una persona natural. El caso que llegó a las cortes se trata del río Ganges 
porque el mismo estaba siendo contaminado por residuos depositados en su cauce, 
lo cual impedía que el río fluyera con normalidad, se mantenga limpio y en buenas 
condiciones. Frente a ello, la decisión de Corte Suprema fue la de declarar como 
sujeto de derechos a dicho río, para que el Estado y las personas puedan emprender 
acciones de protección y prevención de la contaminación.

4.	 LA CARTA DE LA TIERRA, UNA DECLARACIÓN DE PRINCI-
PIOS PARA LA CONSERVACIÓN DE LA NATURALEZA

Se tiene entendido que la Carta de la Tierra es una declaración de principios 
que sirven para la sociedad contemporánea sea justa, sostenible y pacífica, ade-
más, la misma es el “producto de conversaciones interculturales llevadas a cabo en 
el ámbito mundial durante una década, con respecto a metas comunes y valores 
compartidos”. Esta Carta se redacta con la intención de poner freno o tomar accio-
nes inmediatas frente a los “peligros que representa la guerra, la injusticia social y 
económica, y las amenazas ambientales, la humanidad debe determinar cómo ase-
gurarse un futuro sostenible” (SEMARNAT, 2007). Dicha Carta es una exigencia 
y un reto para que las sociedades contemporáneas cambien su comportamiento y 
accionar frente a las diversas problemáticas que atraviesa la humanidad50.

La misión de la Carta de la Tierra es establecer una base ética sólida para la 
sociedad civil emergente y ayudar en la construcción de un mundo sostenible, ba-
sado en el respeto hacia la naturaleza, los derechos humanos universales, la justicia 
económica y una cultura de paz, adicionalmente, los objetivos que persigue son: 
(i) diseminar la Carta de la Tierra entre individuos y organizaciones de todos los 
sectores de la sociedad en el mundo, (ii) promover el uso educativo de la Carta de 
la Tierra en escuelas, universidades, comunidades religiosas y dentro de una gran 
variedad de entornos y con- textos, y elaborar y distribuir los materiales de apoyo 
que se necesiten para ello, (iii) promover y apoyar el uso y ejecución de la Carta de 
la Tierra, así como la adhesión a la misma por parte de la sociedad civil, el sector de 
negocios y los gobiernos.

En la Carta se afirma que la Tierra es nuestro hogar. La humanidad es parte de 
un vasto universo evolutivo. La Tierra, nuestro hogar, está viva con una comunidad 
singular de vida. Las fuerzas de la naturaleza promueven que la existencia sea una 

50	 Se debe mencionar que la adopción de la Carta de la Tierra se produce durante la Cumbre 
de la Tierra, celebrada en Río de Janeiro, Brasil, en 1992.



137

La madre tierra como sujeto de derechos

aventura exigente e incierta, pero la Tierra ha brindado las condiciones esenciales 
para la evolución de la vida. La capacidad de recuperación de la comunidad de vida 
y el bienestar de la humanidad dependen de la preservación de una biosfera salu-
dable, con todos sus sistemas ecológicos, una rica variedad de plantas y animales, 
tierras fértiles, aguas puras y aire limpio. El medio ambiente global, con sus recursos 
finitos, es una preocupación común para todos los pueblos. La protección de la 
vitalidad, la diversidad y la belleza de la Tierra es un deber sagrado.

Fundamentalmente, se promueve la integridad ecológica, situación que debe-
ría lograrse con las siguientes acciones: (i) adoptar, a todo nivel, planes de desarrollo 
sostenible y regulaciones que permitan incluir la conservación y la rehabilitación 
ambientales, como parte integral de todas las iniciativas de desarrollo; (ii) establecer 
y salvaguardar reservas viables para la naturaleza y la biosfera, incluyendo tierras 
silvestres y áreas marinas, de modo que tiendan a proteger los sistemas de soporte 
a la vida de la Tierra, para mantener la biodiversidad y preservar nuestra herencia 
natural; (iii) promover la recuperación de especies y ecosistemas en peligro, (iv) 
controlar y erradicar los organismos exógenos o genéticamente modificados, que 
sean dañinos para las especies autóctonas y el medio ambiente y, además, prevenir 
la introducción de tales organismos, entre otros.





139

Referencias bibliográficas

Acosta, A. (2011). Los derechos de la naturaleza. Una lectura sobre el derecho a la 
existencia. Alberto Acosta y Esperanza Martínez (Compiladores). La naturale-
za con derechos. De la filosofía a la política (pp. 317 – 362). Quito: AbyaYala.

Ávila S. (2011). El derecho de la naturaleza: fundamentos. Quito: Abya Yala.

Ávila Santamaría, R. (2019). La utopía del oprimido. Los derechos de la pachamama 
(naturaleza) y el sumakkawsay (buen vivir) en el pensamiento crítico, el derecho 
y la literatura. México: Akal.

Ávila Santamaría, R. (2019). Los derechos humanos y los derechos de la naturaleza en 
el neoconstitucionalismo andino. Hacia un necesario y urgente cambio de para-
digma. Liliana Estupiñán, Claudia Storini y otros (Editores académicos). La 
naturaleza como sujeto de derechos en el constitucionalismo democrático (pp. 109 
– 134) Bogotá: Universidad Libre.

Boff, L. (2012). El horizonte de los derechos de la naturaleza. Quito: Coordinadora 
Andina de Organización Indígena. CAOI.

Bonilla, D. (Comp.) (2015). Geopolítica del conocimiento jurídico. Bogotá: Siglo del 
Hombre Editores y Universidad de los Andes.

Borges, C. (2017). El papel de los financiadores en la promoción de la (in)justicia 
ambiental. Un estudio de caso del Banco Nacional de Desarrollo Económico 
y Social y el financiamiento a la Central Hidroeléctrica de Belo Monte. César 
Rodríguez (Coord.). Por un medio ambiente sano. Buenos Aires: Siglo veintiu-
no editores, pp. 21 – 53.

Cartay, B. (2012). La naturaleza: objeto o sujeto de derechos. José Gilberto y Ro-
berto Rodríguez (Coordinares). Los derechos de la naturaleza (Un mundo sin 
insectos) (pp. 21 – 38). México: Universidad Autónoma de Guerrero.

Casazola, J. (2016) Cuadernos de Práctica (mimeo). Puno: Escuela Profesional de 
Derecho de la Universidad Nacional del Altiplano-Puno.



140

Juan Casazola Ccama

Chiroque, S. (2018). Manual para el desarrollo de competencias en investigación for-
mativa. Lima: Tarea asociación gráfica educativa.

Correas, O. (2010). Teoría del derecho y antropología jurídica. Un diálogo inconcluso. 
México: Ediciones Coyoacán.

Dumas, M. (2017). Contra el “desarrollo”. La lucha de los pueblos indígenas de 
Mindanao por el progreso autodeterminado. César Rodríguez (Coord.). Por 
un medio ambiente sano. Buenos Aires: Siglo veintiuno editores, pp. 67 – 96.

Espezúa, B. (2016). El Derecho desde la mirado del otro: bases para la construcción del 
pluralismo jurídico en el Perú. Lima: IDEAS Solución Editorial. 

Estermann, J. (1998). Filosofía Andina. Estudio intercultural de la sabiduría autócto-
na andina. Quito: Abya Yala.

Estermann, J. (2006) Filosofía Andina. Sabiduria indígena para un mundo mejor. 
Colección: Teología y Filosofía Andinas”. Bolivia: EDOBOL.

Estermann, J. (2010). Interculturalidad. Vivir la diversidad. La Paz: Instituto Supe-
rior Ecuménico Andino de Teología.

Felipe Giraldo, O. (2014). Utopías en la era de la supervivencia. Una interpretación 
del buen vivir. México: Editorial Ítaca, Universidad Autónoma de Chapingo.

Gargarella, R. (2002). El contenido igualitario del constitucionalismo. Pablo Na-
varro y María Redondo (Compiladores), La relevancia del derecho. Ensayos de 
filosofía jurídica, moral y política (pp. 211 – 225). Barcelona: Gedisa.

Gargarella, R. (2018). Nuevo constitucionalismo latinoamericano y derechos indí-
genas: una breve introducción. Roger Merino y Arelí Valencia (Coords.) Des-
colonizar el derecho. Pueblos indígenas, derechos humanos y Estado plurinacional 
(pp. 321 y ss). Lima: Palestra Editores.

Gitlitz, J. (2013). Administrando justicia al margen del Estado. Las Rondas Campesi-
nas de Cajamarca. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Giusti, M. (1988). Universalidad de la razón o racionalidad de la acción. Una re-
currente aporía del debate filosófico contemporáneo. Juan Camacho (Editor). 
La racionalidad. Lima: LOLI Graf, pp. 175 – 191.

Gudynas, E. (2011). Los derechos de la naturaleza y la construcción de una justicia 
ambiental y ecología en Ecuador. Serie justicia y derechos humanos, neoconsti-
tucionalismo y sociedad. Quito.



141

La madre tierra como sujeto de derechos

IPA (1994). La señal de cada momento. Documento de los obispos del sur andino 
1969-1994. CEP-138-1994. Lima: CEP.

Kaimowitz, E. (2017). Los rostros e historias cambiantes de la justicia ambiental. 
César Rodríguez (Coord.). Por un medio ambiente sano. Buenos Aires: Siglo 
veintiuno editores, pp. 319 – 327.

Llanque Chana, D. (2004). Vida y teología andina. Cusco: Centro de Estudios 
Regionales Andinos Bartolomé de las Casas e Instituto de Estudios Aymaras.

Llasag, R. (2011). Derechos de la naturaleza: una mirada desde la filosofía indígena 
y la Constitución. Serie justicia y derechos humanos, neoconstitucionalismo y 
sociedad. Quito.

Martínez Dalmau, R. (2019). Fundamentos para el reconocimiento de la Natu-
raleza como sujeto de derechos. Liliana Estupiñán, Claudia Storini y otros 
(Editores académicos). La naturaleza como sujeto de derechos en el constitucio-
nalismo democrático (pp. 31 – 47) Bogotá: Universidad Libre.

Martínez Yáñez, E. (2014). La naturaleza entre la cultura, la biología y el derecho. 
Quito: Editorial AbyaYala.

Martínez, E. (2009). Los derechos de la naturaleza en los países amazónicos, en Acosta 
Alberto, Esperanza Martínez (compiladores), derechos de la naturaleza. El 
futuro es ahora, AbyaYala, Quito.

Medici, A. (2010). Teoría constitucional y giro decolonial: narrativas y simbolis-
mo de la Constitución. Reflexiones a propósito de la experiencia de Bolivia y 
Ecuador, Gaceta Constitucional, n° 48, pp. 329 – 348.

Medrano, Y. (2012). Chacha-Warmi “Otra manera de equidad de género vista 
desde la cultura aymara”. Pluralidades. Revista para el debate intercultural. Vol. 
1 N°1, Puno.

Medrano, Y. (2012). Chacha Warmi “Otra manera de equidad de género vista 
desde la cultura aymara”. (Pluralidades. Revista para el debate interncultural-
Vol.1-N°1. Puno-Perú.

Melo, M. (2011). De Montecristi a Cochabamba. Los derechos de la madre tierra en 
debate. Serie justicia y derechos humanos, neoconstitucionalismo y sociedad. 
Quito.

Mesa de Concertación para la Lucha Contra la Pobreza (2002). Carta Social. Com-
promiso por el desarrollo y superación de la pobreza. Lima: Corporación Gráfica 
Andina S.A.C.



142

Juan Casazola Ccama

Montaño, C. &Storini, C. (2019). Buen vivir: una nueva forma de ser, hacer y 
pensar. Liliana Estupiñán, Claudia Storini y otros (Editores académicos). La 
naturaleza como sujeto de derechos en el constitucionalismo democrático (pp. 13 
– 15) Bogotá: Universidad Libre.

Morales, J. (2019). Entrevista: Agosto: mes de la madre Tierra. Radio: pachamama. 
[1 de agosto a las 17:30].

Murcia, D. (2011). El sujeto naturaleza: elementos para su comprensión. Alberto 
Acosta y Esperanza Martínez (Compiladores). La naturaleza con derechos. De 
la filosofía a la política (pp. 287 – 316). Quito: AbyaYala.

Oviedo, A. (2013) Que es el Sumak Kawsay: Más allá del capitalismo, la civilización 
y el patriarcalismo. Quito: Koz Editorial.

Peña Cabrera, A. (1988). Racionalidad occidental y racionalidad andina. Juan Ca-
macho (Editor). La racionalidad. Lima: LOLI Graf, pp. 193 – 207.

Peña, A. (1999) Racionalidad occidental y racionalidad andina. Cuaderno de investi-
gación en cultura y tecnología andina 2. Puno: CIDSA.

Pinto, I. et. al., (2018). “La naturaleza como sujeto de derechos: análisis bioético de 
las Constituciones de Ecuador y Bolivia”. Revista Latinoamericana de Bioética, 
18 (1). 155 – 171. Doi: https://doi.org/10.18359/rlbi.3030

Ponce, S. (2015). Lo esencial en la investigación jurídica. Enfoque holístico dialéctico 
de procesos conscientes. Puno: Multiservicios Horizonte.

Prado, R. (1988). Formas de racionalidad histórico-social. Juan Camacho (Editor). 
La racionalidad. Lima: LOLI Graf, pp. 135 – 143.

Ruddiman, W. (2008). Los tres jinetes del cambio climático. Una historia milenaria 
del hombre y el clima. Madrid: Turner Publicaciones.

Saavedra, J. L. (2018). La Pachamama otra clase está. La Paz, Bolivia: Ed. Autode-
terminación

Santos, B. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Montevideo: Ediciones 
Trilce.

Santos, B. (2012). Derecho y emancipación. Quito: Corte Constitucional para el 
Periodo de Transición.

SEMARNAT, (2007). La Carta de la Tierra. México: Secretariado Nacional de La 
Carta de la Tierra.



143

La madre tierra como sujeto de derechos

Tomaylla, R. (2019). Entrevista Cosmovisión y significado de la pachamama. Ra-
dio: pachamama. [21 de junio a las 17:30].

Velásquez Garambel, J. (2006). El hombre y el cosmos en la concepción filosófico. 
Puno: Ediciones InkaRojo.

Wolkmer, C. (2018). Pluralismo jurídico. Fundamentos de una nueva cultura del 
Derecho. Madrid: DYKINSON. S.L.

Zaffaroni, E. (2011). La naturaleza como persona: de la Pachamama a la Gaia. Serie 
justicia y derechos humanos, neoconstitucionalismo y sociedad. Quito: Abya 
Yala.

Zoomers, A. (2006). La tierra, el agua y la búsqueda de una subsistencia sustentable 
en los andes. Serie: agua y sociedad. Lima, Perú. IEP.





ANEXOS

Carta de la Tierra

Ley de la Madre Tierra

La Carta del Indio Seattle





147

LA CARTA DE LA TIERRA

	 PREÁMBULO

Estamos en un momento crítico de la historia de la Tierra, en el cual la huma-
nidad debe elegir su futuro. A medida que el mundo se vuelve cada vez más inter-
dependiente y frágil, el futuro depara, a la vez, grandes riesgos y grandes promesas. 
Para seguir adelante, debemos reconocer que en medio de la magnífica diversidad 
de culturas y formas de vida, somos una sola familia humana y una sola comunidad 
terrestre con un destino común. Debemos unirnos para crear una sociedad global 
sostenible fundada en el respeto hacia la naturaleza, los derechos humanos univer-
sales, la justicia económica y una cultura de paz. En torno a este fin, es imperativo 
que nosotros, los pueblos de la Tierra, declaremos nuestra responsabilidad unos 
hacia otros, hacia la gran comunidad de la vida y hacia las generaciones futuras. 

	 La Tierra, nuestro hogar 
La humanidad es parte de un vasto universo evolutivo. La Tierra, nuestro 

hogar, está viva con una comunidad singular de vida. Las fuerzas de la naturaleza 
promueven a que la existencia sea una aventura exigente e incierta, pero la Tierra 
ha brindado las condiciones esenciales para la evolución de la vida. La capacidad 
de recuperación de la comunidad de vida y el bienestar de la humanidad dependen 
de la preservación de una biosfera saludable, con todos sus sistemas ecológicos, 
una rica variedad de plantas y animales, tierras fértiles, aguas puras y aire limpio. 
El medio ambiente global, con sus recursos finitos, es una preocupación común 
para todos los pueblos. La protección de la vitalidad, la diversidad y la belleza de la 
Tierra es un deber sagrado. 

	 La situación global 
Los patrones dominantes de producción y consumo están causando devasta-

ción ambiental, agotamiento de recursos y una extinción masiva de especies. Las 



148

Juan Casazola Ccama

comunidades están siendo destruidas. Los beneficios del desarrollo no se compar-
ten equitativamente y la brecha entre ricos y pobres se está ensanchando. La injusti-
cia, la pobreza, la ignorancia y los conflictos violentos se manifiestan por doquier y 
son la causa de grandes sufrimientos. Un aumento sin precedentes de la población 
humana ha sobrecargado los sistemas ecológicos y sociales. Los fundamentos de la 
seguridad global están siendo amenazados. Estas tendencias son peligrosas, pero no 
inevitables. 

	 Los retos venideros 
La elección es nuestra: formar una sociedad global para cuidar la Tierra y 

cuidarnos unos a otros o arriesgarnos a la destrucción de nosotros mismos y de 
la diversidad de la vida. Se necesitan cambios fundamentales en nuestros valores, 
instituciones y formas de vida. Debemos darnos cuenta de que, una vez satisfechas 
las necesidades básicas, el desarrollo humano se refiere primordialmente a ser más, 
no a tener más. Poseemos el conocimiento y la tecnología necesarios para proveer 
a todos y para reducir nuestros impactos sobre el medio ambiente. El surgimento 
de una sociedad civil global, está creando nuevas oportunidades para construir un 
mundo democrático y humanitario. Nuestros retos ambientales, económicos, po-
líticos, sociales y espirituales, están interrelacionados y juntos podemos proponer y 
concretar soluciones comprensivas. 

	 Responsabilidad Universal 
Para llevar a cabo estas aspiraciones, debemos tomar la decisión de vivir de 

acuerdo con un sentido de responsabilidad universal, identificándonos con toda la 
comunidad terrestre, al igual que con nuestras comunidades locales. Somos ciuda-
danos de diferentes naciones y de un solo mundo al mismo tiempo, en donde los 
ámbitos local y global, se encuentran estrechamente vinculados. Todos comparti-
mos una responsabilidad hacia el bienestar presente y futuro de la familia humana 
y del mundo viviente en su amplitud. El espíritu de solidaridad humana y de afini-
dad con toda la vida se fortalece cuando vivimos con reverencia ante el misterio del 
ser, con gratitud por el regalo de la vida y con humildad con respecto al lugar que 
ocupa el ser humano en la naturaleza. 

Necesitamos urgentemente una visión compartida sobre los valores básicos 
que brinden un fundamento ético para la comunidad mundial emergente. Por lo 
tanto, juntos y con una gran esperanza, afirmamos los siguientes principios interde-
pendientes, para una forma de vida sostenible, como un fundamento común me-



149

La madre tierra como sujeto de derechos

diante el cual se deberá guiar y valorar la conducta de las personas, organizaciones, 
empresas, gobiernos e instituciones transnacionales. 

	 PRINCIPIOS

	 RESPETO Y CUIDADO DE LA COMUNIDAD DE LA VIDA 

1. 	 Respetar la Tierra y la vida en toda su diversidad 

a.	 Reconocer que todos los seres son interdependientes y que toda forma de vida 
independientemente de su utilidad, tiene valor para los seres humanos. 

b.	 Afirmar la fe en la dignidad inherente a todos los seres humanos y en el poten-
cial intelectual, artístico, ético y espiritual de la humanidad. 

2. 	 Cuidar la comunidad de la vida con entendimiento, compasión y amor. 

a.	 Aceptar que el derecho a poseer, administrar y utilizar los recursos naturales 
conduce hacia el deber de prevenir daños ambientales y proteger los derechos 
de las personas. 

b.	 Afirmar, que a mayor libertad, conocimiento y poder, se presenta una corres-
pondiente responsabilidad por promover el bien común. 

3. 	 Construir sociedades democráticas que sean justas, participativas, soste-
nibles y pacíficas 

a.	 Asegurar que las comunidades, a todo nivel, garanticen los derechos humanos 
y las libertades fundamentales y brinden a todos la oportunidad de desarrollar 
su pleno potencial. 

b.	 Promover la justicia social y económica, posibilitando que todos alcancen un 
modo de vida seguro y digno, pero ecológicamente responsable. 

4. 	 Asegurar que los frutos y la belleza de la Tierra se preserven para las ge-
neraciones presentes y futuras. 

a.	 Reconocer que la libertad de acción de cada generación se encuentra condi-
cionada por las necesidades de las generaciones futuras. 

b.	 Transmitir a las futuras generaciones valores, tradiciones e instituciones, que 
apoyen la prosperidad a largo plazo, de las comunidades humanas y ecológicas 
de la Tierra. 

Para poder realizar estos cuatro compromisos generales, es necesario: 



150

Juan Casazola Ccama

	 INTEGRIDAD ECOLÓGICA 

5. 	 Proteger y restaurar la integridad de los sistemas ecológicos de la Tierra, 
con especial preocupación por la diversidad biológica y los procesos na-
turales que sustentan la vida. 

a.	 Adoptar, a todo nivel, planes de desarrollo sostenible y regulaciones que per-
mitan incluir la conservación y la rehabilitación ambientales, como parte in-
tegral de todas las iniciativas de desarrollo. 

b.	 Establecer y salvaguardar reservas viables para la naturaleza y la biosfera, in-
cluyendo tierras silvestres y áreas marinas, de modo que tiendan a proteger 
los sistemas de soporte a la vida de la Tierra, para mantener la biodiversidad y 
preservar nuestra herencia natural. 

c.	 Promover la recuperación de especies y ecosistemas en peligro. 

d.	 Controlar y erradicar los organismos exógenos o genéticamente modificados, 
que sean dañinos para las especies autóctonas y el medio ambiente; y además, 
prevenir la introducción de tales organismos dañinos. 

e.	 Manejar el uso de recursos renovables como el agua, la tierra, los productos 
forestales y la vida marina, de manera que no se excedan las posibilidades de 
regeneración y se proteja la salud de los ecosistemas. 

f.	 Manejar la extracción y el uso de los recursos no renovables, tales como mine-
rales y combustibles fósiles, de forma que se minimice su agotamiento y no se 
causen serios daños ambientales. 

6. 	 Evitar dañar como el mejor método de protección ambiental y cuando el 
conocimiento sea limitado, proceder con precaución. 

a.	 Tomar medidas para evitar la posibilidad de daños ambientales graves o irre-
versibles, aun cuando el conocimiento científico sea incompleto o inconcluso. 

b.	 Imponer las pruebas respectivas y hacer que las partes responsables asuman las 
consecuencias de reparar el daño ambiental, principalmente para quienes ar-
gumenten que una actividad propuesta no causará ningún daño significativo. 

c.	 Asegurar que la toma de decisiones contemple las consecuencias acumulati-
vas, a largo término, indirectas, de larga distancia y globales de las actividades 
humanas. 

d.	 Prevenir la contaminación de cualquier parte del medio ambiente y no permitir 
la acumulación de sustancias radioactivas, tóxicas u otras sustancias peligrosas. 

e.	 Evitar actividades militares que dañen el medio ambiente. 



151

La madre tierra como sujeto de derechos

7. 	 Adoptar patrones de producción, consumo y reproducción que salva-
guarden las capacidades regenerativas de la Tierra, los derechos humanos 
y el bienestar comunitario. 

a.	 Reducir, reutilizar y reciclar los materiales usados en los sistemas de produc-
ción y consumo y asegurar que los desechos residuales puedan ser asimilados 
por los sistemas ecológicos. 

b.	 Actuar con moderación y eficiencia al utilizar energía y tratar de depender 
cada vez más de los recursos de energía renovables, tales como la solar y eólica. 

c.	 Promover el desarrollo, la adopción y la transferencia equitativa de tecnolo-
gías ambientalmente sanas. 

d.	 Internalizar los costos ambientales y sociales totales de bienes y servicios en su 
precio de venta y posibilitar que los consumidores puedan identificar produc-
tos que cumplan con las más altas normas sociales y ambientales.

e.	 Asegurar el acceso universal al cuidado de la salud que fomente la salud repro-
ductiva y la reproducción responsable. 

f.	 Adoptar formas de vida que pongan énfasis en la calidad de vida y en la sufi-
ciencia material en un mundo finito. 

8. 	 Impulsar el estudio de la sostenibilidad ecológica y promover el inter-
cambio abierto y la extensa aplicación del conocimiento adquirido 

a.	 Apoyar la cooperación internacional científica y técnica sobre sostenibilidad, 
con especial atención a las necesidades de las naciones en desarrollo. 

b.	 Reconocer y preservar el conocimiento tradicional y la sabiduría espiritual 
en todas las culturas que contribuyen a la protección ambiental y al bienestar 
humano. 

c.	 Asegurar que la información de vital importancia para la salud humana y la 
protección ambiental, incluyendo la información genética, esté disponible en 
el dominio público. 

	 JUSTICIA SOCIAL Y ECONÓMICA 

9. 	 Erradicar la pobreza como un imperativo ético, social y ambiental 

a.	 Garantizar el derecho al agua potable, al aire limpio, a la seguridad alimen-
ticia, a la tierra no contaminada, a una vivienda y a un saneamiento seguro, 
asignando los recursos nacionales e internacionales requeridos. 



152

Juan Casazola Ccama

b.	 Habilitar a todos los seres humanos con la educación y con los recursos re-
queridos para que alcancen un modo de vida sostenible y proveer la seguridad 
social y las redes de apoyo requeridos para quienes no puedan mantenerse por 
sí mismos. 

c.	 Reconocer a los ignorados, proteger a los vulnerables, servir a aquellos que su-
fren y posibilitar el desarrollo de sus capacidades y perseguir sus aspiraciones. 

10. 	 Asegurar que las actividades e instituciones económicas, a todo nivel, 
promuevan el desarrollo humano de forma equitativa y sostenible. 

a.	 Promover la distribución equitativa de la riqueza dentro de las naciones y 
entre ellas. 

b.	 Intensificar los recursos intelectuales, financieros, técnicos y sociales de las 
naciones en desarrollo y liberarlas de onerosas deudas internacionales. 

c.	 Asegurar que todo comercio apoye el uso sostenible de los recursos, la protec-
ción ambiental y las normas laborales progresivas. 

d.	 Involucrar e informar a las corporaciones multinacionales y a los organismos 
financieros internacionales para que actúen transparentemente por el bien pú-
blico y exigirles responsabilidad por las consecuencias de sus actividades. 

11. 	 Afirmar la igualdad y equidad de género como prerrequisitos para el de-
sarrollo sostenible y asegurar el acceso universal a la educación, el cuida-
do de la salud y la oportunidad económica.

a.	 Asegurar los derechos humanos de las mujeres y las niñas y terminar con toda 
la violencia contra ellas. 

b.	 Promover la participación activa de las mujeres en todos los aspectos de la 
vida económica, política, cívica, social y cultural, como socias plenas e iguales 
en la toma de decisiones, como líderes y como beneficiarias. c. Fortalecer las 
familias y garantizar la seguridad y la crianza amorosa de todos sus miembros. 

12. 	 Defender el derecho de todos, sin discriminación, a un entorno natural 
y social que apoye la dignidad humana, la salud física y el bienestar espi-
ritual, con especial atención a los derechos de los pueblos indígenas y las 
minorías. 

a.	 Eliminar la discriminación en todas sus formas, tales como aquellas basadas 
en la raza, el color, el género, la orientación sexual, la religión, el idioma y el 
origen nacional, étnico o social. 



153

La madre tierra como sujeto de derechos

b.	 Afirmar el derecho de los pueblos indígenas a su espiritualidad, conocimien-
tos, tierras y recursos y a sus prácticas vinculadas a un modo de vida sosteni-
ble. 

c.	 Honrar y apoyar a los jóvenes de nuestras comunidades, habilitándolos para 
que ejerzan su papel esencial en la creación de sociedades sostenibles. 

d.	 Proteger y restaurar lugares de importancia que tengan un significado cultural 
y espiritual. 

	 DEMOCRACIA, NO VIOLENCIA Y PAZ 
13. 	 Fortalecer las instituciones democráticas en todos los niveles y brindar 

transparencia y rendimiento de cuentas en la gobernabilidad, participa-
ción inclusiva en la toma de decisiones y acceso a la justicia 

a.	 Sostener el derecho de todos a recibir información clara y oportuna sobre 
asuntos ambientales, al igual que sobre todos los planes y actividades de desa-
rrollo que los pueda afectar o en los que tengan interés. 

b.	 Apoyar la sociedad civil local, regional y global y promover la participación 
significativa de todos los individuos y organizaciones interesados en la toma 
de decisiones. 

c.	 Proteger los derechos a la libertad de opinión, expresión, reunión pacífica, 
asociación y disensión. 

d.	 Instituir el acceso efectivo y eficiente de procedimientos administrativos y 
judiciales independientes, incluyendo las soluciones y compensaciones por 
daños ambientales y por la amenaza de tales daños.

e.	 Eliminar la corrupción en todas las instituciones públicas y privadas. 

f.	 Fortalecer las comunidades locales, habilitándolas para que puedan cuidar sus 
propios ambientes y asignar la responsabilidad ambiental en aquellos niveles 
de gobierno en donde puedan llevarse a cabo de manera más efectiva. 

14. 	 Integrar en la educación formal y en el aprendizaje a lo largo de la vida, 
las habilidades, el conocimiento y los valores necesarios para un modo de 
vida sostenible. 

a.	 Brindar a todos, especialmente a los niños y los jóvenes, oportunidades edu-
cativas que les capaciten para contribuir activamente al desarrollo sostenible. 

b.	 Promover la contribución de las artes y de las humanidades, al igual que de las 
ciencias, para la educación sobre la sostenibilidad. 



154

Juan Casazola Ccama

c.	 Intensificar el papel de los medios masivos de comunicación en la toma de 
conciencia sobre los retos ecológicos y sociales. 

d.	 Reconocer la importancia de la educación moral y espiritual para una vida 
sostenible. 

15. 	 Tratar a todos los seres vivientes con respeto y consideración 

a.	 Prevenir la crueldad contra los animales que se mantengan en las sociedades 
humanas y protegerlos del sufrimiento. 

b.	 Proteger a los animales salvajes de métodos de caza, trampa y pesca, que les 
causen un sufrimiento extremo, prolongado o evitable. 

c.	 Evitar o eliminar, hasta donde sea posible, la toma o destrucción de especies 
por simple diversión, negligencia o desconocimiento. 

16. 	 Promover una cultura de tolerancia, no violencia y paz. 

a.	 Alentar y apoyar la comprensión mutua, la solidaridad y la cooperación entre 
todos los pueblos tanto dentro como entre las naciones. 

b.	 Implementar estrategias amplias y comprensivas para prevenir los conflictos 
violentos y utilizar la colaboración en la resolución de problemas para gestio-
nar y resolver conflictos ambientales y otras disputas. 

c.	 Desmilitarizar los sistemas nacionales de seguridad al nivel de una postura de 
defensa no provocativa y emplear los recursos militares para fines pacíficos, 
incluyendo la restauración ecológica. 

d.	 Eliminar las armas nucleares, biológicas y tóxicas y otras armas de destrucción 
masiva. 

e.	 Asegurar que el uso del espacio orbital y exterior apoye y se comprometa con 
la protección ambiental y la paz. 

f.	 Reconocer que la paz es la integridad creada por relaciones correctas con uno 
mismo, otras personas, otras culturas, otras formas de vida, la Tierra y con el 
todo más grande, del cual somos parte. 

	 EL CAMINO HACIA ADELANTE 

Como nunca antes en la historia, el destino común nos hace un llamado a 
buscar un nuevo comienzo. Tal renovación es la promesa de estos principios de la 
Carta de la Tierra. Para cumplir esta promesa, debemos comprometernos a adoptar 
y promover los valores y objetivos en ella expuestos. 



155

La madre tierra como sujeto de derechos

El proceso requerirá un cambio de mentalidad y de corazón; requiere también 
de un nuevo sentido de interdependencia global y responsabilidad universal. Debe-
mos desarrollar y aplicar imaginativamente la visión de un modo de vida sostenible 
a nivel local, nacional, regional y global. Nuestra diversidad cultural es una herencia 
preciosa y las diferentes culturas encontrarán sus propias formas para concretar lo 
establecido. Debemos profundizar y ampliar el diálogo global que generó la Carta 
de la Tierra, puesto que tenemos mucho que aprender en la búsqueda colaboradora 
de la verdad y la sabiduría. 

La vida a menudo conduce a tensiones entre valores importantes. Ello puede 
implicar decisiones difíciles; sin embargo, se debe buscar la manera de armonizar la 
diversidad con la unidad; el ejercicio de la libertad con el bien común; los objetivos 
de corto plazo con las metas a largo plazo. Todo individuo, familia, organización y 
comunidad, tiene un papel vital que cumplir. Las artes, las ciencias, las religiones, 
las instituciones educativas, los medios de comunicación, las empresas, las organi-
zaciones no gubernamentales y los gobiernos, están llamados a ofrecer un liderazgo 
creativo. La alianza entre gobiernos, sociedad civil y empresas, es esencial para la 
gobernabilidad efectiva. 

Con el objeto de construir una comunidad global sostenible, las naciones del 
mundo deben renovar su compromiso con las Naciones Unidas, cumplir con sus 
obligaciones bajo los acuerdos internacionales existentes y apoyar la implementa-
ción de los principios de la Carta de la Tierra, por medio de un instrumento inter-
nacional legalmente vinculante sobre medio ambiente y desarrollo. 

Que el nuestro sea un tiempo que se recuerde por el despertar de una nueva 
reverencia ante la vida; por la firme resolución de alcanzar la sostenibilidad; por el 
aceleramiento en la lucha por la justicia y la paz y por la alegre celebración de la 
vida.





157

LEY Nº 300 

LEY DE 15 DE OCTUBRE DE 2012 

EVO MORALES AYMA 

PRESIDENTE CONSTITUCIONAL DEL ESTADO 
PLURINACIONAL DE BOLIVIA 

Por cuanto, la Asamblea Legislativa Plurinacional, ha sancionado la siguiente 
Ley: 

LA ASAMBLEA LEGISLATIVA PLURINACIONAL, 

DECRETA: 

LEY MARCO DE LA MADRE TIERRA Y DESARROLLO INTEGRAL 
PARA VIVIR BIEN 

TÍTULO I 
DISPOSICIONES GENERALES 

	 CAPÍTULO I 
OBJETO, ALCANCE Y FINES 

Artículo 1. (OBJETO). La presente Ley tiene por objeto establecer la visión y 
los fundamentos del desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra 
para Vivir Bien, garantizando la continuidad de la capacidad de regeneración de los 
componentes y sistemas de vida de la Madre Tierra, recuperando y fortaleciendo 
los saberes locales y conocimientos ancestrales, en el marco de la complementarie-
dad de derechos, obligaciones y deberes; así como los objetivos del desarrollo inte-



158

Juan Casazola Ccama

gral como medio para lograr el Vivir Bien, las bases para la planificación, gestión 
pública e inversiones y el marco institucional estratégico para su implementación. 

Artículo 2. (ALCANCE Y APLICACIÓN). La presente Ley tiene alcance 
en todos los sectores del nivel central del Estado Plurinacional de Bolivia y de las 
entidades territoriales autónomas en el Marco de las competencias asignadas en la 
Constitución Política del Estado, la Ley N° 031 Marco de Autonomías y Descen-
tralización “Andrés Ibáñez” y la Ley N° 071 de Derechos de la Madre Tierra. 

Se constituye en Ley Marco y de preferente aplicación para el desarrollo de 
leyes específicas, políticas, normas, estrategias, planes, programas y proyectos. 

Artículo 3. (FINES). Son fines de la presente Ley: 

1.	 Determinar los lineamientos y principios que orientan el acceso a los compo-
nentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra. 

2.	 Establecer los objetivos del desarrollo integral que orientan la creación de las 
condiciones para transitar hacia el Vivir Bien en armonía y equilibrio con la 
Madre Tierra. 

3.	 Orientar las leyes específicas, políticas, normas, estrategias, planes, programas 
y proyectos del Estado Plurinacional de Bolivia para el Vivir Bien a través del 
desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra. 

4.	 Definir el marco institucional para impulsar y operativizar el desarrollo inte-
gral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra para Vivir Bien. 

CAPÍTULO II 
PRINCIPIOS Y DEFINICIONES 

Artículo 4. (PRINCIPIOS). Los principios que rigen la presente Ley ade-
más de los establecidos en el Artículo 2 de la Ley N° 071 de Derechos de la Madre 
Tierra son: 

1. 	 Compatibilidad y complementariedad de derechos, obligaciones y debe-
res. Un derecho no puede materializarse sin los otros o no puede estar sobre 
los otros, implicando la interdependencia y apoyo mutuo de los siguientes 
derechos: 

a) Derechos de la Madre Tierra como sujeto colectivo de interés público. 

b) Derechos colectivos e individuales de las naciones y pueblos indígena origi-
nario campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas. 



159

La madre tierra como sujeto de derechos

c) Derechos fundamentales, civiles, políticos, sociales, económicos y cultura-
les del pueblo boliviano para Vivir Bien a través de su desarrollo integral. 

d) Derecho de la población urbana y rural a vivir en una sociedad justa, equi-
tativa y solidaria sin pobreza material, social y espiritual; así como su articula-
ción con las obligaciones del Estado Plurinacional de Bolivia y los deberes de 
la sociedad y las personas. 

2. 	 No Mercantilización de las Funciones Ambientales de la Madre Tierra. 
Las funciones ambientales y procesos naturales de los componentes y sistemas 
de vida de la Madre Tierra, no son considerados como mercancías sino como 
dones de la sagrada Madre Tierra. 

3. 	 Integralidad. La interrelación, interdependencia y la funcionalidad de todos 
los aspectos y procesos sociales, culturales, ecológicos, económicos, producti-
vos, políticos y afectivos desde las dimensiones del Vivir Bien deben ser la base 
del desarrollo integral, de la elaboración de las políticas, normas, estrategias, 
planes, programas y proyectos, así como de los procesos de planificación, ges-
tión e inversión pública, armonizados en todos los niveles del Estado Plurina-
cional de Bolivia. 

4. 	 Precautorio. El Estado Plurinacional de Bolivia y cualquier persona indivi-
dual o colectiva se obliga a prevenir y/o evitar de manera oportuna eficaz y 
eficiente los daños a los componentes de la Madre Tierra incluyendo el medio 
ambiente, la biodiversidad, a la salud humana y a los valores culturales intan-
gibles, sin que se pueda omitir o postergar el cumplimiento de esta obligación 
alegando la falta de certeza científica y/o falta de recursos. Los pequeños pro-
ductores mineros y cooperativas mineras realizarán estas acciones con el apoyo 
de las entidades competentes del Estado Plurinacional de Bolivia. 

5. 	 Garantía de Restauración de la Madre Tierra. El Estado Plurinacional de 
Bolivia y cualquier persona individual, colectiva o comunitaria que ocasione 
daños de forma accidental o premeditada a los componentes, zonas y sistemas 
de vida de la Madre Tierra, está obligada a realizar una integral y efectiva res-
tauración o rehabilitación de la funcionalidad de los mismos, de manera que 
se aproximen a las condiciones preexistentes al daño, independientemente de 
otras responsabilidades que puedan determinarse. 

6. 	 Garantía de Regeneración de la Madre Tierra. El Estado Plurinacional de 
Bolivia y cualquier persona individual, colectiva o comunitaria con derechos 
de propiedad, uso y aprovechamiento sobre los componentes de la Madre 



160

Juan Casazola Ccama

Tierra, está obligada a respetar las capacidades de regeneración de los compo-
nentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra. 

7.	 Responsabilidad Histórica. El Estado y la sociedad asumen la obligación de 
impulsar las acciones que garanticen la mitigación, reparación y restauración 
de los daños de magnitud a los componentes, zonas y sistemas de vida de la 
Madre Tierra. 

8.	 Prioridad de la Prevención. Ante la certeza de que toda actividad humana 
genera impactos sobre los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre 
Tierra, se deben asumir prioritariamente las medidas necesarias de prevención 
y protección que limiten o mitiguen dichos impactos. 

9.	 Participación Plural. El Estado Plurinacional de Bolivia y el pueblo bolivia-
no, para la defensa de los derechos de la Madre Tierra, utilizan procedimien-
tos consensuados y democráticos con participación amplia en sus diversas 
formas. 

10.	 Agua Para la Vida. El Estado Plurinacional de Bolivia y la sociedad asumen 
que el uso y acceso indispensable y prioritario al agua, debe satisfacer de for-
ma integral e indistinta la conservación de los componentes, zonas y sistemas 
de vida de la Madre Tierra, la satisfacción de las necesidades de agua para 
consumo humano y los procesos productivos que garanticen la soberanía con 
seguridad alimentaria. 

11.	 Solidaridad Entre Seres Humanos. El Estado Plurinacional de Bolivia pro-
mueve acciones de desarrollo integral que priorizan a las personas de meno-
res ingresos económicos y con mayores problemas en la satisfacción de sus 
necesidades materiales, sociales y espirituales, y goce pleno de sus derechos 
fundamentales. 

12.	 Relación Armónica. El Estado Plurinacional de Bolivia promueve una rela-
ción armónica, dinámica, adaptativa y equilibrada entre las necesidades del 
pueblo boliviano con la capacidad de regeneración de los componentes y sis-
temas de vida de la Madre Tierra. 

13.	 Justicia Social. El Estado Plurinacional de Bolivia tiene como fin construir 
una sociedad justa, equitativa y solidaria sin pobreza material, social y espi-
ritual, que significa que el pueblo boliviano en su conjunto cuenta con las 
capacidades, condiciones, medios e ingresos económicos necesarios para sa-
tisfacer sus necesidades materiales, sociales y afectivas, en el marco del respeto 
a la pluralidad económica, social, jurídica, política y cultural para la plena 
realización del Vivir Bien. 



161

La madre tierra como sujeto de derechos

14.	 Justicia Climática. El Estado Plurinacional de Bolivia, en el marco de la 
equidad y las responsabilidades comunes pero diferenciadas de los países ante 
el cambio climático, reconoce el derecho que tiene el pueblo boliviano y sobre 
todo las personas más afectadas por el mismo a alcanzar el Vivir Bien a través 
de su desarrollo integral en el marco del respeto a las capacidades de regenera-
ción de la Madre Tierra. 

15.	 Economía Plural. El Estado Plurinacional de Bolivia reconoce la economía 
plural como el modelo económico boliviano, considerando las diferentes 
formas de organización económica, sobre los principios de la complemen-
tariedad, reciprocidad, solidaridad, redistribución, igualdad, sustentabilidad, 
equilibrio y armonía, donde la economía social comunitaria complementará 
el interés individual con el Vivir Bien colectivo. 

16.	 Complementariedad y Equilibrio. El Estado Plurinacional de Bolivia pro-
mueve la complementariedad de los seres vivos en la Madre Tierra para Vivir 
Bien. 

17.	 Diálogo de Saberes. El Estado Plurinacional de Bolivia asume la comple-
mentariedad entre los saberes y conocimientos tradicionales y las ciencias. 

Artículo 5. (DEFINICIONES). A los efectos de la presente Ley se entiende 
por: 

1.	 Madre Tierra. Es el sistema viviente dinámico conformado por la comunidad 
indivisible de todos los sistemas de vida y los seres vivos, interrelacionados, 
interdependientes y complementarios, que comparten un destino común. La 
Madre Tierra es considerada sagrada; alimenta y es el hogar que contiene, 
sostiene y reproduce a todos los seres vivos, los ecosistemas, la biodiversidad, 
las sociedades orgánicas y los individuos que la componen. 

2.	 El Vivir Bien (Sumaj Kamaña, Sumaj Kausay, Yaiko Kavi Päve). Es el 
horizonte civilizatorio y cultural alternativo al capitalismo y a la modernidad 
que nace en las cosmovisiones de las naciones y pueblos indígena originario 
campesinos, y las comunidades interculturales y afrobolivianas, y es conce-
bido en el contexto de la interculturalidad. Se alcanza de forma colectiva, 
complementaria y solidaria integrando en su realización práctica, entre otras 
dimensiones, las sociales, las culturales, las políticas, las económicas, las ecoló-
gicas, y las afectivas, para permitir el encuentro armonioso entre el conjunto 
de seres, componentes y recursos de la Madre Tierra. Significa vivir en com-
plementariedad, en armonía y equilibrio con la Madre Tierra y las sociedades, 
en equidad y solidaridad y eliminando las desigualdades y los mecanismos de 



162

Juan Casazola Ccama

dominación. Es Vivir Bien entre nosotros, Vivir Bien con lo que nos rodea y 
Vivir Bien consigo mismo. 

3.	 Desarrollo Integral Para Vivir Bien. Es el proceso continuo de generación 
e implementación de medidas y acciones sociales, comunitarias, ciudadanas y 
de gestión pública para la creación, provisión y fortalecimiento de condicio-
nes, capacidades y medios materiales, sociales y espirituales, en el marco de 
prácticas y de acciones culturalmente adecuadas y apropiadas, que promuevan 
relaciones solidarias, de apoyo y cooperación mutua, de complementariedad 
y de fortalecimiento de vínculos edificantes comunitarios y colectivos para 
alcanzar el Vivir Bien en armonía con la Madre Tierra. No es un fin, sino una 
fase intermedia para alcanzar el Vivir Bien como un nuevo horizonte civiliza-
torio y cultural. Está basado en la compatibilidad y complementariedad de los 
derechos establecidos en la presente Ley. 

4.	 Componentes de la Madre Tierra Para Vivir Bien. Son los seres, elementos 
y procesos que conforman los sistemas de vida localizados en las diferentes zo-
nas de vida, que bajo condiciones de desarrollo sustentable pueden ser usados 
o aprovechados por los seres humanos, en tanto recursos naturales, como lo 
establece la Constitución Política del Estado. 

5.	 Diversidad Biológica. Es la variabilidad de los organismos vivos de cualquier 
fuente incluidos, entre otras cosas, los ecosistemas terrestres y marinos y otros 
ecosistemas acuáticos, así como los complejos ecológicos de los que forman 
parte; comprende la diversidad dentro de cada especie, entre las especies y de 
los ecosistemas. 

6.	 Aprovechamiento. Es la utilización de los productos de los componentes 
de la Madre Tierra por personas individuales y colectivas para el desarrollo 
integral, con fines de interés público y/o comercial, autorizados por el Estado 
Plurinacional de Bolivia, en armonía y equilibrio con la Madre Tierra. 

7.	 Diversidad Cultural. Es la condición de heterogeneidad y pluralidad cultural 
de las bolivianas y los bolivianos, las naciones y pueblos indígena originario 
campesinos, y las comunidades interculturales y afrobolivianas, que conviven 
y se expresan a través de diversas dinámicas, realidades y formas de comple-
mentariedad cultural. 

8.	 Funciones Ambientales. Es el resultado de las interacciones entre las espe-
cies de flora y fauna de los ecosistemas, de la dinámica propia de los mismos, 
del espacio o ambiente físico (o abiótico) y de la energía solar. Son ejemplos 
de las funciones ambientales los siguientes: el ciclo hidrológico, los ciclos de 



163

La madre tierra como sujeto de derechos

nutrientes, la retención de sedimentos, la polinización (provisión de poliniza-
dores para reproducción de poblaciones de plantas y dispersión de semillas), 
la filtración, purificación y desintoxicación (aire, agua y suelo), el control bio-
lógico (regulación de la dinámica de poblaciones, control de plagas y enfer-
medades), el reciclado de nutrientes (fijación de nitrógeno, fósforo, potasio), 
la formación de suelos (meteorización de rocas y acumulación de materia or-
gánica), la regulación de gases con efecto invernadero (reducción de emisiones 
de carbono, captación o fijación de carbono), la provisión de belleza escénica 
o paisajística (paisaje). 

9.	 Proceso Natural. Es un proceso que existe en la naturaleza o es producido 
por “la acción de las fuerzas naturales”, pero no así por la acción o interven-
ción de los seres humanos. 

10.	 Restauración. Es el proceso planificado de modificación intencional de una 
zona de vida o sistema de vida alterado con el objetivo de restablecer la di-
versidad de sus componentes, procesos, ciclos, relaciones e interacciones y 
su dinámica, de manera que se aproximen a las condiciones preexistentes al 
daño, en un tiempo definido. El sistema resultante debe ser auto sustentable 
en términos ecológicos, sociales, culturales y económicos. 

11.	 Regeneración. Es la capacidad de una zona de vida o sistema de vida de la 
Madre Tierra para absorber daños, adaptarse a las perturbaciones y regenerar-
se, sin alterar significativamente sus características de estructura y funcionali-
dad inicial. 

12.	 Sistemas de Vida. Son comunidades organizadas y dinámicas de plantas, 
animales, micro organismos y otros seres y su entorno, donde interactúan 
las comunidades humanas y el resto de la naturaleza como una unidad fun-
cional, bajo la influencia de factores climáticos, fisiográficos y geológicos, así 
como de las prácticas productivas, la diversidad cultural de las bolivianas y los 
bolivianos, incluyendo las cosmovisiones de las naciones y pueblos indígena 
originario campesinos, las comunidades interculturales y afrobolivianas. En lo 
operacional los sistemas de vida se establecen a partir de la interacción entre 
las zonas de vida y las unidades socioculturales predominantes que habitan 
cada zona de vida e identifican los sistemas de manejo más óptimos que se han 
desarrollado o pueden desarrollarse como resultado de dicha interrelación. 

13.	 Sociedad Justa, Equitativa y Solidaria. Es una sociedad donde todas las per-
sonas cuentan con las capacidades, condiciones, medios e ingresos suficientes, 
para satisfacer sus necesidades materiales, sociales y afectivas, y gozar de sus 



164

Juan Casazola Ccama

derechos fundamentales, sin diferencias de clases sociales y sin pobreza de 
ninguna naturaleza. 

14.	 Uso. Es la utilización de los componentes de la Madre Tierra por parte del 
pueblo boliviano de manera sustentable con fines no comerciales y en armo-
nía y equilibrio con la Madre Tierra. 

15.	 Vínculos Edificantes. Son los procesos y dinámicas positivas colectivas y co-
munitarias que sientan las bases para la construcción de una sociedad justa, 
equitativa y solidaria en el marco de la justicia social y climática. 

16.	 Zonas de Vida. Son las unidades biogeográficas-climáticas que están consti-
tuidas por el conjunto de las comunidades organizadas de los componentes de 
la Madre Tierra en condiciones afines de altitud, ombrotipo, bioclima y suelo. 

TÍTULO II 
VISIÓN DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL DESARROLLO 

INTEGRAL EN ARMONÍA Y EQUILIBRIO CON LA MADRE 
TIERRA 

CAPÍTULO I 
VALORES DEL VIVIR BIEN COMO HORIZONTE ALTERNATIVO 

AL CAPITALISMO 

Artículo 6. (VALORES DEL VIVIR BIEN). En el marco del Vivir Bien se 
establecen los siguientes valores del vivir bien del Estado Plurinacional de Bolivia, 
para la construcción de una sociedad justa, equitativa y solidaria: 

1.	 Saber Crecer. Vivir Bien, es crecer y compartir con espiritualidad y fe, en 
el marco del respeto a la libertad de religión y de las creencias espirituales de 
acuerdo a las cosmovisiones del pueblo boliviano, que promueve y construye 
vínculos edificantes, virtudes humanitarias y solidarias para llevar una vida 
armoniosa. 

2.	 Saber Alimentarse. Vivir Bien, es alimentarse con calidad y productos natu-
rales; saber combinar las comidas y bebidas adecuadas a partir de las estaciones 
del año, respetando los ayunos y ofrendando alimentos a la Madre Tierra. 

3.	 Saber Danzar. Vivir Bien, es danzar en gratitud a la Madre Tierra y en cele-
bración de la comunidad y armonía entre las personas donde se manifiesta la 
dimensión espiritual y energética. 



165

La madre tierra como sujeto de derechos

4.	 Saber Trabajar. Vivir Bien, es considerar el trabajo como fiesta y como felici-
dad. Se retoma el pensamiento ancestral de que el trabajo es fiesta, por tanto 
se lo realiza con amor y pasión. Es trabajar en reciprocidad y complementa-
riedad; es más que devolver el trabajo o los productos de la ayuda prestada en 
cualquier actividad. 

5.	 Saber Comunicarse. Vivir Bien, es comunicarse y saber hablar. Sentir y pen-
sar bien para hablar, lo que implica hablar para construir, para alentar, para 
aportar. Todo lo que hablemos se escribe en los corazones y en la memoria 
genética de los seres de la Madre Tierra. 

6.	 Saber Soñar. Vivir Bien, es soñar en un buen futuro, que es proyectar la vida, 
partiendo de que todo empieza desde el sueño, por lo tanto el sueño es el ini-
cio de la realidad. 

7.	 Saber Escuchar. Vivir Bien, es escucharnos para conocernos, reconocernos, 
respetarnos y ayudarnos. Es escuchar a los mayores y revalorizar los saberes de 
las naciones indígena originario campesinas; es leer las arrugas de los abuelos 
para poder retomar el camino. Es no sólo escuchar con los oídos, es percibir, 
sentir y escuchar con todo nuestro espíritu, conciencia y cuerpo. 

8.	 Saber Pensar. Es la reflexión no sólo desde lo racional sino desde el sentir, 
para que sin perder la razón caminemos en la senda del corazón. 

CAPÍTULO II 
VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL DESARROLLO INTEGRAL 

Artículo 7. (CONSTRUCCIÓN DE UNA SOCIEDAD JUSTA, EQUI-
TATIVA Y SOLIDARIA). El Estado Plurinacional de Bolivia está orientado a la 
búsqueda del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en armonía y equilibrio con 
la Madre Tierra para la construcción de una sociedad justa, equitativa y solidaria 
con respeto a la pluralidad económica, social, jurídica, política y cultural del pueblo 
boliviano. 

Artículo 8. (REALIZACIÓN DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL DE-
SARROLLO INTEGRAL). Se ejecuta, implementa y realiza en base a los ob-
jetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en el marco del proceso 
descolonizador del Estado Plurinacional de Bolivia, basado en la compatibilidad y 
complementariedad de los derechos establecidos en la presente Ley, así como con 
las obligaciones del Estado Plurinacional de Bolivia y deberes de la sociedad y las 
personas. 



166

Juan Casazola Ccama

CAPÍTULO III 
DERECHOS, OBLIGACIONES Y DEBERES 

Artículo 9. (DERECHOS). El Vivir Bien a través del desarrollo integral en 
armonía y equilibrio con la Madre Tierra, debe ser realizado de manera comple-
mentaria, compatible e interdependiente de los siguientes derechos: 

1.	 Derechos de la Madre Tierra, como sujeto colectivo de interés público como 
la interacción armónica y en equilibrio entre los seres humanos y la naturale-
za, en el marco del reconocimiento de que las relaciones económicas, sociales, 
ecológicas y espirituales de las personas y sociedad con la Madre Tierra están 
limitadas por la capacidad de regeneración que tienen los componentes, las 
zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra en el marco de la Ley N° 071 de 
Derechos de la Madre Tierra. 

2.	 Derechos colectivos e individuales de las naciones y pueblos indígena origina-
rio campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas en el marco de 
la Constitución Política del Estado y la Declaración de las Naciones Unidas 
sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas y el Convenio 169 de la Organi-
zación Internacional del Trabajo. 

3.	 Derechos civiles, políticos, sociales, económicos y culturales del pueblo boli-
viano para Vivir Bien a través de su desarrollo integral, satisfaciendo las nece-
sidades de las sociedades y personas en el marco de las dimensiones sociales, 
culturales, políticas, económicas, productivas, ecológicas y espirituales. 

4.	 Derecho de la población rural y urbana a vivir en una sociedad justa, equita-
tiva y solidaria sin pobreza material, social y espiritual, en el marco del goce 
pleno de sus derechos fundamentales. 

Artículo 10. (OBLIGACIONES DEL ESTADO PLURINACIONAL). El 
Estado Plurinacional de Bolivia tiene la obligación de: 

1.	 Crear las condiciones para garantizar el sostenimiento del propio Estado en 
todos sus ámbitos territoriales para alcanzar el Vivir Bien, a través del desarro-
llo integral del pueblo boliviano de acuerdo a la Ley N° 031 Marco de Auton 
omías y Descentralización “Andrés Ibáñez”, la Ley N° 071 de Derechos de la 
Madre Tierra y la presente Ley. 

2.	 Incorporación del desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre 
Tierra para Vivir Bien en las políticas, normas, estrategias, planes, programas 
y proyectos del nivel central del Estado y de las entidades territoriales autóno-
mas. 



167

La madre tierra como sujeto de derechos

3.	 Formular, implementar, realizar el monitoreo y evaluar las políticas, normas, 
estrategias, planes, programas y proyectos para el cumplimiento de los obje-
tivos, metas e indicadores del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en 
armonía y equilibrio con la Madre Tierra. 

4.	 Crear las condiciones necesarias para la realización del ejercicio compatible y 
complementario de los derechos, obligaciones y deberes para Vivir Bien, en 
armonía y equilibrio con la Madre Tierra. 

5.	 Garantizar la continuidad de la capacidad de regeneración de los componen-
tes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra. 

6.	 Promover la industrialización de los componentes de la Madre Tierra, en el 
marco del respeto de los derechos y de los objetivos del Vivir Bien y del desa-
rrollo integral establecidos en la presente Ley. 

7.	 Avanzar en la eliminación gradual de la contaminación de la Madre Tierra, 
estableciendo responsabilidades y sanciones a quienes atenten contra sus dere-
chos y especialmente al aire limpio y a vivir libre de contaminación. 

Artículo 11. (DEBERES DE LA SOCIEDAD Y LAS PERSONAS). Las 
personas de forma individual y colectiva tienen el deber de: 

1.	 Asumir conductas individuales y colectivas para avanzar en el cumplimiento 
de los principios y objetivos de desarrollo integral en armonía y equilibrio con 
la Madre Tierra en el marco de la Ley N° 071 de Derechos de la Madre Tier 
ra. 

2.	 Participar en la priorización de sus necesidades para la creación de las condi-
ciones necesarias para el Vivir Bien, su desarrollo integral en concordancia con 
los Artículos 241 y 242 de la Constitución Política del Estado y el Sistema de 
Planificación Integral del Estado. 

3.	 Promover de forma sostenida y permanente procesos de desmercantilización 
de las relaciones entre los seres humanos y la naturaleza. 

4.	 Toda persona natural o jurídica, pública o privada, a momento de obtener la 
autorización, el permiso o el derecho de aprovechamiento de los componentes 
de la Madre Tierra, cuando se trate de actividades de alto riesgo para la Madre 
Tierra y las zonas de vida, deberá, asumir compromisos a través de instrumen-
tos económicos de regulación ambiental conforme a norma específica. 

5.	 El responsable directo del daño ocasionado a los componentes o zonas de 
vida de la Madre Tierra está obligado a restaurar el mismo, de manera que 
se aproximen a las condiciones preexistentes al daño, sea directamente o por 



168

Juan Casazola Ccama

medio del Estado, cuando corresponda. El Estado Plurinacional de Bolivia a 
su vez exigirá la devolución de lo erogado al responsable directo, conforme a 
Ley específica. 

CAPÍTULO IV 
ALCANCES DE LOS OBJETIVOS DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL 

DESARROLLO INTEGRAL 

Artículo 12. (OBJETIVOS DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL DESA-
RROLLO INTEGRAL). En el marco del Vivir Bien a través del desarrollo integral 
en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, se establecen los siguientes objetivos 
del Estado Plurinacional de Bolivia para la construcción de una sociedad justa, 
equitativa y solidaria: 

1.	 Saber alimentarse para Vivir Bien. 

2.	 Promover hábitos de consumo sustentables. 

3.	 Establecer procesos de producción no contaminantes y que respetan la capa-
cidad de regeneración de la Madre Tierra, en función del interés colectivo. 

4.	 Conservar los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra en el 
marco de un manejo integral y sustentable. 

5.	 Prevenir y disminuir las condiciones de riesgo y vulnerabilidad del pueblo 
boliviano. 

6.	 Orientar la inversión y distribución de la riqueza con justicia social. 

7.	 Facilitar el acceso equitativo a los componentes de la Madre Tierra. 

8.	 Democratizar el acceso a los medios y factores de producción. 

9.	 Promover fuentes de empleo digno en el marco del desarrollo integral. 

10.	 Facilitar el acceso universal del pueblo boliviano a la educación y salud. 

Artículo 13. (SABER ALIMENTARSE PARA VIVIR BIEN). El Estado 
Plurinacional de Bolivia promoverá el derecho a la alimentación y a la salud 	 con 	
soberanía y seguridad alimentaria, considerando complementariamente en el sa-
ber alimentarse todos los objetivos del Vivir Bien, mediante los siguientes aspectos 
principales: 

1.	 Desarrollo de acciones estatales para el fortalecimiento de los sistemas econó-
micos, productivos, sociales, culturales, políticos y ecológicos de las poblacio-



169

La madre tierra como sujeto de derechos

nes con mayores problemas en la realización del Saber Alimentarse para Vivir 
Bien en el marco de la reconstitución integral de sus capacidades. 

2.	 Desarrollo de procesos y acciones integrales en el marco del respeto y agrade-
cimiento a la Madre Tierra, priorizando: el acceso a la tierra y territorio con 
agua y buena producción; el manejo y el control de los riesgos ambientales, 
climáticos y la contaminación; la producción, transformación y comerciali-
zación de una diversidad de productos ecológicos y orgánicos; acceso a la 
alimentación y salud en familia y en comunidad revalorizando y fortaleciendo 
los saberes locales y conocimientos ancestrales y colectivos y la educación para 
la alimentación; un crecimiento sano de las personas; y más y mejor empleo e 
ingresos para el pueblo boliviano. 

3.	 Avances progresivos del Estado Plurinacional de Bolivia y de acuerdo a sus ca-
pacidades para garantizar el acceso a los alimentos en cantidad y calidad para 
las poblaciones que no pueden conseguirlos por sí mismos en su vida diaria. 

4.	 Reconocimiento y fomento a la diversificación de la producción, la diversidad 
de los productos en los mercados, las prácticas de intercambio comunitarios 
y en la dieta alimentaria, la protección a las variedades locales y nativas, así 
como el fomento a las culturas y tradiciones alimentarias. 

5.	 Acciones para evitar la mercantilización de los recursos genéticos, la privatiza-
ción del agua, la biopiratería y el traslado ilegal de material genético, así como 
la participación de monopolios y/o oligopolios en la producción y comercia-
lización de semillas y alimentos. 

6.	 Priorización del abastecimiento interno con producción nacional, fomento 
del comercio justo y solidario de productos agropecuarios y provenientes del 
bosque, así como de la formulación de políticas comerciales que beneficien al 
pequeño productor y a la economía comunitaria. 

7.	 Protección de la población de la malnutrición con énfasis en el control de la 
comercialización de alimentos que dañan la salud humana. 

8.	 Sanciones a la especulación financiera basada en la producción y comerciali-
zación de alimentos. 

9.	 Establecimiento de mejores condiciones y capacidades integrales para la pro-
ducción, acceso y consumo de alimentos más sanos, inocuos, nutritivos, agro-
ecológicos y culturalmente adecuados para los seres humanos, con énfasis en 
las áreas urbanas. 



170

Juan Casazola Ccama

10.	 Revalorización y fortalecimiento de los sistemas de vida de los pequeños pro-
ductores, de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, comuni-
dades interculturales y afrobolivianas, cooperativas y otros sistemas asociati-
vos, a través del manejo sustentable de su biodiversidad y del respeto, revalo-
rización y reafirmación de sus saberes en el marco de la diversidad cultural. 

11.	 Desarrollo de procesos de educación alimentaria y nutricional, promoción de 
micronutrientes y alimentos biofortificados. 

12.	 Planificación estratégica alimentaria participativa de la sociedad civil organi-
zada, naciones y pueblos indígena originario campesinos, comunidades in-
terculturales y afrobolivianas, y asociaciones de los actores productivos de la 
economía plural, sobre la base de la vocación y potencial productivo de las 
zonas de vida y en el marco de estrategias, planes y programas de desarrollo 
productivo agropecuario, agroforestal y piscícola integral y sustentable. 

Artículo 14. (PROMOVER HÁBITOS DE CONSUMO SUSTENTA-
BLES). El Estado Plurinacional de Bolivia impulsará un cambio gradual hacia el 
establecimiento de hábitos de consumo sustentables del pueblo boliviano, median-
te los siguientes aspectos principales: 

1.	 Acciones para fortalecer hábitos de consumo sustentables que se basan en las 
relaciones de complementariedad entre los seres humanos con la Madre Tie-
rra y están limitados por las capacidades de regeneración de sus componentes 
y sistemas de vida. 

2.	 Acciones para promover que el uso de bienes y servicios que responden a 
satisfacer las necesidades básicas del pueblo boliviano minimicen el aprove-
chamiento desmedido de los componentes de la Madre Tierra, el empleo de 
materiales tóxicos, y las emisiones de desperdicios y contaminantes. 

3.	 Promoción y fortalecimiento de conductas individuales y colectivas que valo-
ren el consumo de los alimentos ecológicos nacionales, el uso racional de ener-
gía, la conservación del agua, la reducción del consumismo, el tratamiento de 
los residuos sólidos y el reciclaje. 

4.	 Desarrollo de acciones informativas y educativas para reforzar los valores, 
toma de decisiones y comportamiento del pueblo boliviano hacia un consu-
mo informado y responsable que evalúa los beneficios culturales, ambientales, 
sociales y económicos de las actividades productivas y la utilización sustenta-
ble de los componentes de la Madre Tierra. 

5.	 Promover la investigación científica de la interrelación entre la alimentación y 
salud. 



171

La madre tierra como sujeto de derechos

Artículo 15. (ESTABLECER PROCESOS DE PRODUCCIÓN NO 
CONTAMINANTES Y QUE RESPETAN LA CAPACIDAD DE REGENE-
RACIÓN DE LA MADRE TIERRA EN FUNCIÓN DEL INTERÉS PÚ-
BLICO). El Estado Plurinacional de Bolivia impulsará de forma progresiva y de 
acuerdo a las circunstancias locales, la creación y fortalecimiento de patrones de 
producción más sustentables, limpios y que contribuyan a una mayor calidad am-
biental, mediante: 

1.	 Impulso al uso y aprovechamiento de los recursos naturales renovables de la 
Madre Tierra de acuerdo a su capacidad de regeneración y a la capacidad de 
las zonas de vida de asimilar daños, reconociendo que las relaciones económi-
cas están limitadas por la capacidad de regeneración que tiene la Madre Tierra 
y sus zonas de vida, en función del interés colectivo para Vivir Bien. 

2.	 Transformación progresiva de la matriz energética del país hacia fuentes reno-
vables y más limpias. 

3.	 Acciones para promover el incremento progresivo de la eficiencia en el uso y 
aprovechamiento sustentable de los componentes no renovables de la Madre 
Tierra y para que los procesos vinculados a actividades extractivas e industria-
les utilicen las mejores tecnologías disponibles para prevenir, mitigar y reme-
diar los daños causados y para restaurar los componentes y las zonas de vida 
de la Madre Tierra. 

4.	 Fortalecimiento de sistemas productivos compatibles con la vocación pro-
ductiva de las zonas y sistemas de vida en los procesos de satisfacción de las 
necesidades del pueblo boliviano. 

5.	 La maximización de la eficiencia energética en los procesos productivos y la 
toma de decisiones y acciones que eviten daños irreversibles a los componen-
tes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra. 

6.	 Desarrollo de procesos productivos agropecuarios, que garanticen una mayor 
productividad, la capacidad de regeneración de la Madre Tierra, el respeto a 
las zonas y sistemas de vida de las diferentes regiones y la prioridad de garan-
tizar la soberanía y seguridad alimentaria. 

7.	 Acciones para sustituir gradualmente y limitar la utilización de tecnologías 
degradantes y compuestos químicos tóxicos que puedan ser reemplazados con 
otras alternativas equivalentes ecológica y socialmente adecuadas. 

8.	 Acciones para evitar la monoproducción que deteriora las prácticas producti-
vas locales y facilita la degradación de los componentes y zonas de vida de la 
Madre Tierra. 



172

Juan Casazola Ccama

9.	 Establecimiento de mecanismos para que las personas individuales y colec-
tivas, públicas o privadas, responsables de la contaminación y/o daño a los 
componentes y zonas de vida de la Madre Tierra, realicen las acciones nece-
sarias para la efectiva restauración o rehabilitación de los mismos, así como la 
mitigación de los daños. 

Artículo 16. (CONSERVAR LOS COMPONENTES, ZONAS Y SISTE-
MAS DE VIDA DE LA MADRE TIERRA EN EL MARCO DE UN MANEJO 
INTEGRAL Y SUSTENTABLE). El Estado Plurinacional de Bolivia promoverá 
el manejo integral y sustentable de los componentes, zonas y sistemas de vida para 
garantizar el sostenimiento de las capacidades de regeneración de la Madre Tierra, 
mediante los siguientes aspectos principales: 

1.	 Generación de condiciones necesarias para el uso y aprovechamiento de los 
componentes de la Madre Tierra en el marco de sistemas de vida sustentables 
que desarrollen integralmente los aspectos sociales, ecológicos, culturales y 
económicos del pueblo boliviano tomando en cuenta los saberes y conoci-
mientos de cada nación y pueblo indígena originario campesino, comunidad 
intercultural y afroboliviana, en el marco de la consulta previa, libre e infor-
mada. 

2.	 Planificación y regulación de la ocupación territorial y el uso de los compo-
nentes de la Madre Tierra de acuerdo a las vocaciones ecológicas y productivas 
de las zonas de vida, las tendencias del cambio climático y los escenarios desea-
dos por la población en el marco del Vivir Bien, a través del desarrollo integral 
en armonía y equilibrio con la Madre Tierra. 

3.	 Acciones para garantizar el aprovechamiento sustentable de la tierra y terri-
torios, bajo cualquier forma de propiedad, incorporando criterios sociales, 
económicos, productivos, ecológicos, espirituales y de sostenimiento de la 
capacidad de regeneración de la Madre Tierra en la función social y función 
económico social. 

4.	 Fomento, control y fiscalización del aprovechamiento de los componentes de 
la Madre Tierra de acuerdo a cada zona de vida y sistemas de vida, respetando 
los fines y objetivos de las áreas protegidas del Sistema Nacional, Departa-
mental, y Municipal de Áreas Protegidas. 

5.	 La gestión, uso y aprovechamiento de los componentes renovables de la Ma-
dre Tierra, debe garantizar que la velocidad de reposición de dichos compo-
nentes sea igual o mayor a su velocidad de agotamiento. 



173

La madre tierra como sujeto de derechos

6.	 Reconocimiento, respeto y promoción de la gestión territorial integral y sus-
tentable de los componentes de la Madre Tierra, que se encuentran en los 
territorios de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, comuni-
dades interculturales y afrobolivianas, en el marco de la recuperación y uso de 
las normas, procedimientos, prácticas, saberes y conocimientos tradicionales 
propios y de las normas del Estado Plurinacional de Bolivia. 

7.	 Fortalecimiento de las prácticas productivas locales para el uso y aprovecha-
miento de los componentes de la Madre Tierra, fortaleciendo los medios de 
vida, capacidades organizacionales y habilidades de las poblaciones locales en 
el marco del manejo múltiple y diversificado de las zonas de vida. 

8.	 Disponer recursos económicos para programas de restauración o rehabilita-
ción de los componentes o zonas de vida dañados, sin perjuicio de las res-
ponsabilidades en que incurran los causantes del daño y de la exigencia del 
Estado Plurinacional de Bolivia, del desembolso de los costos emergentes de 
las medidas de restauración. 

9.	 La integridad de las zonas y sistemas de vida debe ser asegurada mediante 
el control y monitoreo participativo por parte del Estado Plurinacional de 
Bolivia en todos los niveles territoriales y de forma complementaria con los 
actores productivos y las comunidades locales; bajo parámetros y lineamien-
tos emitidos por el nivel central del Estado, de acuerdo a lo establecido en la 
Constitución Política del Estado. Las naciones y pueblos indígena originario 
campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas desarrollarán estos 
procesos en sus territorios, de acuerdo a sus normas y procedimientos propios 
conforme a Ley. 

Artículo 17. (PREVENIR Y DISMINUIR LAS CONDICIONES DE 
RIESGO Y VULNERABILIDAD DE LA MADRE TIERRA Y DEL PUEBLO 
BOLIVIANO). El Estado Plurinacional de Bolivia promoverá acciones para pre-
venir y disminuir las condiciones de riesgo y vulnerabilidad de la Madre Tierra y 
del pueblo boliviano ante los desastres naturales e impactos del cambio climático, 
mediante los siguientes aspectos principales: 

1.	 Incorporación e innovación permanente del enfoque de prevención, gestión 
del riesgo de desastres y de adaptación al cambio climático en el Sistema de 
Planificación Integral del Estado Plurinacional de Bolivia. 

2.	 Acciones de gestión de riesgo en el sector agropecuario para prevenir la dismi-
nución de las capacidades de producción alimentaria del país en el marco de 



174

Juan Casazola Ccama

la soberanía y seguridad alimentaria con énfasis en la población y regiones más 
vulnerables. 

3.	 Integración del enfoque de reducción del riesgo de desastres y adaptación al 
cambio climático en los programas y proyectos de desarrollo del nivel central 
del Estado y de las entidades territoriales autónomas, fortaleciendo las capaci-
dades institucionales y mejorando los procesos de coordinación entre las enti-
dades competentes en la planificación, gestión y ejecución de intervenciones 
en esta materia, en el marco de sus competencias. 

4.	 Desarrollo de redes de información climática, alerta temprana y estrategias 
de información y difusión para la prevención de los desastres naturales, con 
la incorporación de medios de comunicación en acciones de sensibilización 
de la población y con énfasis en el sector agropecuario y el cambio climático 
considerando las experiencias y la sabiduría de las naciones indígena origina-
rio campesinas, comunidades interculturales y afrobolivianas en el manejo de 
indicadores para la predicción climática local. 

5.	 Fortalecimiento de los procesos de gestión territorial en las entidades territo-
riales autónomas y en los territorios, bajo cualquier forma de propiedad, con 
un enfoque de gestión de riesgos y de adaptación al cambio climático. 

6.	 Articulación entre entidades públicas, privadas, sector académico y organiza-
ciones sociales para desarrollar procesos de investigación, información, plani-
ficación y ejecución de intervenciones en la gestión del riesgo de desastres con 
un enfoque de adaptación al cambio climático. 

Artículo 18. (ORIENTAR LA INVERSIÓN Y DISTRIBUCIÓN DE LA 
RIQUEZA DEL ESTADO CON JUSTICIA SOCIAL). El Estado Plurinacional 
de Bolivia creará condiciones para que la distribución de la riqueza generada por los 
sectores estratégicos de la economía, basados en el aprovechamiento y transforma-
ción de los recursos naturales renovables y no renovables, tenga un impacto directo 
en la construcción de una sociedad más justa, equitativa y solidaria sin pobreza 
material, social y espiritual, mediante los siguientes criterios principales: 

1.	 Potenciamiento productivo de las diferentes formas de la economía plural con 
énfasis en los pequeños productores y en la economía comunitaria. 

2.	 Establecimiento de equilibrios en la distribución de la riqueza en base a las ne-
cesidades de las regiones y a la reducción de las desigualdades socioeconómicas 
regionales. 



175

La madre tierra como sujeto de derechos

3.	 Prioridad en la inversión de la riqueza de forma inversamente proporcional a 
la concentración de servicios financieros y no financieros. 

4.	 Reducción de las vulnerabilidades regionales que resultan del impacto del 
cambio climático en el pueblo boliviano y en las zonas de vida del país. 

5.	 La participación del Estado Plurinacional de Bolivia como actor económico 
productivo estratégico, regulador, dinamizador de las relaciones económicas 
y redistribuidor del excedente entre las distintas formas de organización de la 
economía plural. 

Artículo 19. (FACILITAR EL ACCESO EQUITATIVO A LOS COM-
PONENTES DE LA MADRE TIERRA). El Estado Plurinacional de Bolivia fa-
cilitará la reducción de las diferencias con relación al acceso del pueblo boliviano a 
la tierra, agua, bosques, biodiversidad y otros componentes de la Madre Tierra así, 
mediante los siguientes aspectos principales: 

1.	 Acciones para que la distribución de los componentes de la Madre Tierra 
responda a la construcción de una sociedad justa, equitativa y solidaria sin 
pobreza material, social y espiritual. 

2.	 Eliminación de la concentración de la propiedad de la tierra o latifundio y 
otros componentes de la Madre Tierra en manos de propietarios agrarios y 
empresas para que se logre una mayor equidad en el acceso a los beneficios 
de la Madre Tierra, con énfasis en la soberanía y seguridad alimentaria y en 
el fortalecimiento de la economía comunitaria, en el marco de lo dispuesto 
por el Capítulo IX del Título II Cuarta Parte de la Constitución Política del 
Estado. 

3.	 Regulación y control de la extranjerización en la propiedad, acceso y aprove-
chamiento de los componentes de la Madre Tierra. 

4.	 Establecimiento de condiciones equitativas en el acceso al agua para consumo, 
riego y uso industrial en el marco de la gestión integral de cuencas y recursos 
hídricos. 

Artículo 20. (DEMOCRATIZAR EL ACCESO A LOS MEDIOS Y FAC-
TORES DE PRODUCCIÓN). El Estado Plurinacional de Bolivia promoverá un 
mayor acceso y control del Estado y del pueblo boliviano a los medios y factores 
de producción para mejorar su capacidad de producción, agregación de valor y su 
comercialización, mediante los siguientes aspectos principales: 

1.	 Potenciamiento del sistema productivo estatal, en el marco de la economía 
plural, para la generación y diversificación de la riqueza productiva. 



176

Juan Casazola Ccama

2.	 El acceso equitativo a los medios y factores de producción para el pueblo boli-
viano, promoviendo formas comunitarias y colectivas de producción, urbanas 
y rurales, con impulso a los procesos productivos sustentables, diversificación 
y agregación de valor. 

3.	 La ampliación y acceso expedito por parte del pueblo boliviano a mercados y 
prácticas de intercambio, servicios de asistencia técnica, procesos de innova-
ción, diálogo de saberes y desarrollo técnico y tecnológico que promuevan y 
fortalezcan emprendimientos productivos y de servicios sustentables. 

4.	 Desarrollo de complejos productivos, en el marco de la economía plural, in-
cluyendo encadenamientos productivos entre sectores y regiones que dinami-
cen economías locales e iniciativas vinculadas a la micro, pequeña, mediana 
empresa y economía comunitaria, involucrando con prioridad a los sectores 
agropecuario, artesanal, industrial y de servicios. 

5.	 Profundización de la democratización y diversificación del sistema financiero 
priorizando el desarrollo del sector productivo y la demanda de las producto-
ras y los productores históricamente excluidos, así como la soberanía y seguri-
dad alimentaria, con un enfoque de género y de sustentabilidad. 

6.	 Promoción y financiamiento del desarrollo productivo nacional con caracte-
rísticas de solidaridad y fomento, con tasas de interés, garantías, plazos y otras 
condiciones de financiamientos convenientes y acordes al ciclo de producción 
de los sectores productivos. 

7.	 Orientación y apoyo a la transformación, diversificación y crecimiento de la 
matriz productiva, a partir de la otorgación de financiamiento en articulación 
con servicios no financieros que respondan a las necesidades y características 
de los productores. 

Artículo 21. (PROMOVER FUENTES DE EMPLEO DIGNO EN EL 
MARCO DEL VIVIR BIEN, A TRAVÉS DEL DESARROLLO INTEGRAL). 
El Estado Plurinacional de Bolivia impulsará la creación, consolidación y forta-
lecimiento de más y mejor empleo digno para el pueblo boliviano, mediante los 
siguientes aspectos principales: 

1.	 Promoción de empleo a través del incentivo a una economía diversificada en 
el marco de la economía plural, democratización del acceso a los medios y fac-
tores de producción, y fortalecimiento del desarrollo productivo de la micro, 
pequeña, mediana empresa y economía comunitaria. 



177

La madre tierra como sujeto de derechos

2.	 Institucionalización de un servicio público de empleo de alcance plurinacio-
nal para contribuir a la inserción laboral de los trabajadores. 

3.	 Desarrollo de procesos de certificación de competencias laborales y capacita-
ción de mano de obra calificada. 

4.	 Acciones para apoyar en el ámbito plurinacional a los procesos de inserción de 
las y los jóvenes a los mercados y prácticas de intercambio laborales permitién-
doles acceder a fuentes de trabajo de carácter estable. 

Artículo 22. (FACILITAR EL ACCESO UNIVERSAL DEL PUEBLO 
BOLIVIANO A LA EDUCACIÓN Y SALUD). El Estado Plurinacional de Bo-
livia fortalecerá las condiciones básicas para una vida integral y sana de las personas 
y de la sociedad así como de una educación relacionada con las necesidades del 
desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra para Vivir Bien, 
en el marco de la Ley N° 070 de la Educación “Avelino Siñani – Elizar do Pérez”. 

TÍTULO III 
BASES Y ORIENTACIONES DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL 

DESARROLLO INTEGRAL EN ARMONÍA Y EQUILIBRIO CON LA 
MADRE TIERRA

CAPÍTULO I 
BASES Y ORIENTACIONES 

Artículo 23. (CONSERVACIÓN DE LA DIVERSIDAD BIOLÓGICA 
Y CULTURAL). Las bases y orientaciones del Vivir Bien a través del desarrollo 
integral en conservación de la diversidad biológica y cultural, incluyendo Áreas 
Protegidas, son: 

1.	 Desarrollar políticas, estrategias, planes, programas y proyectos de uso, apro-
vechamiento, protección y conservación de la biodiversidad de forma partici-
pativa, de acuerdo a las características de cada sistema de vida. 

2.	 Fomentar el desarrollo de capacidades para la evaluación de riesgos para la 
biodiversidad, la salud humana y los sistemas de vida, inherentes a la intro-
ducción de especies exóticas invasoras, productos agrícolas y otros. 

3.	 Establecer e implementar políticas, planes, programas y proyectos para el 
mantenimiento del patrimonio genético y la diversidad de recursos genéticos 
existente en el país y los conocimientos ancestrales asociados a éstos. 



178

Juan Casazola Ccama

4.	 Promover la conservación y protección de las zonas de recarga hídrica, cabe-
ceras de cuenca, franjas de seguridad nacional del país y áreas con alto valor de 
conservación, en el marco del manejo integral de cuencas. 

5.	 Respeto a la clasificación de las zonas y sistemas de vida y cumplimiento es-
tricto de la aptitud de uso del suelo por parte del nivel central del Estado, 
entidades territoriales autónomas y propietarios agrarios y comunitarios. 

6.	 Fortalecer y promover el Sistema de Áreas Protegidas Nacional, Departamen-
tal, y Municipal definidos en la Constitución Política del Estado, como uno 
de los principales instrumentos de defensa de la Madre Tierra. Las Áreas Pro-
tegidas y otras áreas de conservación y protección están sujetas a Ley específi-
ca. 

Artículo 24. (AGRICULTURA, PESCA Y GANADERÍA). Las bases y 
orientaciones del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en agricultura y gana-
dería son: 

1.	 Encarar la revolución productiva comunitaria agropecuaria, estableciendo 
como objetivo fundamental el logro de la soberanía con seguridad alimenta-
ria. 

2.	 Maximizar la eficiencia productiva y energética para minimizar el avance de 
la frontera agrícola, la afectación irreversible a las zonas de vida, y el uso y 
aprovechamiento de otros componentes de la Madre Tierra. 

3.	 Establecer los límites máximos de uso y aprovechamiento de los componentes 
de la Madre Tierra de acuerdo a cada zona y sistema de vida. 

4.	 Desarrollar políticas de gestión armónica, adecuada, responsable y participati-
va de la producción agropecuaria de acuerdo a las características y la vocación 
regional de cada sistema de vida. 

5.	 Priorizar e incentivar la agricultura, pesca, ganadería familiar comunitaria y la 
agroecología, de acuerdo a la cosmovisión de cada pueblo indígena originario 
campesino y comunidad intercultural y afroboliviana, con un carácter diver-
sificado, rotativo y ecológico, para la soberanía con seguridad alimentaria, 
buscando el diálogo de saberes. 

6.	 Promover e incentivar la agricultura y ganadería empresarial siempre y cuan-
do incorporen tecnologías y prácticas que garantizan la capacidad de rege-
neración de las zonas y sistemas de vida, el incremento de la productividad 
de carácter diversificado y ecológico, para garantizar la soberanía y seguridad 
alimentaria. 



179

La madre tierra como sujeto de derechos

7.	 Desarrollar acciones de protección del patrimonio genético de la agrobiodi-
versidad, prohibiendo la introducción, producción, uso, liberación al medio 
y comercialización de semillas genéticamente modificadas en el territorio del 
Estado Plurinacional de Bolivia, de las que Bolivia es centro de origen o di-
versidad y de aquellas que atenten contra el patrimonio genético, la biodiver-
sidad, la salud de los sistemas de vida y la salud humana. 

8.	 Desarrollar acciones que promuevan la eliminación gradual de cultivos de or-
ganismos genéticamente modificados autorizados en el país a ser determinada 
en norma específica. 

9.	 Desarrollar capacidades institucionales, técnicas, tecnológicas y legales para la 
detección, análisis de riesgos y control de organismos genéticamente modifi-
cados y sus derivados en condiciones de tránsito, así como para el monitoreo 
de aquellos presentes en el país con fines de su gradual eliminación. 

10.	 Desarrollar sistemas de investigación, innovación tecnológica y de informa-
ción oportuna así como un sistema de regulación de la producción y comer-
cialización de los alimentos considerando elementos de volumen, calidad, 
tiempo y generación de reservas. 

11.	 Prohibir la producción de agrocombustibles y la comercialización de produc-
tos agrícolas para la producción de los mismos en tanto que es prioridad del 
Estado Plurinacional de Bolivia precautelar la soberanía con seguridad ali-
mentaria. 

12.	 Mejorar el acceso a insumos, infraestructura productiva, asistencia técnica y 
capacitación. 

13.	 Regular el uso de plaguicidas y otros insumos agropecuarios que causan daño 
y a la salud humana, según norma específica. 

14.	 Promover e incentivar la agricultura urbana y periurbana en armonía y equi-
librio con la Madre Tierra para el consumo familiar. 

15.	 Fortalecer las capacidades orgánicas, productivas, de transformación, comer-
cialización y financiamiento de las comunidades indígena originario campesi-
nas, comunidades interculturales y afrobolivianas, desde un enfoque intercul-
tural que recupere los saberes, prácticas y conocimientos ancestrales. 

16.	 Identificar, actualizar, clasificar y delimitar la superficie agrícola total en base 
a la vocación de uso de suelo para promover mayor productividad de las ac-
tividades agropecuarias, evitando la ampliación de la frontera agrícola en el 
marco de la soberanía con seguridad alimentaria. 



180

Juan Casazola Ccama

Artículo 25. (BOSQUES). Las bases y orientaciones del Vivir Bien, a través 
del desarrollo integral en bosques son: 

1.	 Realizar un manejo integral y sustentable de los bosques con normas y crite-
rios de gestión regionalizada ajustada a cada tipo de bosque de acuerdo a las 
zonas y sistemas de vida como condición para la preservación de derechos de 
uso y aprovechamiento. 

2.	 Identificar, actualizar y clasificar la superficie boscosa total y las funciones del 
bosque para el uso y aprovechamiento planificado de los productos madera-
bles y no maderables y la protección de los bosques primarios. 

3.	 Promover y desarrollar políticas de manejo integral y sustentable de bosques 
de acuerdo a las características de las diferentes zonas y sistemas de vida, in-
cluyendo programas de forestación, reforestación y restauración de bosques, 
acompañados de la implementación de sistemas agroforestales sustentables, 
en el marco de las prácticas productivas locales y de regeneración de los siste-
mas de vida. 

4.	 Prohibir de manera absoluta la conversión de uso de suelos de bosque a otros 
usos en zonas de vida de aptitud forestal, excepto cuando se trata de proyectos 
de interés nacional y utilidad pública. 

Artículo 26. (MINERÍA E HIDROCARBUROS). Las bases y orientacio-
nes del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en minería e hidrocarburos son: 

1.	 Las actividades de exploración, explotación, refinación, transformación, in-
dustrialización, transporte y comercialización de recursos mineros e hidro-
carburíferos serán realizadas de forma progresiva, según corresponda con las 
tecnologías más adecuadas y limpias con el objetivo de reducir al máximo los 
daños ambientales y sociales. 

2.	 Los procesos productivos mineros e hidrocarburíferos se desarrollarán en el 
marco de instrumentos específicos de regulación y gestión de los sistemas de 
vida, mismos que estarán sujetos a procesos de monitoreo técnico integral re-
currente e interinstitucional y auditorías de sistemas de vida con participación 
de la población afectada por éstos procesos productivos. Cuando los mismos 
se desarrollen en territorios de las naciones y pueblos indígena originario cam-
pesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas, la participación en di-
cha auditoría se realizará en el marco de sus normas y procedimientos propios 
conforme a Ley. 



181

La madre tierra como sujeto de derechos

3.	 Desarrollar procesos de industrialización en minería e hidrocarburos que han 
cumplido los requisitos con el Estado y que garanticen el sostenimiento de las 
capacidades de regeneración de las zonas y sistemas de vida. 

4.	 Establecer medidas para que las empresas públicas y privadas, nacionales y 
extranjeras o cooperativas, que desarrollen actividades, obras o proyectos mi-
neros e hidrocarburíferos, realicen procesos de restauración de las zonas de 
vida y mitigación de daños. Los pequeños productores mineros y cooperativas 
mineras realizarán estos procesos conjuntamente con las entidades competen-
tes del Estado Plurinacional de Bolivia. 

5.	 Establecer medidas para que las empresas públicas y privadas, nacionales y 
extranjeras o cooperativas mineras e hidrocarburíferas, que ocasionen daños 
irreversibles a los componentes de la Madre Tierra, sean sujetos a responsabi-
lidades de acuerdo a Ley específica. 

6.	 Toda forma de aprovechamiento de los componentes de la Madre Tierra, no 
metálicos, salmueras, evaporíticos y otros existentes, deben realizarse bajo pro-
cesos de extracción y transformación en el marco de la armonía y equilibrio 
con la Madre Tierra. 

Artículo 27. (AGUA). Las bases y orientaciones del Vivir Bien a través del 
desarrollo integral en agua son: 

1.	 Garantizar el derecho al agua para la vida, priorizando su uso, acceso y apro-
vechamiento como recurso estratégico en cantidad y calidad suficiente para 
satisfacer de forma integral e indistinta la conservación de los sistemas de vida, 
la satisfacción de las necesidades domésticas de las personas y los procesos 
productivos para garantizar la soberanía y seguridad alimentaria. 

2.	 Toda actividad industrial y extractiva, que implique el aprovechamiento del 
agua según corresponda, debe implementar, entre otros, dinámicas extrac-
tivas y de transformación adecuadas que incluyen plantas y/o procesos de 
tratamiento que minimicen los efectos de la contaminación, así como la regu-
lación de la descarga de desechos tóxicos a las fuentes de agua. Los pequeños 
productores mineros, cooperativas mineras y empresas comunitarias, desarro-
llarán estas acciones conjuntamente con el Estado Plurinacional de Bolivia. 

3.	 El agua en todos su ciclos hídricos y estados, superficiales y subterráneos, así 
como sus servicios, no podrán ser objeto de apropiaciones privadas ni ser mer-
cantilizados. El acceso al agua estará sujeto a un régimen de licencia, registros 
y autorizaciones conforme a Ley del Agua específica. 



182

Juan Casazola Ccama

4.	 Regular, proteger y planificar el uso, acceso y aprovechamiento adecuado, 
racional y sustentable de los componentes hídricos, con participación social, 
estableciendo prioridades para el uso del agua potable para el consumo huma-
no. 

5.	 Regular, monitorear y fiscalizar los parámetros y niveles de la calidad de agua. 

6.	 Promover el aprovechamiento y uso sustentable del agua para la producción 
de alimentos de acuerdo a las prioridades y potencialidades productivas de las 
diferentes zonas. 

7.	 Garantizar la conservación, protección, preservación, restauración, uso sus-
tentable y gestión integral de las aguas fósiles, glaciales, humedales, subterrá-
neas, minerales, medicinales y otras, priorizando el uso del agua para la vida. 

8.	 Promover el aprovechamiento de los recursos hídricos de los ríos, lagos y lagu-
nas que conforman las cuencas hidrográficas, considerados recursos estratégi-
cos por su potencialidad, por la variedad de recursos naturales que contienen y 
por ser parte fundamental de los ecosistemas, para el desarrollo y la soberanía 
boliviana. 

9.	 Regular y desarrollar planes interinstitucionales de conservación y manejo 
sustentable de las cuencas hidrográficas, bajo parámetros y lineamientos emi-
tidos por el nivel central del Estado Plurinacional de Bolivia, de acuerdo a lo 
establecido en la Constitución Política del Estado, destinados a garantizar la 
soberanía con seguridad alimentaria y los servicios básicos y la conservación 
de los sistemas de vida, en el marco de las normas y procedimientos propios 
de los pueblos indígena originario campesinos, comunidades interculturales y 
afrobolivianas, conforme a Ley. 

10.	 Desarrollar planes de gestión integral de las aguas en beneficio del pueblo y 
resguardar de forma permanente las aguas fronterizas y transfronterizas, para 
la conservación de la riqueza hídrica que contribuirá a la integración y salud 
de los pueblos. 

11.	 Adoptar, innovar y desarrollar prácticas y tecnologías para el uso eficiente, la 
captación, almacenamiento, reciclaje y tratamiento de agua. 

12.	 Desarrollar políticas para el cuidado y protección de las cabeceras de cuenca, 
fuentes de agua, reservorios y otras, que se encuentran afectados por el cambio 
climático, la ampliación de la frontera agrícola o los asentamientos humanos 
no planificados y otros. 



183

La madre tierra como sujeto de derechos

13.	 El aprovechamiento del agua para uso industrial estará sujeto a una regula-
ción específica a ser determinada por la autoridad nacional competente, cuyos 
beneficios, cuando corresponda, serán invertidos en proyectos locales de desa-
rrollo integral. 

Artículo 28. (TIERRA Y TERRITORIO). Las bases y orientaciones del Vi-
vir Bien, a través del desarrollo integral en tierra y territorio son: 

1.	 En concordancia con el Artículo 94 de la Ley N° 031 Marco de Autonomías 
y Descentralización “Andrés Ibáñez”, el ordenamiento territorial debe inte-
grar la gestión integral de los sistemas de vida en armonía y equilibrio con la 
Madre Tierra, respetando la cosmovisión de las naciones y pueblos indígena 
originario campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas, cuando 
corresponda. 

2.	 Las tierras fiscales serán dotadas, distribuidas y redistribuidas de manera equi-
tativa con prioridad a las mujeres, pueblos indígena originario campesinos, 
comunidades interculturales y afrobolivianas que no las posean, garantizando 
su uso y aprovechamiento de acuerdo a las características de las zonas y siste-
mas de vida, según Ley de Tierra y Territorio específica. 

3.	 El Estado reconoce la integridad y unidad de los territorios indígena origina-
rio campesinos y garantiza el ejercicio pleno de los derechos de la totalidad de 
naciones y pueblos que coexisten en un territorio indígena originario campe-
sino. 

4.	 Establecimiento de instrumentos institucionales, técnicos y jurídicos para ve-
rificar que el uso de la tierra y territorios se ajusten a las características de las 
zonas y sistemas de vida, incluyendo la vocación de uso y aprovechamiento, 
condiciones para la continuidad de los ciclos de vida y necesidades de restau-
ración. 

5.	 Planificación del desarrollo integral incorporando el manejo integral de cuen-
cas en la gestión de los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre 
Tierra, fortaleciendo los usos y costumbres, y promoviendo la innovación en 
la gestión del territorio. 

Artículo 29. (AIRE Y CALIDAD AMBIENTAL). Las bases y orientaciones 
del Vivir Bien a través del desarrollo integral en aire y calidad ambiental son: 

1.	 Implementar medidas de control, prevención y mitigación para garantizar el 
aire limpio. 



184

Juan Casazola Ccama

2.	 Regular, monitorear y fiscalizar los niveles de contaminación atmosférica por 
quemas, emisiones de gases de efecto invernadero, uso de aerosoles que afec-
tan negativamente la capa de ozono y efectos del ruido y otros contaminantes 
atmosféricos para todos los sectores y actividades públicas y privadas, a fin de 
preservar y mantener la salud y el bienestar de la población. 

3.	 Regular, monitorear y fiscalizar los niveles de contaminación electromagnética.

4.	 Regular, monitorear y fiscalizar la contaminación que resulta de las activida-
des extractivas y de la industria. 

5.	 Establecer políticas para la preservación, conservación, mejoramiento y res-
tauración de la calidad ambiental urbana y rural. 

Artículo 30. (ENERGÍA). Las bases y orientaciones del Vivir Bien, a través 
del desarrollo integral en energía son: 

1.	 Establecer la política energética y las medidas para lograr el cambio gradual de 
la matriz energética proveniente de recursos naturales no renovables a través 
de la sustitución paulatina de combustibles líquidos por gas natural, así como 
el incremento gradual de las energías renovables en sustitución de las prove-
nientes de recursos no renovables. 

2.	 Garantizar que se incorpore al Sistema Interconectado Nacional (SIN), un 
porcentaje de generación de energía proveniente de fuentes de energías alter-
nativas renovables, que será incrementado gradualmente de forma sostenida. 

3.	 Desarrollar, planes y programas de generación de energías alternativas renova-
bles e incentivos para la producción y uso doméstico, priorizando las energías: 
solar y eólica, y las microcentrales hidroeléctricas y el ahorro energético nacio-
nal. 

4.	 Promover la implementación de tecnologías y prácticas que garanticen la ma-
yor eficiencia en la producción y uso de energía en armonía y equilibrio con 
los sistemas de vida y la Madre Tierra, de acuerdo a Ley específica. 

5.	 Desarrollar políticas de importación, producción y comercialización de tecno-
logías, equipos y productos de eficiente consumo energético. 

Artículo 31. (GESTIÓN DE RESIDUOS). Las bases y orientaciones del 
Vivir Bien, a través del desarrollo integral en gestión de residuos son: 

1.	 Promover la transformación de los patrones de producción y hábitos de con-
sumo en el país y la recuperación y reutilización de los materiales y energías 
contenidos en los residuos, bajo un enfoque de gestión cíclica de los mismos. 



185

La madre tierra como sujeto de derechos

2.	 Desarrollar mecanismos institucionales, técnicos y legales de prevención, dis-
minución y reducción de la generación de los residuos, su utilización, reciclaje 
tratamiento, disposición final sanitaria y ambientalmente segura, en el marco 
del Artículo 299 parágrafo II numerales 8 y 9 de la Constitución Política del 
Estado. 

3.	 Garantizar el manejo y tratamiento de residuos de acuerdo a Ley específica. 

4.	 Desarrollar acciones educativas sobre la gestión de residuos en sus diferentes 
actividades para la concienciación de la población boliviana. 

Artículo 32. (CAMBIO CLIMÁTICO). Las bases y orientaciones del Vivir 
Bien, a través del desarrollo integral en cambio climático son: 

1.	 Establecer políticas, estrategias, planes, mecanismos organizativos, institucio-
nales, técnicos y legales para la mitigación y adaptación al cambio climático 
y desarrollo de medidas de respuesta efectivas a sus impactos en armonía y 
equilibrio con la Madre Tierra. 

2.	 Desarrollar capacidades institucionales y técnicas para el monitoreo, mode-
lación y pronósticos de escenarios para la planificación y toma de decisiones 
sobre cambio climático a largo plazo. 

3.	 Promover la recuperación y aplicación de prácticas, tecnologías, saberes y co-
nocimientos ancestrales de las naciones y pueblos indígena originario campe-
sinos, y las comunidades interculturales y afrobolivianas para el desarrollo de 
medidas de respuesta efectivas a los impactos del cambio climático en armonía 
y equilibrio con los sistemas de vida, priorizando la soberanía y seguridad ali-
mentaria de los bolivianos. 

4.	 Desarrollar y mejorar la capacidad de prevención y gestión de riesgos ante 
eventos climáticos extremos, con énfasis en las regiones con sistemas de vida 
más vulnerables al riesgo del cambio climático. 

5.	 Todos los planes y programas de reducción de emisiones de Gases de Efecto 
Invernadero (GEI), estarán enfocados en la no mercantilización de las funcio-
nes ambientales de los componentes de la Madre Tierra, por lo que no inclui-
rán mecanismos de financiamiento asociados a los mercados de carbono. 

6.	 El Estado impulsará que los recursos financieros de los fondos orientados al 
cambio climático, estén destinados al manejo integral y sustentable de todos 
los componentes de la Madre Tierra, promoviendo la capacidad de sosteni-
miento y adaptación de los sistemas de vida. 



186

Juan Casazola Ccama

Artículo 33. (EDUCACIÓN INTRACULTURAL E INTERCULTU-
RAL, DIÁLOGO DE CONOCIMIENTOS Y SABERES). Las bases y orienta-
ciones del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en educación intracultural e 
intercultural y en el diálogo de conocimientos y saberes son: 

1.	 Desarrollar políticas para la revalorización, protección y aplicación de cono-
cimientos ancestrales, colectivos e individuales de las naciones y pueblos in-
dígena originario campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas, 
relacionados con la capacidad de regeneración de la Madre Tierra y el uso de 
la biodiversidad. Estos conocimientos se utilizarán en beneficio de todo el 
pueblo boliviano, previa consulta con la nación, pueblo y comunidad corres-
pondiente y respetando sus derechos colectivos e individuales de propiedad 
intelectual sobre dichos conocimientos ancestrales. 

2.	 Desarrollar y aplicar políticas destinadas a fomentar y promocionar la inves-
tigación participativa revalorizadora a partir del diálogo de saberes entre la 
ciencia occidental moderna y las ciencias de las naciones indígena originario 
campesinas. 

3.	 Incorporar la concepción de desarrollo integral en armonía y equilibrio con 
la Madre Tierra para Vivir Bien en el Sistema Educativo Plurinacional de 
acuerdo a la Ley N° 070 de la Educación “Avelino Siñani – Elizardo Pérez”, y 
la presente Ley. 

4.	 Fomentar e incentivar el desarrollo de competencias, aptitudes y habilida-
des físicas e intelectuales relacionadas con la conservación y protección del 
medioambiente, la biodiversidad y el territorio en el marco del enfoque de 
desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra para Vivir 
Bien. 

TÍTULO IV 
PROTECCIÓN Y GARANTÍA DE LOS DERECHOS DE LA MADRE 

TIERRA PARA VIVIR BIEN 

CAPÍTULO I 
PROTECCIÓN ADMINISTRATIVA Y JURISDICCIONAL DE LOS 

DERECHOS DE LA MADRE TIERRA 

Artículo 34. (PROTECCIÓN DE LOS DERECHOS). Son encargadas de 
proteger los derechos de la Madre Tierra, sus sistemas de vida y sus componentes, 



187

La madre tierra como sujeto de derechos

en el marco del desarrollo integral para Vivir Bien, las autoridades públicas admi-
nistrativas y jurisdiccionales en función a sus competencias. 

Artículo 35. (PROTECCIÓN ADMINISTRATIVA). El Estado Plurina-
cional de Bolivia en todos sus niveles, deberá elaborar normas específicas y prever 
instancias técnico-administrativas sancionatorias por actos u omisiones que contra-
vengan a la presente Ley. 

Artículo 36. (PROTECCIÓN JURISDICCIONAL). Los derechos de la 
Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para Vivir Bien, son protegidos 
y defendidos ante la jurisdicción Ordinaria, la jurisdicción Agroambiental y la ju-
risdicción Indígena Originaria Campesina, en el marco de la Constitución Política 
del Estado, la Ley del Órgano Judicial y Leyes Específicas, en el ámbito de sus 
competencias. 

Artículo 37. (OBLIGACIÓN DE COOPERACIÓN). Con el fin de ga-
rantizar la protección de los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarro-
llo integral para Vivir Bien, toda persona, autoridad pública o autoridad indígena 
originaria campesina y organizaciones de la sociedad civil, tienen la obligación de 
cooperar con la autoridad jurisdiccional competente, cuando ésta lo requiera de 
acuerdo a procedimientos. 

Artículo 38. (CARÁCTER DE LA VULNERACIÓN DE LOS DERE-
CHOS). La vulneración de los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desa-
rrollo integral para Vivir Bien, constituye una vulneración del derecho público y los 
derechos colectivos e individuales. 

CAPÍTULO II  
GARANTÍA DE LOS DERECHOS DE LA MADRE TIERRA 

Artículo 39. (SUJETOS ACTIVOS O LEGITIMADOS). 

I.	 Están obligados a activar las instancias administrativas y/o jurisdiccionales, 
con el objeto de exigir la protección y garantía de los derechos de la Madre 
Tierra, en el marco del desarrollo integral para Vivir Bien, las siguientes enti-
dades según corresponda: 

	 1. Las autoridades públicas, de cualquier nivel del Estado Plurinacional de 
Bolivia, en el marco de sus competencias. 

	 2. El Ministerio Público. 



188

Juan Casazola Ccama

	 3. La Defensoría de la Madre Tierra. 

	 4. Tribunal Agroambiental. 

II.	 Asimismo, podrán hacerlo las personas individuales o colectivas, directamente 
afectadas. 

III.	 Cualquier persona individual o colectiva, que conozca la vulneración de los 
derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para Vivir 
Bien, tiene el deber de denunciar este hecho ante las autoridades competen-
tes. 

Artículo 40. (UNIFICACIÓN DE LA DENUNCIA O ACCIÓN). Inicia-
da una denuncia o acción por alguno de los sujetos señalados en el Artículo ante-
rior, no se podrá interponer otras denuncias o acciones por el mismo hecho, esto no 
impide que los demás puedan intervenir como terceros interesados. 

Artículo 41. (RESPONSABILIDADES POR LA VULNERACIÓN DE 
LOS DERECHOS). 

I.	 De la vulneración a los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarrollo 
integral para Vivir Bien, pueden emerger responsabilidades administrativas y 
jurisdiccionales, conforme a Ley. 

II.	 Las responsabilidades son independientes entre sí, no pudiendo alegarse doble 
sanción por el mismo hecho. 

Artículo 42. (TIPOS DE RESPONSABILIDADES POR EL DAÑO 
CAUSADO). Los tipos de responsabilidad por el daño causado a los derechos de 
la Madre Tierra, serán regulados por Ley específica. 

Artículo 43. (RESPONSABILIDAD SOLIDARIA). Cuando en la vulne-
ración de los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para 
Vivir Bien, no sea posible determinar la medida del daño de cada responsable, en el 
ámbito civil y/o administrativo, se aplicará la responsabilidad solidaria así como el 
derecho de repetición, cuando se determine la medida específica del daño de cada 
uno, de acuerdo a Ley específica. 

Artículo 44. (SANCIÓN PENAL). 

I.	 En delitos relacionados con la Madre Tierra, no habrá lugaral beneficio de 
la suspensión condicional de la pena. El reincidente será sancionado con la 
agravación de un tercio de la pena más grave. 

II.	 Los delitos relacionados con la Madre Tierra son imprescriptibles. 



189

La madre tierra como sujeto de derechos

TÍTULO V  
POLÍTICAS PÚBLICAS, INSTRUMENTOS E 
INSTITUCIONALIDAD PARA VIVIR BIEN 

CAPÍTULO I  
POLÍTICAS E INVERSIÓN PÚBLICA EN EL MARCO DE LA 

COMPATIBILIDAD Y COMPLEMENTARIEDAD DE DERECHOS, 
OBLIGACIONES Y DEBERES 

Artículo 45. (POLÍTICAS). Las políticas orientadas al Vivir Bien, a través 
del desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra deben conside-
rar lo siguiente: 

1.	 Las políticas públicas deben ser dignificantes y humanamente transformado-
ras para garantizar el Vivir Bien del pueblo boliviano, en el marco de sus 
propias visiones bioculturales. 

2.	 Las políticas y la gestión pública deben ser desarrolladas e implementadas, 
considerando procesos de intracultural e interculturalidad, descolonización y 
despatriarcalización. 

3.	 Las políticas públicas y los procesos de planificación y gestión pública, deben 
considerar los objetivos y la integralidad de las dimensiones del Vivir Bien, así 
como la compatibilidad y complementariedad de los derechos, obligaciones 
y deberes para el desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre 
Tierra, en el marco del fortalecimiento de los saberes locales y conocimientos 
ancestrales, establecidos en la presente Ley. 

4.	 Las políticas públicas, deben estar orientadas a satisfacer los intereses del Es-
tado Plurinacional de Bolivia y la atención de las necesidades del pueblo bo-
liviano, garantizando el sostenimiento de la capacidad de regeneración de los 
componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra. 

5.	 Las políticas públicas, deben estar sujetas al control social en cumplimiento a 
lo definido en la Constitución Política del Estado. 

Artículo 46. (INVERSIÓN PÚBLICA). La inversión pública, estará orien-
tada al cumplimiento de los objetivos, metas e indicadores del Vivir Bien, a través 
del desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, en el marco 
de los instrumentos de planificación integral y participativa, y de gestión pública 
intercultural del nivel central del Estado y de las entidades territoriales autónomas. 



190

Juan Casazola Ccama

Artículo 47. (COMPATIBILIDAD Y COMPLEMENTARIEDAD DE 
DERECHOS). La compatibilización y complementariedad de los derechos, obli-
gaciones y deberes, serán establecidas en los instrumentos de planificación integral 
y participativa, y de gestión pública intercultural, de acuerdo a norma específica. 

CAPÍTULO II  
INSTRUMENTOS DE PLANIFICACIÓN Y GESTIÓN PÚBLICA 

INTERCULTURAL DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL 
DESARROLLO INTEGRAL 

Artículo 48. (ORDENAMIENTO DE ZONAS Y SISTEMAS DE VIDA). 
La Autoridad Nacional Competente en coordinación con las instancias sectoriales, 
elaborará un ordenamiento en base a los conceptos de zonas y sistemas de vida, y 
éste se constituirá en una de las bases fundamentales para la planificación del desa-
rrollo integral en armonía con la Madre Tierra para Vivir Bien, que será reglamen-
tado mediante norma específica. 

Artículo 49. (PLANIFICACIÓN INTEGRAL Y PARTICIPATIVA). 

I.	 El Sistema de Planificación Integral del Estado Plurinacional de Bolivia, el 
Plan General de Desarrollo Económico y Social del país y los planes de las 
entidades territoriales autónomas, deberán orientarse al logro del Vivir Bien, 
a través del desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra. 

II.	 La planificación de toda actividad económica, productiva y de infraestructu-
ra, de carácter público o privado, deberá incluir en el análisis costo/beneficio 
integral, el costo/beneficio ambiental, previo a su ejecución, de acuerdo a ca-
tegorías definidas en norma específica. 

Artículo 50. (OBJETIVOS, METAS E INDICADORES). 

I.	 El Estado Plurinacional de Bolivia, definirá las metas e indicadores anuales y 
plurianuales de los objetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en 
armonía y equilibrio con la Madre Tierra, sobre la base de un enfoque holís-
tico y en el marco de los principios de la presente Ley. 

II.	 El Plan General de Desarrollo Económico y Social para Vivir Bien y los pla-
nes de las entidades territoriales autónomas, deben formularse en función al 
cumplimiento de los objetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo integral 
en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, promoviendo programas y pro-
yectos que estén orientados a alcanzar dichos objetivos. 



191

La madre tierra como sujeto de derechos

Artículo 51. (SISTEMA DE REGISTRO DE LOS COMPONENTES 
DE LA MADRE TIERRA). 

I.	 El Estado Plurinacional de Bolivia, a través de la Autoridad Nacional compe-
tente, realizará de forma progresiva el registro de los componentes de la Ma-
dre Tierra, con alto valor estratégico y priorizando los componentes naturales 
renovables, que comprende el desarrollo de líneas de base, inventariación y/o 
indicadores según corresponda, que expresan el estado de situación de los 
componentes de la Madre Tierra, en los términos que establece el Artículo 
346 de la Constitución Política del Estado y en base a reglamentación especí-
fica, así como el desempeño de la economía con relación a éste y sin asignarle 
un valor monetario a los componentes de la Madre Tierra. 

II.	 El Estado Plurinacional de Bolívia, a través de La Autoridad Nacional com-
petente, establecerá con fines de planificación y gestión pública, el marco in-
dicativo de las capacidades de regeneración de los componentes de alto valor 
estratégico de la Madre Tierra, en función a las zonas y sistemas de vida del 
país, en coordinación con las instancias sectoriales correspondientes. 

III.	 La Autoridad Nacional competente constituirá el Sistema de Registro y el 
Marco Indicativo de las Capacidades de Regeneración de los Componentes 
de la Madre Tierra, en coordinación con los Ministerios del Órgano Ejecutivo 
y las entidades territoriales autónomas. 

IV.	 Los resultados del Sistema de Registro y del Marco Indicativo de las Capa-
cidades de Regeneración de los Componentes de la Madre Tierra, deberán 
presentarse anualmente en las estadísticas oficiales del país y se utilizarán en 
los procesos de planificación integral y participativa y gestión pública intercul-
tural de alcance plurinacional por parte de los Ministerios y entidades públicas 
del Órgano Ejecutivo y entidades territoriales autónomas, de forma articulada 
a los objetivos, metas e indicadores de desarrollo integral. 

CAPÍTULO III 
CONSEJO PLURINACIONAL PARA VIVIR BIEN EN ARMONÍA Y 

EQUILIBRIO CON LA MADRE TIERRA 

Artículo 52. (CONSEJO PLURINACIONAL PARA VIVIR BIEN EN 
ARMONÍA Y EQUILIBRIO CON LA MADRE TIERRA). 

I.	 El Consejo Plurinacional para Vivir Bien en Armonía y Equilibrio con la 
Madre Tierra, es la instancia de seguimiento, consulta y participación en la 



192

Juan Casazola Ccama

elaboración de políticas, planes, programas y proyectos para el cumplimiento 
de esta Ley. 

II.	 El Consejo Plurinacional para Vivir Bien, en Armonía y Equilibrio con la 
Madre Tierra, coordinará y articulará el accionar de otros consejos sectoriales, 
constituidos en normas específicas. 

III.	 El Consejo se regirá por el Sistema Político de Democracia Participativa y 
Ejercicio Plural, definido en la Constitución Política del Estado y el Vivir 
Bien. 

IV.	 El Consejo elaborará su régimen y Reglamento interno para su funciona-
miento.

V.	 El Consejo contará con una Secretaría Técnica, ejercida por el Ministerio de 
Planificación del Desarrollo a cargo de la coordinación y seguimiento a las 
acciones de implementación de la presente Ley y normativa derivada de ella. 

VI.	 El Consejo estará presidido por el Presidente del Estado Plurinacional de Bo-
livia y conformado por representantes de la Asamblea Legislativa Plurinacio-
nal, el Órgano Ejecutivo, la Defensoría de la Madre Tierra, los Gobiernos 
Autónomos Departamentales, representantes de los Consejos Plurinacionales 
Sectoriales y representantes de las organizaciones sociales, cuya conformación 
será reglamentada. 

CAPÍTULO IV 
MARCO INSTITUCIONAL SOBRE CAMBIO CLIMÁTICO 

Artículo 53. (AUTORIDAD PLURINACIONAL DE LA MADRE TIE-
RRA). 

I.	 Se constituye la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra, como una en-
tidad estratégica y autárquica de derecho público con autonomía de gestión 
administrativa, técnica y económica, bajo tuición del Ministerio de Medio 
Ambiente y Agua, cuyo funcionamiento será establecido en Decreto Supre-
mo. 

II.	 Actúa en el marco de la política y Plan Plurinacional de Cambio Climático 
para Vivir Bien con enfoque transversal e intersectorial, es responsable de la 
formulación de políticas, planificación, gestión técnica, elaboración y ejecu-
ción de estrategias, planes, programas y proyectos, administración y transfe-
rencia de recursos financieros relacionados con los procesos y dinámicas del 
cambio climático. 



193

La madre tierra como sujeto de derechos

III.	 La Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra,tiene como funciones princi-
pales las siguientes: 

1. Formular e implementar la política y el Plan Plurinacional de Cambio 
Climático para Vivir Bien en coordinación y articulación con los ministerios 
y otras entidades del Órgano Ejecutivo, entidades territoriales autónomas, 
organizaciones de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, co-
munidades interculturales y afrobolivianas, organizaciones sociales, económi-
ca productiva de la sociedad civil, cooperativas, asociaciones de productores, 
entidades financieras, entidades públicas y privadas y pueblo boliviano. 

2. Realizar acciones de planificación, gestión, monitoreo y evaluación sobre 
el cambio climático, en el marco de criterios de priorización basados en la 
justicia climática. 

3. Realizar procesos de negociación, administración, gestión, canalización, 
asignación y ejecución de recursos financieros, a través del Fondo Plurinacio-
nal de Justicia Climática. 

4. Desarrollar, administrar y ejecutar las políticas, estrategias, planes y progra-
mas vinculados a la mitigación y adaptación al cambio climático en el país, 
a través de mecanismos de carácter técnico, metodológico y financiero e ins-
trumentos de regulación, control, promoción, evaluación y monitoreo en el 
marco de la presente Ley. 

5. Establecer lineamientos sobre cambio climático, que orienten y definan las 
intervenciones y coordinación del nivel central del Estado y entidades territo-
riales autónomas. 

6. Formular, coordinar y transversalizar las intervenciones en mitigación y 
adaptación al cambio climático con las organizaciones sociales y económico 
productivas, propietarios agrarios, entidades territoriales autónomas, Órgano 
Ejecutivo, entidades públicas y privadas, para cumplir los objetivos propues-
tos en la política y Plan Plurinacional de Cambio Climático. 

7. Desarrollar acciones de coordinación, desarrollo de procesos metodológi-
cos, gestión de conocimientos y aspectos operacionales vinculados a la mitiga-
ción y adaptación al cambio climático. 

8. Realizar transferencias reembolsables y no reembolsables de recursos finan-
cieros de carácter público-público y públicoprivado condicionadas al alcance 
de objetivos y/o metas de mitigación y adaptación al cambio climático. 



194

Juan Casazola Ccama

9. Realizar la administración de los Mecanismos de Mitigación y Adaptación 
y del Fondo Plurinacional de la Madre Tierra, establecidos en la presente Ley. 

10. Coordinar, administrar y ejecutar los planes, programas, proyectos y acti-
vidades inscritas y aprobadas en el marco de la política y el Plan Plurinacional 
de Cambio Climático y aquellos en los que exista concurrencia de financia-
miento, en coordinación con los gobiernos autónomos y entidades públicas 
y privadas. 

11. Apoyar técnica e integralmente, el desarrollo de las capacidades de las 
unidades productivas públicas, privadas, comunitarias y mixtas, en aspectos 
relacionados con el desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre 
Tierra para Vivir Bien en un contexto de cambio climático. 

12. Regular el funcionamiento de emprendimientos económicos relacionados 
a las acciones de promoción y fomento a la mitigación y adaptación al cambio 
climático. 

13. Administrar y ejecutar los recursos de programas y proyectos, provenientes 
de fuentes de financiamiento interna y externa en su ámbito de competencia, 
y de las entidades territoriales autónomas que transfieran recursos financieros 
al Fondo Plurinacional de la Madre Tierra, con el propósito de desarrollar 
acciones articuladas para la mitigación y adaptación al cambio climático. 

14. Realizar procesos de coordinación y administración de otros fondos pú-
blicos y de entidades territoriales autónomas, consensuados con dichas enti-
dades, para la articulación de sus intervenciones hacia los objetivos del cambio 
climático. 

15. Generación, articulación, desarrollo y gestión de información, conoci-
mientos, innovación, tecnología e investigación relacionada con los procesos 
de mitigación y adaptación al cambio climático. 

16. Establecimiento de categorías de municipios con relación a sus avances en 
procesos de mitigación y adaptación al cambio climático y al manejo integral 
y sustentable de los bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra de acuerdo 
a reglamentación específica. 

17. Otras funciones encomendadas por el Ministerio de Medio Ambiente y 
Agua, en el marco del cumplimiento de sus funciones. 

IV.	 La Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra, opera técnicamente a través 
de los siguientes mecanismos: 



195

La madre tierra como sujeto de derechos

1. Mecanismo Conjunto de Mitigación y Adaptación para el Manejo Integral 
y Sustentable de los Bosques y la Madre Tierra. 

2. Mecanismo de Mitigación para Vivir Bien. 

3. Mecanismo de Adaptación para Vivir Bien. 

Artículo 54. (MECANISMO CONJUNTO DE MITIGACIÓN Y ADAP-
TACIÓN PARA EL MANEJO INTEGRAL Y SUSTENTABLE DE LOS BOS-
QUES Y LA MADRE TIERRA). 

I.	 Se constituye el Mecanismo Conjunto de Mitigación y Adaptación para el 
Manejo Integral y Sustentable de los Bosques y la Madre Tierra, operado por 
la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra. 

1. El mecanismo tiene el objetivo de promover el manejo integral y el apro-
vechamiento sustentable de los bosques y los sistemas de vida de la Madre 
Tierra, la conservación, protección y restauración de los sistemas de vida, de 
la biodiversidad y las funciones ambientales, facilitando usos más óptimos del 
suelo a través del desarrollo de sistemas productivos sustentables, incluyendo 
agropecuarios y forestales, para enfrentar las causas y reducir la deforestación 
y degradación forestal, en un contexto de mitigación y adaptación al cambio 
climático. 

2. Está basado en la no mercantilización de las funciones ambientales de la 
Madre Tierra, en el manejo integral y sustentable, en la multifuncionalidad 
de los bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra, y en el respeto a los 
derechos de los pueblos indígena originario campesinos, comunidades inter-
culturales y afrobolivianas. 

3. Está orientado a fortalecer los medios de vida sustentables de las poblacio-
nes locales y de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, comu-
nidades intraculturales e interculturales y afrobolivianas, en áreas de bosque o 
zonas de vida con aptitud forestal, en un contexto de mitigación y adaptación 
al cambio climático. 

II.	 Las principales funciones del Mecanismo Conjunto de Mitigación y Adapta-
ción para el Manejo Integral y Sustentable de los Bosques y la Madre Tierra 
son: 

1. Desarrollo de procesos de planificación, coordinación, gestión y desarrollo 
de intervenciones con el Órgano Ejecutivo, entidades territoriales autónomas, 
territorios indígena originario campesinos, comunidades interculturales y 
afrobolivianas, propietarios agrarios, entidades públicas y privadas en general, 



196

Juan Casazola Ccama

y con el conjunto de usuarios de los bosques para la definición de acciones y 
metas conjuntas de mitigación y adaptación al cambio climático, en el marco 
del manejo integral y sustentable de los bosques y la Madre Tierra, y la reduc-
ción de la deforestación y degradación forestal. 

2. Desarrollo de un marco operativo y metodológico para la intervención en el 
fortalecimiento de procesos de gestión territorial con impactos en mitigación 
y adaptación al cambio climático con relación a los bosques y a los sistemas de 
vida de la Madre Tierra. 

3. Desarrollo de procesos educativos con enfoque de educación intracultural 
e intercultural a lo largo de la vida para el manejo integral y sustentable de los 
bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra. 

4. Apoyo y articulación de instrumentos de regulación, control, evaluación, 
monitoreo y promoción de carácter financiero y no financiero, reembolsable 
y no reembolsable, en coordinación con las entidades financieras y no finan-
cieras del Estado Plurinacional de Bolivia, para el desarrollo de procesos de 
gestión territorial, planes de manejo, e iniciativas orientadas a la producción, 
transformación y comercialización de productos del bosque y sistemas de vida 
de la Madre Tierra, con énfasis en la diversificación y en el fortalecimiento de 
las prácticas productivas locales. 

5. Apoyo al desarrollo y fortalecimiento de instituciones locales en acciones 
orientadas al manejo integral y sustentable de los bosques y sistemas de vida 
de la Madre Tierra. 

6. Apoyo a la fiscalización y control para el gobierno de los bosques y sistemas 
de vida de la Madre Tierra, a cargo de la Autoridad Nacional Competente. 

7. Articulación y compatibilización de políticas relacionadas con los objetivos 
del Mecanismo y definición de las mejores alternativas de intervención con 
relación a políticas, normas, planes, programas y proyectos que promuevan 
la reducción de la deforestación y degradación forestal y el manejo integral y 
sustentable de los bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra. 

8. Apoyo al monitoreo de la deforestación y degradación forestal y segui-
miento a los indicadores de manejo integral y sustentable de los bosques, a 
los indicadores conjuntos de mitigación y adaptación al cambio climático y al 
manejo integral y sustentable de bosques. 

9. Generación y articulación de información relacionada con los procesos de 
mitigación y adaptación al cambio climático, manejo integral y sustentable de 



197

La madre tierra como sujeto de derechos

los bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra, deforestación y degradación 
forestal. 

10. Desarrollo de procesos de registro y adscripción de iniciativas, programas 
y proyectos nacionales públicos, privados, asociativos, comunitarios, y otros 
al Mecanismo relacionados con el manejo de los bosques y sistemas de vida de 
la Madre Tierra en base a reglamentación específica. 

11. Desarrollo de acuerdos locales, basados en la complementariedad con la 
Madre Tierra orientados a promover procesos de conservación y restauración 
de las funciones ambientales de la Madre Tierra. 

Artículo 55. (MECANISMO DE MITIGACIÓN PARA VIVIR BIEN). 
Se constituye el Mecanismo de Mitigación para Vivir Bien, operado por la Auto-
ridad Plurinacional de la Madre Tierra, con las siguientes funciones principales: 

1.	 Desarrollo de políticas, normas, planes, programas, proyectos y acciones de 
coordinación, administración, gestión y desarrollo de intervenciones con el 
Órgano Ejecutivo, entidades territoriales autónomas, entidades públicas y pri-
vadas, organizaciones sociales, actores empresariales y sociedad civil organiza-
da para la definición de acciones y metas de mitigación al cambio climático 
dirigidas a la reducción de emisiones de gases de efecto invernadero (GEI), 
conservación energética, desarrollo de energía con baja emisión de carbono, y 
el desarrollo de economías sustentables en armonía con la Madre Tierra para 
Vivir Bien, con énfasis en los sectores económico-productivos. 

2.	 Desarrollo de un marco regulatorio, operativo y metodológico para alcanzar 
un manejo energético eficiente en los actores productivos y acciones de res-
ponsabilidad climática y ambiental empresarial. 

3.	 Acciones de apoyo financiero y no financiero, reembolsable y no reembolsa-
ble, innovación y tecnología y revalorización de los saberes ancestrales para 
la implementación de planes, programas, proyectos, acciones e iniciativas de 
mitigación al cambio climático. 

4.	 El Estado Plurinacional de Bolivia desarrollará un sistema de apoyo financie-
ro, no financiero, tributario y fiscal, según corresponda, para la participación 
del sector productivo en acciones de mitigación del cambio climático, en el 
marco de normativa específica. 

5.	 Realización de procesos de monitoreo relacionados con la reducción de gases 
de efecto invernadero (GEI) y seguimiento al cumplimiento de las metas de 
mitigación al cambio climático. 



198

Juan Casazola Ccama

6.	 Acciones de registro y adscripción de iniciativas, programas y proyectos del 
ámbito plurinacional públicos, privados, asociativos, comunitarios y otros al 
mecanismo en base a reglamentación específica. 

Artículo 56. (MECANISMO DE ADAPTACIÓN PARA VIVIR BIEN). 
Se constituye el Mecanismo de Adaptación para Vivir Bien operado por la Au-
toridad Plurinacional de la Madre Tierra, con las siguientes funciones principa- 
les: 

1.	 Coordinación, administración, gestión y desarrollo de intervenciones con el 
Órgano Ejecutivo, entidades territoriales autónomas, entidades públicas y pri-
vadas, organizaciones sociales y actores productivos, en el marco de la econo-
mía plural, enfocadas a procesos de adaptación al cambio climático para Vivir 
Bien. 

2.	 Desarrollo de un marco operativo y metodológico para impulsar procesos de 
adaptación al cambio climático, promoviendo la construcción de acciones de 
resiliencia climática de los sistemas de vida en diferentes ámbitos, incluyendo 
procesos de soberanía con seguridad alimentaria, gestión integral del agua, y 
gestión para la prevención y reducción del riesgo a los impactos del cambio 
climático. 

3.	 Apoyo y articulación de instrumentos de regulación, control, evaluación, mo-
nitoreo y promoción de carácter financiero y no financiero, reembolsable y 
no reembolsable, innovación, tecnología y de procesos de diálogo de saberes 
y conocimientos tradicionales para la implementación de planes, programas, 
proyectos, acciones e iniciativas de adaptación al cambio climático. 

4.	 Promover y desarrollar acciones de monitoreo y evaluación de las interven-
ciones relacionadas con los procesos y metas de adaptación al cambio climá-
tico. 

5.	 Acciones de registro y adscripción de iniciativas, programas y proyectos del 
ámbito plurinacional públicos, privados, asociativos, comunitarios y otros al 
mecanismo en base a reglamentación específica. 

Artículo 57. (FONDO PLURINACIONAL DE LA MADRE TIERRA).

I.	 Se constituye el Fondo Plurinacional de la Madre Tierra como el mecanismo 
financiero bajo dependencia de la Autoridad Plurinacional de la Madre Tie-
rra, cuyo funcionamiento será establecido en Decreto Supremo de la Autori-
dad Plurinacional de la Madre Tierra. 



199

La madre tierra como sujeto de derechos

II.	 El Fondo tiene como función principal canalizar, administrar y asignar de 
manera eficiente, transparente, oportuna y sostenible recursos financieros de 
apoyo a la realización de los planes, programas, proyectos, iniciativas, acciones 
y actividades de mitigación y adaptación al cambio climático de los Mecanis-
mos de Mitigación y Adaptación de esta entidad. 

III:	 El Fondo Plurinacional la Madre Tierra, tiene la capacidad de gestionar y 
administrar: 

1. Recursos públicos vinculados a la cooperación multilateral y bilateral al 
cambio climático. 

2. Recursos públicos de otros Fondos del Estado Plurinacional de Bolivia, 
asignados de forma consensuada a acciones de mitigación y adaptación al 
cambio climático. 

3. Recursos públicos de entidades territoriales autónomas para su adminis-
tración en programas y proyectos de mitigación y/o adaptación al cambio 
climático, asignados al Fondo de forma consensuada con dichas entidades, 
en el marco de la Ley No 031 Marco de Autonomías y Descentralización 
“Andrés Ibáñez”. 

4. Recursos privados provenientes de donaciones en base a reglamentación 
específica. 

5. Fondos del Tesoro General de la Nación. 

6. Préstamos o donaciones de organismos nacionales. 

7. Recursos propios generados por intereses bancarios. 

8. Préstamos o contribuciones de organismos internacionales de financia-
miento. 

9. Recursos resultados de operaciones financieras innovadoras, de préstamos, 
así como de operaciones de intermediación financiera, tanto a nivel nacional 
como internacional. 

10. Otros recursos complementarios que el Órgano Ejecutivo le asigne. 

IV.	 Los recursos mencionados en el parágrafo anterior, serán gestionados a través 
de un Fideicomiso denominado “Fondo Plurinacional de la Madre Tierra” 
abierto en el Banco Central de Bolivia. Las condiciones del Fideicomiso serán 
determinadas entre la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra y el Banco 
Central de Bolivia. Estas entidades podrán implementar nuevas modalidades 
de gestión. 



200

Juan Casazola Ccama

CAPITULO V 
FINANCIAMIENTO 

Artículo 58. (RECURSOS DEL NIVEL CENTRAL Y DE LAS ENTIDA-
DES AUTÓNOMAS). 

I.	 El nivel central del Estado Plurinacional de Bolivia y las entidades territoriales 
autónomas en el marco de sus competencias, destinarán sus recursos para la 
planificación, gestión y ejecución del Vivir Bien a través del desarrollo integral 
en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, en el marco de la presente Ley. 

II.	 Los recursos de cooperación interna e internacional en todas sus modalidades, 
deben estar orientados al cumplimiento de los alcances, objetivos y metas 
para Vivir Bien a través del desarrollo integral en armonía y equilibrio con la 
Madre Tierra. 

DISPOSICIONES ADICIONALES 

PRIMERA. Los Mecanismos de Mitigación y Adaptación de la Autoridad 
Plurinacional de la Madre Tierra,realizarán la adscripción de los programas, pro-
yectos e iniciativas relacionados con sus objetivos y áreas temáticas de intervención 
que son desarrollados en el país por entidades públicas, privadas, comunitarias y/o 
mixtas de acuerdo a reglamentación específica a ser formulada por la Entidad para 
cada Mecanismo, promoviendo el alineamiento, ajuste y la articulación de estas 
iniciativas a las políticas del ámbito plurinacional. 

SEGUNDA. Los fundamentos de la concepción del Vivir Bien, a través del 
desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, establecidos en 
la presente Ley, deben ser de aplicación e implementación gradual por el Estado 
Plurinacional de Bolivia y el pueblo boliviano. a través de leyes específicas, regla-
mentos, políticas, normas, planes, programas y proyectos. 

DISPOSICIONES TRANSITORIAS 

PRIMERA. Las entidades que trabajan con recursos de cooperación interna-
cional, deberán articular sus intervenciones a los enfoques, principios, lineamien-
tos, estrategias, planes, prioridades y objetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo 
integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, en el plazo máximo de ciento 
ochenta (180) días calendario a partir de la publicación de la presente Ley y el De-
creto Supremo Reglamentario. 



201

La madre tierra como sujeto de derechos

SEGUNDA. Se dispone el cierre del Programa Nacional de Cambio Climá-
tico (PNCC) del Ministerio de Medio Ambiente y Agua, cuyos recursos humanos, 
activos adquiridos, bienes, patrimonio financiero, pasivos y presupuestos, así como 
los programas y proyectos en ejecución, aprobados y en proceso de negociación, se 
transfieren a la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra, en un plazo no mayor 
a los noventa (90) días. Los recursos humanos serán transferidos a sus nuevas de-
pendencias, previa evaluación y análisis de su situación a cargo de la Máxima Auto-
ridad Ejecutiva de la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra. El Ministerio de 
Medio Ambiente y Agua, ejecutará este proceso. 

TERCERA. El Ministerio de Planificación del Desarrollo, deberá ajustar el 
Plan General de Desarrollo Económico y Social, así como los planes de las entida-
des territoriales autónomas, al enfoque del Vivir Bien, a través del desarrollo inte-
gral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, en un plazo máximo de ciento 
ochenta (180) días a partir de la promulgación de la presente Ley. 

CUARTA. El Órgano Ejecutivo reglamentará la presente Ley, en el plazo 
máximo de ciento veinte (120) días, computable a partir de su publicación oficial. 

DISPOSICIÓN ABROGATORIA Y DEROGATORIA 

ÚNICA. Se abrogan y derogan todas las disposiciones de igual o inferior je-
rarquía contrarias a la presente Ley. 

DISPOSICIÓN FINAL 

ÚNICA. La presente Ley entra en vigencia en el plazo de ciento veinte (120) 
días a partir de la publicación del Reglamento. 

Remítase al Órgano Ejecutivo para fines constitucionales. 

Es dada en la Sala de Sesiones de la Asamblea Legislativa Plurinacional, a los 
cinco días del mes de septiembre del año dos mil doce. 

Fdo. Lilly Gabriela Montaño Viaña, Rebeca Elvira Delgado Burgoa, Mary 
Medina Zabaleta, David Sánchez Heredia, Wilson Changaray T., Angel David 
Cortez Villegas. 

Por tanto, la promulgo para que se tenga y cumpla como Ley del Estado Plu-
rinacional de Bolivia Palacio de Gobierno de la ciudad de La Paz, a los quince días 
del mes de octubre del año dos mil doce. 



202

Juan Casazola Ccama

FDO. EVO MORALES AYMA, Juan Ramón Quintana Taborga MINIS-
TRO DE LA PRESIDENCIA E INTERINO DE RELACIONES EXTERIO-
RES, Elba Viviana Caro Hinojosa, Ana Teresa Morales Olivera MINISTRA DE 
DESARROLLO PRODUCTIVO Y ECONOMIA PLURAL E INTERINA DE 
ECONOMIA Y FINANZAS PUBLICAS, Juan José Hernando Sosa Soruco, Ma-
rio Virreira Iporre, Daniel Santalla Torrez, Juan Carlos Calvimontes Camargo, 
José Antonio Zamora Gutiérrez, Roberto Iván Aguilar Gómez, Nemesia Achacollo 
Tola, Claudia Stacy Peña Claros, Pablo Cesar Groux Canedo, Amanda Dávila To-
rres MINISTRA DE COMUNICACIÓN E INTERINA DE JUSTICIA. 



203

CARTA DEL GRAN JEFE SEATTLE, DE LA 
TRIBU DE LOS SWAMISH, A FRANKLIN PIERCE 

PRESIDENTE DE LOS ESTADOS UNIDOS DE 
AMÉRICA

En 1854, el Presidente de los Estados Unidos de América, Franklin Pierce, 
hizo una oferta por una gran extensión de tierras en el noreste de los Estados Uni-
dos, en la que vivían los indios Swaminsh, ofreciendo en contrapartida crear de una 
reserva para el pueblo indígena. La respuesta del Jefe indio Seattle, que trascribimos 
a continuación, ha sido considerada, a través del tiempo como uno de los más be-
llos y profundos manifiestos a favor de la defensa del medio ambiente. 

El Gran Jefe de Washington envió palabra de que desea comprar nuestra 
tierra. El Gran Jefe nos envía también palabras de amistad y buena voluntad. Apre-
ciamos mucho esta delicadeza porque sabemos la poca falta que le hace nuestra 
amistad. Vamos a considerar su oferta, pues sabemos que, de no hacerlo, el hombre 
blanco vendrá con sus armas de fuego y tomara nuestras tierras. El Gran Jefe de 
Washington puede confiar en la palabra del Gran Jefe Seattle, con la misma certeza 
que confía en el retorno de las estaciones. Mis palabras son inmutables como las 
estrellas del firmamento. 

¿Cómo se puede comprar o vender el cielo o el calor de la tierra?, esta idea nos 
parece extraña. 

Si no somos dueños de la frescura del aire, ni del brillo del agua, ¿Cómo po-
drán ustedes comprarlos? 

Cada pedazo de esta tierra es sagrado para mi pueblo, cada aguja brillante 
de pino, cada grano de arena de las riberas de los ríos, cada gota de rocío entre las 
sombras de los bosques, cada claro en la arboleda y el zumbido de cada insecto son 
sagrados en la memoria y tradiciones de mi pueblo. La savia que recorre el cuerpo 
de los árboles lleva consigo los recuerdos del hombre piel roja. 



204

Juan Casazola Ccama

Los muertos del hombre blanco olvidan la tierra donde nacieron cuando em-
prenden su paseo por entre las estrellas, en cambio nuestros muertos, nunca pueden 
olvidar esta bondadosa tierra, pues ella es la madre del hombre piel roja. Somos 
parte de la tierra y ella es parte de nosotros. Las flores perfumadas son nuestras 
hermanas, el venado, el caballo, el gran águila, todos son nuestros hermanos. Las 
escarpadas montañas, los húmedos prados, el calor de la piel del potro y el hombre, 
todos pertenecemos a la misma familia. 

Por esto, cuando el Gran Jefe Blanco de Washington manda decir que desea 
comprar nuestra tierra, pide mucho de nosotros. El Gran Jefe Blanco nos dice que 
nos reservará un lugar donde podamos vivir cómodamente. El se convertirá en 
nuestro padre y nosotros en sus hijos. Por lo tanto, nosotros vamos a considerar su 
oferta de comprar nuestra tierra. Pero eso no es fácil, ya que esta tierra es sagrada 
para nosotros. 

Esta agua cristalina que escurre por los riachuelos y corre por los ríos no es 
solamente agua, sino también la sangre de nuestros antepasados. Si les vendemos 
la tierra, ustedes deberán recordar que ella es sagrada, y deberán enseñar a sus hijos 
que ella es sagrada y que los reflejos misteriosos sobre las aguas claras de los lagos 
hablan de acontecimientos y recuerdos de la vida de mi pueblo. El murmullo del 
agua de los ríos es la voz del padre de mi padre. Los ríos son nuestros hermanos, 
ellos calman nuestra sed. Los ríos llevan a nuestras canoas y nos dan peces para ali-
mentan a nuestros hijos. Si les vendemos nuestras tierras, ustedes deberán recordar 
y enseñar a sus hijos que los ríos son nuestros hermanos y también los suyos, y por 
tanto deberéis tratar a los ríos con la misma dulzura con que se trata a un hermano. 

Sabemos que el hombre blanco no comprende nuestro modo de vida. Tanto 
le importa un trozo de nuestra tierra como otro cualquiera, pues es un extraño que 
llega en la noche a arrancar de la tierra aquello que necesita. La tierra no es su her-
mana, sino su enemiga y una vez conquistada la abandona, y prosigue su camino 
dejando atrás la tumba de sus padres sin importarle nada. Roba a la tierra aquello 
que pertenece a sus hijos y no le importa nada. Tanto la tumba de sus padres como 
los derechos de sus hijos son olvidados. Trata a su madre, la tierra y a su hermano, 
el cielo, como cosas que se pueden comprar, saquear y vender, como si fuesen cor-
deros o collares que intercambian por otros objetos. Su hambre insaciable devorará 
todo lo que hay en la tierra y detrás suyo dejaran tan sólo un desierto. 

Yo no entiendo, nuestro modo de vida es muy diferente al de ustedes. La sola 
vista de sus ciudades apena los ojos del piel roja. Tal vez sea por que el hombre 
piel roja es un salvaje y no comprende nada. No existe un lugar tranquilo en las 
ciudades del hombre blanco, ni hay sitio donde escuchar como se abren las flores 



205

La madre tierra como sujeto de derechos

de los árboles en primavera, o el movimiento de las alas de un insecto. Pero quizás 
también esto se deba a que soy un salvaje que no comprende bien las cosas. El ruido 
de las ciudades parece insultar los oídos. Y yo me pregunto, ¿ qué tipo de vida tiene 
el hombre si no puede escuchar el canto solitario del chotacabras, ni las discusiones 
nocturnas de las ranas al borde de un lago?. Soy un piel roja y nada entiendo. No-
sotros preferimos el suave susurro del viento sobre la superficie del lago, así como 
el olor de ese mismo viento purificado por la lluvia del mediodía, o perfumado por 
la fragancia de los pinos. 

El aire es algo precioso para el piel roja, ya que todos los seres comparten el 
mismo aliento, el animal, el árbol, el hombre, todos respiramos el mismo aire. El 
hombre blanco no siente el aire que respira, como un moribundo que agoniza 
durante muchos días es insensible al hedor. Si les vendemos nuestras tierras deben 
recordar que el aire es precioso para nosotros, que el aire comparte su espíritu con la 
vida que sostiene. El viento que dio a nuestros antepasados el primer soplo de vida, 
también recibió de ellos su último suspiro. Si les vendemos nuestras tierras, ustedes 
deberán conservarlas sagradas, como un lugar en donde hasta el hombre blanco 
pueda saborear el viento perfumado por las flores de las praderas. 

Queremos considerar su oferta de comprar nuestras tierras. Si decidimos 
aceptarla, yo pondré una condición: el hombre blanco debe tratar a los animales 
de esta tierra como a sus hermanos. Soy un salvaje y no comprendo otro modo de 
vida. He visto miles de búfalos pudriéndose en las praderas, abandonados allí por 
el hombre blanco que les disparo desde el caballo de hierro sin ni tan solo pararlo. 
Yo soy un salvaje y no comprendo como el humeante caballo de hierro pueda im-
portar más que el búfalo al que nosotros solo matamos para poder vivir. ¿Qué sería 
del hombre sin los animales? Si todos los animales fuesen exterminados, el hombre 
también perecería de una gran soledad de espíritu, pues lo que ocurra a los animales 
pronto habrá de ocurrirle también al hombre. 

Todas las cosas están relacionadas entre si. 

Deben de enseñarle a sus hijos que el suelo que pisan son las cenizas de nues-
tros antepasados. Digan a sus hijos que la tierra está enriquecida con las vidas de 
nuestro pueblo, a fin de que sepan respetarla. Es necesario que enseñen a sus hijos, 
lo que nuestros hijos ya saben, que la tierra es nuestra madre. Todo lo que ocurra 
a la tierra, le ocurrirá también a los hijos de la tierra. Cuando los hombres escupen 
en el suelo, se están escupiendo así mismos. Esto es lo que sabemos: la tierra no per-
tenece al hombre, es el hombre el que pertenece a la tierra. Esto es lo que sabemos: 
todas las cosas están ligadas como la sangre que une a una familia. El sufrimiento 
de la tierra se convertirá en sufrimiento para los hijos de la tierra. El hombre no ha 



206

Juan Casazola Ccama

tejido la red que es la vida, solo es un hilo más de la trama. Lo que hace con la trama 
se lo está haciendo a sí mismo. 

Nuestros hijos ha visto como sus padres eran humillados mientras defendían 
su tierra. Nuestros guerreros han sentido vergüenza, y ahora pasan sus días ociosos, 
mientras contaminan sus cuerpos con comida dulce y agua de fuego. Importa poco 
donde pasaremos el resto de nuestros días, no son demasiados. Unas pocas horas, 
unos pocos inviernos y ninguno de los descendientes de las grandes tribus que al-
guna vez vivieron sobre esta Tierra, estarán aquí para lamentarse sobre las tumbas 
de una gente que un día tuvo poder y esperanza. Ni siquiera el hombre blanco, 
cuyo Dios pasea y habla con él de amigo a amigo, quedará exento del destino co-
mún. Quizás seamos hermanos a pesar de todo, ya se vera algún día. Sabemos una 
cosa que quizás el hombre blanco tal vez descubra algún día, el Dios nuestro y el 
de ustedes es el mismo Dios. Ustedes creen que Dios les pertenece, de la misma 
manera que desean que nuestras tierras les pertenezcan, pero no es así. Él es el Dios 
de todos los hombres y su compasión se extiende por igual entre los pieles rojas y 
los caras pálidas. 

Esta tierra es preciosa, y despreciarla es despreciar a su Creador y se provocaría 
su irá. También los blancos se extinguirán, quizás antes que todas las otras tribus. 
Contaminan sus lechos y una noche perecerán ahogados en sus propios desechos. 
Ustedes caminan hacia su destrucción rodeados de gloria, inspirados por la fuerza 
del Dios que los trajo a esta tierra y que por algún designio especial les dio dominio 
sobre ella y sobre el piel roja. Ese destino es un misterio para nosotros, pues no 
entendemos porqué se exterminan los búfalos, se doman los caballos salvajes, se im-
pregnan los rincones secretos de los densos bosques con el olor de tantos hombres 
y se obstruye la visión del paisaje de las verdes colinas con un enjambre de alambres 
de hablar. 

¿Dónde está el matorral? Destruido 

¿Dónde esta el águila? Desapareció 

Es el final de la vida y el inicio de la supervivencia.



La madre tierra como sujeto de derechos, 
de Juan Casazola Ccama, se imprimió en la República del Perú en 2020.



View publication stats

https://www.researchgate.net/publication/341524872

