


INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN:
CONCEPCIONES, POLÍTICAS Y PRÁCTICAS



D.R. © 2020: �Universidad Autónoma Metropolitana 
UAM-Xochimilco. 
Calzada del Hueso 1100 
Col. Villa Quietud 
04960, Ciudad de México. 
[http://dcsh.xoc.uam.mx/repdig/] 
[http://www.casadelibrosabiertos.uam.mx/]

Primera edición: octubre de 2020.

Corrección y cuidado de la edición: Luz María Escalante Borreguín.
Fotografías de portada: Sonia Comboni Salinas y José Manuel Juárez Núñez.
Alumnos de la escuela El Porvenir, turno vespertino, en Xochistlahuaca, Gro.
Diseño de forros: Iraís Hernández.
Diseño de interiores: Sandra Mejía De la Hoz.

ISBN 978-607-28-1792-0
Esta publicación de la División de Ciencias Sociales y Humanidades 
de la Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco, 
fue dictaminada por pares académicos externos especialistas en el tema.
Agradecemos a la Rectoría de Unidad el apoyo otorgado para la presente edición.

Impreso y hecho en México.



Interculturalidad y diversidad en la educación:
concepciones, políticas y prácticas

Sonia Comboni Salinas
José Manuel Juárez Núñez



UNIVERSIDAD AUTÓNOMA METROPOLITANA
Rector general, Eduardo Abel Peñalosa Castro
Secretario general, José Antonio de los Reyes Heredia

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA METROPOLITANA-XOCHIMILCO
Rector de Unidad, Fernando de León González
Secretario de Unidad, Mario Alejandro Carrillo Luvianos

DIVISIÓN DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES
Directora, Dolly Espínola Frausto
Secretaria académica, Silvia Pomar Fernández
Jefa del Departamento de Relaciones Sociales, Carolina Terán Castillo
Jefe de la Sección de Publicaciones, Miguel Ángel Hinojosa Carranza

CONSEJO EDITORIAL
José Alberto Sánchez Martínez (presidente)
Aleida Azamar Alonso / Alejandro Cerda García
Gabriela Dutrénit Bielous / Álvaro Fernando López Lara 
Jerónimo Luis Repoll / Gerardo G. Zamora Fernández de Lara

Asesores del Consejo Editorial: Rafael Reygadas Robles Gil
Miguel Ángel Hinojosa Carranza

COMITÉ EDITORIAL
Isis Saavedra Luna (presidente)
Arturo Anguiano Orozco / Gerardo Ávalos Tenorio
David Benítez Rivera / Miriam Calvillo Velasco
Guadalupe Pacheco Méndez

Asistente editorial: Varinia Cortés Rodríguez

D.R. © Universidad Autónoma Metropolitana
Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco.
Calzada del Hueso 1100, Colonia Villa Quietud, 
Alcaldía Coyoacán, Ciudad de México. C.P. 04960
Sección de Publicaciones de la División de Ciencias Sociales y Humanidades. 
Edificio A, 3.er piso. Teléfono 55 54 83 70 60
pubcsh@gmail.com / pubcsh@correo.xoc.uam.mx
http://dcsh.xoc.uam.mx/repdig
http://www.casadelibrosabiertos.uam.mx/index.php/libroelectronico
http://dcshpublicaciones.xoc.uam.mx



Índice

Introducción                                                                                                                          7

Capítulo I  
Diversidad, equidad y cambio en la educación. 
Nuevas ideas, viejos problemas 
	 Educación: reforma, conflicto y cambio institucional                                        33

Carlos Ornelas 

	 Desigualdad social y equidad en la educación media  
superior en México                                                                                                     77
Francisco Miranda López

	 Atención de la diversidad en educación básica                                                 103
Rosalinda Morales Garza

	 Los avatares de una sociedad multicultural                                                         111
Pablo Mejía Montes de Oca

Capítulo II
Interculturalidad, lengua y cultura: debates 
y experiencias desde los pueblos
	 Debates y experiencias curriculares hacia la educación 

intercultural bilingüe en México                                                                           133
Juan Bello Domínguez

	 La interculturalidad en las aulas                                                                            163
Nicanor Rebolledo Reséndiz

	 Apuntes para una educación de los pueblos 
y para los pueblos indígenas                                                                                  181
Jaime Romero



	 Las políticas lingüísticas y la enseñanza de lenguas indígenas                    199
Ernesto Díaz-Couder Cabral 

	 Hacia la decolonización del quehacer docente: elementos para la 
construcción de una nueva práctica educativa                                                 223
Sonia Comboni Salinas y José Manuel Juárez Núñez

Capítulo Iii
La interculturalidad: procesos y experiencias;  
se hace camino al andar
	 Pedagogías otras... Insumisas desde la historia...  

Educación autónoma e intercultural en Chiapas                                              257
Patricia Medina Melgarejo y Bruno Baronnet

	 El difícil tránsito de la homogeneidad cultural  
a la interculturalidad en México                                                                           275
José Manuel Juárez Núñez y Sonia Comboni Salinas

	 Treinta y cuatro años de educación indígena vistos desde  
la comunidad y las aulas.                                                                                        303
Fausto Sandoval 

	 Un análisis sociointercultural  
de la Universidad Autónoma Intercultural de Sinaloa                                     311
Ernesto Guerra García, María Eugenia Meza Hernández 
y María Isabel Ramírez

	 Interculturalidad y la nueva ley educativa en Bolivia                                      341
Xavier Albó

Capítulo IV
Interculturalidad y práctica social
	 Acotaciones lingüísticas en torno a la interculturalidad                                 357

E. Fernando Nava L.

	 Nuestro gran desafío: ser iguales y solidarios en la diversidad                     377
Xavier Albó

Los autores...                                                                                                                    393



[7]

Introducción

Hasta donde se remonta nuestro conocimiento, la historia moderna de América 
ha sido diversa, así como rica en culturas y lenguas a lo largo y ancho del con-

tinente; multitud de pueblos han dejado su impronta y pervivido, no sólo resistido, 
a pesar de todos los impedimentos. Así han mostrado su vigencia y demostrado  
la existencia de la heterogeneidad, fenómeno que no se restringe a lo local pues 
caracteriza a toda la sociedad. Desde este punto de vista, siempre ha estado pre-
sente la diversidad, la presencia de lo diferente, la otredad, la alteridad. El “yo” 
siempre tuvo enfrente  un “alter”; en algunos momentos, como un complemento 
de lo que nos faltaba, pero casi permanentemente como el “otro” intolerable, al que 
había que someter para hacerlo como nosotros o impedir que nos hiciera como él.  
En este contexto de heterogeneidad, intolerancia y conflicto, tuvo su origen el sis-
tema educativo vigente hasta nuestros días. 

El dominio cultural, ideológico y político de una cultura sobre otra determinó 
una clara direccionalidad en el proyecto educativo de la mayoría de los países del 
mundo, que implica el desconocimiento de las formas de organización cognosci- 
tiva y de los mecanismos de construcción del conocimiento de los diversos pue-
blos y culturas, diferentes a lo que se consideraba como la cultura “nacional”;  
es decir,  los “otros” pueblos y culturas. 

Con base en estas concepciones, se implantó en el país un currículo único y 
castellanizante-cristianizante. La consecuencia ha sido un proceso de decultura-
ción entre todos aquellos pueblos y grupos socioculturales distintos al criollo- 
-urbano-occidental. Se trata de un modelo que impone a las diversas comunidades, 
pueblos y regiones un forzado desaprendizaje de su propia cultura y un abandono 
total o parcial de su lengua materna. 

Esta educación homogeneizante conlleva un empobrecimiento cogni- 
tivo, cultural y simbólico de los diferentes pueblos que coexisten en un espacio 



8

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

predeterminado, forma individuos identificados parcialmente con lo ajeno y marca 
la pérdida de la identidad y la organización de una práctica basada en la repetición 
pura y simple de modelos no integrados en su ser social. 

La interculturalidad, como concepto polisémico, reviste varias realidades que 
han dado origen a una gran proliferación de debates desde el ámbito político, 
económico, educativo, religioso, de las relaciones internacionales y, obviamente, 
desde el seno de las sociedades pluriculturales. En este texto, nos ubicamos en el 
campo de la educación y de las políticas gubernamentales en México; aunque es de 
reconocerse que en gran parte de América Latina este debate es profundo, perma- 
nente y esclarecedor, al declararse como países pluriculturales algunas naciones 
con población indígena u originaria, tal cual se les ha llamado también.

En este contexto, podemos describir la interculturalidad “como un proceso 
basado en el derecho a la coexistencia pacífica, el reconocimiento y respeto mutuo 
entre todas las nacionalidades, pueblos y demás sectores sociales, proceso en el 
cual el Estado se constituye en garante social, político y jurídico, con el fin de con-
vivir en igualdad de derechos, justicia social y en condiciones de paz y armonía” 
(Walsh, 2009, p. 102).

Nuestra realidad, de hecho, es pluricultural y multilingüe. Al considerar la 
diversidad, consideramos también que cada cultura sostiene una manera de ver 
el mundo y una forma de situarse en él. En definitiva, desde este punto de vis-
ta, la relación entre culturas es, por principio, siempre conflictiva. De aquí que 
la interculturalidad revista un aspecto político, dada la relación que se establece 
entre grupos y personas pertenecientes a diferentes grupos sociales. Por ello es 
una relación que debe impulsarse desde el Estado, como responsable de la polí- 
tica pública, no sólo en educación sino en todos los aspectos de la vida sociocul- 
tural, incluida la dimensión religiosa, con el fin de disminuir las tensiones socia-
les, entre otras.

El conflicto resultante de esta diversidad en la manera como vemos, sabemos, 
pensamos, concebimos, interpretamos y actuamos se ha resuelto sobre una base 
inequitativa en nuestra historia social; es decir, se ha buscado equivaler y homo-
logar a la sociedad, negando u ocultando dicha diversidad y la desigualdad de sus 
relaciones. Las consecuencias se han expresado en discriminaciones, exclusiones, 
prejuicios, estereotipos e incluso “violencias encubiertas” contra las poblaciones 
originarias, que son las portadoras de cosmovisiones diferentes. 

El ejercicio del poder por parte de los gobiernos ha impuesto un sistema único 
de educación, sin respetar las recomendaciones de la Organización de las Nacio- 
nes Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura (UNESCO) ni de la Organi- 



INTRODUCCIÓN

9

zación Internacional del Trabajo (OIT); ni siquiera siguen los artículos de la Cons-
titución de nuestro país, que establecen la posibilidad de que los pueblos origi-
narios tengan educación de acuerdo con sus necesidades, pero en su lengua y su 
cultura. Es decir, una verdadera educación intercultural bilingüe, como lo manda-
tan nuestros ordenamientos y lo han demandado por décadas los movimientos 
indígenas.

No obstante, las culturas indígenas han sobrevivido, a pesar de verse obliga-
das a negar constantemente los núcleos centrales de su identidad. Las más de 
las veces, lo han hecho al apropiarse de elementos de las otras culturas más reco-
nocidas en el concierto de las naciones, en un proceso de colonialidad a partir 
de la cultura dominante. Ciertamente, un buen número de indígenas prefieren 
negar su origen étnico debido a la discriminación que han sufrido ya sea perso-
nalmente o por lo que vivieron sus padres; pero en el conjunto, como pueblos, 
han sabido conservar su identidad en medio de una sociedad poco acogedora,  
colonizadora, con una actitud de explotación y discriminación que sustenta el 
fenómeno del “colonialismo interno”. El problema de la relación ladino-indígena o,  
si se prefiere, no indígena-indígena va más allá de la cuestión étnica para situarse  
como un problema inminentemente político (González Casanova, citado por  
Díaz-Polanco, 2015, p. 169).

El problema de la política educativa instrumentada por el Estado hacia los 
pueblos indios se ubica en que la escuela ha sido quizá una de las instituciones 
donde se han advertido con más claridad los esfuerzos por homogeneizar al país. 
Fuera de que cientos de miles de niños han quedado al margen de la educación 
básica, los contenidos, programas, materiales y, en definitiva, todo el currículo 
nunca buscó el logro de aprendizajes significativos; es decir, la escuela nunca par-
tió de la cultura de los educandos indígenas, ni menos los escuchó para construir  
junto con ellos una escuela diferente o para diseñar las situaciones de aprendizaje;  
no fortaleció la formación de los docentes, ni tuvo una política integral para dotar 
de libros de texto y materiales didácticos adecuados para el aprendizaje de los 
niños de los diferentes pueblos originarios.

Debido a ello, y en muchos casos, los sistemas educativos se han construido  
desde una dicotomía que ha marcado con fuerza a las poblaciones indígenas 
y afromexicanas, entre otras; dicotomía influida, por una parte, de los conoci-
mientos “universales” u “occidentales” en la perspectiva del pensamiento único,  
e integrados en la educación formal, considerada la verdadera; y por otra parte, de 
los conocimientos autóctonos o propios construidos desde lógicas y perspectivas 



10

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

del todo diferentes. Desde Barnhardt podemos tener las bases para construir una 
comprensión más clara de lo que es la educación desde la práctica de los pueblos 
indígenas:

Los pueblos indígenas tienen sus propias formas de ver el mundo y de estar en relación 
con él, con el universo, y con las otras personas. Los procesos educativos tradicionales 
están cuidadosamente elaborados a partir de la observación de la naturaleza adaptán-
dose, a partir de los mundos animal y vegetal, de las modalidades de sobrevivencia para 
sacar la sustancia y utilizar los materiales necesarios para la confección de sus instru-
mentos. Todo esto es comprensible a través de la demostración y de la observación, 
acompañada de historias llenas de reflexión y que construyen procesos de aprendizaje. 
(Barnhardt, 2005, p. 10)

Autoras como K. Tsianina Lomawaima y Teresa L. McCarty consideran que esta 
dicotomía “no permite mostrar la complejidad de la educación latinoamericana 
desde el interior y al exterior de las escuelas” (citadas por Gjerpe, 2016, p. 79).  
En relación con lo que se dice sobre este tema, pensamos que la incapacidad de 
comprender a cabalidad los sistemas epistémicos indígenas crea la imagen de que 
el aprendizaje en estas poblaciones es más bien experimental o producto del azar. 
Creemos que esta dicotomía, en muchos casos, limita nuestra comprensión de la  
educación propiamente indígena, pues la muestra como si fuese simplemente  
lo opuesto a la educación formal, lo que parece no ser real en todos los casos.  
La educación indígena puede tener una calidad formal en la medida en que existe 
una forma de aprendizaje estructurada, parecida a la manera como se aprende en 
el sistema de educación formal. Es claro que la educación indígena a veces no es 
planificada o parece desestructurada, ya que se construye desde parámetros muy 
distintos a los de la educación formal más positivista; pero eso no implica que no 
pueda crear formas pedagógicas alternativas que, en la mayoría de los casos, se 
adecuan mucho mejor a los procesos de aprendizaje de esta población.

Da la impresión de que, en tal dicotomía, la educación formal demerita a la edu-
cación indígena, restándole valor a sus contenidos y sus prácticas. Sin embargo, al 
analizar los proyectos educativos originarios indígenas o autóctonos, vemos que 
puede engarzarse la educación propia de los indígenas con la educación formal 
para enriquecer ambos procesos. Éste es el caso de los maorís de Nueva Zelanda, 
por mencionar un ejemplo de otras latitudes; los triquis en Chicahuaxtla, Oaxaca, 
o los amuzgos de Xochistlahuaca en la escuela de El Porvenir, por citar ejemplos 
de México. Esta dicotomía no se aplica a todos los pueblos en general; por el con-
trario, en muchos casos, los pueblos indígenas han logrado trabajar en ambos sis-
temas, sin problema alguno.



INTRODUCCIÓN

11

En este sentido, asumir que la educación indígena es diametralmente opuesta 
al modelo institucionalizado o estandarizado es limitativo cuando se trata de ana-
lizar la inclusión de los contenidos indígenas en el sistema educativo formal. Esto 
nos lleva de manera necesaria a repensar y ampliar la definición de la educación 
indígena, así como a equilibrar el impacto de las fuerzas globales sobre la deter-
minación de los modelos educativos al considerar la diversidad de las necesidades 
y las maneras de hacer en los niveles locales y nacionales.

Por esta razón, pensamos que para lograr construir los modelos educativos  
es imperativo considerar, por una parte, la importancia de la participación de  
las comunidades en la toma de decisiones sobre sus proyectos educativos; por 
otra, la visión holística y el medio ambiente favorable a la plena realización de la 
confianza mutua, así como la importancia de la enseñanza en la lengua materna  
y la cultura del alumno, fundamental para un desarrollo pedagógico ideal.  
Por desgracia, estos propósitos no están presentes ni en las políticas públicas ni 
en la educación para las poblaciones indígenas.

Es claro que en todas las reivindicaciones de los pueblos originarios se muestra 
cuán importante es para los estudiantes indígenas ver sus lenguas reconocidas, 
mientras éstas circulan en la escuela y a su alrededor, sin causar el sentimiento 
vergonzante que las políticas asimilacionistas han diseminado; por ello, podemos 
afirmar que la falta de respeto a la alteridad sigue siendo una constante y una prác-
tica en el sistema educativo nacional.

Un efecto de los movimientos sociales de los pueblos indígenas ha sido el cre-
ciente reconocimiento a sus culturas, lenguas, saberes y formas de transmitirlos; 
así como la necesidad y el derecho de que se respeten y reconozcan sus enfoques 
educativos, además de que sean tomados en cuenta en su realización y puesta en 
marcha.

La mayoría de los autores de este libro expresan la predominancia de los mode-
los que privilegian la escolarización como forma ideal de educación y, por consi-
guiente, consideran que se desvaloriza cualquier alternativa educativa. Esto hace 
en extremo difícil el reconocimiento y la inclusión de las lenguas y los saberes pro-
pios de los pueblos indígenas, la formación y la calificación de los profesores fuera 
del sistema formal, el apoyo político y el acceso a fuentes de financiamiento para 
las experiencias educativas alternativas, sobre todo para la educación construida 
desde los mismos pueblos indígenas o en colaboración con ellos. 

Existen posicionamientos, principalmente en el ámbito oficial, que muestran 
desconfianza para permitir y mucho menos impulsar a los pueblos indígenas a 
empezar innovaciones o experimentar en el campo educativo, pues suponen que 



12

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

su marginalidad sería un gran impedimento y que aún no cuentan con las capa-
cidades o posibilidades de hacerlo. También existen los casos en que los mismos 
padres y los niños se resisten a tales modelos, al pensar que podrían ser de cali-
dad inferior a la escuela formal. Ellos demandan ser plenamente incluidos en las 
escuelas formales en lengua dominante y con contenidos construidos a partir de 
una lógica instrumental y universalizante. Éste es el caso particular de las regiones 
donde las comunidades han tenido la experiencia de una escuela de menor calidad, 
sin equipamiento ni posibilidades de desarrollo frente a las escuelas generales.

La anterior es una realidad no sólo en América Latina sino también en África 
Austral y el sur de Oceanía, siempre bajo el yugo de las leyes coloniales racistas. 
Estos ejemplos no cierran la posibilidad de reconocer que también hay muchas 
comunidades donde se solicitan modelos híbridos, los cuales les pueden dar acce-
so a las múltiples competencias que requieren para sobrevivir en este mundo 
cambiante, así como la facilidad de construir sus propias experiencias desde sus 
necesidades explícitas y a partir de los mismos pueblos.

Desde este punto de vista, la mayoría de los autores comenta que sin importar 
el nivel de decisión de la política educativa —sea de escolarización o de desarrollo 
educativo— que sea solicitada, concebida o impulsada, debe ser planteada siem-
pre desde las comunidades indígenas, y con ellas. No se trata de simplemente 
consultarlas, sino de que ejerzan su derecho a controlar sus sistemas y procesos 
educativos. Es claro que el panorama educativo de los pueblos y comunidades  
es diverso y aún incierto; en algunos casos, éstos tienen todas las posibili- 
dades de impulsar sus propios sistemas y procesos en materia de educación; 
en otros, pueden y los han desarrollado en colaboración con otras instituciones, 
sean éstas gubernamentales, institucionales, privadas o del sector social. Pero,  
en todos los casos, debe impulsarse el derecho que tienen de plantear el devenir y 
desarrollo de dichos sistemas y procesos. Por supuesto que el desafío permanente 
seguirá siendo el financiamiento de los modelos alternativos.

Un elemento fundamental que surge de las discusiones sobre la educación de 
los pueblos indígenas es que no se trata únicamente de los “derechos” y de los 
procedimientos técnicos. No se trata tampoco de una cuestión de subsistencia, 
modo de vida, empleo o sobrevivencia; la educación es una cuestión de cultu-
ra, espiritualidad, comunidad, historias, cantos, creencias y valores, así como de  
relación, percepción y comunicación con el medio ambiente, entre otros muchos 
elementos. Se trata de la relación entre padres e hijos, entre mayores y niños o niñas, 
entre personas y medio ambiente. También tiene que ver con la manera en que 
se vive el pueblo, en tanto individuos como en la comunidad que integran. Estos  



INTRODUCCIÓN

13

aspectos van más allá del presupuesto y los documentos políticos que forman par-
te de un currículo, y también transitan por formas pedagógicas alternativas que 
son consideradas fundamentales para la existencia humana e indispensables para 
la comunicación entre las generaciones y la perpetuación de las sociedades.

La educación intercultural, tensiones actuales

Una lectura crítica del proceso de estas últimas décadas permite afirmar que la 
perspectiva de la interculturalidad admite diferentes búsquedas y preocupacio-
nes, tanto desde el punto de vista de la reflexión teórica cuanto de las iniciativas 
concretas, en particular en el ámbito educativo. Es una problemática compleja y 
atravesada por distintas tensiones, las cuales trataremos de analizar en algunos 
otros ámbitos.

Interculturalidad funcional vs. interculturalidad crítica 

El concepto de interculturalidad ha irrumpido en nuestra realidad, sobre todo en 
el ámbito educativo, centro desde el cual se debe desarrollar y que tiene, hoy por 
hoy, el monopolio de su discusión, sea cual sea la posición o la perspectiva de su 
puesta en marcha. El problema central es el punto de vista desde el cual se discute 
y para qué se le quiere. Muchos son los intentos por identificar diferentes concep-
ciones de interculturalidad, presentes explícita o implícitamente en los diversos 
discursos y/o prácticas. De esta manera, en un intento de sistematizar, aunque no 
de simplificar toda la gama de posibles interpretaciones, presentaremos las que 
pensamos son más representativas.

En parte de los discursos oficiales y de los organismos internacionales, se tie-
ne por fundamento un enfoque que no cuestiona el modelo sociopolítico vigente 
en la mayoría de los países marcados por la lógica neoliberal: “no cuestiona las 
reglas del juego” (López-Hurtado, 2007, p. 3). En este sentido, la interculturalidad 
es asumida como estrategia para favorecer la cohesión social, a la que se asimilan 
los grupos socioculturales subordinados a la cultura hegemónica. Tal como afirma 
López-Hurtado (2007), “se trata de promover el diálogo y la tolerancia sin afectar 
las causas de la simetría social y cultural actualmente vigentes” (p. 5). Las relacio-
nes de poder entre los diferentes grupos socioculturales no se cuestionan. Desde 
este punto de vista la interculturalidad funcional tendrá como objetivo disminuir 
las áreas de tensión y conflicto entre los diversos grupos y movimientos sociales, 
que focalizan cuestiones socioidentitarias sin afectar la estructura y las relaciones 
de poder vigentes.



14

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

Por el contrario, cuestionar estas relaciones es el objetivo exacto de la intercul-
turalidad crítica, donde se cuestionan las diferencias y desigualdades construidas 
a lo largo de la historia entre distintos grupos socioculturales, étnico-raciales, de 
género y de orientación sexual, entre otros. Se parte de la afirmación de que la 
interculturalidad apunta a la construcción de sociedades que asuman las diferen-
cias como constitutivas de la democracia y sean capaces de construir relaciones 
nuevas, en verdad igualitarias entre los diversos grupos socioculturales, lo cual 
supone empoderar a quienes fueron históricamente considerados inferiores. 
Como dice Tubino (2005): “La asimetría social y la discriminación cultural hacen 
inviable el diálogo intercultural auténtico. Por eso, no se debe empezar por el diá-
logo y sí por la pregunta por las condiciones del diálogo” (p. 5).

En sí, la interculturalidad crítica quiere ser una propuesta ética y política 
orientada a la construcción de sociedades democráticas que articulen igualdad y 
reconocimiento de las diferencias culturales, además de proponer alternativas al 
carácter monocultural y occidentalizante que domina en la mayoría de los países 
del continente.

Sobre la intraculturalidad 1

En los últimos años, sobre todo en países como Bolivia, se está discutiendo la 
intraculturalidad. Según Ferräo (2013), se trata “de un proceso de mirar la cul-
tura y valorar lo que tenemos adentro: cultura, lengua, costumbres, tradiciones, 
leyes, etc.” (p. 155). Este autor considera que “para poder reconocernos, para poder 
saber quiénes somos, necesitamos aprender lo que nos han dado los abuelos.  
Y la intraculturalidad no resulta ser otra cosa que el aprendizaje al interior del gru-
po cultural donde yo me desarrollo” (p. 155).

Es claro que el concepto de intraculturalidad y las relaciones entre inter-
culturalidad e intraculturalidad suscitan diferentes posiciones. Para unos,  
la intraculturalidad, entendida como el fortalecimiento de la identidad propia de 
cada grupo, es una condición para el desarrollo de los procesos interculturales.  
En caso contrario, ésta puede favorecer el debilitamiento y diluir la propia iden- 
tidad. Sin embargo, hay quienes dicen que el énfasis en la intraculturalidad pue-
de favorecer el etnocentrismo y no estimular la apertura a los otros. También se 
menciona la necesidad de tener una visión dinámica de la propia cultura, para 

1 El concepto en sí es atribuido a Félix Patzi, primer ministro indígena de Educación en Bolivia, cuando 
alertó del riesgo de la interculturalidad, al asumir un carácter homogeneizador ante el poder de la cultura 
dominante, de carácter occidental.



INTRODUCCIÓN

15

evitar una perspectiva esencialista y ahistórica, cristalizadora de las tradiciones 
culturales. Existen otros que ven esta relación como un proceso interrelacionado 
y no como momentos sucesivos. Se trata, por lo tanto, de procesos imbricados y 
entrecruzados.

De esta manera, consideramos fundamental el desarrollo de una perspectiva  
intercultural que asuma la articulación tanto entre las dimensiones política, social, 
económica, ética, educativa y epistemológica, como entre la redistribución y el 
reconocimiento.

Pedagogía decolonial e interculturalidad

En este momento, es necesario profundizar un poco más entre los conceptos de 
interculturalidad crítica y su incidencia en el campo educacional y la pedagogía 
decolonial. Pensamos que Catherine Walsh nos ayuda a repensar esta relación. 
Para ella, la interculturalidad significa: 

• • Un proceso dinámico y permanente de relación, comunicación y aprendizaje entre 
culturas en condiciones de respeto, legitimidad mutua, simetría e igualdad.

• • Un intercambio que se construye entre personas, conocimientos, saberes y prácticas 
culturalmente diferentes, con el objetivo de desarrollar un nuevo sentido entre cada 
uno de ellos y su diferente.

• • Un espacio de negociación y traducción en donde las desigualdades sociales, econó-
micas y políticas, así como las relaciones y los conflictos de poder de la sociedad no 
se mantienen ocultos, sino que se reconocen y confrontan.

• • Una tarea social y política que interpela al conjunto de la sociedad, que parte de prác-
ticas y acciones sociales concretas y conscientes, e intenta crear modos de responsa-
bilidad y solidaridad. 

• • Una meta para alcanzar. (Walsh, citada por Candau, 2001,  pp. 10 y 11)

Para Walsh, el significado de la interculturalidad está estrechamente relacionado 
con un proyecto social, cultural educacional, político, ético y epistémico que va 
hacia la decolonización y la transformación. Es un concepto al que los movimien-
tos sociales indígenas latinoamericanos llenaron de sentido. La interculturalidad 
concebida desde esta visión representa la construcción de un nuevo espacio epis-
temológico que incluye los conocimientos subalternizados y los occidentales en 
un relación tensa, crítica y más igualitaria. Así lo afirma Walsh (2007): “Asumir  
esta tarea implica un trabajo decolonial dirigido a romper las cadenas y a supe- 



16

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

rar la esclavitud de las mentes (como decían Zapata Olivella y Malcolm X.);  
a desafiar y derribar las estructuras sociales, políticas y epistémicas de la colonia-
lidad” (p. 9).

Desde esta perspectiva, entonces, la pedagogía decolonial es una praxis que 
se basa en una insurgencia educativa propositiva —y, por lo tanto, no sólo denun-
ciativa—, en donde el término insurreccionar significa crear y construir nue- 
vas condiciones sociales, políticas, culturales y de pensamiento. En otras palabras, 
construir una noción y una visión pedagógicas que reciben proyección más allá 
de los procesos de enseñanza y transmisión del saber, y que conciben la pedago-
gía como política cultural.

En el sentido desarrollado por Walsh, esta práctica educativa tiene, como inspi-
ración y referencia para su desarrollo, las formulaciones y prácticas educacionales 
de Paulo Freire, además de las teorizaciones de Frantz Fanon sobre la conscien-
cia del oprimido y la necesidad de humanización de los pueblos subalternizados. 
Walsh lo expresa de esta manera:

Zapata, junto con Freire y Fanon y cada uno a su manera, nos dan pautas para ir tejiendo 
pedagogías como prácticas accionales u metodologías imprescindibles para el aprendi-
zaje, desaprendizaje y re-aprendizaje necesarios en encaminar el de(s)colonizar. De esta 
manera, desplazan lo pedagógico de los discursos tradicionales de la educación y los 
procesos escolarizados, mostrando en su pensamiento y su propio quehacer cómo las 
luchas sociales también son escenarios pedagógicos. (Walsh, 2013, p. 62)

La pedagogía es, a fin de cuentas, ir entretejiendo los asuntos implicados en 
ser y hacerse humano. Es construir pedagogías insurgentes de sentir-hacer y 
sentir-pensar.

Las pedagogías decoloniales, entonces, se constituirán de acuerdo con los 
momentos políticos y en los procesos, movimientos y prácticas de teorización, 
intervención, acción y creación. Forman parte, en este sentido, de la misma cons-
trucción e igual quehacer pedagógico, de su conceptualización y ejercer meto-
dológicos, y de su implementación y vocación. Las pedagogías decoloniales no 
“nos remiten a la lectura de un panteón de autores; tampoco se proclama(n) como 
nuevo campo de estudio o paradigma crítico” (Walsh, 2013, p. 63). Se construyen 
en distintas formas dentro de las luchas mismas, como necesidad para apuntalar 
críticamente y entender lo que se enfrenta, contra lo que no sólo se debe resistir, 



INTRODUCCIÓN

17

sino luchar, levantarse, actuar y saber con qué visiones y horizontes distintos y con 
qué prácticas e insurgencias propositivas de intervención, construcción, creación 
y liberación hacerlo.

A pesar del gran avance obtenido en discusiones y debates públicos sobre el 
tema racial, étnico y cultural en México, en cuanto al rescate de la ancestralidad 
tanto indígena como afromexicana, y no obstante la reparación y las acciones afir-
mativas para la gran mayoría de indígenas y afrodescendientes en México, enten-
demos que aún se encuentra muy presente el mito de la democracia racial, que 
postula al mestizaje como un orden armonioso en las relaciones raciales mexicanas 
y establece en silencio un padrón blanco de identidad que enmudece e invisibi- 
liza al indígena, así como instaura la necesidad de referencias eurocéntricas para 
el reconocimiento social y cultural.

La diversidad vista desde el sistema educativo

El compromiso de comprender el sistema educativo mexicano en su multiplicidad 
de narrativas y contranarrativas, en sus luchas y contradicciones, nos permitió invi-
tar a formar parte de esta aventura —como lo es escribir un libro— a un conjunto 
de autores, que cuenta con una gran experiencia no sólo desde el análisis de los 
procesos educacionales sino también desde el trabajo previo en la gestión o inter-
vención en los mismos y desde las propias escuelas. De esta manera, tales creado-
res nos dan una amplia y muy interesante visión del campo educativo en México: 
desde muy distintos puntos de vista, lugares, tiempos y experiencias, exponen una 
idea clara de lo que son los procesos educativos, sus diversos actores y políticas; 
sobre todo, nos comparten una mirada desde la gran diversidad que construye a 
nuestro sistema educativo.

Los autores nos invitan, por medio de su lectura, a conocer diversas posibili-
dades de construcción de sentido y realidades multifacéticas, que nos permiten 
recuperar hallazgos teóricos y políticos que inciden en nuevas visiones del sis-
tema educativo, sus metodologías y avatares. En este trayecto, encontraremos 
análisis que nos ayudarán a comprender mejor a los actores y las políticas cons-
truidas entre el gobierno y las organizaciones sociales, así como la composición y 
las características del sistema educativo en algunas de sus modalidades; además  
veremos las formas en que se presenta la gran diversidad lingüística y educa-
tiva dentro del sistema en sus distintos niveles, al igual que las dificultades, 



18

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

contradicciones y rupturas entre las políticas públicas y las gestiones educativas 
para dar respuestas concretas a las múltiples demandas frente a la diversidad y 
sus necesidades y luchas.

En estos procesos de tensión y lucha se presentan proyectos alternativos, 
“otros” que van respondiendo a las especificidades de los territorios donde se cons-
truyen y en los que generan una gran riqueza, ya que responden al compromiso 
que se asume con las experiencias fundamentadas en “la conversación”, el “que-
hacer colectivo”, el “aprender entre pares”. Tal compromiso se extiende más allá 
de los muros de las instituciones con las que venimos trabajando como investiga- 
dores y, a la vez, como activistas en las luchas anticoloniales y antirracistas que son 
interpenetradas por la producción del conocimiento legitimado socialmente. 

Diversidad, equidad y cambio en la educación. 
Nuevas ideas, viejos problemas

La relación política entre el Sindicato Nacional de Trabajadores de la Educación 
(SNTE) y el gobierno federal ha sido una de las más controvertidas, tensas y pre-
sentes que han permeado los sexenios de la era del “priato” del siglo pasado y, 
aún más, los gobiernos del Partido Acción Nacional (PAN) y del “nuevo” Partido 
Revolucionario Institucional (PRI). Los avatares de esta relación darían color y sen-
tido a las reformas consecutivas del sector, permeadas por momentos de tensión, 
lucha y concesiones muchas veces sin sentido; el juego se fortalecía cuando para 
los gobiernos era importante hacer un cambio radical en la relación del Sindica-
to con sus agremiados, el cual pudiese modificar el sentido de la participación 
de éstos tanto en el aula como en la escuela. Esta relación ha generado mucha 
información a lo largo de los años, que no siempre ha sido analizada a cabalidad.  
Al respecto Carlos Ornelas, con la agudeza que lo caracteriza, en su artículo  
“Educación: reforma, conflicto y cambio institucional”, examina la reforma edu-
cativa desde dos antagonistas: Enrique Peña Nieto —al inicio de su mandato—  
y Elba Esther Gordillo —la exdirigente del SNTE—. Para ello, da un breve pero deta-
llado recorrido de lo que ocurrió durante el anuncio de la reforma educativa, las 
vertientes y las incertidumbres de lo que podría ocurrir, además de los avatares 
en la búsqueda de una reforma educativa transcendental, que promueva cambios 
institucionales. El análisis de las tensiones políticas entre ambos protagonistas; 
la lucha de poderes; la necesidad de lograr una de las reformas estructurales más 
importantes de ese sexenio; la decadencia, el verticalismo y el autoritarismo en 
que se encuentra el SNTE, y el papel que desempeña en este proceso su lideresa 
histórica, se desarrolla con detalle y de manera muy consistente y profunda.



INTRODUCCIÓN

19

Para comprender una parte importante del sistema educativo, en este caso la 
educación media superior y los cambios que desde finales del siglo pasado ha 
sufrido, tomamos en cuenta su masificación al mismo tiempo que los problemas 
que ha resuelto para enfrentar a una población cada vez más grande, con ineficien-
cias y carencias muy fuertes derivadas del mismo sistema educativo.

Francisco Miranda López, en el artículo “Desigualdad social y equidad en la 
educación media superior en México”, analiza con detalle y datos específicos 
las características más importantes de las políticas de equidad en temas educa-
tivos de los últimos veinte años, con el objetivo de identificar los avances y las 
restricciones del sistema. El autor examina a profundidad el tema de la desigual-
dad social, al sustentarlo con datos significativos y demostrar que es uno de los 
más grandes problemas que aquejan a jóvenes y adolescentes, el cual los deja  
sin posibilidades objetivas de mejorar sus condiciones de vida, ni de acceder  
a oportunidades diferentes. Plantea además, los problemas de inequidad interna 
del subsistema de educación media superior y pone énfasis en temas como el fra-
caso escolar y la desafiliación educativa; por último, formula un conjunto de pro-
puestas para construir una agenda pública para este nivel educativo.

Rosalinda Morales Garza, en su texto “Atención de la diversidad en educación 
básica”, nos presenta un análisis muy interesante acerca de una de las aplicacio-
nes que tienden a dar respuesta a los cambios constitucionales y a la construc-
ción de leyes que permiten incorporar cambios sustantivos en los procesos de 
la educación formal de niños y niñas indígenas, lo cual se plasmó en el artículo  
“La incorporación del plan de estudios para la educación básica”, que retoma enfo-
ques y metodologías para la atención de la diversidad social, cultural y lingüís- 
tica, al revalorar las distintas realidades para la escolarización. Además, se realza la  
importancia que tienen los profesores en esta situación y la trascendencia de  
la Dirección General de Educación Indígena como un esfuerzo institucional en 
favor de los pueblos y las comunidades originarias, exponiendo una de las carac-
terísticas más relevantes de la educación indígena.

Asimismo, se fundamenta la importancia de la población autóctona en nuestro 
país y su presencia en el sistema educativo en el texto “Los avatares de una socie-
dad multicultural”, donde Pablo Mejía Montes de Oca aporta algunos elementos 
por debatir acerca de las problemáticas que se han generado a partir del recono-
cimiento de una sociedad multicultural. Analiza cómo, a partir de la Guerra Fría, 
se instaura un nuevo orden mundial en el que surge la necesidad de reconocer 
la diversidad y con ello la búsqueda de protección a comunidades minoritarias. 
El autor plantea el fin de la Guerra Fría como el comienzo de la globalización, en 



20

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

donde la educación va a adquirir una dimensión estratégica, la cual no estará 
ligada a la capacitación de la fuerza de trabajo sino a las exigencias del desarro-
llo tecnológico, al auge de los medios de comunicación y a la creciente produc-
ción de información; desde ahí se replanteará la educación en el marco de nuevas  
demandas sociales, entre ellas la diversidad y la multiculturalidad. Esto, con el  
fin de explicar la educación y la multiculturalidad en México. Mediante resultados 
estadísticos, va mostrando los grandes problemas a los que se sigue enfrentando 
el desarrollo multicultural en términos educativos. Nos muestra con claridad que 
no sólo el gasto es mínimo, sino también que existe poca capacidad para incorpo-
rar recursos humanos, maestros y trabajadores administrativos comprometidos 
para el acceso a una educación pertinente y compleja; sin embargo, se reconoce 
que los resultados obtenidos son mejores en comparación con los de hace más 
de dos décadas.

Es claro que los gobiernos de las últimas décadas han hecho muchas promesas 
y creado falsas expectativas a las poblaciones indígenas, buscando responder de 
una manera u otra a sus demandas crecientes, sin duda importantes y sobre todo 
necesarias. Aunque también se ha demostrado que se está muy lejos de cambiar 
de raíz las grandes diferencias existentes en nuestro territorio. Asimismo, aspi- 
rar a un modelo educativo alternativo, que responda a las expectativas de la pobla-
ción, implicaría desarrollar procesos educativos y culturales que las comunidades 
reconozcan como legítimos y les asegure la construcción de su experiencia social 
e histórica, nos dice Juan Bello Domínguez en su trabajo “Debates y experiencias 
curriculares hacia la educación intercultural bilingüe en México”. En la última 
década, explicita el autor:

[…] los movimientos y sujetos sociales emergentes conquistaron espacios, recursos y 
procesos políticos, sociales y culturales inherentes a la construcción de una sociedad 
moderna, democrática y tolerante. Se orientaron bases jurídicas emanadas de luchas 
históricas, se forjaron políticas públicas de acuerdos sociales y se consolidaron proyec-
tos alternativos en procesos institucionales. La educación intercultural conformó la 
búsqueda de proyectos alternativos, emergentes y prospectivos por parte de los nuevos 
sujetos sociales, con el propósito de revertir buenas intenciones institucionales, pero 
limitadas en su acervo conceptual y metodológico. La educación indígena ha sido un 
proyecto en construcción, una tarea que ha requerido muchas manos, muchos saberes, 
muchas historias de vida, muchas inteligencias, muchas genialidades, las cuales no han 
sido apreciadas y recuperadas, por lo que la educación intercultural todavía está marca-
da como un proyecto inconcluso. (Bello, 2020)



INTRODUCCIÓN

21

Bello Domínguez hace un recuento histórico muy interesante, desde donde 
traza lo que han sido las políticas y las luchas sobre los diversos proyectos educa-
tivos para las poblaciones indígenas, así como de lo que ha implicado el desarrollo 
curricular en cada etapa considerada hasta llegar a lo que significó tanto la cons-
trucción de las leyes sobre derechos culturales y lingüísticos como los cambios 
constitucionales de principios de siglo. 

Nicanor Rebolledo Reséndiz parte de la experiencia que tuvo en las escuelas 
bilingües de la Ciudad de México, para compartirnos sus reflexiones en el texto 
“La interculturalidad en las aulas”. Un primer elemento que resalta es la necesidad 
fundamental de analizar los efectos del debate intercultural y lo que deja a su paso 
por las aulas. En una segunda instancia, muy vinculada al primer análisis, está la 
importancia de conocer y, por tanto, estudiar las diversas experiencias pedagógi-
cas y prácticas interculturales, algunas de las cuales han sido elaboradas con base 
en el trabajo que ha venido desarrollando en varias escuelas primarias públicas 
de la Ciudad de México. Dichos análisis se han enfocado principalmente en revi-
talizar las lenguas indígenas, lo que permite observar de cerca las problemáticas 
que los docentes enfrentan en la enseñanza de la interculturalidad y las dudas 
acerca de si la interculturalidad es contenido académico o una tarea académica 
complementaria o transversal. Finalmente, a partir del desarrollo de los puntos 
anteriores, el autor nos presenta algunas de sus reflexiones en torno a las exigen-
cias que las comunidades urbanas hacen de su autonomía indígena, en relación 
con la revitalización lingüística y el fortalecimiento de la educación intercultural 
bilingüe en México.

Jaime Romero plantea una visión alternativa del proceso de construcción de 
los conocimientos desde lo comunitario en su trabajo “Apuntes para una educa-
ción de los pueblos y para los pueblos indígenas”. En este artículo, analiza la edu-
cación de los pueblos para los pueblos y propone arrancar la educación de esa 
visión utilitaria para posicionarla o concebirla como una relación social, donde los 
pueblos no sólo reproduzcan conocimientos sino también generen las condicio-
nes para producir y compartir los suyos. Lejos de pensar en adecuar los planes y 
programas de estudio, sería necesario dejar que la educación exprese la forma de 
organizarse en las comunidades. Se puede seguir aprendiendo matemáticas, nos 
dice el autor, pero desde la manera en que éstas conviven o enuncian una dimen-
sión del pensamiento y formas de organización propias de los pueblos. Romero 
propone explicar por qué es necesario devolver o regresar el acto educativo a 
la sociedad en su conjunto y arrancarlo de los exclusivos intereses mercantiles;  
es decir, que la educación provenga del legítimo derecho que tienen los pueblos 



22

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

a su autodeterminación y no de intereses externos a la vida comunitaria, a fin de 
tener su propia direccionalidad y cause desde sus propios requerimientos y formas 
de entender y nombrar al mundo. Así, será posible que dialoguen en igualdad los 
saberes y conocimientos de los pueblos con los saberes y conocimientos de otras 
latitudes e intereses. 

Como se ha planteado ya, una educación pertinente necesita construirse desde 
un nuevo enfoque, una relación diferente que implica la vinculación precisa entre 
cultura-lengua-educación; sin esto, no es posible construir una educación que res-
ponda a las necesidades planteadas por los pueblos indígenas y los demás pue-
blos y regiones del país. En este sentido, “Las políticas lingüísticas y la enseñanza  
de lenguas indígenas”, texto presentado por Ernesto Díaz-Couder Cabral, plan-
tea la problemática de la enseñanza de las lenguas indígenas y el aparentemente 
paradójico efecto de la globalización que propicia el fortalecimiento, por una parte,  
de fuerzas uniformadoras supranacionales y, por otra, de identidades locales o 
regionales. Ante ello, menciona que es necesario promover sistemas educativos 
nacionales con un enfoque intercultural para toda la población y, con el propósito 
de que esto suceda, sería conveniente promover la diversidad lingüística y el mul-
tilingüismo como un fenómeno natural y deseable; o lo que es lo mismo, se debe 
combatir el monolingüismo como una condición provinciana y limitante. De esta 
manera, por las limitantes estructurales, se plantea que habría que comenzar por 
desmantelar los sistemas educativos paralelos y separados para las poblaciones 
indígenas.

Por último, uno de los elementos fundamentales que permiten construir y 
reconstruir el proceso de enseñanza aprendizaje son los maestros. El trabajo ela-
borado por Sonia Comboni Salinas y José Manuel Juárez Núñez, “Hacia la deco-
lonización del quehacer docente: elementos para la construcción de una nueva 
práctica educativa”, centra la discusión en la formación docente como un proceso 
orientado a la construcción de significados que integren teoría y práctica. Esto es, 
no basta con un proceso formativo que permita alcanzar habilidades para que las 
personas actúen de acuerdo con determinadas reglas o métodos, apliquen ciertos 
conocimientos y reproduzcan saberes específicos; más bien, la formación debería 
estar orientada a lograr la comprensión de las situaciones multidimensionales que 
configuran la práctica docente.

Para ilustrar los diversos enfoques que han estado en la base de la formación 
docente, se analizan algunas de las tradiciones más reconocidas en este ámbito; 
por medio de éstas, se muestra cómo nuestras conversaciones respecto a la for-
mación de profesores están inevitablemente referidas, con mayor o menor énfasis,  



INTRODUCCIÓN

23

a las experiencias que hayamos tenido en esas tradiciones, las cuales se constitu-
yen en las “historias” que legitiman y validan los significados de nuestras com-
prensiones y los conflictos argumentativos mediante los cuales éstas se expresan. 
En el artículo se busca encontrar ciertas vertientes de discusión que ayuden a 
reflexionar sobre una pedagogía insumisa para la enseñanza y el aprendizaje de 
y en la interculturalidad.

La interculturalidad, procesos y experiencias; 
se hace camino al andar

La interculturalidad no es una realidad ni algo que se enseña. Tampoco se crea a 
partir de una política o por el deseo individual de las personas o las comunidades. 
Es un deseo, una utopía que se hará realidad al paso del tiempo y gracias a las 
luchas y movimientos sociales, así como a las acciones de quienes busquen un 
cambio profundo en la sociedad, rompan las amarras y construyan en la práctica, 
grande o pequeña, pasos para ello. La interculturalidad es política y acción, una 
utopía que nos hace caminar, como diría Galeano.

En el artículo “Pedagogías otras... Insumisas desde la historia... Educación 
autónoma e intercultural en Chiapas: Municipios Autónomos Rebeldes Zapa-
tistas” de Patricia Medina Melgarejo y Bruno Baronnet, se analizan los procesos 
de interculturalidad en la educación para comprender el ejercicio político de las 
luchas de los pueblos mediante sus acciones, plasmadas en proyectos educativos 
que buscan la construcción de otras ciudadanías. Esto, a partir de la propuesta de 
la insumisión pedagógica, la cual cuestiona y plantea las disyuntivas sociales y 
políticas que establece el reconocimiento de la interculturalidad crítica y decolo-
nial. De igual manera, se esbozan los senderos que se van surcando en tierras del 
sureste mexicano en torno a los procesos de autonomía del movimiento zapatista, 
por medio de sus sistemas de educación y de salud, para finalizar con la necesidad 
de comprender la configuración de las pedagogías contemporáneas para América 
Latina como espacios que constituyen la emergencia para dar direccionalidad a 
las transformaciones sociales y educativas.

En el texto de José Manuel Juárez y Sonia Comboni, “El difícil tránsito de la 
homogeneidad cultural a la interculturalidad en México”, se hace un pequeño 
recorrido histórico de la educación indígena en el país para encuadrar la política 
actual de la educación intercultural. Los autores recuperan parte del debate sobre 
la interculturalidad y nos introducen de lleno en él, al afirmar que:



24

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

La interculturalidad no consiste sólo en la coexistencia de culturas en el mismo espacio 
geográfico de un territorio nacional, ni en el dominio de dos códigos lingüísticos como 
expresión de dos mundos en presencia, sino en el diálogo y la búsqueda de un inter-
cambio pacífico de los valores culturales que se encuentran y traslapan en una sociedad 
pluricultural. (Comboni y Juárez, 2020)

El fundamento de la interculturalidad es el reconocimiento del “otro”; el otro,  
miembro de una cultura diferente. Reconocer la diversidad es admitir al otro como 
es y por lo que es, sin discriminación alguna.

La respuesta de la educación a la diversidad, nos dicen los autores, implica 
asegurar el derecho a la identidad propia, al respetar a cada quien como es, con 
sus características biológicas, sociales, culturales y de personalidad, que permiten 
precisamente individualizar a un sujeto en la sociedad. Para lograr este tipo de 
convivencia es necesario, además del reconocimiento, la aceptación y el diálogo 
entre los miembros de las diversas culturas en un plano de igualdad y libertad. 

En la segunda parte de su artículo, para ilustrar un proceso de atención a la 
diversidad, los autores hacen referencia a la escuela “El Porvenir” de Xochistla- 
huaca, Guerrero, donde los maestros comprometidos con la recuperación y el forta-
lecimiento de su cultura, sus tradiciones, sus costumbres, su lengua y su cosmogo-
nía llevan a cabo un proceso educativo con enfoque intercultural. Esto demuestra 
que, a pesar de las dificultades y los escollos que enfrenta la interculturalidad, una 
educación liberadora de este tipo es posible, y el Estado debería tener la visión 
suficiente para retomar estas experiencias y tratar de generalizarlas, con las reser-
vas del caso para cada cultura del mosaico mexicano.

Recuperar el camino andado y las experiencias desde lo local nos muestra los 
retos y las dificultades que profesores indígenas y rurales enfrentan día tras día 
en las comunidades. Así, en el artículo “Treinta y cuatro años de educación indí-
gena vistos desde la comunidad y las aulas”, descubrimos el testimonio de Fausto  
Sandoval Cruz, quien nos muestra paso por paso la trayectoria de luchas y ten-
siones, carencias y éxitos que tuvieron los maestros del alto triqui en San Andrés 
Chicahuaxtla, Oaxaca. El maestro Sandoval describe las grandes carencias en 
cuestión de materiales y equipamiento; pero sobre todo, respecto al apoyo y la 
aplicación de políticas públicas en educación indígena y para impulsar las lenguas 
originarias, que podrían haberse dado con el fin de hacer mucho más efectiva una 
educación pertinente y adecuada a las necesidades de los pueblos. En las luchas 
por impulsar ésta, nace en él la conciencia de ser maestro indígena, lo que ha sig-
nificado la búsqueda de una educación acorde a los pueblos. Desde la narración 
de sus experiencias nos dice que a partir de la década de 1980, la Universidad 



INTRODUCCIÓN

25

Pedagógica Nacional (UPN) y el SNTE establecen un espacio para formar licencia-
dos en Educación Indígena. Sin embargo, este proceso no ha sido fácil, ya que el 
sistema educativo carece de eficacia y se ha convertido en una gran simulación, 
pues, según nos dice, es igual trabajar, implementar pedagogías alternativas o no 
hacer nada de ello.

El siguiente texto, “Un análisis sociointercultural de la Universidad Autónoma  
Intercultural de Sinaloa”, escrito por Ernesto Guerra García, María Eugenia Meza 
Hernández y María Isabel Ramírez Duque, analiza los fenómenos ligados con 
los procesos culturales, intraculturales, interculturales e intrasociales para cons-
truir una propuesta sociointercultural, considerando que en las sociedades no 
sólo se observan procesos interculturales, pues existen dinámicas intrasociales 
e intraculturales que determinan el momento más intensivo de las relaciones 
entre culturas. Por eso es que, al aparecer la Universidad Autónoma Indígena de  
México (UAIM), hoy Universidad Autónoma Intercultural de Sinaloa (UAIS), empie-
zan a surgir muchos sentidos sobre este estudio, pues esa institución está orien-
tada a la atención de los pueblos indígenas; su funcionamiento es un referente 
para las universidades interculturales, todas ellas nacidas en plena globalización 
durante un periodo de alternancia política. A partir de su larga experiencia, los 
autores toman la sociointerculturalidad como un constructo metodológico e incor-
poran en su análisis el contexto y la política social, en los cuales se insertan estas 
instituciones, y a partir de la sociointerculturalidad analizan los fenómenos que 
se presentan en la educación para la diversidad cultural. 

Bolivia es uno de los países de América Latina cuya política educativa parte 
de su nueva Constitución, la cual reconoce el hecho y la estructura de su diver-
sidad y plurinacionalidad; es un ejemplo, por la radicalidad de sus decisiones, de 
cómo éstas la llevaron a cambiar el sistema educativo desde sus estructuras para 
despatriarcalizarlo, decolonizarlo y desracializarlo.2 Proceso nada fácil en el que 
todavía se encuentran, con retos, posibilidades y luchas por seguir. Xavier Albó 
Corrons, luchador social catalán de nacimiento y boliviano por naturalización,  
ha estado presente en las luchas bolivianas por construir un país donde quepan 
todos en igualdad de condiciones, buscando la equidad y liberación de sus institu-
ciones. En el artículo “Interculturalidad y la nueva ley educativa en Bolivia”, el autor 
reflexiona sobre las dos grandes reformas educativas llevadas a cabo en Bolivia, 
que se establecen en la Ley 1545 de 1994 y en la Ley Avelino Siñani de 2010; esto  

2 Este planteamiento, eje de la Ley Educativa 070 Avelino Siñani-Elizardo Pérez, sigue vigente hasta el 
día de hoy, con un rumbo incierto después de la caída del presidente Evo Morales en Bolivia.



26

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

ya como fruto de la nueva Constitución3 que redefine a la República Boliviana 
como Estado Plurinacional de Bolivia, en reconocimiento a su diversidad y la  
coexistencia de varias naciones en su territorio.

En dicho artículo, se delinea la trayectoria que va desde el análisis de la Refor-
ma Educativa de 1994 y el planteamiento de interculturalidad ya establecido en 
ésta como su eje rector para el sistema educativo en su conjunto, hasta la nueva 
Ley Avelino Siñani. Esto, con el objetivo principal de profundizar en el concepto 
de interculturalidad y la nueva ley educativa. En un primer momento, se anali-
za la Ley de Reforma Educativa de 1994 con sus enfoques teóricos y resultados 
reales hasta el año 2002, así como el tratamiento que se le da a la nueva ley en 
cuanto al tema de interculturalidad. Es decir, la Ley de Reforma Educativa de 1994  
—nos comenta— no pudo afrontar a cabalidad la puesta en marcha nacional de la 
educación intercultural bilingüe o de la interculturalidad como enfoque nacional, 
así que con la nueva ley se afronta y aprueba la asignatura pendiente en todos los 
ámbitos. Desde el enfoque de análisis, la interculturalidad se ve desde un primer 
plano, ya que ésta no renuncia a su objetivo decolonizador y, por lo tanto, incorpora 
como base la intraculturalidad para lograr la interculturalidad plena de los grupos 
culturales que confluyen y se encuentran en cada escuela o colegio, donde no se 
desatiende el objetivo bilingüe de todo el sistema.

Interculturalidad y práctica social

La interculturalidad, como se ha venido planteando, no es únicamente una política 
ni un enunciado de las necesidades de actualización de los países para conseguir 
la convivencia pacífica. Ésta debe ser asumida en todos los ámbitos de la socie-
dad, como un contenido que debe ser llevado a la acción, a la lucha permanente 
por lograrla en cada uno de los actos de la cotidianidad local y comunitaria, desde  
los barrios y movimientos sociales hasta las políticas públicas y las decisiones 
de redistribución y tratamiento de la desigualdad y diversidad que implican.

Fernando Nava López, en su texto “Acotaciones lingüísticas en torno a la 
interculturalidad”, describe las dificultades existentes en el ámbito de la salud y 
las derivaciones lingüísticas propias de un país multilingüe y pluricultural frente 
a la castellanización forzada, que desconoce las prácticas propias de las comuni-
dades cultural y lingüísticamente diferenciadas. Para lograrlo, el autor divide el 

3 Tanto la Constitución de 2009 como las leyes que de ella emanaron en materia educativa y cultu-
ral (2010) siguen aún vigentes. Su continuación y perfeccionamiento, o por lo contrario, su derogación, 
dependerá de los futuros presidentes.



INTRODUCCIÓN

27

escrito en dos partes. En la primera, caracteriza los escenarios de la interculturali-
dad, a partir precisamente de que hay en ellos una o más lenguas. En la segunda, 
menciona datos lingüísticos empíricos para, con base en ellos, realizar algunas 
reflexiones que podrían abonar a la teoría y la práctica de la interculturalidad en 
escenarios bilingües o multilingües. El autor nos muestra dos realidades: la diver-
sidad de lenguas y el concepto de interculturalidad, para concluir que la primera 
es una realidad contundente, a pesar de que algunos sectores, tanto públicos como 
privados, no la consideran una cuestión social. Por ello, la interculturalidad debe 
fundamentarse sobre todo en los componentes de lengua-cultura, como una de 
sus principales herramientas; así alcanzará una atención verdaderamente ade- 
cuada en los distintos campos e instituciones de la atención pública, sobre todo 
del sector salud.

La definición de interculturalidad que propone Xavier Albó en su artículo 
“Nuestro gran desafío: ser iguales y solidarios en la diversidad” abre un campo 
nuevo para el análisis de la interculturalidad desde el ámbito social, político y 
religioso. El autor define este concepto como “las relaciones entre humanos sus 
grupos e instituciones mediante productos de toda índole (materiales; sociales; 
simbólicos; en forma de valores, creencias y ritos aprendidos, transmitidos y modi-
ficados socialmente)”. Estas relaciones se dan en todos los campos y en todos los 
lugares, comunidades, regiones, pueblos, etnias, naciones, estados, entre grupos 
locales “originarios” y forasteros o inmigrantes.

Para Xavier Albó, la interculturalidad es aplicable al diálogo con las religiones 
y espiritualidades indígenas, que expresan un sentido de la divinidad al cual “hay 
que acercarse con gran sensibilidad, pues contienen valores espirituales y huma-
nos”, incluidos temas de actualidad como su relación sagrada y armónica con la 
Madre Tierra y toda la creación, con todo el mundo sobrenatural y con los demás 
seres humanos, dentro del paradigma que ahora ellos mismos tienden a llamar el 
vivir bien, en contraposición al de vivir mejor unos pocos a costa de los demás.

Desde una perspectiva de la antropología religiosa y la sociología de la reli-
gión, ésta es una de las dimensiones clave de la inmensa mayoría de las culturas 
y sociedades, dentro de su esfera simbólica. Tampoco debería descartarse de 
manera automática cualquier expresión de una “religión secular” (o “atea”). Para 
identificar las posibilidades de las relaciones interculturales, dice Albo, “podría-
mos añadir que el ecumenismo y el diálogo interreligioso son los nombres que 
hemos dado a este tipo de relaciones. También la misionología, la pastoral indí-
gena o afroamericana y otras especialidades semejantes tienen que ver con ello”. 



28

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

El autor nos muestra una gran apertura hacia el análisis crítico de estas últimas 
y el reconocimiento de la espiritualidad y la teología de la liberación, además de 
las teologías indígenas como medio para el diálogo intercultural e intracultural 
en América Latina.

Por último, pero no menos importante, deseamos extender un sincero y profun-
do reconocimiento a la gran labor realizada por las licenciadas Stephanie Castillón 
Medina, Hilda Nathaly Delgado Villegas y Guadalupe Teresa García Hernández, 
sin cuya tenacidad y seguimiento a los autores en los diversos momentos de la 
recuperación de los manuscritos, así como en el seguimiento a los evaluadores y 
la vigilancia de los procesos de corrección que hicieron los autores, al incorporar 
los comentarios de los evaluadores, además de la armonización y conjunción de los 
textos, este libro no hubiese sido posible. Va nuestro respeto y agradecimiento. 

Sonia Comboni Salinas
José Manuel Juárez Núñez



INTRODUCCIÓN

29

Referencias

Barnhardt, R. (2005). The Situation of the Sami People in the Sapmi Region of Norway 
Sweden and Finland, Report of the Special Rapporteur on the Rights of Indigenous 
Peoples. Recuperado de http:/unsr.jaemsanalya.org/docs/countries/2011-report-sap-
mi-a-hrc-18-35-add2_en.pdf (consultado el 20 de febrero de 2019).

Candau, V. M. (2001). Multiculturalismo, interculturalidades e democracia. Revista 
Nuevamérica/novamerica, 4-15, Río de Janeiro, Brasil.

______ (2013). Educación intercultural crítica. Construyendo caminos. En C. Walsh (Ed.),  
Pedagogías decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y re(vivir)  
(pp. 145-161). Quito, Ecuador: Abya-Yala.

Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos [CPUM], última reforma publicada 
en DOF 27-01-2016. Recuperado de http://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/htm/1.
htm (consultado el 3 de junio 2019).

Díaz-Polanco, H. (2015). El jardín de las identidades. México: Orfila.

Freire, P. (2015). La Educación como práctica de la libertad. España: Siglo XXI. 

Gjerpe, K. (2016). L’éducation autochtone en pays Sámi (Sápmi). En Iréne Bellier et 
Jenniver Hays. (Eds.), ¿Quelle éducation pour les peuples autochtones? Paris, France: 
Éditions L’Harmattan/SOGIP.

López-Hurtado, L. E. (2007). Trece claves para entender la interculturalidad en la educa-
ción latinoamericana. En Prats, E. (Coord.), Multiculturalismo y Educación para la 
Equidad, Barcelona: Octaedro/OEI. 

López-Hurtado, L. E. y Wolfgang, K. (2009). La educación intercultural bilingüe en 
América Latina: balance y perspectivas. Revista Iberoamericana de Educación, (20),  
OEI: 50 años de cooperación. Mayo-agosto 1999. Recuperado de https://rieoei.org/
historico/documentos/rie20a02.htm (consultado el 3 de junio 2019).

ONU. Declaración Universal de los Derechos Humanos. Recuperado de https://www.
un.org/es/sections/about-website/z-site-index/index.html (consultado el 13 de  
mayo 2019).

Tubino, F. (2005). La interculturalidad crítica como proyecto ético-político. Presentado en 
el Encuentro Continental de Educadores Agustinos, enero 24-28, Lima. Recuperado 
de http:/oala.villanova.edu/congresos/educación/limaponen-02.html

Walsh, C. (2007) Interculturalidad crítica/pedagogía decolonial. Memorias del Seminario 
Internacional “Diversidad, Interculturalidad y Construcción de ciudad”. 17-19 de abril, 
Bogotá: Universidad Pedagógica Nacional.



30

INTERCULTURALIDAD Y DIVERSIDAD EN LA EDUCACIÓN

______ (2009). Interculturalidad, Estado, Sociedad. Luchas (de)coloniales de nuestra épo-
ca. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar/Abya-Yala.

______ (2013). Pedagogías decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y  
re(vivir). Quito, Ecuador: Abya-Yala.

Warnier, J. P. (2002). La mundialización de la cultura, Barcelona: Gedisa. 



I
Diversidad, equidad y cambio en la educación. 

Nuevas ideas, viejos problemas





[33]

Educación: reforma, conflicto y cambio institucional

Carlos Ornelas1

Introducción2

Un proceso de reformas legales pretende cambiar el rostro de la educación 
pública en México. En éste, dos protagonistas políticos representan papeles 

antagónicos: el presidente Enrique Peña Nieto y la expresidenta del Sindicato 
Nacional de Trabajadores de la Educación (SNTE), Elba Esther Gordillo. El primero, 
se encumbra en un momento de popularidad; la segunda se encuentra en prisión.3 
El presidente se presenta como un paladín de las reformas, mientras la exdirigente 
del SNTE paga el pecado de haber enfrentado a quien detenta la cúspide del poder 
político en México. Dos personajes con vocación de políticos personifican posturas 
distintas y su acción determina el rumbo de una reforma en marcha.

En la literatura internacional, el análisis de las reformas educativas se concen-
tra alrededor de dos tendencias con interpretaciones distintas del cambio insti-
tucional y de las consecuencias que dichas reformas acarrean. Carney, Rappleye 
y Silova (2012) revisan un mar de bibliografía para ilustrar el choque, más que la 
afinidad, entre esas dos formas de examinar la creciente similitud de los sistemas 
educativos a escala mundial. La globalización, nos dicen unos, marca el paso de la 
historia, mientras otros ponen el énfasis en las luchas políticas locales para expli-
car por qué y para qué los gobiernos promueven reformas en la educación. 

Carney y sus colegas arguyen que la analogía de los sistemas educativos se ha 
convertido en uno de los temas centrales del debate en el campo de la educación 
comparada. Por un lado, los teóricos de la cultura mundial con una interpretación 

1 Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco. 
2 Agradezco las críticas, comentarios y correcciones que hicieron los alumnos del seminario Polí-

tica Educativa de la maestría en Desarrollo y Planeación de la Educación al primer borrador de este 
documento.

3  El presente análisis se llevó a cabo en 2013, lo cual explica que algunos sucesos no sean vigentes en 
la actualidad.



34

CARLOS ORNELAS

particular del  neoinstitucionalismo explican la convergencia global de las institu-
ciones educativas y culturales como una faceta de la modernidad impulsada por 
la lógica de la tecnología, la ciencia y el mito del progreso, que la globalización 
ha engendrado. Incluso, según Beech (2008), existe un modelo de reforma edu-
cativa internacional que parece reforzar la postura de los teóricos de la cultura 
mundial. En sentido opuesto, los estudiosos que se centran en la adopción de los 
mismos fenómenos a escala nacional o local impugnan las premisas fundamen- 
tales de la teoría de la cultura mundial. Éstos ponen de relieve la centralidad de 
los agentes (actores) y de la política detrás de la aplicación de reformas educati- 
vas globales en los diferentes contextos nacionales. El caso de la reforma educativa 
puesta en marcha en México, en el despuntar del gobierno de Enrique Peña Nieto  
(2012-2018), arroja elementos para contrastar estas posturas. 

En diciembre de 2012, el Congreso federal propuso una reforma a los artícu- 
los 3.º y 73 de la Constitución, y en menos de dos meses 20 congresos estatales 
la aprobaron. Esa reforma sembró las semillas de cambios institucionales subse-
cuentes en la gobernación del sistema educativo mexicano. 

Aunque el anuncio de la reforma constitucional suscitó comentarios en la 
prensa y los medios en general debido a que surgió del Pacto por México —una 
alianza de nueva índole entre los tres partidos mayores—, la aprehensión de Elba 
Esther Gordillo, la cacique sindical más conocida y protagónica de México, llamó 
más la atención de la prensa mundial. A pesar de que la captura de la presidenta 
del SNTE atrajo los reflectores, la importancia de la reforma constitucional puso de 
manifiesto pugnas entre los principios e intereses de los actores políticos. La refor-
ma implica cambios institucionales de cierta trascendencia, aunque deja intacto 
el pacto corporativo entre el Estado y el SNTE, mas quienes se han beneficiado de 
ese pacto se oponen, hasta con violencia, a las reformas anunciadas. 

En este ensayo se examina una reforma educativa en ciernes, cuando muchas 
de sus aristas son anuncios y existe incertidumbre acerca de si el poder del Estado  
podrá retomar la rectoría de la educación; propósito expreso de las transforma- 
ciones legales en marcha. Una intención implícita de la reforma tiende a fortale-
cer al Estado evaluador. En la sección final, se especula sobre el peso ideológico y 
conceptual del modelo de reforma educativa de la globalización y los contrastes 
locales, con el fin de reafirmar la vigencia del proyecto democrático y educativo 
para la formación nacional. 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

35

Dos formas de exploración

Aunque existen coincidencias acerca de la influencia de la globalización en la 
promoción de las reformas educativas, hay divergencias ideológicas y conceptua-
les entre los proponentes. Mientras los teóricos de la cultura mundial ven natural 
las similitudes de los sistemas de educación nacionales, académicos radicales las 
observan como una imposición de los organismos multilaterales. Otros investiga-
dores más las analizan como un sistema complejo de influencias donde se ceden 
y toman prestadas nociones que se adaptan a las políticas nacionales. También 
hay un enfoque que arguye que la historia de los sistemas locales impone condi-
ciones únicas que se basan en principios o fundamentos filosóficos expresados 
en mandatos y leyes, así como en entramados institucionales con rutinas y con-
flictos entre los actores que influyen (o buscan influir) en la construcción de las 
políticas de educación. 

Quizá el teórico del desarrollo de la cultura mundial más destacado sea John 
Meyer, profesor de la Universidad de Stanford. En la introducción a un volumen 
acerca del neoinstitucionalismo, Meyer sintetiza su pensamiento y establece las 
premisas de ese enfoque. Su argumento es que los actores y la actividad (política) 
en situaciones locales están penetrados en profundidad por significados cultu-
rales y formas de organización que se obtienen del ambiente general. Cuando el 
argumento de Meyer se aplica a estructuras organizativas dentro de la sociedad, 
sucede que éstas tienden “isomórficamente” a reflejar modelos (internacionales) 
legítimos y a cambiar al ritmo del cambio de esos modelos. En la escala del Esta-
do nación, los sistemas educativos alrededor del mundo son mucho más similares 
de lo que se hubiera pronosticado a partir de las variaciones extremas que existen 
entre esos Estados debido a su grado de desarrollo y sus tradiciones culturales 
(Meyer, 2008).

En ese mismo volumen, Francisco Ramírez completa la síntesis del modelo de 
la cultura mundial:

El carácter universal de estos modelos y la racionalidad formal asociada con ellos faci-
lita la normalización, en la aspiración y en la política, aunque no siempre en la práctica. 
En pocas palabras, lo que esto significa es que cada vez vivimos en un mundo en el que 
existen normas comunes sobre quién es una persona, lo que constituye una organiza-
ción, y cómo se ostenta un Estado-nación. (Ramírez, 2008, p. 370) 

No obstante de compartir ciertas premisas analíticas con estos últimos autores, 
Jason Beech expone que las agencias internacionales, como la Organización de  



36

CARLOS ORNELAS

las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura (UNESCO), el Banco  
Mundial (BM) y la Organización para la Cooperación y el Desarrollo Econó- 
micos (OCDE), promueven un modelo universal de educación para la era de la 
información. Beech desmenuza este modelo en varios elementos que se pueden  
observar en la política educativa de México, al menos a partir del Programa  
de Modernización de la Educación del gobierno de Carlos Salinas de Gortari. 
Tales elementos son: descentralización y autonomía escolar, educación para la 
vida, sistemas de evaluación centralizados, profesionalización de los docentes y 
un currículo centralizado basado en competencias. En su visión, el isomorfismo 
no es un fenómeno natural, sino que se induce desde los organismos globales 
(Beech, 2008).

Los críticos de la globalización van más allá: observan un proceso de reforma 
educativa mundial con un fuerte acento neoliberal. Para ellos no hay ingenuidad 
en la difusión de ese modelo internacional; obedece a dos propósitos centrales: 
mercado libre e incremento de la “vigilancia”. El énfasis en la “mercadización” 
de los sistemas educativos, se observa en el crecimiento de tendencias privatiza- 
doras (lideradas por la Organización Mundial del Comercio), así como en la 
mayor influencia de los sistemas de evaluación nacionales “[…] basados en prue-
bas estandarizadas e indicadores de desempeño que implican juicios externos a  
las escuelas. Estos sistemas, en la escala local, han sido colonizados por asocia-
ciones de padres que «poseen los capitales cultural, económico y político apro- 
piados»” (Apple, 2006, p. 478).

Para los académicos radicales Klees, Samoff y Stromquist (2012), el BM es el 
arquitecto primordial de las reformas educativas neoliberales. Las propuestas de 
esta institución (“y de la OCDE”, puede agregarse), a pesar de la retórica demo-
crática y de consulta, implican un modelo impositivo que, en última instancia, al 
homogeneizar los sistemas educativos nacionales, en especial mediante el estable-
cimiento de evaluaciones estandarizadas, reproducirá las desigualdades existentes 
y la estratificación social. Además, fortalecerá las políticas neoliberales y privati-
zadoras, donde los países de la periferia se utilizan como ratones de laboratorio 
para experimentar sus propuestas. 

Estas visiones, a pesar de que implican una crítica a las tendencias dominantes, 
tienden a ocultar lo que pasa en el interior de los Estados nación, que están lejos 
de desaparecer. En ellos, las reformas a la educación se resuelven en la arena polí-
tica y mediante juegos de poder, donde el Estado y sus instituciones, así como los 
protagonistas políticos, desempeñan un papel de primera importancia. El enfoque 
alternativo no abandona la visión global, pero induce a explorar con más cuidado 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

37

las políticas nacionales y locales. La idea central de los autores que pregonan esta 
visión es que los Estados nación piden prestadas nociones y conceptos del orden 
mundial y, al hacerlo, contraen deudas que tarde o temprano tendrán que pagarse 
(Steiner-Khamsi, 2012).

Gita Steiner-Khamsi quizá sea la autora que más ha contribuido a teorizar  
(y a defender) el enfoque del préstamo-endeudamiento de las políticas educati-
vas. Con base en sus investigaciones y las de académicos afines a esta corriente, 
Steiner-Khamsi postula un cambio de mirada a la globalización: los actores locales 
también juegan en el contexto mundial. 

El énfasis en el contexto de la política local como unidad de análisis para exa-
minar la transferencia de estrategias educativas pone mayor peso en cuatro áreas 
de análisis: el organismo, el proceso, los efectos y el momento de la política de 
endeudamiento; y no tanto en la tendencia mundial. A menudo, una investigación 
sobre la política de endeudamiento y de préstamo es provocada por un fenómeno 
que en un principio parece ser irracional o contradictorio (como cuando la Secre-
taría de Educación Pública, comandada entonces por Josefina Vázquez Mota, pidió 
consejos a la OCDE, por ejemplo). Estas inconsistencias acaban por tener sentido 
una vez que se aplica un marco interpretativo que presta atención “socio-lógica” 
a la atracción de la política transnacional, o se reconoce la racionalidad política y 
económica para pedir prestados expedientes de reformas educativas. La premisa 
de este enfoque es que el objeto de escrutinio debe ser el contexto político local. 
Éste es el terreno que ofrece la clave para entender por qué una reforma prestada 
adquiere resonancia (las evaluaciones nacionales, por ejemplo), qué cuestión polí-
tica se pretende resolver con ella y qué actores políticos logran movilizarse con el 
fin de apoyar (u oponerse) a la reforma. 

El marco interpretativo utilizado por muchos autores que favorecen esta  
tendencia se refiere a los aspectos políticos y económicos de la transferencia de las 
reformas educativas. El endeudamiento, asegura Steiner-Khamsi, a menudo tiene 
un efecto saludable en conflictos de política prolongada, porque construye coali-
ciones. Permite que se opongan los grupos que promueven la reforma y los que 
defienden lo existente, para luego combinar recursos y apoyar una tercera opción, 
supuestamente neutral, aunque ofrezca una alternativa política tomada de otra  
parte. Las normas internacionales se han convertido en un punto de referencia 
cada vez más común en este tipo de decisiones. Los estudiosos se preguntan si al 
promover las reformas educativas nacionales se hizo la transferencia de estrategias 
y diseños institucionales, o si las reformas educativas transferidas de un país a otro 
se incrementaron como resultado de la globalización (Steiner-Khamsi, 2012).



38

CARLOS ORNELAS

El enfoque doméstico

No importa a qué tendencia se afilien los académicos, la mayoría coincide en que 
los cambios en la educación se proponen y realizan en medio de conflictos de 
intereses y luchas dentro del Estado, lo que Hans Weiler denomina “[…] la «macro-
política» de la reforma educativa. El fracaso de muchas reformas propuestas se 
debe a la situación de precariedad estructural de la autoridad política en el Estado 
moderno” (Weiler, 2007, p. 45).

Según Weiler, eso se debe a la erosión de la legitimidad del Estado, a la vul-
nerabilidad particular de los agentes políticos y a la fortaleza de una burocracia 
“robusta” que por lo general se opone a los cambios. Estudiar las reformas educati-
vas dentro de un Estado nación demanda el esclarecimiento de otras naciones. 

El concepto abstracto de “Estado” hace referencia al tipo de organización políti-
ca de una sociedad y a las instituciones que la componen, así como a las relaciones 
que se establecen entre los ciudadanos y los órganos de gobierno de esa sociedad. 
En los ensayos académicos se encuentran referencias a Estados democráticos, 
autoritarios, benefactores, evaluadores, dictatoriales o corporativos (Carnoy, 1984). 
Se podría postular que no hay Estado sin adjetivos. 

En las democracias occidentales, después de la Segunda Guerra Mundial y  
de la consolidación de lo que se denominó el “Estado benefactor”, los intereses de  
los grupos, las clases sociales y las regiones comenzaron a representarse de mejor 
manera por sus dirigentes que por políticos electos. El Gobierno de la nación se 
transformó en el agente más dinámico del desarrollo y en unas décadas subordinó 
a las entidades políticas subnacionales. En América Latina, donde la democracia 
no se había consolidado, ese modelo sedujo a dictadores y líderes carismáticos. 

En México, la Constitución de 1917 incorporó muchos de los rasgos del Estado 
democrático (o democrático liberal, como lo definió Bobbio en 1989). La Constitu-
ción instituyó la separación y el equilibrio de los poderes (ejecutivo, legislativo y 
judicial), la elección de los gobernantes y legisladores por medio del voto universal 
y secreto (principal demanda que dio origen a la Revolución mexicana) y las liber-
tades básicas de la persona (de opinión, de reunión, de asociación y de libre circula-
ción). También ratificó la noción de Estado secular y laico. Pero el grupo triunfador 
en la Revolución mexicana trastocó la organización política y democrática plas-
mada en la Constitución, asimismo instauró un régimen corporativo, aunque los 
mandatos constitucionales variaban poco. El corporativismo, según Panitch:



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

39

No fue una ideología, sino un modo de organizar “la tecnología del poder”,4 las rela-
ciones entre los patrones y los trabajadores en el capitalismo avanzado. Críticos de 
la izquierda calificaron a las instituciones del corporativismo como promotoras del  
“colonialismo interno”, donde el jefe del Estado dominaba (en el sentido de subordina-
ción burocrática) a los otros poderes y las regiones. (Panitch, 1980, p. 162)

Desde el punto de vista del poder social, las corporaciones (partidos políticos, 
sindicatos, escuelas, instituciones públicas) fueron los elementos principales de 
la cohesión social, y sus representantes tuvieron preponderancia por sobre la 
autoridad territorial. El régimen populista de la Revolución mexicana supo conju-
gar la oferta de ciertos beneficios a los trabajadores organizados (pero más a sus 
dirigentes) con el sometimiento al control del partido oficial, el Partido Nacional 
Revolucionario, luego Partido de la Revolución Mexicana, que finalmente devino 
en Partido Revolucionario Institucional —el PRI— (Córdova, 1973). El populismo y 
el corporativismo reales subvirtieron a la democracia formal. Según Schmitter, el 
corporativismo es lo opuesto al pluralismo democrático: “[…] un sistema de inter-
mediación de intereses, donde un número limitado de grupos no competitivos 
obtienen licencia [o son creados] por el Estado, que les otorga un monopolio en 
sus categorías respectivas a cambio de controlar su liderazgo y sus demandas” 
(Schmitter, 1974, pp. 93 y 94).

El Estado nación sustituyó a las partes, obtuvo un poder hegemónico tanto en 
la modulación de la economía, como en la política práctica. Como lo había previsto 
Weber (1964), el control del aparato de Estado por una burocracia profesional se 
transformó en un fin en sí mismo, con la consecuente reducción de la participación 
de la sociedad civil y sus instituciones. 

Para Weber, la burocracia constituye el tipo más puro de dominación legal.  
En su tipo ideal de dominación legítima, la racional burocrática se identifica con 
la historia del Estado moderno. En su obra, Economía y sociedad, Weber dedica 
un capítulo extenso a la dominación burocrática, donde examina sus supuestos, 
su esencia y desarrollo, al igual que su acción política: “Todo régimen de gobierno 
necesita del dominio en alguna forma, pues para su desempeño siempre se debe 
colocar en manos de alguien con poderes imperativos” (Weber, 1964, p. 701).

4 Por tecnología del poder se entiende que el gobierno cotidiano de las instituciones descansa en un 
conjunto de decisiones que se sustenta en normas, rutinas, reglas (tácitas o explicitas), responsabilidades 
de los actores y símbolos que construyen los dirigentes o que surgen de los mismos proyectos de cambio 
(Elaboración propia, con base en March y Olsen, 1996). 



40

CARLOS ORNELAS

El prototipo burocrático de matriz weberiana ha recibido innumerables críti-
cas por su debilidad para explicar el proceso de toma de decisiones, al no capturar 
los tipos informales de poder y su influencia. Baldridge señaló tres debilidades de 
este enfoque:

Primero, no da cuenta del poder basado en amenazas ilegítimas, movimientos de masas 
que apelan a emociones y sentimientos; tampoco previó el poder que emana de orga-
nizaciones sindicales. Segundo, aporta poco para el análisis de los procesos dinámicos 
de las instituciones actuantes en un sistema político. Tercero, no toma en cuenta los 
cambios a lo largo del tiempo; tampoco estudia la intervención de actores sociales exter-
nos al gobierno, como los grupos de poder [o camarillas] y las organizaciones civiles. 
(Baldridge, 1978, p. 31) 

El corporativismo impulsado por el régimen de la Revolución mexicana desar- 
ticuló al sindicalismo libre, a la asociación voluntaria de los trabajadores en orga-
nizaciones para defender sus derechos, al implantar sindicatos oficiales a los que 
los trabajadores tenían que afiliarse, aun en contra de su voluntad. 

En el año 2000, con el primer triunfo del Partido Acción Nacional (PAN), los 
grupos corporativos que controlaban a los grandes sindicatos no desaparecieron; 
por el contrario, se fortalecieron y desarrollaron nuevas prácticas. Es lo que Rubio y  
Jaime (2007) denominan el neocorporativismo, que se basa en el uso del chantaje  
y la amenaza a los poderes establecidos. El gobierno de la alternancia permitió a 
los líderes de las organizaciones neocorporativas alcanzar altos grados de auto-
nomía política, lo que les permitió obtener ganancias considerables para sí, y en 
menor medida, aunque significativas, para sus agremiados. Con ello contribuyeron 
a la erosión de la legitimidad del Estado. 

Con base en los trabajos de Maquiavelo, Weber y otros autores se incorpo- 
rarán al discurso algunas nociones abstractas, cuando el análisis particular así lo 
demande. Maquiavelo proporciona una guía invaluable para la observación de la 
acción del gobierno, el jefe de Estado y los altos funcionarios:

Nótese bien que no hay cosa más ardua qué manejar ni que se lleve a cabo con más 
peligro, ni cuyo acierto sea más dudoso que el obrar como jefe, para dictar asuntos nue-
vos, pues tiene por enemigos activísimos a cuantos sacaron provecho de los estatutos 
antiguos y aun los que puedan sacarlo de los recién establecidos, suelen defenderlos 
con tibieza. (Maquiavelo, 1957, pp. 137 y 138)



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

41

El asunto en perspectiva 

En su discurso de toma de posesión del cargo en Palacio Nacional, el 1 de diciem-
bre, el entonces presidente Enrique Peña Nieto hizo un anuncio que implicaba 
cambios en la política educativa. El mandatario advirtió que propondría al Con-
greso reformas a la Constitución y a la Ley General de Educación (LGE), y que con 
ellas se establecerían las bases del Servicio Profesional Docente: “Habrá reglas 
claras y precisas, para que todo aquel que aspira a ingresar, permanecer y ascender 
como maestro, director o supervisor, lo haga con base en su trabajo y sus méritos, 
garantizándoles plena estabilidad laboral” (Excélsior, 2012).

Con esa arenga, el nuevo gobierno comenzó un proceso de reforma que res-
pondía más bien a los conflictos internos de México, aunque también incorporaba 
elementos del modelo internacional de reforma educativa propuesto por orga-
nismos internacionales (Beech, 2008). El gobierno de Felipe Calderón previa-
mente había pedido prestadas nociones a la OCDE, la cual le entregó un paquete  
de propuestas en 2010, casi al final de su periodo de gobierno (OCDE, 2010;  
OECD, 2010). Peña Nieto dirigió su discurso a la sociedad en general, y en concreto, 
a los docentes y a los dirigentes de su poderoso sindicato, el Sindicato Nacional 
de los Trabajadores de la Educación. El presidente se embarcó en asuntos nuevos 
cuyos aciertos siguen en el aire, pues aunque se granjeó muchos aliados, también 
enfureció a los adversarios de las reformas, los que se beneficiaban del viejo arre-
glo institucional, en particular, los dirigentes del SNTE y los disidentes agrupados 
en la Coordinadora Nacional de Trabajadores de la Educación (CNTE) y otras orga-
nizaciones menores. 

El SNTE es un organismo corporativo que se creó desde la cúspide del poder 
político, en 1943. Desde entonces, el Estado le otorgó el monopolio de la represen-
tación laboral y política de todos los maestros. Fue un sindicato único y no compe-
titivo cuyo liderazgo se sometía al influjo del Estado por la vía del partido oficial. 
“Este conjunto de categorías [y otras] nos señala[n] un tipo de corporativismo 
de Estado, propio de países del capitalismo periférico en donde la corporación es 
creada y conservada como un auxiliar dependiente del Estado para fundamentar 
su legitimidad y funcionamiento” (Aziz Nassif, 1989, p. 43).

Este tipo de organización dio paso a la formación de camarillas y cacicazgos 
que se articulaban con el aparato de Estado, y cuya misión principal era controlar 
a los afiliados. A cambio de ese control, el gobierno recompensaba a las camarillas 



42

CARLOS ORNELAS

ofreciéndoles puestos políticos o administrativos, e incorporándolos a la buro-
cracia oficial (Langston, 1994). De esta manera se institucionalizó el clientelismo 
político. 

En el caso del SNTE, el gobierno fue más allá. Mediante un proceso comple-
jo que tardó décadas en ejecutarse, no sólo otorgó puestos a los dirigentes en la 
baja burocracia de la Secretaría de Educación Pública (SEP), sino que mediante el 
Reglamento de las Condiciones Generales de Trabajo del Personal de la Secre-
taría de Educación Pública de 1946, la designación de los directores de escuela 
dejó de ser facultad de la autoridades y se transformó en un puesto de escalafón.  
En otras palabras, el SNTE designaba a los directores conforme a criterios patrimo-
nialistas o de antigüedad, y no por méritos profesionales. Ése fue el primer paso. 
A partir de la década de 1950, Jesús Robles Martínez (primer cacique del SNTE) 
y su camarilla adoptaron una estrategia de largo plazo con el fin de apoderarse 
del gobierno de la educación básica. Fue un proceso de colonización de las insti-
tuciones, que ascendió desde las direcciones de las escuelas hasta las supervisio-
nes de zona, las jefaturas de sector (o de enseñanza en algunos estados) y otros 
puestos en las oficinas nacionales y estatales. Para mediados de la década de 1970, 
la colonización era un hecho sabido, pero poco analizado. A partir de la designa-
ción de Elba Esther Gordillo como secretaria general del SNTE por el presidente  
Carlos Salinas de Gortari en 1989, el proceso de colonización se incrementó y llegó 
a su perfección en 2007, cuando el presidente Felipe Calderón designó a Fernando 
González Sánchez, yerno de la señora Gordillo, subsecretario de Educación Básica  
(Ornelas, 2012). 

El SNTE desarrolló un corporativismo de tipo patrimonialista donde domina-
ban las relaciones cliente-patrón, como las definió Octavio Paz (1990). Aunque el 
asunto es complejo de explicar en pocas palabras, se puede resumir. Con el trans-
curso del tiempo, esas relaciones patrimonialistas provocaron una cultura sindical 
donde los afiliados “le debían” a sus dirigentes sus puestos de trabajo (“plazas”,  
en el lenguaje del SNTE), la movilidad entre un puesto y otro, o entre un lugar y otro, 
una doble plaza o el ingreso y la promoción en los diferentes sistemas de incen- 
tivos. Los dirigentes nacionales y de las secciones del SNTE diseñaron mecanismos 
que favorecen el control sobre los agremiados, por medio de reglas estatuidas que 
se interpretan de manera arbitraria. Karla Fernández Marín, afirma que “en la punta 
del bolígrafo del dirigente está la posibilidad de desviar, impulsar, frenar, dirigir, 
vigilar, manipular, ayudar o lastimar a cualquier agremiado, sea par o no, sea de 
otra institución o sistema” (Fernández, 2010, p. 78).



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

43

Esa cultura patrimonialista acarreó un efecto perverso. Los maestros afilia-
dos al Sindicato se convencieron de que la plaza era de “su propiedad” y vita- 
licia; las reglas del SNTE fortalecían esa percepción. Cuando los egresados de las 
escuelas normales ya no pudieron obtener la plaza de forma automática debido a 
que el sistema dejó de crecer y el número de titulados superaba las plazas vacan-
tes y los puestos de nueva creación, comenzó la herencia de plazas y luego su 
compraventa. 

Al comienzo, estas transacciones se llevaron a cabo de manera discreta, sólo 
para iniciados, pero luego se supo de las subastas de ciertas plazas al mejor  
postor. Un escándalo que poco a poco llegó a la prensa, incluso a periódicos como 
el Washington Post (Jordán, 2004). Por su parte, el presidente Felipe Calderón  
(2006-2012) tomó la decisión de terminar con ese vicio y pactó con la dirigencia 
del SNTE la Alianza por la Calidad de la Educación (ACE). Por medio de ese instru-
mento, el SNTE se comprometió a que al inicio de 2008 “el ingreso y promoción 
de todas las nuevas plazas y todas las vacantes definitivas [se asignarán] por 
la vía de concurso nacional público de oposición convocado y dictaminado de 
manera independiente. […] El acceso a funciones directivas en el ámbito estatal 
se realizará por la vía de concursos públicos de oposición” (Gobierno federal y  
SNTE, 2008, p. 14).

Aunque se convocaron concursos para ocupar las plazas de nueva creación,  
las vacantes por jubilación u otras causas seguían vendiéndose o heredándose. 
Las autoridades no pudieron o no quisieron hacer nada.5 La ACE fue una reforma 
fallida aun antes de que concluyera el sexenio de Felipe Calderón. 

Aunque al comienzo de la campaña presidencial de 2012, el Partido Nueva 
Alianza (Panal), organización comandada por la señora Gordillo, había establecido 
un pacto electoral con el PRI y apoyaba a Enrique Peña Nieto (EPN), al parecer pedía 
posiciones que el candidato no estaba dispuesto a ceder. Además, trascendió que 
dentro del equipo de EPN se consideraba que esa alianza podría restar votos al PRI.  
El pacto se quebró, aunque dirigentes y candidatos del Panal pregonaban su fe  
en EPN. Después de las elecciones de julio, la señora Gordillo buscaba acercarse  
a EPN, pero él no la recibió, tampoco lo hizo después de que fuera declarado presi-
dente electo. Era una señal del rompimiento. 

A juzgar por las notas de prensa, la señora Gordillo, una cacique sindical acos-
tumbrada a acordar con los presidentes y no con los secretarios de Educación 
Pública, pensó que podría presionar al futuro primer mandatario y seguir con sus 

5 En mi libro, Educación, colonización y rebeldía (Ornelas, 2012), hago un análisis detallado de la ACE 
y sus consecuencias. 



44

CARLOS ORNELAS

canonjías y prácticas sindicales que la hicieron poderosa y temida. Eso parecía 
una desgracia. Ella, acostumbrada a que los políticos le rindieran pleitesía y la 
buscaran, no encontraba salida, puso en juego sus talentos e hizo maniobras con 
el fin de que se notara su poder. Por ejemplo, durante más de dos décadas la cama-
rilla de Elba Esther Gordillo se proclamó defensora del artículo 3.º constitucional, 
del laicismo y la educación laica, a pesar de ello, el 27 de septiembre de 2012, el 
secretario general ejecutivo del SNTE, Juan Díaz de la Torre, y el presidente de la 
Conferencia Episcopal Mexicana (CEM), Carlos Aguiar Retes, arzobispo de Tlalne-
pantla, anunciaron la institución de una asociación civil: Formación con Valores 
(Excélsior, 2012). Quizá el acercamiento de la señora Gordillo a la CEM fue para 
mostrar que era capaz de encontrar aliados, aun con los sempiternos enemigos de 
la educación laica. Una especie de red de protección que le permitiría, a ella y a su 
camarilla, seguir medrando con la representación de los maestros. 

Pero a Elba Esther Gordillo le falló el cálculo. Siendo ya presidente, EPN echó 
a andar una reforma educativa, no con los dirigentes del SNTE, sino en contra 
de ellos; no con pactos con la señora Gordillo, sino renegando de su cercanía.  
Por eso la contundencia de la declaración en su discurso de toma de posesión. Peña 
Nieto prefirió aliarse con los partidos de oposición y, desde su perspectiva, buscar 
una reforma educativa trascendente, que promoviera cambios institucionales. 

Camino a la reforma: poder y simbolismo

De acuerdo con James March y Johan Olsen (1996), autores neoinstitucionalistas, 
para un ejercicio eficaz del poder político, el control de los símbolos es tan impor-
tante como el de otros recursos. Si esta teoría es correcta, confirma que EPN tiene 
una magna vocación de poder. El proceso anterior a la reforma anunciada incluyó 
tres pasos fundamentales que mezclaron el ánimo de marchar hacia adelante por 
medio de símbolos políticos e instrumentos jurídicos. La estrategia del gobierno 
de EPN escaló de manera ordenada: el Pacto por México fue la marca de iniciación, 
luego un acto simbólico impresionante para anunciar la iniciativa de cambios a 
la Constitución, coronado con otro más en el Palacio Nacional para promulgar las 
reformas que aprobaron el Congreso federal y las legislaturas estatales, y remata 
con la aprehensión de la señora Gordillo. 

Con esos puntos, EPN desactivó a una “enemiga activísima”, como diría Maquia-
velo. Esas estratagemas políticas le allanaron el camino para frenar a la parte 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

45

mayoritaria del SNTE, pero ampliaron el frente de los grupos disidentes del magis-
terio que no se avinieron, ni se avienen, a las reformas; por el contrario, se oponen 
a ellas con fuerza y virulencia. 

Muy pocos esperaban el anuncio de que los tres grandes partidos políticos y el 
Gobierno de la República negociarían y aprobarían un conjunto de reformas que 
se pregonaron con bombo el segundo día del gobierno de EPN, en un acto proto-
colario en el Castillo de Chapultepec: el Pacto por México. 

El Pacto por México se planteó en un documento sobrio. Condensa un sinnú-
mero de reuniones y discusiones que se mantuvieron lejos de los reflectores y un 
afán de concertación política sin precedentes en la historia del México contem-
poráneo. Ese pacto ofreció un piso firme al gobierno de EPN y oportunidades a las 
diligencias de los partidos políticos para resolver sus contradicciones internas. 
Aunque no todo es miel sobre hojuelas; el pacto tiene fallas institucionales y des-
dibuja el carácter de los partidos de oposición. Mas este comienzo elegido le brin-
dó grados de legitimidad al gobierno en cuestión y a los partidos firmantes. 

El pacto contiene cinco acuerdos que se desglosan en 91 “compromisos”, los 
cuales incluyen reformas que, de cumplirse, transformarían el rostro de México en 
pocos años; al menos ésa era la expectativa que impulsaba a los partidos de opo-
sición a forjar una alianza con el gobierno recién inaugurado. Además de incluir 
fragmentos acerca de la educación en diversos acuerdos, como la enseñanza de 
los derechos humanos en educación básica y educación media, se plantearon ocho 
compromisos con el ánimo de reformar y fortalecer la educación pública (Presi-
dencia de la República, 2012). 

Casi todos los puntos del proyecto de educación del Pacto por México inclu-
yen propósitos del modelo internacional descrito por Beech (2008): evaluación 
universal, autonomía de la gestión escolar, uso de tecnologías de la informa- 
ción y sistemas de información; además de otras que se enmarcan en asuntos loca-
les, como escuelas de tiempo completo, programas de becas y la propuesta central: 
la recuperación de la rectoría de la educación pública por el Estado. Los teóricos 
del enfoque de la cultura mundial dirían que estas propuestas se enmarcan en 
un ambiente internacional favorable, que lo propuesto embona bien con las ten-
dencias en boga y que la influencia de ese entorno es legítima. Pero los abogados 
de la tendencia opuesta también encontrarían referentes a sus apuestas teóricas.  
Los asuntos domésticos, dirían, determinan que se soliciten nociones del contexto 
internacional; lo que importa es lidiar con las fuerzas políticas que se mueven en 
el espacio del Estado nación. 



46

CARLOS ORNELAS

En el primer párrafo del Pacto por México se plantean los grandes propó- 
sitos. En los siguientes se desglosan los asuntos específicos: educación de calidad 
con equidad, aspecto que tiene un peso simbólico considerable. Mas el mensaje 
claro se evidencia al manifestar un propósito político condensado y reafirmar  
un principio; se propone “que el Estado mexicano recupere la rectoría del sistema 
educativo nacional, manteniendo el principio de laicidad”. En este punto, “recu-
perar la rectoría” implica que los contratantes del pacto son conscientes de que 
para avanzar en el tema de la educación se necesita “decolonizar” el gobierno y 
afirmar ciertos principios de gobernación burocrática. Para ello habría que cam-
biar la correlación de fuerzas en el sector educativo. En consecuencia, dos de las 
propuestas parecerían fundamentales:

[Primera:] Consolidar el Sistema Nacional de Evaluación Educativa. Se dotará de auto-
nomía plena al Instituto Nacional de Evaluación Educativa (INEE), consolidando un sis-
tema de evaluación integral, equitativo y comprehensivo, adecuado a las necesidades y 
contextos regionales del país [compromiso 8]. [Segunda:] Crear el Servicio Profesional 
Docente. Se establecerá un sistema de concursos con base en méritos profesionales y 
laborales para ocupar las plazas de maestros nuevas o las que quedan libres. Se construi-
rán reglas para obtener una plaza definitiva, se promoverá que el progreso económico 
de los maestros sea consecuente con su evaluación y desempeño, y se establecerá el 
concurso de plazas para directores y supervisores [compromiso 12]. (Ley de Reforma 
Educativa, 2015, p. 55)

Además, el gobierno anunció que se levantaría un censo de maestros, escue-
las y alumnos, con el fin de hacer transparente el funcionamiento del sistema 
educativo. 

El 10 de diciembre de 2012, el presidente montó un acto de valor simbólico 
considerable para anunciar que al día siguiente mandaría al Congreso iniciati-
vas de reforma a los artículos 3.º y 73 de la Constitución. Tanto en la Cámara de 
Diputados como en el Senado, la propuesta presidencial sufrió ciertas modifica-
ciones y adiciones, y se aprobó en un tiempo récord. Pronto pasó por el tamiz de 
las legislaturas estatales y el 25 de febrero, en el Palacio Nacional, el presidente  
Enrique Peña Nieto firmó el Decreto por el que se Reforman y Adicionan los 
artículos 3.º y 73 de la Constitución. El simbolismo era patente, estaba reunida la 
República, no fue un acto protocolario más. El hecho fue diseñado para enviar un 
recado claro al SNTE y a sus camarillas de que seguiría adelante la reforma a las 
normas que rigen la educación básica. 

La coronación de la reforma constitucional fue con pompa. El secretario Emilio 
Chuayffet fue el encargado de ofrecer el mensaje contundente:



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

47

[…] “El Sistema Profesional Docente permitirá a alumnos y a padres de familia tener la 
confianza de que con mejores maestros habrá una mejor educación”. Luego advirtió: 
“A pesar de ello, contra la reforma se han propalado rumores falsos que se acompañan 
por la ignorancia, cuando no por la mala fe, se dice que gracias a la reforma la escuela 
dejará de ser gratuita y que por virtud de ella se sacrificarán derechos adquiridos de los 
profesores”. Además, apeló a la alegoría del poder: “Aquí, en el centro de la República, 
en la sede del Poder Ejecutivo Federal, afirmamos: nada es más falso, frente a los vien-
tos de cambio y de la calidad que inspira a la reforma, hay quienes izan, por intereses 
particulares, las banderas de la confusión. (Excélsior, 2013)

Al día siguiente, la señora Gordillo fue apresada en Toluca al descender de un jet 
privado procedente de San Diego, California. La noticia dio la vuelta al mundo.  
El procurador general de la República, Jesús Murillo Karam, ofreció una confe-
rencia de prensa donde dio a conocer los pormenores y las acusaciones en su 
contra: desviación por más de 2 600 millones de pesos, evasión fiscal y otros deli-
tos (Excélsior, 2013). Apenas 20 días antes, el día que cumplió 68 años, la señora 
Gordillo había expresado en una pieza oratoria bastante incendiaria, que nadie 
la iba a intimidar y que se iría del SNTE cuando los maestros se lo pidieran. Para 
rematar, la maestra sentenció: “Para morir nací y quiero morir con un epitafio: 
«Aquí yace una guerrera y como guerrera murió»”. Fue un desafío que el nuevo 
presidente no toleró. 

Para que no quedaran dudas, el 27 de febrero de 2013 el presidente en persona, 
en cadena nacional, sentenció que nadie estaba por encima de la ley y que con la 
reforma educativa (no mencionó a la señora Gordillo) se llegaría hasta las últimas 
consecuencias; y remató con lo que nunca falta en piezas oratorias de ese calibre: 
“dentro del Estado de derecho y con irrestricto respeto a la autonomía sindical” 
(Excélsior, 2013). Ese trance “domesticó” a la camarilla mayor del SNTE. Juan Díaz 
de la Torre, quien era el segundo de a bordo, tomó el mando, pero siempre sujeto 
a los dictámenes de la Secretaría de Gobernación (Segob) y de la SEP.

El hecho provocó a las fuerzas disidentes dentro del Sindicato, que se prepa-
raron para una lucha prolongada y declararon que se opondrían a las reformas 
laboral y educativa. Si bien esas fuerzas ya habían mostrado su rechazo, en la etapa 
posterior radicalizaron aún más su postura al cambio constitucional, justo cuando 
se encontraban en el horno nuevas leyes y mudanzas en la LGE. 

Parece obvio que el gobierno de EPN quiso incorporar elementos del proyecto 
internacional de reforma educativa que pregona la teoría de la cultura mundial, 
pero primero tuvo que lidiar con los conflictos internos derivados de una estrategia 
que los fieles del Sindicato siguieron por décadas: la colonización del gobierno de 
la educación básica (Ornelas, 2012). A juzgar por los hechos ocurridos durante los 



48

CARLOS ORNELAS

primeros meses de gobierno, la política mexicana determinó la agenda, aunque 
no en la línea de la tendencia mundial: los procesos locales tomaron la batuta y la 
política de enfrentamiento arrojó resultados palpables. 

La estrategia del gobierno para lidiar con el primer paquete de reformas fue 
exitosa. Representó un paso adelante en la reconquista y centralización del poder. 
La reforma no es la solución a los problemas de la educación, pero sienta las bases 
de un arreglo burocrático diferente, donde los poderes legales y legítimos tienen 
el dominio sobre el sistema escolar. En contrapartida, les resta aún más autonomía 
a los estados; es una reforma centralista. Probablemente la educación no cambie 
con ello, pero es posible que se cimenten las bases sobre las que se edificarán los 
asuntos que en realidad inciden en su calidad y equidad. Por lo pronto, hay varia-
ciones en la política y en la Constitución; se ratifican los principios que prometen 
un nuevo tipo de arreglos institucionales. 

Principios e intereses

Muchos políticos que participan del mando del sistema educativo mexicano no 
guían su conducta por lo que Max Weber denominó la ética de la convicción,  
sino por la de la conveniencia; tampoco son devotos de la ética de la responsa-
bilidad. Porciones extensas de las burocracias oficial y sindical se orientan por 
intereses, no por principios. No obstante, en sus piezas oratorias casi siempre se 
ponen los principios por delante. A pesar de que en México no existe una filoso-
fía pedagógica robusta, la Constitución contiene principios filosóficos de cierto 
calado que, para los fines de una reforma profunda, valdría la pena que se toma-
ran en cuenta.6

El artículo 3.º condensa tres tipos de principios filosóficos que se complemen-
tan de manera armónica. Primero, los que se refieren a la organización política y 
jurídica, que emergieron de condiciones domésticas. Segundo, los principios que 
elevan los valores y derechos fundamentales de las personas, importados de una 
corriente mundial que se inauguró con la Revolución francesa. Y tercero, un princi-
pio doctrinario que es un bastión del Estado secular: la educación laica. La noción 
de mérito brota como un nuevo principio. 

En primer lugar, el artículo 3.º establece una noción de avanzada al apuntar 
que la educación que imparta el Estado será democrática: “[…] considerando a 
la democracia no solamente como una estructura jurídica y un régimen político, 

6 En mi libro, El sistema educativo mexicano (Ornelas, 1995), dedico un capítulo al análisis de estos 
principios fundamentales. 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

49

sino como un sistema de vida fundado en el constante mejoramiento económico, 
social y cultural del pueblo” (Constitución Política de los Estados Unidos Mexi-
canos [CPEUM], 2013).

Postulado loable el anterior, sin embargo, los intereses cotidianos de burócra-
tas, líderes sindicales, docentes, padres de familia y todos los actores políticos, lo 
convierten en un afán inalcanzable. Aunque el principio es robusto, induce a pen-
sar alternativas y a bregar por ese tipo de educación. 

El texto acaso fue inspirado por las ideas de John Dewey, quien también pre- 
vió la subversión de los principios por intereses particulares. 

Una democracia es más que una forma de gobierno; es primariamente un modo de vivir 
asociado, de experiencia comunicada justamente […] La democracia y la educación ase-
guran una liberación de las capacidades que permanecen reprimidas en tanto que las 
incitaciones a la acción sean parciales, que tienen que serlo en un grupo que en exclu-
sivismo suprime muchos intereses. (Dewey, 1995, p. 82) 

Grupos de burócratas, por una parte, y camarillas sindicales, por la otra, han con-
siderado a la educación pública como de su propiedad exclusiva y han descartado 
de su gobierno al resto de la sociedad. 

En segundo lugar, el mismo artículo 3.º de la Constitución refrenda que uno de 
los fines de la educación es infundir en los educandos el respeto a los derechos 
humanos y la conciencia de la solidaridad internacional, la independencia y la jus-
ticia, así como la libertad de creencias; valores que se supone deberá impulsar el 
sistema educativo, en congruencia con los afanes de la democracia. Mas, de nuevo, 
intereses particulares hacen nugatorios esos principios. Como lo ha demostrado 
en abundancia la investigación educativa, la educación pública (y la privada tam-
bién), en lugar de impulsar los derechos humanos por medio de la experiencia 
democrática, permite que las escuelas tengan una estructura jerárquica, burocrá-
tica y rutinaria. Los valores de justicia y libertad, si acaso, forman parte de la retó-
rica, no de la práctica.

En tercer lugar, en su parte doctrinaria, la Constitución establece que la educa-
ción que imparta el Estado será laica y, por tanto, se mantendrá por completo ajena 
a cualquier doctrina religiosa. Principio que se ha sostenido a pesar de múltiples 
embates en su contra. 

No obstante la importancia de los conceptos de laicismo y laicidad, éstos 
permanecen ajenos a los debates sobre la reforma actual; se dan por sentado y 
se asumen compartidos. Son, como diría Dewey, una experiencia comunicada 



50

CARLOS ORNELAS

conjuntamente por bastantes grupos sociales. Mas no estaría mal que se dejara 
en claro que la educación laica no implica que deba ser antirreligiosa, pero sí que 
la escuela no sea el lugar dónde se deba enseñar religión. 

Entre los vicios del corporativismo sindical se encuentran las relaciones clien-
telares que se establecieron desde que se expidió el Reglamento de las Condicio-
nes Generales de los Trabajadores de la Secretaría de Educación Pública, en 1946.  
Ese pacto instituyó el control del SNTE sobre los puestos de trabajo y todo lo que se 
asociara a ellos: del ingreso a la administración de las jubilaciones, de la gerencia  
de las relaciones laborales a la asignación de tareas específicas y, lo más impor- 
tante, el control vertical de los trabajadores. Todo ello generó una cultura patrimo-
nialista y clientelar (vale más una “palanca” que saber hacer las cosas o poseer cre-
denciales) que persiste a pesar de los avances de la democracia en otros terrenos.  
El concepto de “mérito” se degradó a “hacer méritos” sindicales. 

Uno de los puntos implícitos en la reforma constitucional y en la Ley General 
de Servicio Profesional Docente (LGSPD) que reglamentará la parte nueva de la 
fracción III del artículo 3.º, es que el Estado trata de elevar el concepto de mérito 
a un principio básico de la educación mexicana, aunque la palabra no aparezca 
en el texto constitucional. Si esa ley sigue el espíritu de la reforma, implicará la 
derogación del Pacto de 1946, que es como la Coalición Ciudadana por la Educa-
ción denomina al reglamento de las condiciones de trabajo. Lo mismo significan 
las tareas que la Ley del Instituto Nacional para la Evaluación de la Educación le 
asigna, como un órgano constitucional con autonomía. Tal vez estas reformas y 
adiciones a la Constitución sí acarreen en su seno la semilla de cambios institu-
cionales en el gobierno de la educación básica. 

Si bien los adversarios políticos siempre enarbolan principios, parece obvio que 
lo hacen en defensa de sus intereses. En ocasiones, los intereses de los contendien-
tes son legítimos, en otras son lo contrario.7 Hay dos variaciones principales en 
el concepto de legitimidad. Una rousseauniana que establece que un gobierno es 
legítimo cuando emana de un contrato social donde los ciudadanos otorgan poder 
al gobernante y ceden parte de su soberanía. En las democracias esa legitimidad 
se adquiere mediante el voto popular. El concepto weberiano de legitimidad esta-
blece que un gobierno es legítimo si su hacer político y administrativo es eficaz 
(entrega de resultados) y se gana la credibilidad de la ciudadanía (Merquior, 1980). 
“Esas variantes se enfocan al estudio del poder legítimo y formal, pero hay poderes 

7 En mi libro, Política, poder y pupitres: crítica al nuevo federalismo educativo (Ornelas, 2010),  
defino el concepto de legitimidad y sus variantes. En este texto sólo presento un resumen apretado de 
esa discusión. 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

51

que surgen de pactos ilegales, de movimientos de masas, de grupos de presión 
[o de camarillas] y de deformaciones de los arreglos institucionales formales”  
(Baldridge, 1978, pp. 30 y 31).

Por ejemplo, el poder que el SNTE ganó por medio de la colonización fue (y es) 
ilegítimo. No obstante, por medio de pactos, ya formales, ya discretos, su poderío 
se institucionalizó. Devino en un poder dentro del poder del Estado, que incluso 
lo rebasó en coyunturas políticas; por ejemplo, con la firma de la ACE. 

Desde una perspectiva rousseauniana, el gobierno de Peña Nieto es legítimo, 
surgió del dictamen de las urnas; ergo, los intereses que defiende tienen grados 
altos de legitimidad, mas con su hacer político al comienzo de su gobierno, esa legi-
timidad se acrecienta. La búsqueda de “un gobierno eficaz” y el Pacto por México, 
la iniciativa de reformas a la Constitución y las acciones emprendidas para lidiar 
con el conflicto le otorga cierto margen de credibilidad ante los ciudadanos. 

Cambio institucional

Entre los autores neoinstitucionalistas no hay un acuerdo contundente acerca de 
qué son las instituciones ni sobre cómo se puede examinar si una determinada 
acción política puede provocar cambios en ellas. Las dos corrientes analíticas que  
inspiran el análisis de este ensayo proveen elementos para la discusión. Aun- 
que con diferencias de fondo, ambas coinciden en que las modificaciones en las 
reglas del comportamiento político provocan cambios en las instituciones. Para los 
teóricos de la cultura mundial, como los citados John Meyer y Francisco Ramírez, 
las reglas del cambio se dictan por el ambiente internacional y los actores locales  
se adaptan a él. Para la versión contraria, las condiciones políticas y las relacio- 
nes de poder en el Estado nación forjan las reglas del juego, aunque puedan pedir 
prestados proyectos y nociones del orden global (Steiner-Khamsi, 2012). 

El concepto de institución tiene usos múltiples; depende de quien lo esgrime 
y del objeto de estudio. Las instituciones son regularidades duraderas que enmar-
can la acción humana en situaciones estructuradas por reglas, normas y estrate-
gias compartidas, así como por el mundo físico. Para autores cercanos a la ciencia 
política y al derecho, la noción de institución evoca el imperio de la ley, el estable-
cimiento de normas y grados de legitimidad otorgados por la sociedad (Crawford  
y Ostrom, 1995). Hay otras acepciones en la literatura especializada, pero ésta es la  
que uso en el presente ensayo. No obstante, el enfoque neoinstitucional no es satis-
factorio del todo. Su falla principal reside en que se aplica al análisis de las policies 



52

CARLOS ORNELAS

o estrategias gubernamentales, en detrimento del análisis de las fuerzas políticas 
y sus pugnas por el poder. Por ello complemento el análisis con el examen de las 
relaciones de poder. 

A juzgar por el acto del lunes 10 de diciembre de 2012 en el Museo Nacional de 
Antropología, el presidente Peña Nieto en verdad quería que el Estado retomara  
la rectoría de la educación. Acorde con el simbolismo que aspiraba a controlar,  
el acto fue una ceremonia impecable donde se notó el poder del presidente, escol- 
tado por los líderes de los dos mayores partidos de la oposición, firmantes del Pacto  
por México. Su presencia fue el foco, hubo orden y, en el presídium, estuvieron 
quienes debían estar. No hubo representante del Sindicato, aunque se presume 
que la señora Gordillo había sido invitada (Reforma, 2012).

La iniciativa de reformas a los artículos 3.º y 73 de la Constitución fue un gol-
pe al corazón del antiguo pacto corporativo, mas no significaba que el Sindicato  
moriría. El Congreso procesó la iniciativa con celeridad, le hizo algunas adicio-
nes, una sin sentido y hasta demagógica. Me refiero al párrafo de la fracción II del 
artículo 3.º:  “[La educación que imparta el Estado] será de calidad, con base en  
el mejoramiento constante y el máximo logro académico de los alumnos”.

El ministro de la Suprema Corte de Justicia de la Nación, José Ramón Cossío, 
se unió al coro de alabanzas y le concedió dotes excepcionales a esta edición:

El primero es la introducción de una garantía de la calidad educativa de carácter obliga-
torio que, evidentemente, imparta el Estado […] Es decir, si las personas tienen un dere-
cho a la educación y ésta debe ser de calidad, en lo subsecuente pueden exigir mediante 
distintas instancias jurídicas, que a ellos o a sus hijos se les debe otorgar educación con 
calidad. (El Universal, 2013)

Lo mismo pudiera decirse de la garantía establecida en el artículo 3.º acer-
ca de la obligatoriedad, vigente desde 1917, pero no hay forma de hacer que 
ese derecho sea “exigible”. Como Maurice Joly lo argumentó en palabras de  
Maquiavelo: “Habréis creado derechos que, para la masa popular, incapacitada 
como está de utilizarlos, permanecerán eternamente en el estado de meras facul-
tades” (Joly, 2009, pp. 34 y 35).

No obstante, se puede refrendar el punto del ministro Cossío de que: “Lo que 
finalmente parece estar en la reforma es que los estudiantes y, a partir de ahí, los 
egresados de nuestros centros educativos, son un fin en sí mismo”

Una vez aprobada la reforma constitucional, otro acto en el Palacio Nacio-
nal reflejó la importancia que el presidente y sus aliados otorgaron a la reforma.  
Una ceremonia donde el presidente anunció que firmaba el decreto de reformas 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

53

a la Constitución y que éstas se publicarían al día siguiente. La novedad: con ella 
el Estado disminuyó el poder del SNTE, le quitó el control sobre las plazas y otorgó 
mayores facultades al Instituto Nacional para la Evaluación de la Educación [INEE] 
(Diario Oficial de la Federación, 2013). 

El derecho plantea que se dotará de autonomía constitucional al INEE. La nueva 
fracción IX del artículo 3.º propuesta está llena de tópicos que deberían asentarse 
en leyes secundarias. Bastaría con definir, en la Constitución, los fines y principios 
filosóficos en los que éstos se fundan (por ejemplo, no se menciona la “imparciali-
dad”, que debería ser uno de los atributos sobresalientes), así como establecer que 
el INEE se regirá por una Junta de Gobierno, y mencionar su composición. Pero la 
parrafada que sigue le agrega palabras a la Constitución, no valor. Parece que la 
prisa le ganó a la cordura. La reforma al artículo 3.º de la Constitución establece 
que: “Los integrantes de la Junta de Gobierno deberán ser personas con capaci-
dad y experiencia en las materias de la competencia del Instituto y cumplir con 
los requisitos que establezca la ley […]” (CPEUM, 2013). 

Todavía no había ley que estableciera los requisitos, pero los integrantes 
de la Junta fueron designados por el Senado el 25 de abril de 2013. ¡Tiempo 
mexicano!

El proceso de designación fue pulcro. El secretario Emilio Chuayffet pidió a 
los miembros del Consejo Mexicano de Investigación Educativa que le proporcio- 
naran nombres de expertos con calidad intelectual y moral para incluirlos en las 
cinco ternas que el presidente Peña Nieto enviaría al Senado. No hubo sorpresas, 
los 15 integrantes de aquellas ternas eran personas honorables e investigadores 
de reconocida calidad. Los cinco designados: Eduardo Backhoff, Teresa Bracho, 
Gilberto Guevara, Sylvia Schmelkes y Margarita Zorrilla, reúnen las características 
que la futura ley les exigirá. Todos son diligentes, tienen dotes de liderazgo, dis-
frutan del respeto de sus colegas y poseen experiencia en la política y evaluación  
educativas; además, cuentan con una producción académica sobresaliente. 

Los desafíos que el nuevo INEE y su flamante Junta de Gobierno tienen por 
delante son gigantescos. Si el anteproyecto de la Ley General del Servicio Pro-
fesional Docente se aprueba en los términos que propone la SEP, la Junta tendrá 
que diseñar y expedir los lineamientos con el fin de que las autoridades educativas 
puedan organizar los concursos de oposición para el ingreso al servicio docente 
y para ser directores de escuela o supervisores; evaluar el desempeño de docen-
tes, directores y supervisores; determinar los niveles de ejecución para esos mis-
mos actores; validar los estándares para diferentes tipos de entornos; diseñar los 



54

CARLOS ORNELAS

perfiles de los evaluadores; así como capacitar, acreditar y vigilar la aplicación de 
las evaluaciones para el ingreso, la promoción, el reconocimiento y la permanen-
cia en el servicio. 

Cuatro de los cinco integrantes de la Junta de Gobierno tuvieron que ver con 
el viejo INEE. Tienen experiencia y eso cuenta a su favor; no habrá improvisación. 
Pero también se corre el riesgo de que pretendan replicar en los nuevos tiempos 
los usos del viejo instituto, un ente académico alejado de la toma de decisiones. 
La reforma constitucional y las leyes que se avecinan le otorgan “dientes” al ins-
tituto, y allí reside su potencial de promover cambios institucionales con el fin de 
que la educación mejore. 

La reforma que contiene un potencial seguro para el cambio institucional esta-
blece el Servicio Profesional Docente. Con una adición de tres oraciones a la frac-
ción III del artículo 3.º, la reforma sentencia el fin de la herencia y compraventa de 
plazas del magisterio, a la vez que ratifica la preponderancia del mérito sobre las 
razones patrimonialistas. Ésta predica:

Adicionalmente, el ingreso al servicio docente y la promoción a cargos con funciones de 
dirección o de supervisión en la educación básica y media superior que imparta el Esta-
do, se llevarán a cabo mediante concursos de oposición que garanticen la idoneidad de 
los conocimientos y capacidades que correspondan. La ley reglamentaria fijará los cri-
terios, los términos y condiciones de la evaluación obligatoria para el ingreso, la promo-
ción, el reconocimiento y la permanencia en el servicio profesional con pleno respeto a 
los derechos constitucionales de los trabajadores de la educación. Serán nulos todos los 
ingresos y promociones que no sean otorgados conforme a la ley. (LGSPD, 2013, p. 2)

Y luego agrega una frase al comienzo de la fracción XXV del artículo 73: “Para 
establecer el Servicio Profesional Docente en términos del artículo 3.º de esta 
Constitución”.

La innovación será el encubrimiento del Estado evaluador, como lo pronosticó 
Guy Neave:

El Estado evaluador es así una racionalización y una redistribución general de funcio-
nes entre el centro y la periferia, de manera tal que el centro conserva el control estra-
tégico global, por medio de palancas políticas menores en número, pero más precisas, 
constituidas por la asignación de misiones, la definición de metas para el sistema y la 
operación de criterios relativos a la calidad del producto. (Neave, 1990, p. 8; énfasis en 
el original) 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

55

En los proyectos de las leyes reglamentarias se perfila mejor el diseño del cam-
bio institucional esperado, casi en los mismos términos que lo planteó Neave.8  
El primer indicio del cambio institucional que vendrá se perfila en la propuesta de 
reformas al artículo 12 de la LGE, que expresa las facultades exclusivas del gobierno 
central. La nueva fracción X, establece:

Crear, regular, coordinar, operar y mantener actualizado el Sistema de Información y 
Gestión Educativa, el cual estará integrado, entre otros, por el registro nacional de emi-
sión, validación e inscripción de documentos académicos; las estructuras ocupacionales; 
las plantillas de personal de la escuelas; los módulos correspondientes a los datos sobre 
la formación, trayectoria y desempeño profesional del personal, así como la información, 
elementos y mecanismos necesarios para la operación del sistema educativo nacional. 
Este sistema deberá permitir a la Secretaría una comunicación directa entre los direc-
tores de escuela y las autoridades educativas. (LGE, 2013, p. 3) 

Luego, un nuevo párrafo a la fracción VI del artículo 13, que regula las atri-
buciones de los estados, complementa: “Las autoridades educativas locales 
participarán en la actualización e integración permanente del Sistema de Informa- 
ción y Gestión Educativa, mismo que también deberá proporcionar información 
para satisfacer las necesidades de operación de los sistemas educativos locales” 
(LGE, 2013, p. 4).

El primer efecto que se nota en estas cláusulas es su centralismo. Las autorida-
des locales se conciben no tanto como acompañantes, sino como dependientes 
(sin soberanía) de la SEP y recolectoras de información. Mas lo que sobresale es el 
golpe al sistema tradicional del control de plazas que ejercía el Sindicato. Se hará 
un registro detallado de dónde y en qué trabajan los maestros, se sabrá con mayor 
certidumbre cuántos son y dónde se encuentran los comisionados, asimismo, se 
registrarán las credenciales de los docentes en servicio. Es un adelanto en materia  
 

8 Al momento de escribir estas líneas sólo estaban disponibles los anteproyectos de reformas que ela- 
boró la SEP y que entregó a los integrantes del Pacto por México, con el fin de ceder a los partidos políticos 
el “privilegio” de que envíen (con las modificaciones que consideren pertinentes) las iniciativas al Congreso.  
Para el análisis que sigue, me baso en los borradores que presentó la SEP de reformas a la Ley General de 
Educación y en sus propuestas de la Ley General de Servicio Profesional Docente y Ley del Instituto Nacio-
nal para la Evaluación de la Educación (El Universal en línea, 2013). 



56

CARLOS ORNELAS

de transparencia y rendición de cuentas. También es una respuesta a la demanda 
reiterada de la asociación civil Mexicanos Primero, que hizo del padrón de maes-
tros su causa y casi su razón de ser.9

La modificación que la SEP propone al artículo 21 de la LGE complementa la idea 
del Estado evaluador: “Para ejercer la docencia en instituciones establecidas por 
el Estado, los maestros deberán satisfacer los requisitos que, en su caso, señalen 
las autoridades competentes, y para la educación básica y media superior debe-
rán observar lo dispuesto por la Ley General del Servicio Profesional Docente”.  
Esta ley, en los hechos, deroga al antiguo Reglamento de las Condiciones Genera-
les de Trabajo que regía las relaciones laborales de los docentes y que, entre otros 
asuntos, dejaba que el Sindicato administrara los puestos de director de escuela y 
supervisor de zona. Con estas prescripciones, el gobierno podría retomar la recto-
ría de la educación, además de dar respuesta a la demanda principal de la Coalición 
Ciudadana por la Educación: desmantelar el Pacto de 1946.10

Las reformas a la LGE también proponen “misiones”, como regular la venta de 
alimentos en las escuelas, educar a padres y maestros en el respeto a los derechos 
humanos de los niños, así como promover la autonomía escolar. En una adición  
al artículo 25, el anteproyecto establece, de manera categórica, la parte fundamen-
tal para que los estados se adhieran a la SEP en la tarea de sancionar a los traba-
jadores de la educación que realicen huelgas: “En caso de suspensión de labores 
sin que medie causa justificada, el gobierno federal podrá reducir las aportacio- 
nes destinadas a la entidad federativa en la parte correspondiente”. 

El anteproyecto de reformas a la LGE deroga la fracción XII del artículo 75 (que 
tipificaba las infracciones y establecía las sanciones a quienes las cometieran)  

9 Mexicanos Primero es una asociación civil que se constituyó en 2005 con el ánimo de influir en la 
política educativa. En su consejo participan grandes empresarios y se financia con donaciones. Su lema 
es “Sólo la calidad cambia a México”. En un principio trató de mantener relaciones con la SEP y el SNTE, 
sin embargo, al no ser aceptadas sus propuestas, su táctica se fue radicalizando, y de la búsqueda del diá-
logo pasó a la crítica activa. Hizo del padrón de maestros su divisa de combate y, gracias a su actividad en 
los medios, tiene una gran capacidad de difusión. El SNTE y otros grupos acusan a esta asociación de ser 
una filial de Televisa. Con el Censo de Escuelas, Maestros y Alumnos de Educación Básica y Especial que 
levantará el Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática (INEGI), la asociación verá coronada 
una de sus principales demandas. Recuperado de http://www.mexicanosprimero.org/

10 La Coalición Ciudadana por la Educación es una asociación civil formada en 2010 por intelectuales 
y activistas políticos y sociales (la mayoría de tendencia socialdemócrata) con intereses en la educación. 
Con su campaña, “Muévete por la educación”, la Coalición demanda: 1) mejorar la calidad de la educa- 
ción,  2) cambiar el arreglo político corporativo que afecta de raíz al sistema educativo. Al mismo tiempo 
exige al Estado mexicano que en uso de sus atribuciones establezca un nuevo marco de relaciones labo-
rales y un conjunto de reglas que superen el acuerdo corporativo y establezcan un modelo democrático y 
transparente; la Ley General del Servicio Profesional Docente satisfará esta demanda principal. Recupe-
rado de http://porlaeducacion.com/ 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

57

que estipula: “Las disposiciones de este artículo no son aplicables a los trabajado-
res de la educación, en virtud de que las infracciones en que incurran serán san-
cionadas conforme a las disposiciones específicas para ellos” (LGE, 2013, p. 13). 

Según Pablo Latapí: “Con estas increíbles líneas quedó consagrada en la ley 
la impunidad […] Se trata de una aberración jurídica que queda como estigma de 
quienes la propusieron y la aprobaron” (Latapí, 2003, pp. 331 y 332). 

Si las reformas se aprueban, todo mundo será sujeto de sanciones, incluso has-
ta con la separación de su cargo, el pago de multas o el resarcimiento de daños, 
como se establece en el anteproyecto de la LGSPD. 

El gobierno es ambicioso. El anteproyecto de la LGSPD promete cambios que 
no sólo perfilarán la supremacía del Estado evaluador, sino que acabarán con una 
rutina institucional fundada desde 1946, y que se tradujo en que el SNTE colonizara 
a la SEP y a las dependencias encargadas de conducir la educación en los estados 
y, con ello, encumbrara a caciques que acumularon poderes inmensos (entre ellos,  
la señora Gordillo), casi sin límites. El perfil del cambio se nota desde el artículo 2.º,  
que precisa los conceptos y al mismo tiempo asigna metas y define criterios de 
evaluación. Como lo manda la Constitución, todas las plazas de nueva creación, 
las vacantes por cualquier motivo y los puestos de dirección y supervisión serán 
ocupados mediante concursos de oposición; igual proceso seguirá la promoción y  
permanencia en el sistema educativo. El INEE fijará los criterios de evaluación, 
guiará en el proceso a las autoridades educativas y certificará a los evaluadores. 

Los golpes duros al corporativismo se encuentran en la administración de la  
asignación de plazas por las autoridades “con estricto apego al orden de pre-
lación de los sustentantes que resultaron idóneos en el concurso” (artículo 6).  
El artículo 2.º asienta que la definitividad de las plazas no será automática, sino 
que habrá que hacer méritos en el trabajo, los cuales serán evaluados conforme a 
los criterios que asigne el INEE. 

En razón de su temporalidad [la plaza] podrá ser:
• • Inicial. Es el nombramiento que se otorga por un plazo de hasta tres años al personal 
que está sujeto a un periodo de inducción en términos de lo previsto por esta ley.

• • Provisional. Es el nombramiento que cubre una vacante temporal mayor a seis 
meses.

• • Por tiempo fijo. Es el nombramiento que se otorga por un plazo previamente 
definido.

• • Definitivo. Es el nombramiento que se da por un plazo indefinido. (Ley General del 
Servicio Profesional Docente, 2013, p. 3).



58

CARLOS ORNELAS

El nombramiento de director de escuela también dejará de ser definitivo, y 
se someterá a concurso. Los ganadores del concurso tendrán un plazo de inicia-
ción de dos años y, tras una evaluación rigurosa, los aspirantes podrán obtener 
el nombramiento definitivo, no sin antes haber cursado programas de liderazgo 
y administración escolar, que las autoridades deberán ofrecerles. En otros artícu-
los, el anteproyecto trata acerca de las condiciones de permanencia en el trabajo 
(capítulo VII), y en el caso particular de que el desempeño de los directivos no sea 
satisfactorio, habrá cursos de recuperación que éstos deberán tomar si desean per-
manecer en sus puestos. Por otra parte, se define por primera vez en un documento  
oficial lo que  debe entenderse por “asesor técnico-pedagógico”, describe sus tareas 
y apunta a que la adscripción a este puesto también se hará por concurso. 

Además, el anteproyecto menciona que se acabará con la Carrera Magisterial 
(aunque no la mencione por su nombre) y se establecerán diversos estímulos tem-
porales y permanentes, conforme a reglas por definir. Es de esperarse que desa-
parezcan las comisiones SEP-SNTE que, debido a la colonización, son SNTE-SNTE, 
y que hasta la fecha son garantes de la corrupción que reina en ese esquema de 
incentivos. 

El asunto más contundente respecto al cambio de reglas, que generará rutinas 
de diferente naturaleza, se encuentra en el capítulo de responsabilidades y sancio-
nes. El artículo 63 fija las primeras responsabilidades, y en los subsiguientes artícu- 
los se afirma la rendición de cuentas y sanciones rigurosas; léase al respecto:

Quienes participen, autoricen o efectúen algún pago al personal de nuevo ingreso o que 
ha sido objeto de promoción o reconocimiento, tendrán la obligación de verificar, en 
cada caso, que dicho personal está en los registros oficiales que deberá emitir y actuali-
zar la autoridad competente; de lo contrario, incurrirán en responsabilidad y serán acree-
dores a la sanción económica equivalente al monto del pago realizado indebidamente 
y a la separación del servicio público sin responsabilidad para la Autoridad Educativa 
o para el Organismo Descentralizado, y sin necesidad de que exista resolución previa 
del Tribunal Federal de Conciliación y Arbitraje o sus equivalentes en las entidades 
federativas. (LGSPD, 2013, p. 30)

La promoción de las reformas de 2013 se debe a las condiciones políticas locales  
y a la colonización que el SNTE hizo del gobierno de la educación básica. No obe-
dece a una tendencia de la cultura mundial ni a una imposición del BM o de otros 
organismos internacionales; aunque haya pedido prestadas nociones y concep- 
tos del mundo global, en particular de la OCDE. Incluso, sería una medida de super-
vivencia de un gobierno emergente y una prueba de que éste y los partidos sig-
natarios del Pacto por México pueden empujar por otras “reformas estructurales”. 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

59

Por ello, la propuesta de la LGSPD es radical en sus planteamientos; si se aprueba en 
los términos planteados —al igual que si se autorizan los anteproyectos de refor-
mas a la LGE y la Ley del INEE—, el Estado evaluador será el rector de la educación 
nacional. Asimismo, si esas expectativas se cumplen, habrá un cambio institucio-
nal firme y con rumbo. 

Las instituciones del Estado, sin embargo, tendrán que hacer frente a la oposi-
ción de quienes sacaron provecho, como diría Maquiavelo, de los estatutos anti-
guos. La última palabra no está dicha aún. 

Protesta contra las reformas

Aunque pareciera que la reforma marcha por carriles bien aceitados y con los 
vientos a favor, los beneficiarios del antiguo pacto corporativo se oponen a per-
der lo ganado en las décadas de colonización del gobierno de la educación básica.  
La oposición abrió dos frentes, uno comandado por la señora Gordillo en persona, 
y el otro, por un conjunto de fuerzas disímbolas, sin un liderazgo homogéneo pero 
unificado por su preferencia a la acción directa, a la protesta violenta y al uso de un  
lenguaje agresivo e insultante. Estos últimos se agrupan en la CNTE.

Las camarillas encabezadas por la que capitaneaba Elba Esther Gordillo,  
así como las disidentes de Guerrero, Michoacán y Oaxaca, tenían un incentivo 
poderoso para mantenerse en lucha: era mucho lo que perderían. La reforma 
constitucional les quitará el control de las plazas, y temen, con fundada razón, 
que debido a la presión social, en las leyes reglamentarias les arranquen más pri-
vilegios. Por ejemplo, con el mencionado censo de maestros, alumnos y escuelas,  
se podría descubrir dónde se esconden los comisionados políticos; o si se deroga 
el Reglamento de las Condiciones Generales de Trabajo de la SEP, sería el acabose  
del pacto corporativo entre el régimen y el Sindicato. Las camarillas del SNTE 
deseaban proteger tal pacto, y para ello buscaron el amparo de la base de maes-
tros, aunque con estrategias diferentes. El gobierno lidió rápido con la táctica de la 
señora Gordillo, sin embargo no sabe —o aparenta no comprender— cómo frenar 
y subordinar a las otras corrientes.

Por la vía del neocorporativismo

Desde que se mandó al Congreso la iniciativa de reformas constitucionales,  
la señora Gordillo endureció su lenguaje. Fiel a su estilo, utilizó las armas del  
neocorporativismo, el chantaje y la amenaza (Rubio y Jaime, 2007), y lo hizo dis-
frutando de altos grados de autonomía política del gobierno, aunque buscaba 



60

CARLOS ORNELAS

acercarse al presidente. Sin embargo, al no obtener la respuesta esperada, alineó 
a las camarillas subordinadas y comenzó una oposición sistemática a la refor-
ma constitucional, porque amenazaba “la permanencia” de los trabajadores en 
sus puestos. Las camarillas sindicales no estaban (ni están) de ninguna manera 
maniatadas. Tienen a su servicio una organización de alcance nacional que llega 
a cada escuela de educación básica del país, recursos económicos abundantes 
y experiencia para poner en acción a numerosos maestros y padres de familia,  
en especial en regiones marginadas. 

En contraste con la de tiempos electorales, esa movilización no apoyaba a un 
candidato o promovía algún programa; fue una lucha para preservar las canonjías. 
Sin embargo se hacía con embustes, ya que se buscaba engañar a los docentes y 
sembrar miedo. “Apoyamos la reforma”, decía Juan Díaz de la Torre, el secretario 
general ejecutivo del SNTE (Excélsior, 2013). Otros dirigentes argüían que el SNTE 
“siempre ha luchado por elevar la calidad de la educación, lo que defendemos son 
los derechos laborales de los maestros, y la evaluación amenaza con quitarles sus 
plazas a quienes no aprueben los exámenes”. En algunas partes, “el tsunami del 
SNTE” (frase acuñada por una maestra de Ciudad Juárez, Chihuahua) llegaba al 
centro de trabajo con formatos listos para la firma de los maestros, éstos entrega-
ban una fotocopia de su credencial de elector y se les pedía dinero para promover 
el amparo contra la reforma laboral o la reforma educativa; ni siquiera se ponían 
de acuerdo (testimonio de una maestra frente a grupo, 11 de febrero de 2013).

Por otra parte, era notorio que esos grupos sí tenían una estrategia nacional, 
la Jornada Nacional por la Defensa de la Escuela Pública y sus Maestros, después 
rebautizada como la Jornada por la Defensa de la Educación Pública y de los Dere-
chos de los Profesionales del Magisterio. Los delegados del Comité Ejecutivo Nacio-
nal (puros comisionados) eran dinámicos y convocaban a reuniones, diseñaban 
acciones, prometían recompensas a quienes se adhirieran a su Jornada, intimida-
ban a los tibios o desafiaban a quienes no estuvieran de acuerdo con ellos. Fue una  
campaña en forma que crecía en intensidad entre enero y febrero de 2013. 

La campaña comenzó con brío: publicidad en la radio, repartición de volantes y 
conexión con otros grupos. La línea de ataque de la camarilla hegemónica del SNTE 
quedó perfilada con precisión en un folleto que se comenzó a distribuir alrededor 
del 10 de febrero, “¿Por qué luchamos hoy?”. Este pequeño panfleto dejaba atrás la 
demanda única que manejaba Elba Esther Gordillo todavía unos días atrás: la per-
manencia de los docentes en sus puestos y la cuestión laboral. Los grupos se lan-
zaron a fondo contra todo: la evaluación de los docentes (y por asociación, contra 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

61

el nuevo INEE); el Servicio Profesional Docente; el censo de maestros, alumnos y 
escuelas; la autonomía escolar y hasta contra las escuelas de tiempo completo, que 
poco tiempo atrás era una de sus banderas.

Esos grupos se cubrieron con el manto del nacionalismo y acusaron al gobier-
no de abandonar el modelo de educación humanista plasmado en la Constitución 
de 1917 para echarse en brazos de la OCDE, el BM y el FMI. Este conjunto invocó al 
fantasma de la privatización y auguraban que el gobierno (de Peña Nieto, por 
supuesto, aunque evitaban mencionar el nombre del presidente) quería hacer un 
gran negocio de las escuelas. Con ese folleto, la camarilla de la señora Gordillo, 
hasta entonces hegemónica en el Sindicato, puso sus cartas sobre la mesa.

Esta camarilla y sus grupos subordinados presentaban “la cara bonita”;  
no hicieron paros, quizá estaban preparando el terreno para llegar a una huelga 
nacional. El propósito era frenar posibles ataques a sus santuarios en la legislación 
secundaria que reglamentó los artículos 3.º y 73 de la Constitución. Por ejemplo,  
si mediante el censo de docentes que levante el INEGI se encontrara que hay maes-
tros que no están en las escuelas ni en tareas técnicas o de asistencia administra-
tiva, se colegirá que no cumplen con su labor; ergo, su contrato puede rescindirse. 
Por este motivo los sindicalistas argumentan que las leyes atentan contra la esta-
bilidad del empleo. 

La CNTE es el brazo ejecutor de presiones ilegales: paros (que afectan a los 
niños y los padres de familia) y marchas, con el consiguiente caos que provocan 
en ciudades y carreteras. Aunque no hubiera concierto (al menos en público) entre 
las camarillas disidentes y las que eran fieles a la señora Gordillo, ambas estaban 
unidas por intereses comunes. Deseaban (y todavía desean) seguir manteniendo 
el monopolio de la representación y de la distribución de dispensas, así como del 
disfrute de canonjías.

La propaganda y los amagos de movilización que emprendió la señora  
Gordillo se frenaron con su encarcelamiento. El gobierno actuó con rapidez y 
eficacia al aprehender a la presidenta vitalicia, poner a su segundo al mando del 
Sindicato y disciplinar esa fuerza.

De ser cierto lo que Juan Díaz de la Torre confesó a sus camaradas (es decir, 
que sobre ellos penden averiguaciones acerca de los fondos que la señora Gordillo  
dilapidó) y habiendo negociado la sucesión de ella en la Secretaría de Gober- 
nación, era de esperarse que el presidente obtendría éxito en un plazo breve  
(Reforma, 2013). El propósito de Díaz de la Torre fue consolidarse como el 
nuevo jefe; por ello era previsible que “se portara bien”. Hoy el SNTE tiene un  
Comité Ejecutivo Nacional dócil a los dictados del gobierno, no muestra oposición 



62

CARLOS ORNELAS

a las reformas legales; por el contrario, las apoya (Reforma, 2013). Con ello, la SEP 
(como no había sucedido en muchos años) es la primera en la discusión del pliego 
petitorio del Sindicato. Lo más importante: se acabará con la doble negociación y 
los gobernadores respirarán algo de tranquilidad; con excepción de Gabino Cué, 
gobernador de Oaxaca (quien es prisionero de la sección 22); Heladio Aguirre, de 
Guerrero; Jesús Reyna (el gobernador interino), de Michoacán; y en menor medi-
da, Manuel Velasco, de Chiapas. En esos estados, los maestros organizados en la 
CNTE ofrecen una resistencia firme, con huelgas (o amagos de paros) y hasta con 
violencia.

Por el flanco izquierdo

Al quedar fuera de circulación la señora Gordillo y su camarilla disciplinada, la 
CNTE tomó la batuta de la oposición a las reformas, y dio continuidad, con más 
arrestos, a una campaña que había iniciado desde antes de que se anunciaran los 
reajustes. La campaña fue bien orquestada. A partir de febrero y hasta el 1 de mayo 
de 2013 (fecha de cierre de este análisis), los periódicos registran marchas a lo 
largo del país, protestas frente a las legislaturas locales y paros en las escuelas de 
algunos estados como Oaxaca, Michoacán y Guerrero. El propósito es claro: en el 
caso de que no se pueda negociar en condiciones ventajosas para esas camarillas, 
preparar el ambiente para llegar a una huelga nacional. 

En las Cartas a Tito Livio, Maquiavelo “[…] hace el análisis de la sabiduría de 
las masas cuando luchan por una causa justa o se sublevan contra un príncipe 
sátrapa. Pero cuando gobiernan las leyes y no los príncipes, los movimientos de 
masas ‘no reguladas’ tienden a cometer errores o a defender banderas ilegales” 
(Machiavelli, 2003, p. 181).

Algo parecido sucede con la CNTE, cuyos orígenes se inscriben en páginas de 
gloria. Desde finales de la década de 1970, los maestros disidentes luchaban con-
tra poderes superiores y la corrupción galopante dentro del SNTE, el cual estaba 
dominado por un grupo que restaba espacios y controlaba el hacer de los afiliados: 
la Vanguardia Revolucionaria del Magisterio. Los movimientos de masas a lo lar-
go de la década de 1980 se coronaron con la derrota de aquella camarilla; pero en 
lugar de la “democracia sindical” —que era una de las consignas que aglutinaba a 
las masas descontentas—, vino la imposición de Elba Esther Gordillo. La maestra 
replicó y perfeccionó los métodos de control de docentes, al mismo tiempo que 
la corrupción galopó como nunca en la historia del Sindicato (Ornelas, 2008).



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

63

La CNTE, entonces, construyó bastiones de resistencia. Con tenacidad y jornadas 
de lucha de miles de maestros combativos, convencidos de la causa democrática, 
instituyeron nuevos mecanismos de regulación, como los Principios Rectores de 
la sección 22 del SNTE. Con su institucionalización, el movimiento de masas poco 
a poco abandonó sus demandas justas; se colocó en la misma posición que los 
líderes charros, como denominaba antes a sus adversarios. Al no abandonar la  
retórica de movimiento democrático, ni su denuncia contra la señora Gordillo,  
la disidencia magisterial confundía a muchos.

No que la crítica a la camarilla hegemónica del SNTE fuera incorrecta, sino 
que al interior de la CNTE se reproducían sus mismas prácticas o peores; como 
ejemplo de ello existe la Constancia de Participación Sindical, documento que se 
otorga a los trabajadores por su concurrencia a marchas y plantones. En aras de 
mantener privilegios para sus dirigentes y dividendos para los docentes de base, 
los disidentes hicieron de la virtud, sustento de canonjías. Veamos otro ejemplo: 
“Para acceder a un cargo en el Instituto Estatal de Educación Pública de Oaxaca  
(IEEPO), el Gobierno del Estado exige que los aspirantes hayan participado al 
menos en el 80 por ciento de los paros, marchas y bloqueos a los que convoca 
la sección 22 de la Coordinadora y del Sindicato Nacional de Trabajadores de la 
Educación” (Excélsior, 2013).

Con base en estrategias como manifestaciones o la toma de edificios públicos 
y negocios privados, los disidentes encontraron en la “doble negociación” opor-
tunidades magníficas. Obtuvieron ganancias sustantivas, no sólo en Oaxaca, sino 
también en Guerrero y Michoacán. En Oaxaca, la sección 22 colonizó por completo 
el gobierno de la educación pública. Hoy como nunca, este grupo tiene de rodi-
llas al gobernador, quien sin saber “para dónde hacerse”, le concede todo cuanto 
puede; incluso pidió “tropicalizar” la evaluación de los maestros (Pallán, 2013).

La CNTE y otras corrientes inconformes amenazan con una huelga nacional,  
paralizan a las escuelas en sus territorios y se movilizan contra las reformas 
laboral y educativa. Pero esa resistencia ya no es para defender una causa justa.  
Sus apetencias son transparentes: “Los maestros se oponen a la reforma educativa 
porque acaba con sus privilegios, como la herencia de plazas, la nula evaluación 
docente y la asignación automática de nuevas plazas a estudiantes normalistas y 
a familiares de profesores en funciones” (Ornelas, 2013).

En Guerrero y Oaxaca, los maestros disidentes pugnan por leyes locales que 
contrarresten los efectos de las reformas constitucionales y los que se deriven 
de sus leyes secundarias. Las acciones de los maestros disidentes en Guerrero 
fueron virulentas: incluyeron la toma de la Autopista del Sol en dos ocasiones, la 



64

CARLOS ORNELAS

destrucción y el saqueo de edificios públicos y los particulares de los partidos polí-
ticos que no apoyaron sus demandas, los bloqueos a comercios y la destrucción 
de bienes públicos. Durante marzo y abril de 2013, los periódicos mostraron fotos 
impresionantes, y la televisión, tomas dramáticas.

En Michoacán, los maestros disidentes pararon alrededor de 20 % de las escue-
las, y los estudiantes de las ocho escuelas normales del estado secuestraron auto-
buses y camiones de empresas privadas y causaron destrozos en varias ciudades. 
Los estudiantes normalistas demandan que se asignen 1 200 plazas docentes de 
forma automática a los egresados de esas escuelas, a pesar de que la reforma al 
artículo 3.º de la Constitución lo prohíbe en forma expresa.

Las acciones de los disidentes radicales enojan a la ciudadanía. Aunque son 
pocas las veces que le piden al gobierno que utilice la “mano dura”, padres de 
familia, empresarios, afectados, paseantes y ciudadanos comunes muestran  
su irritación. Luis de la Barreda, el primer defensor de los derechos humanos en 
el Distrito Federal, comentó:

Lo que me aterra es pensar que niños mexicanos toman clases con esos profesores, a 
quienes han visto en la televisión destruir, bloquear, insultar, mentir, incendiar, pasar por 
encima de los derechos de terceros; pensar en lo que estos docentes han de enseñarles 
a esos alumnos respecto del comportamiento cívico, de las formas de hacer política, de 
los medios para plantear una demanda o una inconformidad; pensar que a esos niños 
les inyectan todos los días prédicas resentidas de que para defender los propios intere-
ses —aun si son ilegítimos, sobre todo si son ilegítimos— se vale pisotear los derechos 
de los demás. (De la Barrera, 2013, p. 46).

Sin embargo, en contraste con lo que pasó con la señora Gordillo, donde nadie 
levantó su voz para protestar, ni sus allegados más cercanos, la CNTE tiene intelec-
tuales orgánicos que se encargan de difundir sus acciones, justificar sus hechos y 
buscar que el movimiento no decaiga, a la vez que critican sin cuartel al gobierno.  
Por ejemplo, Luis Hernández Navarro, quien se ocupa de analizar la política edu-
cativa, en su alegato en contra de las reformas, elogia a maestros “furibundos” y 
normalistas “rabiosos”. Hernández asienta: “Los maestros democráticos tienen 
razón cuando señalan que la contrarreforma educativa es un paso más en la priva- 
tización de la enseñanza. Al oponerse a ella están defendiendo la educación  
pública” (La Jornada, 2013).

John M. Ackerman arguye que la alianza que anunciaron los maestros disi-
dentes con los grupos de autodefensa y policías comunitarias representa un 
nuevo movimiento social a favor de la humanidad y en contra del neolibera-
lismo. Ackerman idealiza el Movimiento Popular Guerrerense al esgrimir que  



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

65

“El Movimiento Popular Guerrerense se levanta como una ola de esperanza ante 
la enorme sed de justicia de la sociedad mexicana”. Alega que sus demandas son 
justas y que “la lucha de los maestros de Guerrero no está motivada por intereses 
particulares, sino por grandes ideales” (La Jornada, 2013).

La fortuna, como diría Maquiavelo, ha sido generosa con los disidentes.  
Sus tácticas de presión les han permitido crear trincheras casi inexpugnables; 
siempre han ganado. No encuentran razón para cambiar de estrategia. Pero ahora 
la situación es diferente. La enemiga que era el blanco de sus ataques está en la 
cárcel; el gobierno federal ha ganado legitimidad más allá de las urnas con refor-
mas legales, aunque todavía no se divisan vías para frenar a los disidentes.

Respuesta del gobierno

Víctor Beltri, tras el encarcelamiento de la señora Gordillo, planteó una hipóte-
sis interesante sustituyendo porciones de El príncipe de Maquiavelo para expli-
car por qué el presidente Peña Nieto no encarcelará a otros líderes de sindicatos 
corporativos o de los llamados “poderes fácticos”; con un ejemplo paradigmático 
bastaría:

La sorpresa para muchos podría ser que el presidente sí lee y conoce bien El Príncipe: 
tiene el poder, sabe ejercerlo, y no duda en hacerlo. Sabe a la perfección que es mejor 
ser temido que ser amado. Por eso no sigue nadie en la lista —a no ser lo que Maquiave-
lo llama ‘la familia del príncipe’ y que en este caso representa a todos los allegados de 
Elba Esther— porque el mensaje a los poderes fácticos y a los opositores a las reformas 
está más que claro: es de esperarse que de ahora en adelante las mismas transiten sin 
problema. (Excélsior, 2013)

Pero esa máxima no la ha aplicado a la disidencia de la CNTE.
Ante las agresiones a la ciudadanía que los gobiernos de Guerrero y Oaxaca 

toleraron, parecería que el gobierno federal se comporta con tibieza. Y tal vez así 
fue cuando los docentes de Guerrero bloquearon por primera vez la Autopista  
del Sol. No obstante, al hacer el análisis de los hechos y las declaraciones de altos 
funcionarios, parece que el gobierno de Peña Nieto aplica el “protocolo virtual” 
que las potencias mundiales usan para lidiar con países rebeldes.

Ese protocolo consta de cinco pasos, concatenados o simultáneos: adverten-
cia, negociación, sanciones de diversos tipos, uso moderado de la fuerza y, en caso 
extremo, la guerra. En el caso de la batalla contra las reformas constitucionales que 
afectan al sistema educativo, el gobierno federal ha seguido los cuatro primeros 
pasos; el quinto encierra muchos riesgos.



66

CARLOS ORNELAS

Primer paso. Una vez declaradas las hostilidades de los maestros disidentes  
(y aun desde antes, cuando la camarilla de Elba Esther Gordillo vociferaba en 
contra de la reforma) el presidente Peña Nieto, el secretario de Educación Pública 
Emilio Chuayffet y el secretario de Gobernación Miguel Ángel Osorio, lanzaban 
advertencias de que la reforma iba en serio y que se llegaría hasta las últimas con-
secuencias. Lo dijeron con insistencia y lo siguen haciendo, cada vez con mayor 
énfasis.

Segundo paso. No obstante, el gobierno no cierra las puertas a la negociación, 
tanto la formal (cuando recibe a comisiones de los maestros en la Segob), como los 
tratos discretos con ciertos grupos. Mas parece que esta vez el gobierno negocia 
sin ceder un ápice en sus posturas respecto a la reforma. Sin embargo, pacta con 
los grupos disidentes, deja sin efecto órdenes de aprehensión, libera detenidos y 
hasta se compromete a seguir con las mesas de diálogo. No toma en serio (aunque 
lo pregone) el ejercicio de la ley; da muestras de que también es negociable.

Tercer paso. El secretario de Educación Pública, Emilio Chuayffet, lo reitera 
cada vez que tiene acceso a un micrófono: habrá sanciones administrativas para 
los docentes que se ausenten de sus escuelas para protestar. El experimento se dio 
en Guerrero cuando el gobernador Heladio Aguirre dejó de pagar la quincena a los 
maestros paristas, aunque tuvo que dar marcha atrás cuando los docentes toma-
ron la autopista por casi nueve horas. No hay noticias de que en aquella ocasión 
el gobierno federal hubiera intervenido (acaso la maniobra le cayó de sorpresa).  
Pero ahora ese tipo de medidas conforman un artículo en el anteproyecto de refor-
mas a la LGE.

Cuarto paso. En la segunda ocasión, el gobierno ya estaba preparado.  
Los maestros repitieron la toma de la autopista y el gobierno central envió a la 
Policía Federal. La contención de los maestros fue limpia; el gobierno recibió elo-
gios, ganó credibilidad y mostró que estaba dispuesto a hacer uso de la violencia 
legítima para proteger los bienes públicos. Ese tipo de contención se realizó con 
mucha cautela, precauciones en extremo y apego a lo que manda la ley. El gobierno  
también apresó a varios maestros en Guerrero y estudiantes en Michoacán.  
Pero no fue consecuente con esa estrategia; al liberar a los detenidos y negociar 
la aplicación de la ley cayó en fallas institucionales que le restan credibilidad.  
Por lo tanto, lo que ganó en legitimidad con las reformas, lo perdió por la aplica-
ción discrecional de la ley.

Sin embargo, el asunto tomó características diferentes. Ya no fueron sólo los 
maestros disidentes los que se opusieron a la reforma (y a perder privilegios), sino 
que éstos buscaron un “paraguas” más amplio y trataron de reeditar la experiencia 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

67

de la Asamblea Popular de los Pueblos de Oaxaca en 2006. Los docentes de Gue-
rrero enrolaron a cuadrillas de policías comunitarias y de los llamados “grupos 
de autodefensa” que marcharon junto con ellos llevando las armas al hombro.  
Eso representó una alerta roja.

Quinto paso. Si hay acciones armadas, es probable que el Estado (no sólo el 
gobierno central) se vea obligado a usar con mayor rigor la fuerza legítima para 
contrarrestar la violencia de los grupos armados. Para lidiar con ellos no basta la 
advertencia que ya se les hizo, ni el diálogo (menos si se realiza desde la amenaza 
de las armas). Es más, dadas las condiciones geográficas y la falta de experien- 
cia de la Policía Federal para contender en la sierra, el gobierno podría llegar a 
hacer uso del Ejército.

Tal vez el gobierno no cederá, pero tampoco los radicales lo harán. Aquí el 
gobierno de EPN tiene un dilema político de gran envergadura. Nadie sabe qué 
pasará cuando los instrumentos políticos se agoten. La teoría de la cultura mun-
dial diría que la reforma sucederá, sin que importen demasiado los hechos locales; 
debido a que obedece a una tendencia lógica y legítima del orden mundial, los 
actores políticos locales se ceñirán al guión global.

En la corriente opuesta, parece que tampoco se cumplirá el pronóstico de  
Steiner-Khamsi: “Permite que se opongan los grupos que promueven la reforma y 
los que defienden lo existente para luego combinar recursos y apoyar una tercera  
opción, que se supone neutral, aunque ofrezca una alternativa política tomada de 
otra parte” (Steiner-Khamsi, 2013, p. 37). En este caso no ha surgido una tercera 
opción, y es previsible que no emergerá. El gobierno no quiere perder la inicia- 
tiva, mas no hay seguridad de que la reforma transitará y se sostendrá en el plazo 
largo. 

El potencial para el fracaso

En sintonía con las tesis afines a la teoría de la cultura mundial, Torsten Husen, un 
estudioso de las reformas educativas, arguye que hay tres razones principales que 
explican el fracaso de las transformaciones en el sistema escolar. Primera, cuando  
las reformas se inician y ordenan desde la cumbre del poder, con frecuencia mue-
ren antes de que lleguen a la escala en que participan los maestros, los padres de 
familia y los estudiantes. Segunda, los cambios en el sistema educativo deben ocu-
rrir cuando hay mudanzas en el “ambiente”, en la sociedad en su conjunto. Esto, 
debería ser evidente por sí mismo, pero los educadores a menudo sufren de una 
enfermedad profesional: son ciegos a las condiciones de fuera de los muros de las 



68

CARLOS ORNELAS

escuelas que determinan los encuadres para su trabajo. En este caso Husen (2007) 
pone el acento en la micropolítica, en la cultura alrededor de las escuelas, que en 
México mantiene muchos rasgos patrimonialistas. Tercera, el problema común de 
los sistemas escolares de las sociedades modernas, es la “cobertura de cemento” 
que sofoca al espíritu innovador (Husen, 2007). 

Sobre esas circunstancias que pueden ser casi universales, se imponen las 
causas internas. Las prácticas sindicales carcomen todo el cuerpo social del SNTE.  
La corrupción está en la médula del Sindicato y afecta a todos sus agremiados, aun 
en contra de su voluntad (Ornelas, 2010 y 2012). Lástima que el Estado no sólo la 
tolere, sino la estimule.

El gobierno de EPN, tal vez sin proponérselo en forma explícita, o por la falta 
de una visión de largo plazo, siembra un antídoto que al final puede echar atrás 
las reformas que promueve. Si el motivo principal de la reforma es que el Estado 
retome la rectoría de la educación, al consentir que sobreviva el SNTE como un 
organismo vertical, monopolista y robusto, el mismo Estado le está permitiendo 
que en un futuro regrese por sus fueros, aunque el PRI logre reconquistarlo. Cierto, 
el gobierno ya decolonizó la Subsecretaría de Educación Básica; si queda algún 
cuadro del SNTE en esa dependencia, su actuar es invisible, sin embargo, la situa-
ción en los estados no ha cambiado.

Se podría argüir que el gobierno requería un interlocutor válido, un represen-
tante único de los maestros, por eso se buscaba eliminar la doble negociación y que 
los nuevos dirigentes aceptaran las reglas del juego. Parece una ilusión. Muchos 
secretarios de educación de los estados (y todos los subsecretarios encarga- 
dos de la educación básica, así como los directores generales y la burocracia 
media) fueron “negociados” con la dirigencia del SNTE por los gobernadores, inclu-
yendo los de Oaxaca, Michoacán y Guerrero. Ivonne Melgar (Excélsior, 2012) anota 
que al menos 20 de los secretarios de Educación locales responden a los mandatos 
del SNTE. En el resto de las localidades, los subsecretarios o directores a cargo de 
la educación básica también son fieles a las camarillas del Sindicato.

Ellos siguen allí, aplaudiendo las reformas y “portándose bien” (como Juan 
Díaz de la Torre, presidente sustituto del SNTE). Pero si algo sabe el Sindicato es 
tener paciencia: “el presidente dura seis años, nosotros seguiremos aquí”, pudiera  
ser una de sus premisas. Los funcionarios emanados de las filas del Sindicato son 
garantes de la “cobertura de cemento” de la que habla Husen. Ellos buscarán cómo 
franquear las normas, boicotear las propuestas que vengan del centro y firmar pac-
tos con los chapuceros que siempre encuentran maneras de hacer fullerías; por 
ejemplo, trampear en los exámenes de oposición.



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

69

Si no se ataca la colonización con todo el poder del Estado, la rectoría de la 
educación seguirá en disputa por bastante tiempo.

Al analizar el entramado de los anteproyectos de reforma en las leyes secun-
darias, se puede discernir la influencia del modelo de educación internacional 
que definió Beech (2008) y la de los organismos internacionales, en especial de 
la OCDE, que hizo suyos los planteamientos que enarbola desde hace lustros el BM. 
Esos elementos tenderían a fortalecer la idea de que hay una cultura que, median-
te el establecimiento de instituciones isomorfas, se reproduce a escala planetaria; 
esta vez le tocó a México.

Pero la tendencia contraria adquiere más relieve. Los juegos del poder y las 
motivaciones de los actores políticos locales determinan el rumbo de las refor-
mas y los métodos para lidiar con los conflictos que emergen. Se puede conce-
der el crédito a las previsiones de Steiner-Khamsi de que los gobiernos locales 
piden prestadas nociones y proyectos del ambiente global. En el caso de México 
la petición de préstamo fue explícita. La secretaria de Educación Pública, Josefina  
Vázquez Mota, pidió asesoría a la OCDE y México pagó por ésta, con el fin de apo-
yar el diseño y ejecución de las reformas en las políticas educativas para mejorar la 
calidad y equidad del sistema educativo mexicano. Según la OCDE, la SEP le solicitó 
apoyo para asesorar las áreas de trayectoria profesional docente, administración 
escolar, liderazgo y participación social (OCDE, 2010). La organización contrató a 
expertos mexicanos para colaborar en este empeño, y trabajaron en el proyecto 
de 2008 a 2010.

El representante de la OCDE en el país, José Antonio Ardavín, advirtió que 
las demandas de la SEP para perfeccionar el sistema docente fueron elaboradas 
para México y no requieren adecuación alguna, como lo sugirió el secretario de  
Educación Pública, Alonso Lujambio, cuando recibió los documentos de la organi-
zación a comienzos de noviembre de 2010. Parece que la OCDE no se conforma con 
brindar consejos. El tono imperativo de su representante en México así lo indica. 
Si uno lee con cuidado los textos de la OCDE y las declaraciones de Ardavín, está 
claro que él demanda (al rato exigirá) otra silla para su organización, junto al SNTE 
y a la SEP, para definir la política educativa de México. Esta conjetura se reforzó 
cuando a finales de abril de 2013, el presidente sustituto del SNTE, Juan Díaz de la 
Torre, se entrevistó en París con Ángel Gurría, secretario general de la OCDE, y se 
confirmó que la mencionada organización asesorará al SNTE para que junto con el 
gobierno defina los pasos de la reforma en marcha (Reforma, 2013). Por supuesto,  
Díaz de la Torre se olvidó de que no hace mucho tiempo, su exjefa y él mismo acu-
saban a esa organización de ser la vanguardia de las tendencias privatizadoras de 
la educación pública.



70

CARLOS ORNELAS

Por los acuerdos de la SEP con la OCDE y la redefinición del Sindicato respecto  
de esta última, se podría interpretar que los préstamos se están comenzando  
a pagar. A menos, diría algún escéptico, que tanto autoridades como dirigentes 
del Sindicato utilicen a la OCDE como un mecanismo de legitimación para seguir 
con las pautas tradicionales de negociación en México.

Perspectivas: optimismo y riesgo latente

En mi libro, El sistema educativo mexicano, se definió el concepto de reforma 
profunda, que resumo a continuación: consiste en conocer si existen procesos 
que afectan la práctica cotidiana de las escuelas, la vida en el aula, los hábitos 
y rutinas de los maestros, el aprendizaje de los alumnos, y si los padres de fami-
lia son capaces de discernir el cambio. Con esa noción construí las bases del 
proyecto democrático y educativo para la educación nacional que contiene cin-
co áreas: orientación filosófica, contenidos, cobertura, recursos y organización.  
En aquel entonces pensaba que la descentralización que comenzó con el Acuerdo 
para la Modernización de la Educación Básica era el primer paso de una marcha 
ascendente: “Los cambios efectuados durante el gobierno del presidente Salinas 
de Gortari constituyen una reforma profunda que no se debe suspender” (Orne-
las, 1995, p. 321).

Me equivoqué, me dejé llevar por el optimismo que un cambio de aquella 
magnitud representó. No obstante, al hacer investigación de campo en los años 
subsecuentes, en 10 estados de la República, me di cuenta del error y rectifiqué 
mi punto de vista (Ornelas, 2010). En lugar de federalización, se encumbró el cen-
tralismo burocrático mediante cuatro mecanismos de control: normativo, técnico 
(de acuerdo con el currículo), financiero y político. Allí presenté un paso más en 
la edificación del proyecto democrático y equitativo, esta vez con énfasis en la 
organización jurídica y política del sistema educativo, y tuve como grandes pro-
pósitos la inclusión de los pobres, la justicia social y la libertad, entendida esta 
última con un doble sentido: libertad para los estados y libertad sindical. Abogué 
por recuperar la soberanía para los estados, desmantelar al SNTE y disciplinar  
(o reformar) a la burocracia. Concluí con la idea de que, para conquistar ese pro-
yecto, había que transitar por una etapa de centralismo democrático.

Desde que se aprobaron en el Congreso, en diciembre de 2012, las reformas 
a los artículos 3.º y 73 constitucionales que propuso el presidente Peña Nieto,  
mi optimismo emergió de nuevo. Pero esta vez con cautela, no me hago ilusiones, 



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

71

pero tampoco pierdo la esperanza. Paulo Freire sentenció: “No entiendo la exis-
tencia humana y la necesaria lucha por mejorarla sin la esperanza y sin el sueño. 
La esperanza es una necesidad ontológica” (Freire, 1993, p. 8).

La esperanza que guardo es que, con las reformas en marcha, se consolide un 
centralismo democrático que permita al Estado recuperar la rectoría de la educa-
ción y se acabe con el corporativismo (o se establezcan las bases para ello), además 
de que se discipline a los poderes legales de los estados, aunque sea de manera 
temporal.

Hasta hoy, el presidente Peña Nieto y el secretario de Educación Pública, Emilio 
Chuayffet, han construido su discurso conforme a la ética de la convicción, como 
diría Max Weber. Han puesto sobre la mesa un conjunto de propuestas de valor 
político y moral, y ello ha suscitado el apoyo (el aplauso, incluso) de muchos seg-
mentos sociales. Los gobernantes identificaron el problema y lo embisten, pero 
todavía sin la profundidad debida. Maquiavelo ya había advertido: no hay asunto 
más arduo que promover innovaciones. Hacerlo genera enemigos (hoy mani-
fiestos en la CNTE), y a su vez, no granjea el apoyo de los posibles beneficiarios:  
los buenos maestros permanecen apáticos y las declaraciones de apoyo de los 
heredados de la señora Gordillo pueden ser hipócritas, realizadas por el temor de 
las averiguaciones penales que penden sobre ellos.

Por el lado civil, Mexicanos Primero y la Coalición Ciudadana por la Educa-
ción, si bien mostraron su apoyo cuando se anunció la reforma y más cuando se 
consumó el proceso constitucional, manifestaron desencanto con el gobierno por 
negociar la aplicación de la ley con los maestros disidentes, a quienes primero se 
acusa de delitos y luego se les perdona, sin explicaciones públicas. El riesgo de 
involución es patente. Si la situación se agrava, por ejemplo, si la protesta de la 
CNTE crece a escala nacional, los normalistas de Michoacán reclutan a egresados 
de otras escuelas del país, o no se aprueban las reformas hacendaria y financiera 
que desea el gobierno y que anuncia el Pacto por México, entonces la reforma edu-
cativa se encaminará al estropicio. Pudiera suceder como lo analizó Hans Weiler:  
“Habiendo establecido la imagen de una reforma dispuesta por el Estado,  
el fracaso de la aplicación de las reformas puede atribuirse a sindicatos de maestros 
recalcitrantes, estudiantes rebeldes o dificultades presupuestarias insuperables” 
(Weiler, 2007 p. 46).

No que la reforma constitucional se invalide o no se aprueben las leyes secun-
darias; ante un rechazo cerrado, su aplicación puede transformarse en tormentosa. 
Por ejemplo, se pueden provocar fallas institucionales como retardos, insuficien-
cia o desviación de fondos, y decenas de trampas más que los burócratas saben 



72

CARLOS ORNELAS

utilizar. O presentarse problemas técnicos. Por ejemplo, son previsibles problemas 
de diseño y ejecución de los exámenes de oposición para docentes y directivos 
durante los primeros años; lo que será el pretexto de los opositores para seguir 
atacando las reformas.

A pesar de ello, habrá que sostener la esperanza de cambio, pero no de forma 
pasiva. Si los abogados del proyecto democrático y equitativo hacen uso de las 
rendijas que puede dejar el centralismo democrático, tal vez se abran más espacios 
políticos, se convoque a los buenos maestros a que, con una visión de futuro y de 
su magisterio, profundicen en las avenidas de la inclusión, la justicia y la libertad. 
Esos son principios consagrados en la Constitución y otras leyes. Sin embargo, 
a los gobernantes y al gobierno no se les juzgará por sus principios, sino por los 
resultados, por su apego a la ética de la responsabilidad.

Max Weber en La política como vocación, subraya que las cualidades impor-
tantes “del político son la pasión (entrega exaltada a la causa del dios o del diablo 
que la domina), el proceder responsable y el sentido de las proporciones” (Gerth y  
Mills, 1946). Elba Esther Gordillo cumplió con esos atributos por mucho tiempo. 
Se entregó a la causa sindical con pasión, aunque la hermanaba con sus intereses 
personales y los de su familia. Su actuar nunca fue responsable, pero entregaba 
beneficios tangibles a sus seguidores, les respondía. Pero poco a poco perdió el 
sentido de las proporciones. Su trayecto de triunfadora que culminó con un trato de 
igual a igual con los presidentes Fox y Calderón, la llenaron de soberbia y vanidad.  
Se creyó intocable. Hoy paga las consecuencias, y tras las rejas ya no aparenta ser 
“una guerrera” (el diablo de la vanagloria le cobró la factura). Mientras tanto, el 
presidente se encumbra en una ola de legitimidad que le otorga la credibilidad 
social, lo que fortalece su proyecto de concentración del poder en la presidencia.

Hasta el momento, el presidente Peña Nieto cumple con los atributos del polí-
tico que definió Max Weber. A pesar de su estilo mesurado (la ventaja de no ser un 
orador brillante), se nota que toma su cargo de gobernante con pasión; da muestras 
de querer responder a la nación y se presenta como reformista eficaz. Por el bien 
de México, habrá que hacer votos para que no pierda el sentido de las proporcio-
nes, ni se deje ganar por alabanzas desmesuradas. Esperemos que el demonio de 
la arrogancia no se apodere de su espíritu y comience a sentirse un semidiós.

Si eso llegara a suceder, como se ha visto en otras presidencias, después de 
ascender con éxito acaso pierda grados de legitimidad. Eso sería una adversidad. 
Los defensores del proyecto democrático y equitativo para la educación nacional 
deben estar atentos. Hay que seguir con la crítica y las proposiciones. Sin aban-
donar la lucha ni perder la esperanza.



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

73

Referencias

Apple, M. W. (2006). Producing Inequalities: Neo-Liberalism, Neo-Conservatism, and 
the Politics of Educational Reform. En Hugh Lauder, Phillip Brown, Jo-Anne 
Dillabough and A. H. Halsey (Comps.), Education, Globalization and Social Change  
(pp. 468-469), Oxford: Oxford University Press.

Aziz, A. (1989). El Estado mexicano y la CTM, México: Ediciones de la Casa Chata.

Baldridge, V. y otros (1978). Policy Making and Effective Leadership, San Francisco: 
Jossey-Bass.

Beech, J. (2008). The Institutionalization of Education in Latin America: Loci of Attraction 
and Mechanisms of Diffusion. En David P. Baker y Alexander Wiseman (Comps.), 
The Impact of Comparative Education Research on Institutional Theory (pp. 281-303). 
Wagon Lane, EE. UU.: Emerald Group Publishing.

Bobbio, N. (1989). Liberalismo y democracia, México: FCE.

Briseño, P. (2012). “IEEPO descalifica paro de CNTE; se aplicarán descuentos”, Excélsior,  
México. Recuperado de http://www.excelsior.com.mx/nacional/2016/02/29/ 
1078070

Cámara de diputados del H. Congreso de la Unión (2013). CPEUM. Recuperado de http://
www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/1_150917.pdf

______ (2013). Ley General del Servicio Profesional Docente. Recuperado de https://www.
ucol.mx/content/cms/13/file/federal/LEY_GRAL_DEL_SERV_PROF_DOCENTE.pdf.

Carney, S., Rappleye, J. y Silova, I. (2012). Between Faith and Science: World Culture Theory 
and Comparative Education. Comparative Education Review, 56(3), 366-393.

Carnoy, M. (1984). The State and Political Power, New Jersey: Princeton University Press. 

Córdova, A. (1973). La ideología de la Revolución mexicana, México: Era.

Crawford, S. y Ostrom, E. (1995). A Grammar of Institutions. American Political Science 
Review, 89(3), 582-600.

De la Barreda, L. (2013). Lo que me aterra y lo que me subleva. Perseo, (03), México: 
Programa Universitario de Derechos Humanos-UNAM. Recuperado de http://www.
pudh.unam.mx/perseo/lo-que-me-aterra-y-lo-que-me-subleva/

Dewey, J. (1916). Democracia y educación, Madrid: Morata.

El Universal (2013). Ley General de Servicio Profesional Docente. México. Recuperado de 
http://archivo.eluniversal.com.mx/graficos/pdf13/Servicio_Profesional_Docente.pdf 



74

CARLOS ORNELAS

______ (2013). Decreto por el que se Reforman y Adicionan Diversas Disposiciones de la 
Ley General de Educación. México. Recuperado de http://archivo.eluniversal.com.
mx/graficos/pdf13/LGE_decreto.pdf

Excelsior (2012). Peña Nieto presenta su propuesta de trabajo, cinco ejes y 13 deci- 
siones. México. Recuperado de http://www.excelsior.com.mx/2012/12/02/nacional/ 
872667

Fernández, K. (2010). Los juegos del poder: los dirigentes del SNTE. Tesis de doctorado. 
México: UAM-Xochimilco.

Freire, P. (1993). Pedagogía de la esperanza, México: Siglo XXI.

Gerth, H. y Wright, C. (1946). From Max Weber: Essays in Sociology. New York: Oxford 
University Press.

Gobierno Federal y Sindicato Nacional de Trabajadores de la Educación (2008). Alianza 
por la Calidad de la Educación, México: SEP.

Husen, T. (2007). Problems of Educational Reform in a Changing Society. En Val D. 
Rust (Comp.), Education Reform in International Perspective (pp. 3-22) Bingley, UK: 
Emerald Group Publishing. 

INEE (2015). Reforma Educativa, Marco Normativo. México. Recuperado de http://www. 
senado.gob.mx/comisiones/educacion/docs/docs_INEE/Reforma_Educativa_
Marco_normativo.pdf

Joly, M. (2009) [1864]. Diálogo en el infierno entre Maquiavelo y Montesquieu. México: 
Grupo Editorial Tomo.

Jordan, M. (2004). A Union’s Grip Stifles Learning; Teaching Posts Inherited, Sold in 
Mexico’s Public Schools, En The Washington Post, Washington, D. C.

Klees, S. J., Samoff J. y Stromquist, N. (2012). Introduction. En Klees, S. J., Samoff J. y 
Stromquist, N. (Eds.), The World Bank and Education, 2012 (pp. 15-21). Boston,  
EE. UU.: Sense Publishers.

Langston, J. (1994). An Empirical View of the Political Groups in Mexico: The Camarillas, 
México. Centro de Investigación y Docencia Económicas, Centro de Estudios 
Políticos, Documento de Trabajo.

Latapí, P. (2003). Horizontes de la educación: lecturas para maestros. México: Aula XXI/
Santillana.

Machiavelli, N. (2003) [1513]. Excerpts from Discourses on the First Ten Books of Titus 
Livy. En Wayne A. R. (Comp.), Niccoló Machiavelli: The Prince and Other Writings 
(pp. 155-206). New York: Barnes and Noble.

Maquiavelo, N. (1957). El príncipe. México: Compañía Editorial Continental.



EDUCACIÓN: REFORMA, CONFLICTO Y CAMBIO INSTITUCIONAL

75

March, J. y Olsen, J. (1996). El redescubrimiento de las instituciones: La base organizativa 
de la política. México: FCE.

Merquior, J. G. (1980). Rousseau and Weber: Two Studies in the Theory of Legitimacy. 
Londres, England: Routledge and Kegan Paul.

Meyer, J. (2008). Foreword. En D. Baker y A. Wiseman (Comps.), The Impact of Compara- 
tive Education Research on Institutional Theory (pp. 11-16). Wagon Lane: Emerald 
Group Publishing.

Neave, G. (1990). La educación superior bajo la evaluación estatal: tendencias en Europa 
Occidental 1986-1988. México en la Universidad Futura, 2(5), 4-16.

OCDE (2010). Mejorar las escuelas: estrategias para la acción en México, París-México: 
Organización para la Cooperación y el Desarrollo Económicos.

OECD (2010). Establishing a Framework for Evaluation and Teacher Incentives: Consi- 
derations for Mexico. París: Organization for Economic Cooperation and Deve- 
lopment.

Ornelas, C. (1995). El sistema educativo mexicano. La transición de fin de siglo. México: FCE. 

______ (2010). Política, poder y pupitres: crítica al nuevo federalismo educativo. México: 
Siglo XXI.

______ (2012). Educación, colonización y rebeldía: la herencia del pacto Calderón-Gordillo. 
México: Siglo XXI.

______ (2013). CNTE: Bastiones de resistencia. En Despertar de Oaxaca, México. Recupe- 
rado de http://despertardeoaxaca.com/cnte-bastiones-de-resistencia/

______ (2013). Bastiones de resistencia. En Excélsior. Recuperado de http://www.excelsior.
com.mx/opinion/carlos-ornelas/2013/03/20/889881

Pallán C. (2013). Los gobernadores ante la reforma constitucional. En Campus Milenio.

Panitch, L. (1980). Recent Theorizations of Corporatism: Reflections on a Growth Industry. 
British Journal of Sociology, 2(31), 159-187.

Paz, O. (1990). Pequeña crónica de grandes días. México: FCE.

Presidencia de la República (2012). Pacto por México. Recuperado de http://www. 
presidencia.gob.mx/wp-content/uploads/2012/12/Pacto-Por-M%C3%A9xico-TODOS-
los-acuerdos.pdf.

Ramírez, F. (2008). From Citizen to Person? Rethinking Education as Incorporation.  
En D. Baker y Wiseman, A (Comp.), The Impact of Comparative Education Research 
on Institutional Theory (pp. 367-387). Wagon Lane: Emerald Group Publishing. 

Rubio, L. y Edna Jaime. (2007). El acertijo de la legitimidad: por una democracia eficaz en 
un entorno de legalidad y desarrollo. México: FCE/CIDAC.



76

CARLOS ORNELAS

Schmitter, P. (1974). Still the Century of Corporatism. Review of Politics, 36(1), 85-131.

Steiner-Khamsi, G. (2012). Introduction. Understanding Policy Borrowing and Lending: 
Building Comparative Policy Studies. En G. Steiner-Khamsi and F. Waldow (Comps.), 
World Yearbook of Education 2012: Policy Borrowing and Lending in Education  
(pp. 21-49). Nueva York: Routledge.

Weber, Max. (1984). Economía y sociedad. México: FCE.

Weiler, H. (2007). The Failure of Reform and the Macro-Politics of Education: Notes on a 
Theoretical Challenge. En Val D. Rust (Comp.), Educational Reform in International 
Perspective (pp. 43-54). Bingley, UK: Emerald Group Publishing.



[77]

Desigualdad social y equidad en la educación
media superior en México.

Principales desafíos de la política pública

Francisco Miranda López1

Introducción

En diciembre de 2010 la Cámara de Diputados del Congreso de la Unión 
aprobó la Minuta con Proyecto de Decreto por el que se reforman los artícu- 

los 3.º y 31 constitucionales, con tres grandes finalidades: incorporar la obligación 
—gradual— de la federación, los estados, el Distrito Federal y los municipios para 
impartir educación media superior (EMS); determinar, por parte del Ejecutivo fede-
ral, los planes y programas de estudio de la EMS, excepto los correspondientes a 
las instituciones que tienen autonomía; e instalar comisiones técnicas para iniciar 
procesos tendentes a la transformación estructural y laboral de la EMS, así como 
para la revisión de planes, programas y materiales de estudio.

La definición constitucional de la obligatoriedad de la EMS en México plan-
tea varios retos de orden educativo, social, político, administrativo y de gestión,  
especialmente para no convertir la decisión en “letra muerta”. Por ello, el tema 
no trata sólo de estatutos constitucionales sino de políticas, estrategias y accio-
nes consistentes, de largo plazo, que garanticen la cobertura universal efectiva, 
pero que además permitan que los adolescentes y jóvenes mexicanos accedan a 
una educación de calidad —y permanezcan en ella—, pertinente y adecuada tanto 
a sus expectativas presentes y futuras, como a las del país en general (Bracho y 
Miranda, 2012).

En el reto de la universalización de la EMS queda claro el esfuerzo requerido 
para garantizar cobertura y asistencia. Para ello, deberá prevalecer un princi-
pio básico de justicia social, debido a que la falta de cobertura afecta, principal- 
mente, a jóvenes en situación de pobreza o carencia. Lograr la universalización de 
la educación media no es una tarea trivial, requiere del compromiso del gobierno,  

1 Instituto Nacional para la Evaluación de la Educación (INEE). 



78

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

así como de la contribución de importantes inversiones. Además necesita la defi-
nición de un modelo educativo que ofrezca identidad; si bien se busca que sea per- 
tinente y responda a la diversidad, no debe traducirse en una educación fragmen-
tada o de mala calidad. 

En atención a tales desafíos, este trabajo plantea tres objetivos centrales:  
primero, describir las características más relevantes de las políticas de equidad 
educativa en México en los últimos 20 años, con el fin de identificar avances y res-
tricciones; segundo, describir los rasgos más significativos de la desigualdad social 
que afectan a los adolescentes y jóvenes, así como identificar los problemas de 
inequidad interna que caracterizan a la EMS en nuestro país, haciendo hincapié en 
los temas de fracaso escolar y desafiliación educativa; y tercero, formular un con-
junto de propuestas para construir una agenda pública de EMS tendente a la trans-
formación y al fortalecimiento de este nivel educativo en el futuro inmediato. 

Las políticas de equidad educativa en México

Al igual que sucede con muchos temas sociales relevantes en América Latina,  
el de la educación enfrenta una suerte de “doble brecha” que se define en función 
del tiempo histórico —pasado y futuro— correspondiente al desarrollo social y 
educativo. Por una parte, la brecha que podemos denominar de la “modernidad 
trunca e inacabada”, que se expresa en la distancia existente entre los sectores 
integrados al desarrollo nacional y los excluidos. Ésta se traduce, entre otras cosas, 
en una desigualdad de acceso a las oportunidades educativas y, actualmente, en 
el logro educativo. Las zonas de mayor vulnerabilidad y rezago social, que presen-
tan mayores insuficiencias en infraestructura educativa, recursos de apoyo a sus 
escuelas e inequidad en la distribución de los resultados educativos, son la mejor 
expresión de dicha brecha.

Por otra parte, existe otra brecha menos visible, la “brecha posmoderna”, que se 
instala en las corrientes de la era digital, el capital humano, las nuevas tecnologías 
y la capacidad para enfrentar los riesgos planetarios de la sustentabilidad. Esta 
brecha posmoderna plantea la necesidad de una actualización permanente para 
los sistemas educativos latinoamericanos, así como de la búsqueda de opciones 
inéditas y creativas para insertarse favorablemente en la vanguardia del desarrollo 
mundial, y no como furgón de cola. El reto para nuestras sociedades es de primer 
orden, toda vez que plantea la innovación profunda de sus modelos educativos,  
la cual incluye aspectos fundamentales que van desde los espacios físicos y equi-
pamientos tecnológicos acordes con una formación por competencias, el impulso 



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

79

de modelos de formación especializados en el dominio de realidades abstractas y 
virtuales, hasta el desarrollo de una gestión institucional más colegiada, horizontal 
y participativa (CEPAL, 2011).

Desde la perspectiva de la exclusión que genera el desigual reparto del ingre-
so y los efectos concomitantes de la falta de oportunidades para el progreso de 
los individuos, la pobreza económica y social ha sido el talón de Aquiles del desa-
rrollo, situación que condiciona las posibilidades de transformación de la educa-
ción, a pesar de considerarse ésta un recurso importante para enfrentar a su vez la 
pobreza. Las políticas orientadas a compensar las inequidades sociales y atender 
a los grupos marginados representan, sin equívoco, la convicción de sociedades 
y gobiernos para que la educación contribuya a resolver los problemas de des-
igualdad. Lo anterior se refleja en algunas insuficiencias graves observadas en los 
resultados educativos: altos niveles de rezago social, déficit en la eficiencia y mala 
calidad de los servicios educativos que inciden en amplios grupos, especialmente 
en aquellos afectados por su situación socioeconómica y sus vínculos de subordi-
nación por razones de género, etnia y residencia geográfica.2

Los cambios sucedidos en la década de los ochenta tuvieron un impacto signi-
ficativo en las condiciones de vida de la población: expansión de la precariedad de 
las relaciones laborales, profundización de la informalidad en la actividad econó-
mica, deterioro del nivel de los salarios y creciente subutilización de la fuerza de 
trabajo. El efecto de esto fue contundente: crecimiento de la pobreza y de la nueva  
pobreza, así como deterioro de las condiciones y oportunidades de los sectores 
medios urbanos que vieron caer sus ingresos por debajo de los niveles necesarios 
para acceder a un mínimo de consumo básico (Reimers, 2002).

2 Como ejemplo de estos rezagos puede considerarse lo siguiente: 

[En América Latina y el Caribe] sólo la mitad de los estudiantes que empiezan la primaria termi-
nan este ciclo. Se estima que la mayoría de los niños ingresa a la escuela entre los 6 y 7 años y que 
la deserción definitiva se inicia alrededor de los 13 años de edad para el promedio de los países  
(en Brasil comienza a los 10 años) y alcanza a más de 55 % de los alumnos a los 15 años. Si bien,  
entre 90 % o 95 % de los niños acceden a la escuela, de los 9 millones que ingresan anualmente a 
primer grado, alrededor de 4 millones fracasan en este grado. Uno de cada dos niños en promedio 
repite el curso, esto es, 30 % de todos los alumnos de enseñanza básica, y el costo adicional de ense-
ñanza a los repitentes llega a los 4 200 millones de dólares al año. Además, el aprendizaje resulta 
muy deficiente porque los alumnos tienen rendimientos muy por debajo de sus pares de países 
industrializados, en pruebas estandarizadas de Lectura, Matemáticas y Ciencias. Muchos niños 
no logran el dominio básico de Lenguaje y Matemáticas, y la educación secundaria no equipa a 
los estudiantes para incorporarse efectivamente al sector moderno de la economía. (Hopenhayn y 
Ottone, 2000, p. 36)



80

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

La década de 1990 y la primera y segunda del siglo XXI presentan una diná-
mica social más compleja, caracterizada por articular tres procesos simultáneos: 
concentración de la riqueza sin precedente, creciente vulnerabilidad de los secto-
res medios y consolidación de procesos de exclusión a partir de la ruptura de los 
mecanismos de movilidad social ascendente.

En el marco de las insuficiencias redistributivas de estos contextos, los proble-
mas son claros: muchos jóvenes no tienen acceso a la educación formal y, cuando  
la tienen, bastantes desertan por necesidades de subsistencia o porque no les  
gusta; mientras quienes tienen la posibilidad de continuar sus estudios no mues-
tran un rendimiento educativo favorable (OIT, 2010).

Desde principios de los años noventa, en México se inició una serie de reformas 
para poner a la vanguardia los sistemas educativos (Miranda, 2009). No obstante,  
la evidencia empírica refleja que estas reformas educativas tuvieron importan-
tes limitaciones en su diseño, implementación y resultados, particularmente las 
asociadas de forma explícita con los temas de equidad y atención a la diversidad 
(Gajardo, 2009; Miranda, 2012b). 

En estas políticas, el binomio equidad-calidad no se manejó siempre al mismo 
nivel. En algunos casos se dio más importancia a la cobertura, es decir, a la incorpo-
ración de los niños, adolescentes y jóvenes a la escuela, y se les ofreció las mismas 
oportunidades de ingreso, lo cual, aunque ha sido un avance importante, no resultó 
suficiente. Por ello, es necesario que las oportunidades de acceso se acompañen 
también de intervenciones, con el fin de proveer de igualdad de oportunidades de 
permanencia en la escuela y para el logro educativo. No basta con que los niños, 
adolescentes y jóvenes ingresen a la escuela, es indispensable que permanezcan 
y egresen en el tiempo normativo determinado, después de haber cumplido con 
los criterios de logro y desempeño académicos deseados y establecidos (López y 
Tedesco, 2002).

Las políticas compensatorias pusieron énfasis en aspectos materiales, de 
infraestructura y equipamiento; fueron proyectos de desarrollo local con escasa 
participación de los beneficiarios en su diseño y gestión. Estos han sido, entre 
otros, los rasgos característicos de los instrumentos de acción orientados a neu-
tralizar las disparidades en las condiciones con las que llegan los estudiantes a la 
escuela.

Sin embargo, las políticas compensatorias educativas se han concebido como 
solución a problemas de otra índole, que no están estrictamente en sus posibili-
dades resolver, como las condiciones económicas y sociales (Jacinto y Caillods, 
2002). Además, las políticas no se han diseñado de forma articulada con otras 



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

81

acciones que pudieran resolver dichas condiciones. Estos mecanismos compensa-
torios tampoco establecen puertas de salida, es decir, a los alumnos se les da una 
compensación mientras mantengan una condición social o económica determi-
nada. En el momento en que la condición es superada, el mecanismo se elimina. 
Entonces, se trata de una política restrictiva, con efectos contrafácticos, porque 
para muchas familias significa un apoyo importante y si pierden esa oportunidad 
podrá verse afectada la economía familiar. Estas políticas no están diseñadas para 
incentivar el progreso ni el logro educativo, sino para garantizar el acceso y, en el 
mejor de los casos, la permanencia escolar (Cabrol y Heinrich, 2004).

En México, las políticas de equidad se consideran adecuadas de acuerdo con 
el aumento en el número de personas que participan en los programas de becas. 
No obstante, se soslaya que los apoyos económicos no buscan que las condi-
ciones de vida o de progreso educativo mejoren, sino más bien son una herra-
mienta para sostener al alumno, es decir, las becas distan de ser una puerta de 
salida que gradualmente transfiera los recursos de la compensación inicial a otro  
nivel que permita un progreso escalonado en términos de calidad educativa. Esto 
representa uno de los grandes desafíos que las políticas de equidad necesitan 
resolver (Santos, 2009). 

Desigualdad social y exclusión en adolescentes y jóvenes

En México, entre 2000 y 2015, la población de 15 a 17 años —edad normativa de los 
estudiantes de EMS— creció cerca de 100 mil personas, al pasar de 6.2 a 6.3 millo-
nes, según los resultados del Censo General de Población y Vivienda 2000 y la  
Encuesta Intercensal 2015. Del total de la población en edad de asistir a la EMS,  
la mayoría no son indígenas (93.9 %) y habitan en zonas urbanas (75 %), sin mostrar 
diferencias de género porque, prácticamente, la mitad son hombres y la otra mitad, 
mujeres (INEGI, 2000 y 2015). 

Con independencia del género, la etnia o la zona a la que se adscriben, adoles-
centes y jóvenes entre 15 y 17 años pertenecen a una de las franjas de población 
más vulnerables en el país (cuadro 1). Según datos del Consejo Nacional de Eva-
luación de la Política de Desarrollo Social (CONEVAL, 2017) y de acuerdo con la  
medición oficial del 2016, mientras 40.3 % de la población mexicana de 18 años  
y más —equivalente a 35.1 millones de personas— vivía en condiciones de pobreza  
multidimensional, la población de 15 a 17 años en esta misma condición era  
de 47.8 %, equivalente a 3.4 millones de personas. Asimismo, del total de la pobla-
ción de 15 a 17 años, 7.9 % estuvo en situación de pobreza extrema y 6.8 % resultó 



82

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

vulnerable por ingresos. En lo que concierne al cumplimiento de los derechos 
sociales, la población de 15 a 17 años, en general, tiene valores de carencia social 
más altos comparados con los de la población de 18 años y más respecto a indica-
dores relativos al acceso a seguridad social (64.3 % comparado con 54.3 %); acceso 
a la alimentación (24.3 % comparado con 18.7 %); acceso a la calidad y espacios de 
vivienda (14.1 % comparado con 10.1 %) y el indicador de carencia por acceso a los 
servicios básicos en la vivienda (22.5 % comparado con 18.6 %).

En el indicador carencia por acceso a los servicios de salud, la situación es mejor 
para los jóvenes en edad normativa para cursar la EMS (13.7 % carece del servicio en 
comparación con 16.6 %). Lo mismo sucede con el indicador de rezago educativo 
de la población de 15 a 17 años, el cual es menor que el de la población de 18 años 



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

83

o más (12.4 % comparado con 22.8 %, respectivamente). Esto último obedece a que 
la cobertura educativa que se ha alcanzado en las últimas décadas ha permitido 
aumentar la matrícula y reducir considerablemente la inasistencia escolar entre 
la población más joven, situación en la que el acceso a la EMS también ha jugado 
un papel importante.

En efecto, diversos indicadores permiten afirmar que la EMS presenta en la 
actualidad un desarrollo más alto que el observado hace 10 años (cuadro 2).  
De acuerdo con información aportada por la Secretaría de Educación Pública 
(SEP, 2017b), la tasa bruta de escolarización —matrícula total del nivel, respecto 
de la población en edad oficial de cursarlo— pasó de 64.3 % a 76.6 %, con lo que  
experimentó un crecimiento de 12 puntos porcentuales, en tanto que la tasa neta 
de escolarización —población matriculada en edad normativa comparada con el 
total de la población en este mismo rango de edad— se incrementó 10 %, al pasar 
de 51.8 % en el año 2011, a 62 % en 2017. Asimismo, se observa un decrecimiento 
grave del porcentaje de población de 15 a 17 años con extraedad. 

Actualmente es un hecho que acceden a este nivel educativo adolescentes y jóve-
nes que hace 10 años no lo hacían. Sin embargo, si bien el crecimiento de la oferta 
de EMS ha permitido una ampliación relevante de la escolarización de nuestros 
jóvenes, diversas restricciones socioeconómicas, familiares, escolares y persona-
les no han permitido cumplir a cabalidad la meta de ofrecer a todos la posibilidad 
de acceso, permanencia, egreso y resultados que se esperarían, como lo estipula 
un marco social de derechos de los jóvenes y, especialmente, del derecho a una 
educación de calidad. 



84

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

Grosso modo, la radiografía de la fragmentación y la diversidad para los jóve-
nes mexicanos es clara desde cualquier latitud social que se considere. Valga una 
rápida mirada sobre los siguientes aspectos sustantivos, ya mencionados en tra-
bajos anteriores (Miranda, 2012a y 2013).

Segmentación geográfica

Desde el punto de vista de los espacios de residencia, los jóvenes sufren de los 
efectos de la “polarización social” no sólo por la evidente desigualdad de oportu-
nidades entre lo rural y lo urbano, sino también por la creciente estratificación 
entre las ciudades pequeñas y medias comparadas con las megalópolis, lo que 
refleja también una gran inequidad de las oportunidades sociales de amplias 
franjas juveniles.

Debilidades de la tutela familiar

La tutela económica familiar marca una diferencia fundamental en la experiencia 
educativa y laboral de los jóvenes. Cuando ésta se presenta, las vicisitudes edu-
cativas y laborales que viven se enfrentan con mayor certeza. Cuando la tutela 
familiar desaparece o es demasiado débil, los jóvenes tienen que decidir entre 
estudiar, trabajar o combinar ambas opciones en condiciones de creciente difi-
cultad. En aquellas condiciones donde los jóvenes quedan totalmente fuera de la 
tutela familiar es más probable que enfrenten situaciones de plena incertidumbre,  
al verse restringidos a la sobrevivencia o a la precariedad laboral. 

Tensiones de madurez y riesgo

Uno de los rasgos característicos de la juventud es, justamente, su tendencia cons-
tante al redescubrimiento de su forma de ser, existir, pensar y relacionarse con  
los demás. Ser joven es enfrentarse al redescubrimiento del cuerpo, de la sexua-
lidad, de sus potencialidades e insuficiencias. Sin embargo, el redescubrimiento  
sin información —y aun con ella—, lleva costos no deseados que muchos jóve-
nes enfrentan de manera atropellada y, en ocasiones, descarnada. El embarazo  
no deseado; la frustración social y emocional; la incapacidad física y social para 
competir en el abrumador mundo de los estigmas, consumos y deseos, tie-
nen diferentes expresiones de escape o de encuentro hedónico con las drogas,  
el entretenimiento excesivo y, probablemente, con la construcción de identidades 
no convencionales.



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

85

Brechas de los consumos culturales

El efecto de los procesos de globalización y de la sociedad del conocimiento en las 
situaciones de alta desigualdad y segmentación que viven países como el nuestro 
hace que el efecto inversamente proporcional entre los procesos de desintegración 
material (empleo y condiciones de vida) y los procesos de integración simbólica 
(imágenes, información y códigos) se manifieste en los jóvenes con intensidades 
más fuertes y criterios de polarización más marcados. Mientras que en determina-
dos grupos juveniles se genera una integración material y simbólica, en la mayoría 
de los jóvenes el proceso presenta fisuras, quiebres y discontinuidades. Para una 
buena parte de los sectores pobres (aunque también de los sectores medios) la 
brecha entre lo material y lo simbólico es tan grande que se producen fenómenos 
graves de contracultura con expresiones acentuadas en formas diversas de violen-
cia, fundamentalismo extremo, e incluso, de anomia social.

Subpolíticas y baja ciudadanía

En los jóvenes se hace más aguda la crisis de representación, aunada a la de futuro 
y de sentido político que viven las diversas sociedades latinoamericanas. Lo ante-
rior se explica en cierta medida por la percepción de los jóvenes de la contradic-
ción existente entre inestabilidad social y calidad institucional que se ha instalado 
en los nuevos procesos de gobernabilidad democrática. La política se torna en un 
conjunto de subpolíticas, en tanto que la preocupación por lo público se construye 
desde los diferentes espacios privados, y a partir de diversas y fragmentadas for-
mas de articulación social. En general, en los jóvenes se da la baja ciudadanía, es 
decir, un sujeto que no cumple con los criterios básicos para el ejercicio de dere-
chos y libertades políticas y que aparece siempre en una posición endeble en lo 
económico, lo cultural y lo propiamente político.

Segmentación socioeducativa e inequidad interna 
del sistema. Estratificación y eficiencia interna 

De acuerdo con la Encuesta Nacional de Juventud 2010, la situación real de los 
jóvenes en edad de cursar la EMS es la siguiente (cuadro 3): del total de la pobla-
ción entre 16 y 18 años —que es de alrededor de 8 millones—, 51 % se dedica sólo a 
estudiar, es decir, que apenas la mitad de nuestros jóvenes experimenta el estado 
óptimo del “aprendiz” —esto es, que pueden disfrutar del derecho a dedicarse úni- 
camente a estudiar—. La otra mitad, en contraste, vive en condiciones difíciles,  



86

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

en una escala que va de menor a peor: 15 % de esta mitad son encomiables “guerre-
ros” porque son capaces de atender la doble jornada: del trabajo —por lo general, 
precario— y del estudio; otro 17 % se dedica sólo a trabajar, viviendo la expe- 
riencia temprana de ser casi “soldados rasos” para alimentar a un ejército de tra-
bajo informal, mal remunerado y sin seguridad; y 18 % vive en condición de vasallo 
—o como hoy se le identifica, joven nini—, que no tiene la alternativa ni de estudiar 
ni de trabajar.

Por otra parte, a pesar de que el comportamiento del subsistema de la EMS ha mos-
trado un importante crecimiento durante la última década, si lo comparamos con 
las necesidades de la demanda y con las exigencias de eficiencia interna y efecti-
vidad, muestra importantes problemas que contribuyen a incrementar los saldos 



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

87

de inequidad educativa. Respecto a la otra mitad de la población de adolescentes 
y jóvenes que se encuentra dentro de la escuela puede afirmarse que no tiene las 
mejores condiciones para permanecer, egresar y lograr resultados educativos exi-
tosos (cuadro 4).

La absorción de adolescentes y jóvenes por el subsistema de EMS oscila en pro-
porciones cercanas al 100 %, lo cual significa que puede atender a casi la totalidad 
de los egresados de educación secundaria que solicitan el ingreso. Sin embargo, 
a pesar de los avances mostrados durante la última década, la permanencia en los 
estudios y el egreso oportuno resultan insuficientes. Aun cuando la deserción esco-
lar ha disminuido durante los últimos diez años —pasó de 16.3 % en el año 2006,  
a 12.8 % en 2016—, en términos absolutos sigue representando a una gran cantidad 
de jóvenes, la cual es superior a 650 mil desertores al año. Esta circunstancia se 
expresa en marcados contrastes regionales en el país que, generalmente, afectan 
a las entidades de menor desarrollo relativo, aunque se observa también un incre-
mento no menor de las tasas de deserción escolar en entidades con menor grado 
de marginación.

Asimismo, la reprobación escolar, a pesar de haber disminuido durante la 
última década, sigue teniendo un peso relevante de 13.7 %. En este caso tam-
bién son ejemplares los contrastes regionales que representan amplias brechas 
entre entidades federativas. Para el nivel medio superior, la diferencia entre el  



88

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

estado que tiene el índice más bajo de reprobación y el que tiene el más alto, es de  
más de 20 puntos porcentuales. Así, mientras Durango tiene una reprobación  
de 7.8 %, en el Distrito Federal el índice es de 31.3 %.

Finalmente, por lo que se refiere a la eficiencia terminal, aunque también ha 
experimentado un comportamiento favorable durante la última década al incre-
mentarse de 58 % a 66.6 %, refleja que de cada 100 alumnos que ingresan a EMS 
sólo la terminan 67. Destacan también los contrastes regionales: la deserción es 
mayor en las regiones noreste, norte centro y centro, sobre todo en los estados de 
Morelos, Nuevo León, Chihuahua, Baja California y Nayarit (ENDEMS, 2012).3

Inequidad en la calidad de los aprendizajes

De acuerdo con los resultados de la prueba del Plan Nacional para la Evaluación 
de los Aprendizajes para la Educación Media Superior (Planea, 2017) se confirman 
algunas tendencias preocupantes en las habilidades de los estudiantes. 

En el área de Lenguaje y Comunicación se observan resultados insuficientes, 
a saber: 33.9 % de los estudiantes se encuentra en el nivel de dominio I, donde se 
presentan mayores dificultades para la comprensión de textos; 28.1 % está en el  
nivel II; 28.7 % en el III, y sólo 9.2 % se ubica en el mayor nivel de desempeño,  
el IV (INEE, 2017).

En Matemáticas la situación es más preocupante debido a que 66.2 % de los 
estudiantes se ubica en el nivel de dominio I, 23.3 % en el II, 8 % en el III y sólo 2.5 % al- 
canza el máximo nivel de aprovechamiento (INEE, 2017). 

Si se consideran los datos por tipo de sostenimiento, se observan resultados 
contrastantes en cuanto al nivel de dominio III: el bachillerato de sostenimiento 
estatal es el más afectado ya que sólo 23.9 % de los estudiantes se ubica en ese nivel, 
seguido por el bachillerato federal con 33.4 %, el privado con 31 %, mientras que el 
autónomo presenta la mejor condición con 37.2 % (INEE, 2017). 

Los resultados indican mayores insuficiencias y contrastes en el caso de la habi-
lidad matemática (INEE, 2017). Es notable la mayor proporción de estudiantes que 
se ubica en el nivel de dominio I, a saber: 73 % del bachillerato de sostenimiento 
estatal, 62.6 % del bachillerato federal y 61 % del bachillerato privado; incluso en los 
bachilleratos autónomos, que son los mejores evaluados en esta materia, 52 % de  

3 La inequidad en este punto es también ejemplar. Los estudiantes entre 15 y 17 años que abandonan 
la escuela se ubican en los perfiles de ingreso más bajos, y la mayor parte lo hace por falta de interés en 
los estudios, causa que en este grupo de edad es más importante que la falta de dinero o la necesidad de 
trabajar (ENDEMS, 2012). 



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

89

sus estudiantes se ubica en este nivel. En cuanto al nivel II, las proporciones son 
las siguientes: 29.8 % de los estudiantes de bachilleratos autónomos, 26.1 % del 
bachillerato federal, 22.9 % del privado y 20.6 % del estatal. En lo que respecta a  
los niveles de dominio III y IV, los estudiantes que alcanzan estos niveles de 
aprovechamiento representan la menor proporción. En el nivel III se encuen- 
tran 13.4 % de los estudiantes que asisten a bachilleratos autónomos, 11 % que 
se forman en los privados, 9 % que acuden a los federales y 5.2 % que estudian 
en los estatales. Llama la atención que, a diferencia de Lenguaje y Comunica-
ción, el bachillerato privado tiene una mayor proporción de estudiantes en el ni- 
vel IV (5.1 %), seguido por el autónomo (4.8 %), mientras que en tercer y cuarto lugar 
se encuentran los bachilleratos de sostenimiento federal y estatal (2.3 % y 1.1 %, res- 
pectivamente). 

Los datos por grado de marginación enfatizan, con tendencias claramente mar-
cadas, las brechas e inequidades en el logro educativo de los estudiantes. Por lo 
que respecta a Lenguaje y Comunicación, la proporción de estudiantes en el nivel 
de dominio I y que habitan en zonas con grado de marginación muy alto y alto  
es de 58.7 % y 45.1 %, respectivamente; en tanto que el porcentaje de quienes 
habitan en localidades con grado de marginación bajo y muy bajo es de 35.3 %  
y 28.2 %. En los niveles de dominio III y IV las brechas también son amplias, a sa- 
ber: 14.5 % y 21.4 % de los estudiantes que habitan en zonas con grado de margi-
nación muy alto y alto se ubican, respectivamente, en el nivel III; en contraste  
con 27.2 % y 31.2 % de los estudiantes que viven en zonas con grado de marginación 
bajo y muy bajo. En el nivel IV se encuentra sólo 3.4 % y 5 % de los estudiantes que 
residen en lugares con grado de marginación muy alto y alto, respectivamente, 
comparado con 8.6 % y 13.3 % de quienes habitan en localidades con grado de mar-
ginación bajo y muy bajo (INEE, 2017). 

En habilidad matemática, las brechas son más grandes entre los estudiantes 
que habitan en zonas con grado de marginación extremo. Los datos reflejan que 
la proporción de estudiantes que se ubica en el nivel de dominio I y que viven 
en lugares con grado de marginación muy alto y alto es de 71.5 % y 66.9 %, mien-
tras que quienes viven en zonas con grado de marginación bajo y muy bajo es  
de 63.6 % y 61.1 %, respectivamente. En el nivel II las brechas también son impor-
tantes, a saber: 20.2 % y 21.6 % residen en zonas con grado de marginación muy 
alto y alto, en contraste con casi 24 % de quienes habitan en zonas con grado  
de marginación bajo y muy bajo. En el nivel de dominio III se ubican 6.7 % y 8.2 % de  
estudiantes que viven en los lugares con mayor grado de marginación, mientras 
que 8.8 % y 9.9 % provienen de zonas con los niveles más bajos de marginación.  



90

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

Por último, en el nivel de dominio excelente, sólo 1.5 % y 3.5 % de los estudiantes 
que viven en zonas con mayor grado de marginación alcanzan este nivel, en con-
traste con 3.9 % y 5.3 % de quienes residen en zonas con grados de marginación 
más bajos (SEP, 2017a). 

En suma, desde cualquier ángulo que se le mire, la calidad de los resultados 
educativos de los alumnos de EMS son magros, con un mayor pronunciamiento en 
la habilidad matemática respecto de la habilidad lectora, con más afectación para 
los servicios públicos que privados, con mayor debilidad de la modalidad técnica  
y general que la tecnológica, y con mayores problemas en las zonas de mayor  
grado de marginación. 

Inequidad educativa revisitada: fracaso 
escolar y desafiliación educativa

La deserción escolar afecta las posibilidades de integración laboral y social de los 
jóvenes, ya que reduce sus oportunidades y los condiciona a ser contratados en 
puestos de trabajo precarios, no calificados y con pésimos sueldos. Además, las 
personas con bajos niveles de escolaridad tienden a presentar condiciones de vida 
más críticas, en cuestiones como salud o seguridad social. Asimismo, los deserto-
res escolares son más propensos a participar en actividades delictivas: diversos 
estudios afirman que la mayoría de las personas que se involucran por primera 
vez en este tipo de conductas tienen entre 12 y 24 años, y se trata, generalmente, 
de adolescentes y jóvenes que han decidido abandonar la escuela.

Desde esta perspectiva, existen investigaciones que se han dirigido de manera  
principal a identificar los factores que elevan la probabilidad de desertar. Éstas 
identifican cuatro grupos de factores asociados a la deserción: a) variables 
socioeconómicas, b) situación laboral, c) características de la escuela, y d) conte-
nido curricular. Estos aspectos se contemplan en distintos niveles de desagrega-
ción: individual, hogar y comunidad (Abril, Román y Moreno, 2008; Attanasio y 
Székeley, 2003; BID, 2012; y Huerta, 2010).

Una conclusión importante compartida por varios de estos estudios, es que 
la mayoría de las variables consideradas no influyen de manera aislada sobre la 
probabilidad de desertar, sino que, por el contrario, el efecto de estos factores es 
interactivo y multiplicativo. Por ejemplo, el impacto de las variables laborales en la  
probabilidad de deserción depende centralmente de las sociodemográficas;  
es decir, de atributos individuales, así como de las características del hogar: ingre-
sos e inclusión en el mercado laboral.



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

91

En recientes investigaciones a nivel internacional se ha puesto mayor aten-
ción a la influencia de los procesos escolares en la deserción de los alumnos.  
La conclusión de estos estudios es que muchos factores que conducen al abandono  
escolar o “desprendimiento” de un estudiante están relacionados con la forma en 
que las escuelas están organizadas. Por ejemplo, después de controlar la compo-
sición demográfica de la escuela, la asistencia y los recursos escolares, se observa 
que las tasas de deserción son más altas en escuelas grandes, públicas y locali-
zadas en centros urbanos. Por el contrario, las tasas de deserción son más bajas 
en escuelas con más relaciones personales entre los maestros y los estudiantes,  
y en las que existe menos diferenciación de currículos entre los alumnos.

La literatura señala que el desempeño escolar de los estudiantes está asociado 
a las relaciones con los docentes, la relevancia de la instrucción en el aula, la per-
cepción de su futuro y a la manera como los docentes trabajan juntos en la escuela. 
Asimismo, el papel de las relaciones entre los docentes, incluyendo el sentido de 
su responsabilidad conjunta por el éxito de los estudiantes y el nivel de coherencia 
en la programación de la enseñanza en la escuela, están relacionadas significati-
vamente con la asistencia estudiantil y el desempeño en los cursos.

Por otra parte, diversas aportaciones empíricas de encuestas nacionales recien-
tes y de investigaciones educativas sobre el tema, permiten señalar el impor- 
tante papel que adquieren los factores escolares en la deserción escolar. Muchos 
de ellos operan como elementos de expulsión que afectan o impiden la partici-
pación activa de los estudiantes en la escuela, con lo que se generan importantes 
problemas emocionales, de comportamiento y cognitivos, que van “desacoplando”  
o “desprendiendo” paulatinamente a los estudiantes del ambiente escolar. 

En la Encuesta Nacional de Deserción Escolar publicada por la Subsecretaría 
de Educación Media Superior (SEMS) en el 2012, se identifica un grupo de facto-
res escolares como causa de la deserción de los adolescentes y jóvenes, los cuales 
apuntan a diversas situaciones problemáticas, tales como: disgusto por estudiar, 
problemas para entender a los docentes, haber sido dados de baja por reprobar 
materias, haber sido asignados en un turno distinto al que querían, la ubica-
ción lejana de la escuela respecto de sus casas o ser expulsados por indisciplina.  
Aunque el factor económico sigue siendo el más importante —con casi 36 %—, junto  
con los problemas de embarazo temprano y matrimonio —cerca de 8 %—,  
lo cierto es que los factores escolares aportan a la deserción escolar un porcen-
taje nada despreciable —alrededor de 30 %—, razón por la cual resulta imperativo 
colocar a la escuela como parte medular de esta cuestión y de las estrategias de 
cambio.



92

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

Asimismo, la investigación educativa en México, que ha captado y sistemati-
zado narrativas, relatos e historias biográficas de los jóvenes en su relación con 
la educación media, es coincidente en señalar que el papel de la escuela es fun-
damental para producir o evitar el abandono escolar de los alumnos, y en esta 
función destaca elementos como los contenidos curriculares, las prácticas de 
enseñanza, el trato que los docentes dispensan a los estudiantes, los procesos  
de inclusión o exclusión entre pares, además de la estructura normativa y de apoyo 
académico que la institución escolar ofrece ante situaciones que afectan el desem-
peño académico. El reconocimiento de aprendizajes poco significativos y vacíos, 
el aburrimiento, el bajo rendimiento, la desactualización curricular, así como la 
gestión didáctica burocratizada y rutinaria, son formas en las cuales se anida el 
fracaso escolar (Miranda, 2012a).

A lo anterior, conviene agregar la situación por la que atraviesa la oferta edu-
cativa de EMS y las restricciones que hoy enfrentan la diversidad de submodelos 
que la conforman (preparatorias, CCH, CEBTI, CEBTA, CONALEP, CECYTE, COBAE, entre 
otros). La evidencia que aporta la investigación educativa y, sobre todo, la reali-
dad que viven los jóvenes, permite afirmar que la oferta de EMS en México es, en 
la actualidad, cada vez más estratificada. Es decir, que la oferta disponible más que 
responder a la diversidad está generando estratos jerárquicamente diferenciados 
en calidad y prestigio, que más allá de atenuar, reproducen la desigualdad social 
y la inequidad en las oportunidades de aprendizaje. 

Además, se genera un efecto negativo sobre la identidad de los adolescentes y 
jóvenes, lo cual contribuye a incrementar la pérdida de sentido, así como la frus-
tración educativa en su experiencia escolar. A ello habría que agregar otros pro-
blemas asociados a la discriminación, intolerancia y violencia, que no sólo forman 
parte de la vida social de los adolescentes y jóvenes, sino que se presentan como 
su experiencia escolar cotidiana.

Los factores mencionados no están limitados sólo al ámbito del abandono 
escolar o la deserción. También aportan importantes elementos para entender 
buena parte de los problemas asociados al logro educativo que, por desgracia, es 
otra de las grandes debilidades de la EMS en nuestro país. Tal como lo han hecho 
evidente tanto los resultados de las pruebas PISA (INEE, 2009) a nivel internacional, 
como los de las pruebas Planea, implementadas a partir de la Reforma Educativa 
de 2013 en sustitución de las de ENLACE, alrededor de dos tercios de los estudian-
tes de EMS tienen resultados situados en los niveles más bajos de desempeño y 



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

93

competitividad, vistos desde la perspectiva internacional comparada, o bien, se 
ubican en los niveles de desempeño elemental e insuficiente, concebidos desde 
los objetivos propuestos por nuestro currículo nacional. 

Actualmente, se dispone de evidencia empírica y sistemática que permite sos-
tener la necesidad de poner mayor atención en los contenidos y procesos pedagó-
gicos de la EMS. Ésta obliga a prestar más cuidado a la capacidad de las escuelas 
para satisfacer las expectativas de los jóvenes, poner en claro las tensiones y con-
flictos entre la cultura juvenil-estudiantil y la cultura escolar a fin de prevenir o 
corregir la frustración, el abandono o la desafiliación educativa. En el extremo,  
el riesgo mayor de esta situación no sólo serán los adolescentes y jóvenes que no 
ingresen a la escuela, o que una vez adentro deserten, sino también aquellos que 
estando “escolarizados” e incluso habiendo terminado sus estudios, lo hagan con 
desinterés y escasos logros en la adquisición de conocimientos y habilidades,  
al punto que clausuremos su porvenir y el del país entero en el relevo generacio-
nal futuro. 

La situación prevaleciente en la EMS del país es a todas luces insuficiente para 
atender los nuevos requerimientos de los jóvenes mexicanos en el marco de la 
sociedad del siglo XXI. Los cambios cuantitativos y cualitativos que nuestro país 
y los jóvenes han experimentado requieren, con urgencia, de una transformación 
profunda del modelo de formación y del paradigma institucional que ha carac- 
terizado a nuestro sistema educativo y, en particular, al nivel de la EMS.

Conclusiones y recomendaciones de política

La investigación social y educativa que se ha hecho en México en los últimos años, 
así como los resultados que arrojan los diferentes ejercicios de evaluación tanto 
en el ámbito nacional como internacional, coinciden en afirmar que la EMS tiene 
serios problemas de efectividad institucional, calidad de resultados y equidad en 
el acceso, permanencia y logro educativo.

La conclusión que parece desprenderse no deja lugar a dudas de que la efecti-
vidad del sistema educativo para lograr la universalización del conocimiento, en 
el actual contexto de exigencia de las nuevas alfabetizaciones y en condiciones 
básicas de calidad y equidad, está fuertemente limitada por el efecto combinado 
de los factores de exclusión social —que ahora enfrentan procesos adicionales de 
“fragmentación sociocultural”— y la capacidad limitada de los procesos escolares; 
en muchos casos, también de la infraestructura e insumos básicos necesarios para 
generar resultados educativos adecuados. 



94

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

Transformar la situación prevaleciente parece exigir una suerte de renovación 
sistémica de las instituciones educativas, que implica un proceso continuo de 
evaluación de metas y objetivos relacionados con políticas escolares, prácticas y 
estructuras organizacionales, y del impacto que éstas tienen sobre los diversos 
grupos de estudiantes. De ahí que la centralidad en el aprendizaje de los educan-
dos, el replanteamiento de las pedagogías frontales, la flexibilización curricular, 
la necesidad de profesores que tengan capacidades para construir conocimiento 
en un contexto de múltiples referentes, la necesidad de instalar nuevos procesos 
de gestión del conocimiento acompañados de mecanismos administrativos trans-
parentes y de buen gobierno sean, entre otros, los nuevos requisitos a cumplir por 
los modelos educativos del siglo XXI. 

En suma, la EMS presenta importantes zonas de riesgo, tanto al interior de su 
armazón institucional como fuera de él; asimismo, se encuentra amenazada por 
importantes procesos sociales de exclusión y vulnerabilidad. Ello obliga a pensar 
en una estrategia de fortalecimiento, desarrollo y mejora que permita ligar varios 
ámbitos y dimensiones de intervención en lo social, cultural y económico, pero 
estrechamente enlazada a cambios fundamentales en la estructura interna y los 
dispositivos y recursos de la EMS del país, tanto en el ámbito sistémico como en el 
correspondiente a la propia institución escolar. Como contribución a este debate 
y a la necesidad de crear una agenda pública pertinente para la reforma de la EMS 
en México se plantean las siguientes propuestas: 

Escuela Nacional de Bachillerato

Debido a los efectos no deseados de los submodelos y modalidades de EMS, una 
propuesta primordial estaría cifrada en la creación de una nueva Escuela Nacio-
nal de Bachillerato (ENB) —institución que se espera surja del Sistema Nacional 
de Educación Media Superior (SINEMS)—, la cual estaría caracterizada por dos atri-
butos fundamentales: primero, que disponga de un modelo más unificado en su 
estructura curricular con salidas formativas al mundo del trabajo; y segundo, que 
al mismo tiempo permita flexibilidad de acceso y tránsito curricular en lo que se 
refiere a las modalidades que puedan ofrecerse para los adolescentes y jóvenes. 

Un modelo unificado significa una estructura curricular común que permita 
la movilidad académica de estudiantes y la portabilidad de estudios, que propor- 
cione instrucción en las competencias básicas y específicas requeridas, así tam-
bién, que ofrezca salidas de formación para el trabajo que reflejen vocaciones 
económicas locales y regionales. La “flexibilidad en las modalidades” significa 



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

95

que esta escuela ofrezca tanto la fórmula escolarizada, como la mixta o abierta en 
función de las condiciones, necesidades y expectativas de los estudiantes, siempre 
que se garantice que estas modalidades tengan el mismo nivel de calidad educa-
tiva y tengan las garantías académicas e institucionales para transitar entre ellas, 
reconociendo avances y resultados del trayecto formativo de los jóvenes. 

Modelo de vinculación con el sector laboral

Como ya se apuntó, la ENB que el país necesita, no sólo debe ofrecer la formación 
académica pertinente y de calidad que necesitan los adolescentes y jóvenes para 
enfrentarse a su futuro profesional o personal. También requiere de ofrecer una 
sólida formación para salir al encuentro de oportunidades laborales que vinculen 
al joven hacia escenarios de experiencia profesional y procesos de emancipación 
social dignos y prometedores. En consecuencia, las salidas formativas hacia el 
mundo del trabajo deberán estar custodiadas por modelos de vinculación inter- 
institucional entre la escuela, las empresas y las instituciones laborales tanto del 
sector público como del privado, en una ruta que permita la construcción de sabe-
res y la asimilación de experiencias en la propia práctica. De esta forma, el mun-
do escolar deberá acercarse al campo de trabajo, y éste al espacio académico para 
afirmar saberes y fortalecer la capacidad de atención de necesidades productivas 
y de desarrollo con perspectivas de responsabilidad y sustentabilidad. Al mismo 
tiempo, deberán construirse espacios posibles de experiencia laboral que allanen 
el camino de los jóvenes hacia un campo de oportunidades y encuentros con el 
mundo de la vocación, la productividad y el trabajo.

Un arreglo institucional diferente del sistema 

La necesidad de construir la nueva ENB obliga también a la reorganización insti- 
tucional del sistema de educación superior. La cantidad de submodelos y su 
expresión organizativa en diversas direcciones generales ha mostrado una confi-
guración más semejante a un archipiélago que a un continente sólidamente con-
catenado. En tal sentido, las políticas educativas orientadas a la conformación y 
fortalecimiento de la ENB deberán tener un sólido cimiento en un nuevo arreglo 
institucional que permita, al menos, tres operaciones sustantivas: 1) una mayor  
articulación e integración interna que favorezcan un desarrollo académico equili-
brado de las ENB en el país, por ello se tiene la necesidad de sostener los mismos 
niveles de calidad, equidad y pertinencia educativa en toda la nación; 2) la gene- 



96

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

ración de propuestas transversales de innovación, apoyo y acompañamiento en 
la gestión y el desarrollo institucional, especialmente, para favorecer las acciones 
focalizadas de mejora de la equidad y calidad educativa que se necesiten en el 
país, y 3) el apoyo a las estrategias de profesionalización, evaluación y rendición 
de cuentas del sistema de EMS a nivel nacional, estatal y local.

El nuevo arreglo institucional plantea, por lo tanto, la reorganización de la 
Subsecretaría de Educación Media Superior a partir de la constitución de nuevas 
unidades de inteligencia académica, administrativa y de soporte técnico y peda-
gógico que deberán concretarse en nuevas direcciones generales con un carácter 
más transversal y estratégico, así como menos basadas en la gestión y operación 
de servicios educativos. 

Un federalismo concurrente para la educación media superior

El proceso de rediseño institucional deberá acompañarse de un nuevo marco de 
relaciones entre la federación y los estados. A partir de la experiencia y de los 
aprendizajes generados durante los últimos años en el diseño e implementación 
de las políticas de EMS, deberán institucionalizarse los mejores avances mostra-
dos en los mecanismos de cooperación entre los distintos niveles de gobierno,  
las diferentes instituciones y las organizaciones de la sociedad civil involucradas 
en la prestación de servicios de la EMS en nuestro país. 

Los mecanismos de concertación, gobernanza y coordinación institucional 
deberán asumir, como supuesto fundamental, la necesidad de ofrecer a los adoles-
centes y jóvenes las mismas oportunidades educativas y de aprendizaje en todo el 
país y no generar sistemas de restricción sustentados en ideas meritocráticas y de 
prestigio de tal o cual forma o tipo institucional que, al final del día, han generado 
formas de exclusión y desigualdad educativa entre los jóvenes. 

Hoy, absolutamente todos —tanto los distintos niveles de gobierno, como los 
sistemas autónomos y la oferta privada— debemos estar comprometidos en gene-
rar un modelo público universal de calidad, igualitario e incluyente para nuestros 
adolescentes y jóvenes. Justamente, en torno a este gran propósito, es deseable 
concurrir cooperativamente con diferentes esfuerzos institucionales y de recursos 
para coadyuvar, desde el terreno educativo, al fortalecimiento de nuestro bono 
demográfico nacional expresado en los jóvenes y su potencial creativo.



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

97

Repensar la educación media desde la educación secundaria

De acuerdo con nuestro nuevo marco legal, la EMS junto con la educación básica 
—preescolar, primaria y secundaria—, constituirán el tramo de escolarización obli-
gatoria en México, lo que parece justificar plenamente la necesidad de pensar en 
esquemas de trabajo cada vez más articulados para el fortalecimiento académico 
e institucional. 

En forma específica, lo que parece derivarse de manera estratégica de este 
nuevo contexto educativo e institucional, es la necesidad de repensar el tramo 
educativo de la educación media. Con la finalidad de generar una mayor y mejor 
articulación curricular, así como una más expedita conexión y coordinación insti- 
tucional en la atención de los adolescentes y jóvenes, el tramo educativo medio 
podría permitir, como ocurre en buena parte de los países desarrollados, el estable-
cimiento de un mapa de progreso educativo a nivel de competencias generales y 
por campos de conocimiento, que hiciera posible un mejor seguimiento de los pro-
cesos formativos, así como la atención oportuna de los problemas de aprendizaje 
de los estudiantes, mediante políticas y estrategias más integrales y mejor articu-
ladas que, sin duda, repercutirán en la pertinencia, equidad y calidad educativa. 

Otras acciones también relevantes podrían facilitarse y potenciar su impacto en  
el terreno de la profesionalización docente, al igual que en el aprovechamiento de 
las innovaciones educativas y la aplicación de nuevas tecnologías para el apren-
dizaje. A ello abonará también el fortalecimiento de las identidades sociales y aca-
démicas de los adolescentes y jóvenes al inscribirse en espacios más propicios de 
experiencia escolar y de atención psicopedagógica compartida.

Repensar la EMS, en el mediano plazo, y en virtud de valorar avances y resulta-
dos en los procesos de articulación e integración académica e institucional, podría 
plantear el reto de reconstituir la Subsecretaría de Educación Media, a lo cual debe-
rán sumarse las propuestas y dispositivos de rediseño institucional y educativo en 
los términos de “una nueva escuela y un nuevo sistema” mejor integrados y con 
mayores posibilidades de ofrecer la educación de calidad, equitativa y justa, que 
necesitan nuestros adolescente y jóvenes.

Mejorar el apoyo y el acompañamiento integral de los estudiantes

Sin duda alguna, tal como lo demuestra la experiencia nacional e internacional 
comparada, buena parte de las estrategias de mejora y fortalecimiento de la educa-
ción media que han dado mejores resultados tiene que ver con los apoyos escolares 



98

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

y extraescolares para los adolescentes y jóvenes que buscan mejorar sus condicio-
nes de educabilidad y su propio éxito educativo. Los sistemas de becas, así como 
las asesorías académicas y las tutorías, junto con diversas experiencias de anima-
ción sociocultural, parecen estar aportando importantes apoyos para mejorar la 
permanencia y el logro educativo de los estudiantes. 

Sin embargo, lo que parece indispensable es que tal sistema de intervenciones 
esté mejor articulado y pueda ampliar la efectividad de sus acciones ante los gru-
pos de población en condiciones de mayor vulnerabilidad y riesgo. Por lo tanto, 
no se trata solamente de asignar becas, sino de integrar esta aportación a crite-
rios de discriminación positiva y logro educativo, a fin de corresponsabilizar con 
mayor fuerza a los propios estudiantes y a los diversos actores involucrados en 
su formación. El propósito no sólo es mantener a los jóvenes en la escuela, sino 
“engancharlos”, afiliarlos y vincular más su experiencia personal con una expe-
riencia educativa pertinente, relevante y exitosa.

En tal virtud, hay tres ámbitos que deberán articularse mejor en aras de afian-
zar la permanencia y el éxito escolar de los adolescentes y jóvenes: 1) el monto y 
sentido de las becas y los apoyos económicos con el fin de buscar una mejor inte-
gración con los procesos formativos y los logros educativos, 2) el apoyo psicoso-
cial diferenciado en función de las situaciones y factores de riesgo que presentan 
los estudiantes, y de primerísima importancia, 3) la atención académica diferen-
ciada a la diversidad de condiciones y ritmos de aprendizaje de los estudiantes, 
de acuerdo con sus capacidades y sus niveles de esfuerzo. En conjunto, estos tres 
ámbitos combinados deberán estar alineados a claros estándares de logro educa-
tivo y de esquemas de esfuerzo diferenciado para lograrlos como propósito común  
y responsabilidad de las escuelas ante los adolescentes y jóvenes.

Refundar los ambientes escolares 

De la mano del apoyo y acompañamiento académico integral se encuentra la 
necesidad de redefinir los ambientes escolares. Se requiere refundar y conectar 
distintas dimensiones y espacios de trabajo e intervención. Primero, adecuar las 
normativas de convivencia al enfoque de derechos, los criterios de no discrimina-
ción, la generación de entornos protectores, así como a la participación democrá- 
tica y al fomento de expresiones juveniles. Segundo, afianzar la comunidad esco-
lar a partir del fortalecimiento de su identidad, su capacidad interna para identi-
ficar problemas y el apoyo para movilizar recursos y acciones para resolverlos. 
Tercero, ampliar el margen de las escuelas para el tratamiento y abordaje de los 



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

99

problemas de los adolescentes y jóvenes que viven en su comunidad, a partir de la 
participación de las familias y diversos actores de la sociedad civil y del gobierno. 
Finalmente, apoyar la gestión institucional y la autonomía de los establecimientos  
escolares para proponer programas de reforzamiento de la socialización y la for-
mación ciudadana de los adolescentes y jóvenes.

Mejorar la profesionalización docente y de los cuadros de gestión 

Los docentes son actores claves para la concreción de la ENB y del nuevo sistema 
institucional que la regule y la fomente. Una ruta de profesionalización no sólo 
parece necesaria, sino urgente para garantizar la educación de calidad que espe-
ramos para los adolescentes y jóvenes. Pero tal ruta no sólo planteará importantes 
exigencias académicas, sino transformaciones claves en las prácticas pedagó- 
gicas de los docentes y, en mayor medida, en el trato y relación con los estudiantes.  
Se requiere, por ello, verdaderos profesionales de la EMS y de la formación de ado-
lescentes y jóvenes: profesionales que, al mismo tiempo, estén entrenados en los 
códigos de la sociedad del conocimiento y en el dominio de los campos discipli-
narios, que entiendan las culturas juveniles, estén preparados para enfrentar los 
riesgos que las aquejan y, además, las vinculen con la cultura del esfuerzo y el 
éxito educativo. Con base en estos criterios habría que pensar la carrera docente, 
tanto en términos de reclutamiento, acceso y permanencia, como de remunera-
ción e incentivos. 

Del mismo modo, los cuadros de la gestión institucional y escolar deberían 
estar a tono con estas aspiraciones y cometidos. Su formación y experiencia no 
puede ser ajena a la gran expectativa de reforma y a los principales desafíos que 
plantea la EMS en México. Movidos entre la gobernabilidad institucional y el  
nuevo proyecto educativo, los nuevos gestores y cuadros directivos de la EMS en  
el país podrán aportar sus mejores contribuciones para entender que no hay 
calidad educativa posible si ésta no es pertinente, es decir, si no engancha y tie-
ne sentido para los estudiantes; además de comprender que no importa sólo la 
expansión del sistema y la eficiencia en el uso de recursos, sino que éstas deben 
estar asociadas a la generación de resultados educativos de alta calidad, justos y 
equitativos. 



100

FRANCISCO MIRANDA LÓPEZ

Referencias

Abril, E., Román, M. y Moreno, I. (2008). ¿Deserción o autoexclusión? Un análisis de las 
causas de abandono escolar en estudiantes de educación media superior en Sonora. 
México. Revista Electrónica de Investigación Educativa, 10(1), 1-16.

Attanasio, O. y Székely, M. (2003). The Family in Flux: Household Decision-Making in Latin 
America. New York: Inter American Development Bank.

Banco Mundial (2004). La pobreza en México: una evaluación de las condiciones, las ten-
dencias y la estrategia del gobierno. Recuperado de http://web.worldbank.org/

Banco Interamericano de Desarrollo [BID] (2012). Desconectados. Habilidades, educación 
y empleo en América Latina. New York: Autor.

Bracho, T. y Miranda F. (2012). La Educación Media Superior: Situación actual y reforma 
educativa. En M. Á. Martínez (Coord.), La Educación Media Superior en México. 
Balance y Perspectivas (130-219). México: FCE y SEP.

Cabrol, M. y Heinrich, C. (2004). Programa de Nacional de Becas Estudiantiles. Hallazgos 
de la evaluación de su impacto. Washington, D. C.: Banco Interamericano de 
Desarrollo. 

Campbell, T. (2002). La justicia. Los principales debates contemporáneos. Barcelona, 
España: Gedisa.

CEPAL (2011). Panorama social de América Latina. Santiago de Chile: Naciones Unidas/
CEPAL. 

CONEVAL (2017). Resultados de pobreza en México 2016, a nivel nacional y por entidades 
federativas. CONEVAL. Recuperado de https://www.coneval.org.mx/Medicion/MP/
Paginas/Programas_BD_10_12_14_16.aspx

Gajardo, M. (2009). Los blancos móviles de la reforma educativa en México. Una mirada 
desde el exterior. En F. Miranda (Ed.), La educación básica entre siglos. Agenda para 
el futuro (pp. 25-54). México: PREAL/UAEH.

Hopenhayn, M. y Ottone, E. (2000). El gran eslabón. Educación y desarrollo en el umbral 
del siglo XXI. México: FCE. 

Huerta, R. (2010). La deserción escolar en el nivel medio superior. México: IPN.

INEE (2009). México en PISA. México: Autor. 

______ (2017). Planea. Resultados nacionales 2017. Educación Media Superior. México: 
INEE. Recuperado de http://publicaciones.inee.edu.mx/buscadorPub/P2/A/328/
P2A328.pdf

INEGI (2000). Censo de Población y Vivienda, 2010. Recuperado de http://www.inegi.gob.mx/



DESIGUALDAD SOCIAL Y EQUIDAD EN LA EDUCACIÓN MEDIA SUPERIOR EN MÉXICO

101

______ (2015). Encuesta Intercensal 2015. Base de datos. INEGI. Recuperado de http://
www.beta.inegi.org.mx/proyectos/enchogares/especiales/intercensal/default.
html?init=2

Jacinto, C. y Caillods, F. (2002). Los Programas de mejoramiento de la equidad educativa 
en América Latina. Tensiones, lecciones e interrogantes. París: IIPE/UNESCO.

López, N. y Tedesco, J. C. (2002). Las condiciones de educabilidad de los niños y adoles-
centes en América Latina. Buenos Aires: Instituto Internacional de Planeamiento de 
la Educación-UNESCO.

Miranda, F. (2009). Elementos de agenda para una nueva generación de reformas educati-
vas en América Latina. En M. Gajardo y E. Jiménez (Ed.), Lecciones y propuestas de 
Reforma Educativa para América Latina (pp. 593-620). México: PREAL/SEP/SEB.

______ (2012a). Los jóvenes contra la escuela. Un desafío para pensar las voces y tiempos 
para América Latina. Revista Latinoamericana de Educación Comparada (RELEC). 
Año 3(3), 71-84.

______ (2012b). Políticas de equidad educativa: balance y temas de agenda pública.  
Educación, pobreza y desigualdad (pp. 8-16), febrero-abril. México: EDUCAR. 

______ (2013). La Evaluación a debate. Entre la calidad y la desafiliación de los jóvenes de 
la educación secundaria en América Latina. Revista Latinoamericana de Educación 
Comparada (RELEC), Año 4(4), 41-58.

OIT (2010). Trabajo decente y juventud en América Latina. Lima: OIT/PREJAL.

Reimers, F. (2002). Tres paradojas educativas en América Latina. Sobre la necesidad de 
ideas públicas para impulsar oportunidades educativas. En Revista Iberoamericana 
de Educación (pp.131-155). Año 2002 (29). Madrid: OEI.

Santos, H. (2009). Dinámica de la deserción escolar en Chile. Centro de Políticas 
Comparadas en Educación. Documento de Trabajo No. 3. Universidad Diego 
Portales. 

Subsecretaría de Educación Media Superior [SEMS] (2012). Encuesta Nacional de Deserción 
en el nivel Medio Superior (ENDEMS). Reporte descriptivo. México: Buendía & 
Laredo. 

SEP. Subsecretaría de Educación Básica (2016). Plan Nacional para la Evaluación de los 
Aprendizajes (Planea). Base de datos completa 2016. SEP. Recuperado de http:// 
planea.sep.gob.mx/ms/base_de_datos_2016/

______ (2017a). Plan Nacional para la Evaluación de los Aprendizajes (Planea). Base  
de datos de escuelas. SEP. Recuperado de http://planea.sep.gob.mx/ms/base_ 
de_datos_2017/

______ (2017b). Reporte de indicadores educativos. México: SEP. 

Zúñiga, V. (2011). La escuela incluyente y justa. México: Fondo Editorial de la UANL. 





[103]

Atención de la diversidad en educación básica

Rosalinda Morales Garza1

Introducción

Desde 2008, la Dirección General de Educación Indígena (DGEI) asumió para 
su gestión ser una administración basada en resultados y con modelos de 

gobernanza, en la que se generaran acuerdos interinstitucionales con las entida-
des y a nivel nacional, así como con las instituciones de educación superior (IES) 
e instituciones pares, con el fin de construir bases articuladas para hacer efectivas 
las acciones y estrategias requeridas para la calidad de la educación.

Derivado de este enfoque, se generó un efecto positivo en el subsistema de 
educación indígena en el que se impulsa permanentemente el planteamiento  
de altas expectativas y el trabajo para el logro de metas, al considerar los indi-
cadores educativos para la profesionalización especializada en la generación de 
materiales didácticos y libros en lenguas indígenas. Mediante esta estrategia se 
busca romper los mitos de déficit, inmovilidad, apatía y desinterés, que sobre  
la formación indígena circulan en medios académicos, de comunicación o entre 
los mismos actores de la educación que coinciden en la escuela.

No cabe duda que los retos del contexto se han transformado en pautas para 
generar movimientos académicos con identidad en el magisterio indígena, don-
de la profesionalización de la práctica docente es el eje que apunta a construir los 
ambientes de aprendizaje en las escuelas: de alta especialización pedagógica, en 
los que se cuente con los materiales y recursos necesarios. 

De acuerdo con la incorporación de los enfoques y metodologías para  
la atención de la diversidad social, cultural y lingüística al Plan de Estudios para la  
Educación Básica de 2011, en este nivel educativo se construye desde una visión 
multiactoral y multifactorial, que hace de cada contexto una posibilidad de 

1 Dirección General de Educación Indígena (DGEI).



104

 ROSALINDA MORALES GARZA

transformarse a favor de la equidad. La política educativa pública revalora, desde lo 
curricular, la cultura y sus prácticas sociales de aprendizaje. Asimismo comprende, 
desde otros escenarios, las circunstancias asociadas con la población, situaciones 
y contextos retadores donde se amplía la noción de las distintas realidades propias 
para la escolarización, en el marco del cumplimiento de los derechos fundamen-
tales. De igual manera, la obligatoriedad de la educación básica en México tiende 
una línea de construcción para que los jóvenes en riesgo de exclusión educativa 
alcancen la posibilidad del logro de este nivel educativo. 

Cada día de clase en el país, miles de niñas y niños asisten a la escuela en donde 
profesores y directivos reciben grupos escolares multigrado, monolingües, bilin-
gües y en ocasiones plurilingües, que van a la escuela a construir aprendizajes, en 
un inicio, basados sólo en sus prácticas culturales y lingüísticas, y luego, con la 
incorporación de nuevos conocimientos que se desarrollan a la par de sus com-
petencias lingüística, matemática y científica.

En su trabajo cotidiano, las profesoras y los profesores que atienden a la niñez 
articulan los contenidos de la Reforma Integral de la Educación Básica con los 
saberes cercanos a la escuela y que sirven de puente a niñas y niños para sumar 
los conocimientos colectivos en una suerte de red que entreteje conocimientos, 
valores y juicios de cada individuo. 

De ahí que surjan tareas conjuntas que involucran propuestas provenientes 
del quehacer docente, la intervención eficiente de figuras y autoridades educa-
tivas, los nuevos escenarios sociales y el currículo, que incorpora los contenidos 
locales con el Plan de estudios 2011. Dichas tareas conllevan en su cumplimiento 
la participación de las comunidades y los pueblos, así como la promoción y cons-
trucción de una cultura a favor de la diversidad lingüística y cultural, los derechos 
humanos, la igualdad de género y la transparencia y rendición de cuentas; todo 
ello como parte de los acuerdos que sostienen el derecho a la educación de cali-
dad, con equidad y pertinencia. 

En este sentido, como un proyecto integral impulsado desde la DGEI —el cual 
requiere del esfuerzo institucional coordinado por todos los sectores involucrados 
en la educación y desarrollo social a favor de los pueblos y las comunidades indí-
genas, así como de la población migrante y en riesgo de exclusión educativa—, 
se propone la transformación de la educación para estos sectores, en el marco  
de la democracia y en el cumplimiento del derecho a la educación en México desde  
una perspectiva integral.



ATENCIÓN DE LA DIVERSIDAD EN EDUCACIÓN BÁSICA

105

Principios básicos para la atención de la educación 
inicial y básica de niñas y niños indígenas

•  • Políticas para la educación: la acción que el Estado ha desarrollado para la 
atención educativa inicial y básica de niñas y niños indígenas en situación de 
migración y en riesgo de exclusión educativa responde a los distintos enfoques 
pedagógicos que definen el Acuerdo Secretarial 592, que en los últimos años 
ha incorporado la diversidad como un eje pedagógico.

•  • Acceso a la educación: se impulsa el trabajo interinstitucional para colocar 
como una prioridad de la educación, aquellas condiciones y situaciones que 
permitan el acceso a la instrucción básica, así como su continuidad, permanen-
cia y posterior egreso de la misma.

•  • Equidad en la educación indígena: se reconoce el derecho de niñas y niños de 
los pueblos y comunidades a recibir educación inicial y básica gratuita y laica, 
que amplíe las oportunidades educativas que a su vez contribuyan a reducir 
la desigualdad entre grupos sociales e impulsen un proceso educativo carac-
terizado, de inicio a fin, por el principio de la no discriminación y el diálogo 
entre culturas.

•  • La diversidad en la educación indígena: se impulsa un modelo educativo que 
integre los componentes de la diversidad lingüística y cultural, para que éstos 
sean reconocidos y se fortalezcan sus identidades. Además, se busca el reco-
nocimiento e incorporación de los derechos de niñas y mujeres indígenas en 
los contenidos curriculares, así como la recuperación de los saberes colectivos 
que pongan de relieve aquellas prácticas que reconozcan la dignidad de los 
pueblos y de los sujetos que los integran.

•  • Calidad de la educación indígena: se busca focalizar la acción institucional de 
la educación indígena mediante un modelo educativo de calidad que contribu-
ya a que niños y niñas indígenas tengan mejores oportunidades académicas, 
profesionales y laborales, que les permita incrementar su bienestar, al tener en 
cuenta el contexto cultural y lingüístico en el que se desarrollan.

•  • Integralidad en la educación indígena: Además de la tarea de construcción de 
un modelo educativo de calidad, la DGEI busca que la educación de los pueblos 
indígenas implique garantizar referentes culturales y prácticas sociales, y que 
fortalezca de esta manera la formación de valores ciudadanos y de responsabi-
lidad social en el marco del respeto a la diversidad y el diálogo.



106

 ROSALINDA MORALES GARZA

Desde 2008 se inicia una etapa de política pública basada en el derecho a la edu-
cación y en una gestión estratégica de construcción colaborativa orientada a 
resultados mediante...

•	la construcción de 
alternativas pedagó-
gicas en la planeación 
educativa a fin de evi-
tar la exclusión.  
Así también, a través 
de estrategias de auto-
gestión y correspon-
sabilidad coordinadas 
por la federación y  
las entidades federa-
tivas, en las que los 
pueblos indígenas 
encuentren resonan-
cia de sus propios 
derechos y procesos 
participativos con una 
proyección a futuro.

•	la focalización de su 
actuar institucional 
en la provisión de 
los componentes de 
calidad que aseguren 
un modelo de acom-
pañamiento para la 
modalidad de educa- 
ción indígena y  
población en condi-
ción migrante y riesgo 
de exclusión educativa, 
en los niveles inicial, 
preescolar, primaria y 
secundaria.

•	la garantía del dere-
cho a la educación y 
la continuidad acadé-
mica de niñas, niños, 
adolescentes y jóvenes 
indígenas, a través de 
la atención integral 
y con equidad de la 
población en condi-
ciones vulnerables: 
migrantes, jornale-
ros, así como madres 
jóvenes y adolescentes 
embarazadas.

La gestión pedagógica actual se ha guiado por las siguientes políticas (SEP-DGEI, 
2010):

a.	 el reconocimiento de los contextos vulnerados sobre los cuales incide como 
política pública del derecho a la educación;

b.	 la intervención federal a través de una interlocución respetuosa con los titu-
lares estatales de educación y todos los actores que inciden en el proceso 
educativo;

c.	 la puesta en marcha de una propuesta educativa cultural y lingüística perti- 
nente en los diferentes contextos escolares;

d.	 la propuesta, implementación y desarrollo de la Red de Profesionales de la Edu-
cación Indígena, que a través de la sistematización de la experiencia docente 
—probada durante años en campo—, pone en juego el ejercicio de la autonomía 
profesional y posibilita el aprendizaje entre pares;



ATENCIÓN DE LA DIVERSIDAD EN EDUCACIÓN BÁSICA

107

 e.	 la profesionalización y formación continua de docentes indígenas mediante la 
oferta de alternativas asequibles, accesibles y flexibles, así como orientadas al 
desempeño. Esto en el marco del Sistema Nacional de Formación Continua y 
Superación Profesional de Maestros en Servicio, y en colaboración estrecha 
con las escuelas normales e IES, tanto a nivel nacional como internacional;

 f.		 la perspectiva de diversidad cultural y lingüística como valor curricular;
g. 		la mejora continua de la educación inicial básica para indígenas y poblacio-

nes en situación de vulnerabilidad, generada por medio de la Estrategia para 
la Calidad de la Educación Indígena;

h.		 la orientación hacia resultados positivos, lo que posibilita el ejercicio del 
derecho a una educación de calidad, mediante la colaboración efectiva de la 
federación con la operación estatal. Esta interacción bidireccional da lugar al 
descubrimiento y generación de capacidades locales;

 i.		 la focalización y acción interinstitucional ordenada y en continua evolución, 
con la capacidad de gestionar interoperabilidad y resoluciones planeadas des-
de la interdisciplinariedad;

  j.		 la generación de condiciones de gobernanza que considere las cualidades del 
profesorado indígena, el camino andado por las instituciones especializadas 
y la causa social que obliga a la eficiencia adaptativa, la flexibilidad, la experi-
mentación y el aprendizaje en la implementación.

Las políticas mencionadas se articulan por los siguientes dispositivos:

Dirección General de Educación Indígena (DGEI).
Estrategia de fortalecimiento de la gestión para la calidad de la educación.

Dispositivos de intervención

Interinstitucio-
nalidad e inter-
sectorialidad 
para mejorar las 
condiciones de 
educabilidad y de 
operación. 
Acuerdos y pla-
nes de acción por 
entidad.

Desarrollo peda-
gógico para el 
vínculo: lengua 
indígena,  
currículo local  
y nacional.

Atención al pluri- 
lingüismo y al 
multigrado.

Movilización aca-
démica hacia la 
profesionaliza-
ción: pertinente, 
entre pares, con 
acompañamiento 
especializado y en 
contexto.



108

 ROSALINDA MORALES GARZA

Transformación efectiva

Se han concretado las siguientes realidades:

•  • De acuerdo con una política pública inclusiva inscrita en el Acuerdo Secreta- 
rial 592 y en el Plan de Estudios 2014 de la Educación Básica, se incorporó la 
diversidad social, cultural y lingüística en todos los planes de estudio. Esta 
acción es inédita en la historia de los planes nacionales de estudio de la edu-
cación básica.

•  • Se impulsó la biblioteca escolar en lenguas indígenas más grande de Amé-
rica latina, por su número de títulos y tiraje. Ahora hay más de 300 nuevos 
títulos, con un tiraje acumulado a lo largo del sexenio de 17.7 millones de ejem- 
plares, en atención de 36 lenguas indígenas y 62 variantes lingüísticas en  
el país. 

•  • Se logró que 36 mil maestros contaran con su título, 66.1 % del total de maestros 
indígenas en servicio. En toda la historia de la educación indígena no se había 
impulsado la profesionalización del magisterio con esta fuerza.

•  • Más de 29 000 docentes indígenas participan en el Sistema Nacional de Forma-
ción Continua, con una oferta inédita: 49 propuestas académicas desarrolladas 
desde la Subsecretaría de Educación Básica (SEB-DGEI).

•  • De las 15 000 asesorías impartidas en el 2008, se pasó a más de 40 000 aseso-
rías técnico-pedagógicas en el 2015, en todo el país. 

•  • El subsistema de educación indígena es el subsistema de educación básica 
que ha mostrado mayor crecimiento en niveles de “bueno” y “excelente”, revir- 
tiendo la tendencia a la baja del 2006 y 2007, y rompiendo el mito que vincula 
a la educación indígena con el bajo logro académico. Del 2006 al 2015 este sub-
sistema tuvo un avance histórico de 23.8 puntos porcentuales en Matemáticas 
y de 17.5 puntos en Español, superando a las escuelas particulares y al Consejo 
Nacional de Fomento Educativo (Conafe).

•  • En el caso del nivel “insuficiente” en la prueba ENLACE, las escuelas indígenas 
también lo disminuyeron, 23.3 % en la asignatura de Español y 20.7 % en Mate-
máticas. Suceso inédito, sobre todo si se considera que las escuelas indígenas 
tienen menos acceso al uso de tecnologías, infraestructura y a una plantilla de  
profesores diferenciados (de educación física y artística, por ejemplo); más  
de 60 % de los grupos son multigrado y multinivel.



ATENCIÓN DE LA DIVERSIDAD EN EDUCACIÓN BÁSICA

109

•  • Los indicadores educativos de la niñez indígena se encuentran en su punto 
histórico más cercano a la media nacional; muestran una clara tendencia de 
mejora y un crecimiento más acelerado que el de otros subsistemas.

Referencias

SEP-DGEI (2008). Lengua Indígena, Parámetros Curriculares, Educación Básica Primaria 
Indígena: Documento curricular para la elaboración de los programas de estudio  
de las lenguas indígenas. México: Dirección para el Desarrollo y Fortalecimiento de 
Lenguas Indígenas de la Dirección General de Educación Indígena.

______ (2009). Lineamientos de la Educación Inicial Indígena. México: Dirección de 
Educación Básica de la Dirección General de Educación Indígena. 

______ (2010). Marco Curricular de la Educación Inicial Indígena: Un campo de la diver-
sidad. México: Dirección de Educación Básica de la Dirección General de Educación 
Indígena.

______ (2010). Transformación posible de la educación para la niñez indígena. Contextos, 
alianzas y redes (pp. 30-33). México: Dirección General de Educación Indígena. 

______ (2011). Plan de estudios 2001. Educación Básica. México: Dirección de Desarrollo 
Curricular de la Subsecretaría de Educación Básica.

______ (2011). Marco Curricular de la Educación Preescolar Indígena y de la Población 
Migrante. Fascículo de antecedentes históricos y fundamentación normativa. México: 
Comisión Nacional de Libros de Texto Gratuitos. 

______ (2012). Orientaciones generales para los albergues escolares indígenas: la ocupa-
ción educativa en y para la atención de la diversidad. México: Comisión Nacional 
de Libros de Texto Gratuitos. 





[111]

Los avatares de una sociedad multicultural

Pablo Mejía Montes de Oca1

Introducción

En los inicios del siglo XXI, se han generado grandes expectativas sociales  
en la búsqueda por resolver los problemas de igualdad y equidad, sobre todo en 

aspectos de la diversidad cultural y el multiculturalismo. Prueba de ello es la gran 
cantidad de documentos que se han publicado en el ámbito local y el internacional, 
así como los seminarios, coloquios y simposios realizados. En estas actividades, los 
debates se encaminan a discutir los problemas que envuelven la multiculturalidad 
y se trata de aportar elementos que ayuden a fortalecer el diseño de las políticas 
públicas en la materia. 

En este sentido, el presente trabajo busca aportar algunos elementos al debate, 
sin dejar de mencionar que, aunque en este inicio de siglo se ha puesto de relieve  
el multiculturalismo, diversas culturas no tienen las mismas posibilidades de 
supervivencia o de expresión en el mundo moderno.

La última década del siglo XX sacó a la luz una sociedad pluriétnica; muestra de 
ello fueron las luchas por la independencia y el reconocimiento de Estados como 
Kosovo, Lituania, Estonia y Letonia, entre otros. De la misma manera, se recono-
cen los esfuerzos de organismos internacionales; por ejemplo, la Organización de 
las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura (UNESCO) firmó la 
Declaración de Jomtien en 1990, en la cual se afirma la necesidad de una educa-
ción para todos. 

Los antecedentes de la lucha por la igualdad y la equidad son importantes en 
un mundo cada vez más multicultural. En materia educativa, se hace necesario 
revisar y evaluar las conquistas logradas para, en su caso, denotar el avance en 
estos rubros. Sobre todo, es conveniente hacer un recorrido por los avatares de la 
educación multicultural hacia el final de la segunda década del milenio actual. Para 

1 Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco. 



112

PABLO MEJÍA MONTES DE OCA

ello, en este espacio se pretende mostrar una radiografía sobre el estado que guar-
da este ámbito en nuestro país y así dejar abierto el debate en torno a los avances 
alcanzados en estas dos décadas. El propósito es buscar los caminos necesarios 
para llegar a una sociedad completamente multicultural, como lo pregonan los 
documentos que propuso la UNESCO. 

El antecedente necesario

La referencia necesaria para comprender los acontecimientos que hoy suceden  
es la manera en que el mundo estaba dividido hacia finales de la década  
de 1980. En ese entonces, existían dos posiciones, la del Este y la del Oeste, lide- 
radas por la Unión de Repúblicas Socialistas Soviéticas (URSS) y Estados Unidos de  
América, respectivamente. La visión de futuro para unas y otras era diferente, en la  
que socialismo o capitalismo era la bandera de la lucha social, ideológica y polí-
tica. Entre ambas potencias, se hacía presente la existencia de un tercer mundo 
donde la exclusión, la pobreza y el hambre eran fantasmas de carne y hueso que 
deambulaban en el planeta. 

En ese mundo donde todo estaba determinado o separado, la verdad y el error  
se jugaban en la verificación empírica y teórica. Tenía que tomarse partido por 
visiones funcionalistas, estructuralistas o desarrollistas. El poder imperativo y  
prohibitivo de los paradigmas se convertía en creencias oficiales, doctrinas rei-
nantes, verdades establecidas que determinaban los estereotipos cognitivos; eran 
ideas recibidas sin examen, creencias populares sin fundamento, absurdos triun-
fantes, rechazos de evidencias en nombre de la evidencia que hacía reinar confor-
mismos cognitivos e intelectuales.2 Sin embargo, llegó el 9 de noviembre de 1989, 
cuando a las 19:00 horas aproximadamente asistimos al derrumbamiento de esa 
manera de ver el mundo. Ese día, la caída del muro de Berlín no sólo representó 
la derrota de un régimen socialista y el triunfo de su oponente; era el desmorona-
miento de una concepción distinta, donde las ideologías y añoranzas de un mun-
do mejor y diferente se hundían ante el ascenso del capitalismo, del mercado y 
del neoliberalismo.

El fundamentalismo de mercado se extendió con rapidez y con él asistimos 
al detrimento de la capacidad de los Estados nación para regular sus economías.  

2 Como dice Edgar Morin, “todas las determinaciones sociales-económicas-políticas y todas las determi-
naciones culturales convergen y se sinergizan, para encarcelar al conocimiento en un multi-determinismo 
de imperativos, normas, prohibiciones, rigideces y bloqueos” (Morin, 1999). 



LOS AVATARES DE UNA SOCIEDAD MULTICULTURAL

113

El fin de la Guerra Fría, producto de la desintegración de la URSS, más los acele-
rados cambios de las comunicaciones fueron los sucesos más destacados de un 
mundo que abría paso a una nueva era, la de la globalización. 

Con la globalización se produjo la crisis del Estado nación. Esto es, ante la toma 
de decisiones económicas y políticas, su concepción se vuelve obsoleta para actuar 
frente a los problemas locales penetrados por los procesos globales. En consecuen-
cia, las instancias plurinacionales tienden a hacerse necesarias, toman el mando y 
generan directrices económicas y políticas en el ámbito internacional. El Consenso 
de Washington es la expresión clara de este nuevo orden mundial. Se fortalecen 
los organismos internacionales como el Banco Mundial (BM), el Fondo Monetario 
Internacional (FMI), la Organización para la Cooperación y el Desarrollo Econó-
mico (OCDE), la UNESCO, la Comisión Económica para América Latina (CEPAL) y la 
Organización Mundial de Comercio (OMC), con lo cual se establecen las orienta-
ciones en materia político-económica mundial.

El empuje de la globalización y la necesidad de la libre circulación de mer-
cancías abren los espacios para generar acuerdos regionales, como el Tratado de 
Libre Comercio entre México, Estados Unidos y Canadá (TLC). Asimismo, permi-
ten el surgimiento de bloques comerciales, como la Asociación Latinoamericana 
de Integración (ALADI), el Foro de Cooperación Económica Asia-Pacífico (APEC), 
el Mercado Común del Sur (MERCOSUR), la Comunidad del Caribe (CARICOM) y la 
Unión Europea (UE); todos, creados con la idea de establecer la libre circulación 
de capitales, mercancías y, en algunos casos, personas, como ocurre en el caso de 
los tres últimos bloques.

El capitalismo triunfante se extiende ya sin límites, y las fronteras se diluyen 
ante la necesidad del capital por adquirir mano de obra barata. La diferencia entre 
Este-Oeste deja de existir, y los vocablos norte-sur, desarrollado, subdesarrollado 
o tercermundista pasan a ser parte de una historia enterrada. Todo esto, en una 
nueva realidad que asoma su poder bajo la fortaleza de los organismos multila-
terales que imponen sus reglas a los países pobres, los cuales deben acatar sin 
resistencia los dictados y las recomendaciones económicas y políticas con el fin 
de lograr su desarrollo.

La globalización a la que asistimos es de orden economicista; sin embargo, 
trastoca lo cultural, dado que se abrieron procesos complejos que se creían supe-
rados. La xenofobia, el racismo y el dogmatismo religioso se hicieron presentes, 
y lo inesperado abrió paso a la incertidumbre. El entorno de una comunidad que 
mantenía seguro al individuo se fracturó y, en consecuencia, sobresalió la capaci-
dad individual, como bien lo ha señalado Young: “mientras la comunidad colapsa, 



114

PABLO MEJÍA MONTES DE OCA

la identidad se inventa” (Young, 1999, p. 164). La globalidad rompe con la unidad 
del Estado y la sociedad nacional establece relaciones nuevas de poder y compe-
titividad, así como conflictos y entrecruzamientos entre actores del mismo Estado 
nación y con identidades, espacios, situaciones y procesos sociales fuera de sus 
fronteras; es decir, trasnacionales.

En los mundos simbólicos de las industrias culturales globales también desa- 
parece la ecuación Estado-sociedad-identidad, por lo que la imaginación de  
vidas posibles no se entiende ni nacional ni étnicamente, ni mediante los contra-
rios pobre-rico, sino sólo en la sociedad mundial (Beck, 1998, p. 101). La globalidad 
impone nuevas formas culturales, trastoca las identidades nacionales y socava los 
viejos esquemas sociales de unidad, ejemplo de lo cual se observa en la desinte-
gración de Yugoslavia en seis repúblicas.3 

Los Estados nación ven surgir identidades desconocidas que en los momentos  
críticos dan pie a las “limpiezas étnicas”, como ocurrió en la guerra de Kosovo.  
Se asiste así al derrumbe de las mediaciones sociales por un Estado omnipotente.

La decadencia del Estado entraña la ruptura de sistemas sociales, políticos, 
culturales y administrativos que se encontraban integrados en el referente del 
Estado nación. Esto da pauta a que las identidades se disgreguen; por lo tanto, las 
culturas que fueron marginadas reclaman su reconocimiento y apelan a participar 
en la cultura de la globalidad. 

La nueva realidad global genera la promesa de un mundo de horizontes expan-
didos, de la posibilidad de fomentar el entendimiento político y de tener una expe-
riencia cultural cosmopolita. Lo global se presenta entonces como el surgimiento 
de una sociedad civil globalizada, lo que se refleja en el aumento de la capacidad y 
la voluntad de las personas para tomar el control de sus vidas. Este proceso resulta 
complejo; sin embargo, representa una mayor autonomía y emancipación tanto 
de los individuos como de las culturas antes olvidadas, además de acentuar los 
estilos de vida de cada uno con las consecuencias globales. Esto es, el imaginario 
social que se genera parte de la idea de que aquello que se hace localmente, influye 
globalmente. Se trata de una transformación social que se encierra en la máxima 
ambientalista de “piensa globalmente, actúa localmente”.

3 Yugoslavia tenía siete fronteras, seis repúblicas, cinco nacionalidades, cuatro idiomas, tres religio-
nes, dos alfabetos y un líder, con lo que se indicaba el fuerte control central al que debían estar someti-
dos sus habitantes en su existencia como nación. Su desintegración generó seis repúblicas: Eslovenia, 
Croacia, Bosnia-Herzegovina, Macedonia, Montenegro y Serbia. Cfr. https://www.google.com/search?q= 
yugoslavia+separacion&tbm=isch&tbs=rimg:CTAjRd4sYveqIjgDZBtNL6Z2Okco2SiJhaok4Lgvb6BRXyGh0 
Q8bZnZxv4-_1kU89UQ5qilw-YqWOx9Yag_16Sk8 



LOS AVATARES DE UNA SOCIEDAD MULTICULTURAL

115

Se debilita la idea de sometimiento a las normas que la comunidad impone, 
la interiorización de ellas e incluso la coacción establecida para su cumplimiento. 
Ahora, el individuo adquiere conciencia de su propia libertad, se hace libre al iden-
tificarse con los ciudadanos libres, ya no se conforma con heredar principios mora-
les establecidos sino que quiere tomar parte activa en este nuevo proceso social. 
Asistimos a un nuevo referente, en que “el actor, deja de ser social se vuelca sobre sí 
mismo y se define por lo que es y ya no por lo que hace” (Touraine, 1997, p. 39).

La globalidad enarbola la libertad como bandera y con ésta socava, limita y 
condiciona los poderes del Estado; la política nacional-estatal pierde su sobera-
nía ante los requerimientos individuales y las exigencias sociales y comerciales.  
No obstante, el Estado nación como tal no desaparece, sino que se reconfigura en 
función de las nuevas necesidades de cambios estructurales. Bajo su predominio 
quedan los controles macroeconómicos, la inflación, el déficit público, la balanza 
de pagos y las funciones que deben garantizarse al individuo, como salud, educa-
ción, vivienda; el Estado mínimo es una realidad y, con él, la ideología liberal se 
hace presente. 

La globalización impone así un modelo político, económico y social fundado 
en el desarrollo del mercado, el cual viaja ya sin restricciones, como dice Bauman:  
“el capital viaja liviano, con equipaje en mano, un simple portafolio, un teléfono 
celular y un computador portátil” (Bauman, 2005, p. 65). Además, la libre circula-
ción de mercancías genera la necesidad de una mayor libertad, la cual brota con 
más dinamismo ante el hundimiento de las restricciones que los Estados nación 
imponían a sus ciudadanos. 

Asimismo, la globalidad genera no sólo el ascenso de la individualidad, sino 
también las luchas por el reconocimiento de lo diverso. En este escenario, la mul-
ticulturalidad se asoma para exigir sus derechos, sobre todo porque antes se gene- 
raba la idea de homogeneidad y universalidad; por ende, los movimientos a favor 
de la diversidad se hacen presentes. En el ámbito multicultural, estas luchas tie-
nen su expresión contundente a finales del siglo XX, principalmente cuando las 
comunidades indígenas zapatistas se levantan en el estado de Chiapas, México, 
en 1994.

Aunado a lo anterior, en Europa, los nacionalismos reclaman su autonomía, la 
Unión Soviética se desintegra para dar paso a naciones que exigen su indepen-
dencia, en Yugoslavia se viven conflictos bélicos y aparecen las luchas raciales y 
xenofóbicas, ejemplo de lo cual son las luchas en Sudáfrica. La multiculturalidad 



116

PABLO MEJÍA MONTES DE OCA

pide ser actor en este nuevo orden mundial. Se asiste a una necesidad imperante:  
el reconocimiento del otro, lo cual sólo es posible al afirmar el derecho a ser 
sujeto. 

En lo político, aparece la necesidad de reconocer la diversidad y, con ello, la bús-
queda de proteger a comunidades minoritarias y la urgencia de establecer reglas 
generales que garanticen los derechos a pertenecer a este concierto global donde 
antes las habían excluido.

El papel de los organismos internacionales 

Al situar el nacimiento de la globalización en el momento de la caída del muro de 
Berlín en 1989, es sorprendente que la UNESCO iniciara desde esa fecha los estu-
dios encaminados a preparar una declaración sobre la importancia de la educación 
para el desarrollo humano. El documento destaca por su prospectiva en torno a los 
sucesos que habrían de presentarse en la década de los noventa, principalmente 
en torno a las necesidades que los diversos pueblos y culturas demandan resolver. 
Así, afirma: “La permanente demanda de este pequeño volumen refleja a la vez la 
preocupación general por las insuficiencias de los sistemas de educación en todo 
el mundo y el creciente reconocimiento de la vital importancia de la educación 
básica para el progreso social” (UNESCO, 1990).

A la luz de los sucesos que se desarrollaron en los años noventa, la premisa del 
desarrollo global tiene su fundamento en dos vertientes, en materia económica 
con el Consenso de Washington y en la parte social con la Declaración Mundial 
sobre Educación para Todos de Jomtien, Tailandia. Podemos decir que la estrate-
gia para el desarrollo humano en el aspecto social surge de la idea de que a todo 
individuo se le deben cubrir las necesidades básicas de salud, alimentación y edu-
cación, entre otras. En consecuencia, los procesos educativos cobran importancia, 
dado que el aprendizaje va a constituir el vínculo entre el desarrollo individual y 
el social.

Desde este parámetro, las comunidades marginadas, los pueblos sometidos y 
las etnias olvidadas exigen que se les otorguen los instrumentos básicos en mate-
ria educativa para integrarse a un mundo que ha desplazado su saber y su cultura. 
De esta manera, diferentes artículos hacen hincapié en la superación de la discri-
minación y el derecho a la educación en lengua materna:



LOS AVATARES DE UNA SOCIEDAD MULTICULTURAL

117

Artículo 3 – Universalizar el acceso a la educación y fomentar la equidad
4. Hay que empeñarse activamente en modificar las desigualdades en materia de educa-
ción y suprimir las discriminaciones en las posibilidades de aprendizaje de los grupos 
desasistidos: los pobres, los niños de la calle y los niños que trabajan, las poblaciones 
de las zonas remotas y rurales, los nómadas y los trabajadores migrantes, los pueblos 
indígenas, las minorías étnicas, raciales y lingüísticas, los refugiados, los desplaza- 
dos por la guerra y los pueblos sometidos a un régimen de ocupación.
Artículo 5 – Ampliar los medios y el alcance de la educación básica
La alfabetización en la lengua materna refuerza la identidad y la herencia cultural. 
(UNESCO, 1990)

La Declaración de Jomtien representa así un modelo nuevo que debe llevarse a 
cabo y a partir del cual se abren procesos de discusión sobre la pertinencia de esta-
blecer la educación como elemento de desarrollo humano, sobre todo porque éste 
se sustenta en la necesidad de capital humano. Asimismo, esta declaración sirve 
como base para que la diversidad y la multiculturalidad se asomen como elemen-
tos que los organismos nacionales e internacionales habrán de tomar en cuenta; 
por ende, la UNESCO —ya en el nuevo milenio— plasma esta realidad en la Decla-
ración Universal sobre la Diversidad Cultural, publicada en noviembre de 2001.  
En ésta, se establece la importancia que la diversidad y el pluralismo tienen para 
la humanidad, lo que debe reconocerse como premisa principal para el diseño de 
las políticas públicas encaminadas al desarrollo social.

El documento de la UNESCO donde se reconoce la diversidad cultural aparece 
después de 10 años de la Declaración de Jomtien y representa el instrumento 
jurídico internacional dedicado a todos los elementos que se integran en torno a  
la diversidad cultural (pluralismo cultural, derechos culturales, creatividad y soli-
daridad internacional). Además, pone de relieve los vínculos orgánicos entre el 
pluralismo cultural y el desarrollo de las capacidades creadoras de la sociedad, que 
son elementos reveladores de valores, identidades y significados. La declaración 
erige la diversidad en “patrimonio común de la humanidad” y hace de su defensa 
un imperativo ético inseparable de la dignidad de la persona humana.

La declaración representa no sólo un instrumento jurídico internacional, pues 
a final de cuentas implica la necesidad de aceptar que todas las culturas forman 
parte de este mundo global y que el desarrollo debe buscarse para toda la huma-
nidad. Una breve vista al articulado de esta declaración nos permite comprender 
la importancia y el alcance de reconocer y aceptar la diversidad cultural:



118

PABLO MEJÍA MONTES DE OCA

DECLARACIÓN UNIVERSAL SOBRE LA DIVERSIDAD CULTURAL

IDENTIDAD, DIVERSIDAD y PLURALISMO 
Artículo 1 – La diversidad cultural, patrimonio común de la humanidad 
Artículo 2 – De la diversidad cultural al pluralismo cultural 
Artículo 3 – La diversidad cultural, factor de desarrollo 

DIVERSIDAD CULTURAL y DERECHOS HUMANOS 
Artículo 4 – Los derechos humanos, garantes de la diversidad cultural 
Artículo 5 – Los derechos culturales, marco propicio para la diversidad cultural 
Artículo 6 – Hacia una diversidad cultural accesible a todos 

DIVERSIDAD CULTURAL Y CREATIVIDAD 
Artículo 7 – El patrimonio cultural, fuente de la creatividad 
Artículo 8 – Los bienes y servicios culturales, mercancías distintas de las demás 
Artículo 9 – Las políticas culturales, catalizadoras de la creatividad 

DIVERSIDAD CULTURAL Y SOLIDARIDAD INTERNACIONAL 
Artículo 10 – Reforzar las capacidades de creación y de difusión a escala mundial
Artículo 11 – Forjar relaciones de colaboración entre el sector público, el sector pri- 
		      vado y la sociedad civil 
Artículo 12 – La función de la UNESCO. (UNESCO, 2001)

Si bien la declaración da fundamento al reconocimiento de la diversidad cultu-
ral, la globalización entonces debe integrar estos elementos en las políticas que 
impulsan el desarrollo de la economía; por lo tanto, para que la globalización no 
sólo sea de mercados y capitales, sino el origen de sociedades más prósperas, se 
precisa potenciar las políticas integradoras y no el incremento de las desigualda-
des excluyentes. 

En este orden de ideas, al plantearse el desarrollo de las sociedades la igual-
dad y la equidad, tiene que ponerse énfasis en la educación, no sólo para lograr 
la expansión de ésta, sino atender el aprendizaje necesario para que los diferen-
tes grupos sociales se incorporen al proceso global de este nuevo orden mundial 
basado en el mercado y el consumo. No debe dejarse aislado a ningún individuo 
ni a ninguna cultura; por ello, es preciso incorporar la multiculturalidad y así legi-
timar el modelo neoliberal.

Se configura, entonces, una nueva serie de fuerzas económicas y culturales 
que dan pauta al modelo neoliberal, en donde la producción del sector técnico- 
-industrial deja de ser el eje fundamental del desarrollo socioeconómico para dar 
paso a la producción y circulación de la información. Se pasa así de un modelo de 
desarrollo fundado en la producción y el trabajo, a uno basado en la información 
y su utilización.



LOS AVATARES DE UNA SOCIEDAD MULTICULTURAL

119

La educación va a adquirir una dimensión estratégica y deja de estar ligada 
a la capacitación de la fuerza de trabajo, para relacionarse con las exigencias del 
desarrollo tecnológico, el auge de los medios de comunicación y la creciente pro-
ducción de información. Asimismo, el discurso de la globalización y el dominio de  
la lógica del mercado van a afianzar el viejo concepto de capital humano y a jus-
tificar, más que nunca, el imperativo de replantear la educación en el marco de 
las nuevas demandas sociales, entre ellas, la diversidad y la multiculturalidad. 

México y su estadística en la educación multicultural

México es uno de los primeros países que toma en cuenta la diversidad cul- 
tural. En 1989, firma el Convenio 169 de la OIT sobre Pueblos Indígenas y Triba-
les en Países Independientes (OIT, 1989). Con ello reconoce la diversidad y ade-
más se compromete a reducir la discriminación, así como a respetar costumbres 
y tradiciones. Sin embargo, los cambios importantes se ubican en la década de 
los noventa; concretamente a partir de 1992, cuando se reforma la Constitución 
política para incluir, en su artículo 4.º, la definición del país como multicultural y 
plurilingüe. No obstante, es en 1994 cuando en nuestro país se toma en cuenta 
una cultura olvidada gracias al movimiento armado de los indígenas zapatistas 
en Chiapas. El grito de “¡Ya basta!” representa no sólo una declaración de guerra, 
sino el concepto amplio que enmarca, no sólo en México sino en el mundo, que se 
tenía oculta una cultura negada, mostrada sólo en documentales antropológicos: 
una cultura borrada de la historia actual.

La irrupción zapatista implica volver la vista a un mundo antes negado para 
individuos que sólo deambulaban en sombras por el planeta, donde sólo existían 
para las estadísticas y los programas sociales. Donde había que negar la propia 
identidad para acercarse a la realidad de las grandes ciudades, a fin de ser incluido 
en un mundo de por sí desigual. La diversidad y multiculturalidad explotan en un 
mundo inequitativo y reclaman su lugar en el México que los había negado has-
ta entonces y únicamente contemplaba la diversidad en las estadísticas oficiales 
consideradas más representativas (cuadro 1).



120

PABLO MEJÍA MONTES DE OCA

En 1997, la educación primaria destinada a poblaciones indígenas cambia su deno-
minación, de educación bilingüe bicultural a educación intercultural bilingüe. 
Con ello se abre paso a un nuevo proceder cuya base es el respeto a la alteridad y 
el convencimiento de la bondad del crecimiento y desarrollo de las poblaciones 
indígenas desde su diferencia. 

El levantamiento de los indígenas zapatistas generó, además de la solicitud 
de respetar sus formas de gobierno, la posibilidad de ser sujetos reconocidos en 
la diversidad de imaginarios culturales políticos y sociales, tal como se asienta 
en los Acuerdos de San Andrés: “que la legislación nacional debe reconocer a los 
pueblos indígenas como los sujetos del derecho a la libre determinación se ejer-
cerá en un marco constitucional de autonomía asegurando la unidad nacional. 
Podrán, en consecuencia, decidir su forma de gobierno interna y sus maneras de 
organizarse política, social, económica y culturalmente” (Acuerdos de San Andrés 
Sacamch’en, 1996).

La década de los noventa representa el reconocimiento de la multiculturalidad 
no sólo en el mundo sino también en México. Prueba de ello son las estadísticas 
sobre diversidad cultural, de 1990 a 1995 (cuadro 1) y de 2000 a 2005 (cuadro 2),  
donde se pueden observar las diferencias en torno al reconocimiento de las len-
guas indígenas. 



LOS AVATARES DE UNA SOCIEDAD MULTICULTURAL

121



122

PABLO MEJÍA MONTES DE OCA

En el siguiente esquema (gráfica 1) se muestra cómo a partir de 1990 hay un 
incremento de la población que habla sólo la lengua materna, y en el año 2000 el 
porcentaje aumenta a 35.5 %. Podremos aventurarnos a muchas conjeturas, pero 
lo sintomático es el acento en el reconocimiento de una diversidad cultural, que 
se hace presente desde la década de 1990 y se refleja estadísticamente hasta diez 
años después. Tal parece que en este sentido ya no significa ninguna exclusión 
señalar que sólo se habla la lengua materna.

Todo ello genera cambios en las políticas gubernamentales y uno de los princi-
pales problemas que se habrán de atender son los servicios de salud y educación 
que se deben otorgar. La presencia indígena se hace más visible en el país a partir 
de la segunda mitad de la década de 1990 y con ello aumenta la conciencia de la 
sociedad, tanto sobre la problemática que enfrentan estas poblaciones como de 
su valor y riqueza, por lo que se hace evidente fortalecer el ámbito educativo para 
atender de manera eficiente esta realidad de un país multicultural y plurilingüe.

En el año 2001, se crea la Coordinación General de Educación Intercultural 
Bilingüe (CGEIB), que por primera vez plantea la educación intercultural para toda 
la población y la educación culturalmente pertinente para los indígenas en todos 
los niveles educativos. 



LOS AVATARES DE UNA SOCIEDAD MULTICULTURAL

123

Los esfuerzos son loables y la población responde a los planteamientos de una 
educación intercultural para todos, dado que existe un fuerte respaldo político a 
las acciones emprendidas en este sentido. Muestra de ello se observa entre los  
años 2000 y 2005, lapso en que el incremento de la población con primaria y 
secundaria completas aumenta de manera significativa (cuadro 3), al pasar de 
18.4 % a 20.5 % y de 8.9 % a 14.5 %, respectivamente, lo cual se refleja en el promedio 
de escolaridad que pasa de 4 a 5.1 años.

En el año 2003 se expide la Ley de Derechos Lingüísticos, que reconoce el 
derecho de la población indígena a la educación bilingüe, con independencia 
del nivel educativo o del tipo de escuela al que asista. La ley responde jurídica- 
mente a la necesidad de otorgar una educación que satisfaga los requerimientos  
de una población antes excluida de estos servicios. La aplicación de la ley se 
observa en el crecimiento significativo de las escuelas de nivel básico, que pasan  
de 24.7 % a 25.1 % en cuatro años (gráfica 2).



124

PABLO MEJÍA MONTES DE OCA

Ahora bien, los avances en el otorgamiento de la educación traen consigo otra 
problemática, la de la planta docente. Los datos son significativos: en 2007 ha- 
bía 37 280 profesores y para el año 2010, el número llegó a 38 180. Por lo tanto,  
la tasa promedio de crecimiento fue de 0.0079 (gráfica 3). Los logros que se obser-
van son mínimos, pero representan el reconocimiento a los esfuerzos generados 
por las políticas gubernamentales para resolver estos avatares.



LOS AVATARES DE UNA SOCIEDAD MULTICULTURAL

125

Asimismo, los datos oficiales nos indican un incremento en la matrícula  
de 2007 a 2010, la cual conserva una relación simétrica entre el aumento de esta-
blecimientos y profesores, por lo que la relación profesor-alumno baja de 22.4 a 22 y  
la de los centros escolares pasa de 85.44 a 84.36. De esta manera, se hacen eviden-
tes los esfuerzos para que el acceso a la educación multicultural se logre mantener 
de acuerdo con el crecimiento poblacional (cuadro 4).

Las estadísticas que se presentan tocan los esfuerzos realizados en los niveles 
básico y medio básico, y el acceso educativo a los siguientes niveles significó 
también una cantidad importante de recursos junto a logros muy relevantes, que 
se obtuvieron gracias a los esfuerzos de diversos actores. Prueba de ello ha sido 
la creación de diversas universidades interculturales en la primera década del  
siglo XXI, las cuales constituyeron un modelo universitario cuyo ejemplo más 
antiguo es la Universidad Autónoma Indígena de México (UAIM) en el estado de  
Sinaloa, puesta en operación en 1999. La apertura de estos establecimientos  
de educación superior trajo consigo la problemática de la planta docente, como se 
anotó antes. Por ejemplo, las universidades interculturales de Chiapas y Veracruz  
presentan una población mixta; esto es, docentes indígenas y no indígenas  
(gráfica 4). Por otra parte, en la gráfica 5 se muestra la relación de los docentes 
con respecto a la matrícula de alumnos en universidades interculturales de diver- 
sas regiones del país.



126

PABLO MEJÍA MONTES DE OCA



LOS AVATARES DE UNA SOCIEDAD MULTICULTURAL

127

Cabe mencionar que las lenguas indígenas se encuentran, en su gran mayoría, 
en proceso de desplazamiento como consecuencia de muchos factores, dentro 
de los cuales la escuela no es la excepción. Muchos maestros de escuelas indíge-
nas hablan una lengua distinta o una variante distante de la que se practica en 
la comunidad donde trabajan. Otros, incluso siendo hablantes de la lengua local,  
no la utilizan en la escuela. En la inmensa mayoría de los casos, a pesar de que las 
disposiciones de la educación intercultural bilingüe digan lo contrario, la lengua 
indígena se emplea con fines instrumentales para facilitar el acceso al español,  
y se deja de usar una vez que éste se adquiere de manera suficiente como para 
continuar el proceso educativo.

Una buena cantidad de profesores indígenas no saben escribir su lengua y por 
lo mismo no la enseñan en forma escrita. Las investigaciones realizadas documen-
tan con claridad esta problemática. También indican la necesidad de un desarrollo 
mucho mayor de la investigación en lingüística aplicada que facilite y favorezca 
la formación de docentes para el bilingüismo pleno. El fortalecimiento de las len-
guas indígenas, vehículos idóneos para la plena expresión de su cultura, requiere 
importantes desarrollos y profundas innovaciones. 

La educación es un derecho que debe otorgar el Estado a sus gobernados y, 
en el ámbito de la multiculturalidad, representa una deuda que ha de restituirse 
a una población que se marginaba: los pueblos indígenas; sin embargo, el Esta-
do se encuentra cada vez más limitado en sus acciones y acotado en el manejo 
de su presupuesto, sobre todo para hacer frente a las políticas globales, las cuales 
hacen énfasis en la distribución del gasto para los rubros que generan desarrollo 
económico, como las empresas. Si algo no genera beneficios, se va reduciendo el 
presupuesto asignado para ello hasta desaparecerlo. Es por eso que el presupuesto  
asignado a la educación multicultural no ha logrado fortalecerse y ha decaído  
significativamente, pues de 2002 a 2011, la tasa  de crecimiento promedio anuali-
zada fue de –5.65 % (gráfica 6).



128

PABLO MEJÍA MONTES DE OCA

Los datos presentados reflejan los grandes problemas a los que se sigue enfren- 
tando el desarrollo multicultural en términos educativos. No sólo el gasto es 
ínfimo, sino que también la capacidad para destinar a estos proyectos recursos 
humanos, maestros y personal administrativo comprometidos para dar acceso a 
una educación pertinente se hace del todo compleja. Los resultados que se han 
obtenido son muy pobres, aunque existe la tendencia a conformarse al pensar que, 
hace más de dos décadas, nada de ello existía. Queda mucho camino por recorrer 
y hacer frente a una realidad excluyente, donde sólo tienen cabida los que se ali-
nean a los requerimientos de una globalización boyante.

Una reflexión final 

Si bien la multiculturalidad se abre camino en un mundo excluyente, gobernado 
por el consumo, el valor del producto y su relación con la satisfacción individual, 
el modelo imperante basado en el capitalismo se afianzó en el libre mercado y su 
sacralización por una economía monetarista y la privatización de todo aquello que 
pueda producir beneficios económicos en un mercado puro sin intervencionismo 
del gobierno, donde la educación, la salud, la vivienda y la alimentación están al 
alcance de aquellos que pueden pagarlas. Ante ello, los procesos en los que emer-
gen nuevas realidades deben ser orientados a partir de su ideología y su forma de 
ver a todos los miembros de la sociedad, con independencia de la etnia o grupo 
social al que pertenezcan.



LOS AVATARES DE UNA SOCIEDAD MULTICULTURAL

129

La multiculturalidad en el mundo neoliberal lleva a la afirmación de la tole-
rancia y a la aceptación del otro en la yuxtaposición cultural; no obstante, se debe 
tener cuidado en ello dado que “el juego real de intercambios de objetos e infor-
maciones en la sociedad global de libre mercado, no conduce a la aceptación de 
la diferencia y diversidad en su versión original ni a la igualdad radical de oportu-
nidades en el intercambio cultural, sino a la imposición sutil de los patrones cul-
turales” (Pérez, 2004, p. 26).

Es preciso tener claridad en que, para el gran capital, la expansión cultural pro-
duce el acercamiento de las diferencias, las cuales deben integrarse al mercado 
de consumo. Luego, su postura es que, al acercarlas, se generen homogeneidades 
mediante su divulgación.

No obstante el panorama complejo para el desarrollo de la multiculturalidad, 
el impulso a este proceso debe acompañarse del avance en el desarrollo humano 
y la comprensión de que la diversidad es una realidad que ha de enfrentarse para 
la convivencia en un mundo que reclama igualdad, equidad y justicia. Es preciso 
evaluar los avances de las comunidades al tomar como referencia las posibilida-
des que éstas tienen de ejercer su libertad, por lo que el desarrollo exige, como lo 
señala Amartya Sen: “La eliminación de las principales fuentes de dominación, la 
pobreza, la tiranía, la escasez de oportunidades económicas y las privaciones socia-
les sistemáticas, el abandono en que pueden encontrarse los servicios públicos y 
la intolerancia” (Sen, 1995, pp. 19 y 20).

El desarrollo de las comunidades se vincula con el de la sociedad y éste con 
el de la humanidad. Para lograrlo, el acento necesario debe encaminarse a la edu-
cación. En consecuencia, es imperativo poner sobre la mesa que la equidad no 
significa cobertura total, sino la capacidad de los sistemas para representar en su 
seno a los diferentes sectores que conforman la sociedad nacional, entre ellos, la 
diversidad y la multiculturalidad. Sólo así se darán los pasos necesarios para que 
la integración de la educación multicultural sea considerada como prioritaria. 

El camino no es fácil; sin embargo, a lo largo de dos décadas, los esfuerzos 
obtenidos —por mínimos que sean— representan un avance importante, sobre 
todo ante los avatares a los que se enfrenta la expresión de la multiculturalidad y 
la diversidad en un mundo neoliberal, donde la homogeneidad se presenta como 
el camino para el desarrollo humano. 



130

PABLO MEJÍA MONTES DE OCA

Referencias

Acuerdos de San Andrés Sacamch’en de los Pobres, Chiapas, firmados entre el gobierno 
federal y el EZLN en febrero de 1996.

Bauman Z. (2009). Modernidad líquida. Buenos Aires: FCE.
Beck U. (1998). ¿Qué es la globalización? Falacias del globalismo, respuestas a la globali-

zación. México: Paidós.
DGEI. Estadística total de educación indígena: inicial y básica. Ciclo escolar 2007-2008. 

México: DGEI. Recuperado de http://dgei.basica.sep.gob.mx/materialeseducativos/
archivos/Estadistica_Educativa/2008-2009.pdf

______ Estadística total de educación indígena: inicial y básica. Ciclo escolar 2009-2010. 
México: DGEI. Recuperado de http://dgei.basica.sep.gob.mx/materialeseducativos/
archivos/Estadistica_Educativa/20092010.pdf.

INEGI. (1995). Conteo de Población y Vivienda, 1995, México.
______ (1996). XI Censo General de Población y Vivienda, 1990. Hablantes de Lengua 

Indígena. México, 1993, 1995.
______ (2001). XII Censo General de Población y Vivienda, 2000. Tabulados básicos.  

Tomo I. Aguascalientes: 2001. 
______ (2005). II Conteo de población y vivienda, 2005, México.
Morin, E. (1999). Los siete saberes necesarios para la educación del futuro. París: UNESCO.
OIT (1989). Convenio 169 de la OIT sobre pueblos indígenas y tribales en países indepen- 

dientes. México: Cuadernos de legislación indígena. Recuperado de http://www.cdi.
gob.mx/transparencia/convenio169_oit.pdf.

Pérez, Á. (2004). La cultura escolar en la sociedad neoliberal. Madrid: Morata.
Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo [PNUD] (2010). Informe sobre  

desarrollo humano de los pueblos indígenas en México: el reto de la desigualdad de 
oportunidades. México: CDI. Recuperado de http://hdr.undp.org/sites/default/files/
mexico_nhdr_2010.pdf.

Sen A. (1995). Nuevo examen de la desigualdad. Madrid: Alianza. 
Touraine, A. (1997). ¿Podremos vivir juntos? México: FCE.
UNESCO (1990). Declaración Mundial sobre Educación para Todos. Nueva York: UNESCO. 

Recuperado de http://unesdoc.unesco.org/images/0012/001275/127583s.pdf. 
______ (2001). Declaración Universal sobre la Diversidad Cultural. Paris: UNESCO. 

Recuperado de http://unesdoc.unesco.org/images/0012/001271/127162s.pdf.
______ La diversidad cultural. Oficina de Información Pública. Recuperado de www. 

unesco.org/bpi/pdf/memobpi36_culturaldiversity_es.pdf.
Young, J. (1999). The Exclusive Society. London: Sage.



II
Interculturalidad, lengua y cultura: 

debates y experiencias desde los pueblos





[133]

Debates y experiencias curriculares hacia la educación 
intercultural bilingüe en México

Juan Bello Domínguez1

Introducción

Entender los proyectos y programas educativos implementados para la sociedad 
nacional y para las comunidades indígenas es tener en cuenta que la política 

nacional de educación se encuentra vinculada estrechamente con la política global 
de desarrollo social. Debemos apuntar que la consolidación del proyecto educativo 
surgido después del movimiento armado de 1910 y de la Constitución de 1917 obe- 
deció a la necesidad de redefinir la imagen del Estado nación que México se pro-
ponía construir por encima de sus particularidades económicas, sus diferencias 
culturales y sus desigualdades. Así se implantó una educación homogénea susten-
tada en falsas concepciones ideológico-políticas que reconocían, desde el discurso  
y las leyes, la existencia de una igualdad social y una desigualdad cultural.

Camino de lo bilingüe bicultural

En 1963, la política educativa bilingüe bicultural aprobaría la utilización de méto-
dos y personal bilingüe en la enseñanza a la población indígena, para lo cual se 
creó el Servicio Nacional de Promotores Culturales y Maestros Bilingües a car-
go de la Secretaría de Educación Pública (SEP). A partir de 1964, después de la  
Sexta Asamblea Nacional de Educación en la que se aprobó la utilización de méto-
dos bilingües con maestros bilingües como base de la política educativa nacional 
para las regiones interculturales, la SEP cambió paulatinamente su política educa-
tiva hacia los pueblos indios, que hasta ese entonces había sido la castellanización 
directa de los niños y adultos de las comunidades originarias. Es importante des-
tacar este momento, porque a partir de ahí se empieza a hablar de una educación 

1 Universidad Pedagógica Nacional (UPN). 



134

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

bilingüe, pues antes, al llegar a tercer grado se pasaba a la enseñanza del español 
como segunda lengua y al aprendizaje de los demás contenidos de la educación 
elemental (Nahmad, 1978).

El nuevo planteamiento operativo significó el principio del reconocimiento a 
las lenguas maternas, aun con la determinación de los contenidos unilaterales del 
mundo occidental en que se menosprecian los valores y las costumbres de estos 
pueblos, además de crearse un conflicto serio con respecto a la identidad.

Cuando la SEP creó el Servicio Nacional de Promotores Culturales y Maes- 
tros Bilingües en 1964, contó con el apoyo técnico y administrativo del Instituto 
Nacional Indigenista (INI) para responsabilizarse de los servicios educativos bilin-
gües establecidos por este organismo en once regiones del país donde operaban 
sus centros coordinadores. La SEP, después de esto, organizó la apertura de servi-
cios en dos nuevas áreas lingüísticas: la otomí del Valle de Mezquital y la náhuatl 
de Puebla y Veracruz (Hernández, 1982, p. 116).

En el sexenio de Luis Echeverría, se fundamentó en el plano educativo la 
experiencia de la Sexta Asamblea Nacional de Educación de 1964 en forma dis-
persa, al empezar a dar servicio con el cumplimiento de las resoluciones técnicas 
emanadas de los Congresos Indigenistas Interamericanos, así como del Consejo 
de Lenguas Indígenas; en particular, se atendió la recomendación de la UNESCO  
(Sánchez, 1996). Se sostenía que el uso del idioma vernáculo constituiría un puen-
te hacia el logro más rápido de la unificación nacional que cuando se pretendía 
enseñar la lengua nacional de manera directa a una comunidad analfabeta.

Se reestructuran las dependencias encargadas de la educación indígena y en 1971 se 
crea la Dirección General de Educación Extraescolar en el Medio Indígena lo que viene 
a reformular el sistema de trabajo instrumentado hasta ese momento dándole el carácter 
institucionalizado al servicio nacional de promotores y maestros culturales bilingües. 
(Pineda, 1980, p. 80)

La Declaración sobre la Raza y los Prejuicios Raciales (aprobada por la Conferencia 
General de la UNESCO en su 20.a reunión de 1978) fundamentaría el avance cuanti-
tativo antes señalado, al afirmar el principio de atención a las comunidades indí-
genas, “[…] la aceptación de su derecho a ser, y a ser consideradas diferentes del 
resto de la población” (Sánchez, 1996, p. 103). El principio que ya había surgido en 
el Congreso Nacional de Pueblos Indios se enviaba en la propuesta del Programa  
de Desarrollo de los Pueblos Indios al licenciado José López Portillo —antes de 



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

135

su toma de posesión presidencial en 1976—, en él se señalaba que ninguno de 
los planes sería formulado al margen de la participación de los miembros de las 
comunidades, pues:

Los maestros nahuas y mayas empezaron a formar asociaciones para rechazar las polí-
ticas indigenistas. En 1975, emitieron un manifiesto conjunto, nahua y maya, titulado 
“Conciencia y liberación étnica”. En ese mismo año, los maestros bilingües nahuas 
formaron la Organización de Profesionistas Indígenas Nahuas, A. C. (OPINAC) […]. 

Una plataforma de multiplicidad étnica surgió en 1976 durante una reunión nacio-
nal a la que asistieron cerca de 400 maestros indígenas e instructores bilingües. Esta 
reunión, conocida como “Primer Encuentro Nacional de Maestros Indígenas Bilingües”, 
se llevó a cabo en Vicam, Sonora, en mayo de 1976 […]. En otra reunión de diversas 
etnias efectuada en junio de 1977, surgió la idea de crear una organización más amplia 
de profesionales étnicos, después de que se estableciera un comité ejecutivo dirigido a 
regular las actividades de la recién formada Alianza Nacional de Profesionales Indíge-
nas Bilingües (ANPIBAC). (Gutiérrez, 2001, p. 161)

La ANPIBAC planteó de manera limitativa el derecho a la participación, pues si bien 
se pretendía alcanzarla con la implementación, ejecución y evaluación de planes 
y programas, no se mencionaban los beneficios concretos que se esperaba tener 
con dicha participación; sin embargo, quedaba clara la intención de estos profe-
sionales por lograr un espacio político en los puestos directivos de los organismos 
y programas de acción indigenista.

Cabe analizar las causas que determinaron los reclamos participativos de los 
grupos étnicos, que se refieren principalmente a su situación socio-estructural 
y que fueron retomados por quienes se manifestaron como sus representantes; 
en este caso, los profesionales bilingües y los Consejos Supremos de los Pueblos 
Indígenas. Al tener la función de organizaciones corporativas, tuvieron la posibi-
lidad de ser interlocutoras ante los representantes del Estado; sin embargo, fue 
oscuro su grado de representatividad, dado que, por su naturaleza, ninguna de 
las dos correspondió a formas de organización espontáneas del conjunto de los 
miembros de las etnias.

La aparente “pasividad de los indígenas” y sus dificultades para hacerse oír 
posibilitaron el tipo de representatividad existente y el que estas organizaciones 
sistematizaran las demandas de sus compañeros e incluso las tiñeran de conteni-
dos ajenos a los grupos étnicos. No se trató, por lo tanto, de una política indígena 
sino de solucionar el problema que supuestamente genera la población origina-
ria en relación con el resto de la sociedad. El Estado requirió satisfacer ciertas 
demandas de estos grupos, para armonizar el desarrollo y orientarlos en la tarea 



136

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

de superación de la crisis estructural, en colaboración con otras clases sociales y 
sectores de clase. Para ello, retomaría consignas de los propios indígenas y de la 
intelectualidad, que analizaba la problemática indígena, para integrarlas y adap-
tarlas dentro de un programa global de gobierno conforme sus posibilidades, las 
cuales estaban restringidas por su necesidad de conciliación de intereses y el 
poder de presión de cada clase social en particular.

Es así como los planteamientos programáticos prioritarios del INI y de la Coor-
dinación General del Plan Nacional de Zonas Deprimidas y Grupos Marginados 
(Coplamar) retomarían estos propósitos e incluirían la concepción de participa-
ción que tenían los Congresos Indigenistas y la ANPIBAC; se contemplaba la inclu-
sión de los representantes indígenas en los Consejos Coordinadores Indigenistas, 
pero con un tinte eminentemente corporativo. 

La demanda de participación hecha por el grupo de profesionales bilingües en 
el ámbito educativo hacia el interior de la política educativa del sexenio, llamada 
Educación para Todos, se legitimó con la aparición del Reglamento de la Secretaría  
de Educación Pública, por el que se creaba la Dirección General de Educación  
Indígena [DGEI] (Diario Oficial de la Federación, 11 de septiembre de 1978) 
dependiente de la Subsecretaría de Educación Básica, en donde “[…] se vislum-
bra una planeación idiomática. El modelo bilingüe pretende, por tanto, fortalecer  
la integración sociocultural étnica por medio de la revitalización de la lengua  
nativa, favoreciendo la integración geopolítica con el dominio del castellano” 
(Bertely, 1997, p. 88).

Los objetivos aparecen señalados en dicho reglamento y se pueden sin-
tetizar en tres fundamentales:

• • Proponer los contenidos y métodos educativos, así como las normas técnico- 
-pedagógicas para la educación que se imparta a los indígenas que no hablen 
español.

• • Organizar, desarrollar, operar, supervisar y evaluar los programas de enseñanza  
del español en las comunidades indígenas. 

• • Atender aquellos programas y servicios de educación básica, en particular entre las 
comunidades indígenas preponderantemente monolingües que no hablen español. 
(Bertely, 1997, p. 88)

Dos dependencias importantes en relación con la educación indígena, la DGEI y 
el INI, trataron de eliminar el analfabetismo en estas zonas, para lo cual recibieron 
fuerte apoyo, ya que la preocupación primordial del gobierno era acabar con este 
problema. 



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

137

Tal fue el compromiso que la SEP impuso en los programas y metas del sector 
educativo para el periodo 1979-1982: asegurar la primaria completa a todos los 
niños, así como castellanizar y proporcionar la primaria bilingüe a la población 
indígena:

En junio de 1979 se lleva a cabo el Primer Seminario Nacional de Educación Bilingüe 
Bicultural y en julio el III Congreso Nacional de Pueblos Indígenas cuyos puntos tra-
tados son la elaboración y organización de los planteamientos, objetivos y estrategias 
para objetivar el reclamo de educación para los indígenas donde se obtiene como pro-
ducto “El Plan Nacional Para la Instrumentación de la Educación Bilingüe Bicultural” 
que sería presentado a López Portillo en diciembre del mismo año para su apoyo, el cual 
no se recibiría como se esperaba y sería presentado nuevamente pero ahora al candi-
dato a la presidencia de la República Miguel de la Madrid Hurtado. (Consejo Nacional 
de Pueblos Indígenas y Alianza Nacional de Profesionales Indígenas Bilingües, A. C., 
1982, pp. 134 y 135)

Como complemento de la política educativa y lingüística del Estado mexicano 
acerca de lo bilingüe y bicultural, “[…] la propuesta de revitalizar las lenguas indí-
genas abre vetas interesantes en el sentido de ampliar su espacio social de circu-
lación, con la expectativa de que dicha ampliación revierta tanto su escaso valor 
social como el impacto negativo que éste tiene en el fortalecimiento de la identidad 
étnica” (Bertely, 1997, p. 87).

Recuperar la discusión en el ámbito internacional, con estas posturas, llevaría 
los temas anteriores hasta organismos internacionales, lo que implicaría para algu-
nos Estados nación asumir con otra perspectiva la problemática india. La Decla-
ración de San José representaría un avance para la lucha de los pueblos indios, la 
cual en forma resumida señala:

 I.				Declaramos que […] el etnocidio […] es un delito de derecho internacional […]
 II.			Afirmamos que el etnodesarrollo es un derecho inalienable de los grupos indios.
 III.		Entendemos por etnodesarrollo la ampliación y consolidación de los ámbitos de 

cultura propia, mediante el fortalecimiento de la capacidad autónoma de decisión 
de una sociedad culturalmente diferenciada para guiar su propio desarrollo y el 
ejercicio de la autodeterminación […]

 IV.		[…] los pueblos, naciones y etnias indias... son titulares, colectiva e individualmente 
de todos los derechos civiles, políticos, económicos, sociales y culturales, hoy ame-
nazados […] los participantes en esta reunión exigimos el reconocimiento universal 
de todos estos derechos.



138

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

 V.			[…] los participantes hacen un llamamiento a las Naciones Unidas, la UNESCO, la OIT, 
la OMS, y la FAO así como a la OEA y al Instituto Indigenista Interamericano a que 
tomen todas las medidas necesarias para la plena vigencia de los principios prece-
dentes. (UNESCO-FLACSO, 1981)

Con base en lo anterior, no bastaba ver a las escuelas de educación indígena den-
tro de la institucionalización del espacio curricular en cuanto a lo formal. Es decir, 
no sólo en los objetivos declarados o en las razones de ser de la escuela y de los 
maestros encontraríamos respuesta a la problemática sociocultural y educativa de 
los pueblos indios, sino habría que considerar como prioritarios aquellos innume-
rables rasgos, propósitos, creencias y valores transmitidos tácitamente por medio 
de las relaciones políticas, sociales escolares y comunitarias. Habría que vincular, 
para tal fin, aquello que se ha dado en llamar la ideología de las escuelas y la ideo-
logía de los pueblos indios.

Consideramos de suma importancia destacar experiencias surgidas en el  
marco de la institucionalización, pero con un alto compromiso social. Los aspectos 
que tomó en cuenta la política educativa indígena nos llevaron a poner atención 
especial en el énfasis que se le daba a la transmisión cultural, las funciones socia-
les y la adquisición del valor alrededor de los principios de consenso, cohesión y 
estabilidad. Las normas sociales y las creencias morales transmitidas en los espa-
cios institucionales tendrían un peso determinante para estructurar las relaciones 
sociales en el aula y los procesos de socialización.

Resultaría importante considerar la escuela como un conjunto de prácticas 
sociales, con vínculos permanentes y sólidos con la estructura económica, políti-
ca y social; es decir, como un espacio que permitiera desarrollar prácticas peda-
gógicas alternativas.

Los programas dirigidos a las poblaciones indígenas en la última década prio-
rizaron la parte lingüística, sin tomar en cuenta las diferentes manifestaciones cul-
turales. De igual manera, el interés por estos últimos aspectos no superó muchas 
veces el nivel puramente etnográfico (UNESCO, 2003).

Un acercamiento a las experiencias curriculares no conocidas

Dentro de la conformación del modelo indígena para la educación primaria en el 
marco institucional, el desarrollo curricular ha sido central y fundamental. Éste 
buscó tentativamente articular otros subprocesos, como la capacitación, la produc-
ción de materiales didácticos y la investigación educativa, y permitió conceptuar-
los como algo no circunscrito a la elaboración de planes y programas de estudio 



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

139

sino como un proceso global, que a su vez indujo a otros que implicaban la defi-
nición de contenidos y metodologías, capacitación, administración, organización 
escolar, producción de materiales y evaluación, por ejemplo. (Casariego, 2000,  
pp. 19-45 y López, 2000, pp. 26-38).

La concepción del desarrollo curricular como proceso global ha representado 
un reto, pues las distintas acciones gubernamentales en educación se enfocaron 
hacia la integración de los indígenas a la sociedad nacional, mediante planes y 
programas uniformes para el país y, por lo tanto, ajenos a las particularidades del 
ámbito indígena.

En el campo de la experiencia curricular para grupos culturalmente diferencia-
dos, se han distinguido tres modelos: el monolingüe y monocultural dominante, 
tendente a la homogeneización; el que incorpora una segunda lengua como asig-
natura y algunos elementos centrales correspondientes a la cultura dominante,  
y el que tiende a promover la coordinación entre la lengua y cultura propias y las 
de otro grupo (Nahmad, 2000, pp. 10-15).

Las experiencias de la implantación de programas en el medio indígena de 
México abarcan la operación del subprograma de castellanización iniciada en 1978, 
que consistió en lograr aprendizajes básicos del español entre niños monolingües 
de cinco a siete años, en detrimento de sus entidades culturales y lingüísticas, para 
garantizar su ingreso y permanencia en las escuelas primarias bilingües. Como 
fruto de esta experiencia, este programa se transformó en el de Educación Prees-
colar Bilingüe y se implantó a partir de 1980 (Hernández-Díaz, 2000, p. 42) en todo 
el país gracias a promotores de educación preescolar, que contaron con material 
didáctico y escolar experimental. Sin embargo, en este caso se trató de programas 
educativos que fueron una mera adecuación de los planes y programas del siste-
ma educativo nacional.

Las propuestas curriculares con distintas tentativas de aproximación al modelo 
educativo indígena tuvieron diferentes resultados y etapas de planeación y eje-
cución; sin embargo, la continuidad de cada propuesta dependió de la toma de 
decisiones en los niveles superiores de la estructura de la SEP, sin mucho éxito.  
Se distinguen tres momentos significativos en el desarrollo de este proceso hacia 
la interculturalidad: la “[…] elaboración de la propuesta curricular específica, la ela-
boración de la propuesta curricular genérica y la elaboración de manuales para 
el fortalecimiento de la educación indígena bilingüe bicultural” (Olarte, 2000,  
pp. 117-122).

La propuesta curricular específica se desarrolló con la participación de maes-
tros indígenas y consistió en la elaboración de un plan y programas de estudio 



140

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

especialmente diseñados para la educación básica de 10 años (es decir, incluía tam-
bién la educación preescolar y la secundaria), a partir de dos campos referenciales: 
la formación del sujeto histórico y del proyecto social indígena, así como el con- 
junto de conocimientos científicos, tecnológicos y culturales, mediante ciertos 
recursos de articulación curricular, como las líneas formativas, los campos con-
ceptuales y los núcleos de trabajo. Esta propuesta sólo pudo cubrir la etapa de 
planeación, pues la Subsecretaría de Educación Elemental estableció nuevas 
directrices. 

Con la colaboración de las Direcciones Generales de Educación Primaria y 
de Educación Física, se inició la elaboración de la propuesta curricular genérica.  
Se retomaron, con algunos cambios, las líneas de articulación curricular y se esta-
blecieron como fuentes de contenidos el desarrollo del educando, los problemas 
nacionales y los avances de la ciencia, la tecnología y el arte. Se crearon progra-
mas por área, cuya integración de contenidos se propiciaba por medio de situa-
ciones didácticas (hechos y acontecimientos significativos en la vida del niño y la 
comunidad). La metodología de esta propuesta requería la investigación perma-
nente por parte de maestros, alumnos y miembros de la comunidad, para captar 
contenidos étnicos que pudieran articularse a los contenidos de los programas 
nacionales; producto de esta experiencia sería el Manual para la Captación de 
Contenidos Étnicos, cuya metodología básica fue la investigación participativa 
(Viveros, 2003).

La propuesta curricular genérica corrió con mejor suerte y pudo ser expe-
rimentada en cuatro regiones indígenas (mixe, náhuatl, totonaca y tlapaneca),  
lo que permitió realimentar la propuesta curricular mediante un proceso de segui-
miento y evaluación. No obstante, no trascendió a la implantación, pues de nuevo 
cambiaron las directivas de la Subsecretaría de Educación Elemental y modifica-
ron el curso del proceso.

Con esta propuesta, se llevó a cabo una de las acciones más importantes de la 
educación indígena en América Latina, particularmente en México, pues su tras-
cendencia histórica, proyección teórica y práctica permitirían estructurar otras 
experiencias de igual valía, con el compromiso de apoyar el proceso histórico de 
los pueblos indios (Muñoz, 1998 y 2000).

Es de nuestro interés dar a esta propuesta la relevancia que merece, pues se 
perdió en el ámbito burocrático de la administración educativa, debido a los cons-
tantes cambios pragmáticos y eficientistas que caracterizaron la política educa-
tiva dirigida a los grupos indígenas. Ahora, pretendemos rescatarla para dejar 



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

141

constancia de una experiencia educativa valiosa, además de mostrar aquello que, 
para algunos, resultó imposible de realizar o, más bien, no se tuvo la voluntad polí-
tica para llevar a cabo, aun con sus limitantes e incongruencias.2

Como ya se dijo, cuatro regiones indígenas fueron las seleccionadas para la 
implantación experimental de una propuesta genérica dirigida a estos grupos: 
náhuatl, mixe, totonaca y tlapaneca.

Durante las reuniones que se realizaron con las comunidades y los maestros, 
se les informó acerca de la implantación de los programas y se hizo hincapié en 
los propósitos que se pretendían alcanzar con éstos y la participación que se espe-
raba de ellos. Habría que destacar que uno de los puntos sobresalientes de esta 
propuesta fue la convocatoria que se hizo a las comunidades, cuya participación 
consistió en recordar y practicar contenidos étnicos (danzas, ceremonias religiosas, 
tradiciones, costumbres, narraciones, cuentos, fábulas, etcétera) con su aprobación, 
rechazo, consentimiento, oposición y dudas, que serían captados por los maestros 
y los instrumentos propuestos por la Dirección General de Educación Indígena 
en el Manual para captar contenidos étnicos.

El seguimiento de la implantación de la propuesta curricular genérica se llevó 
a cabo en cada una de las cuatro regiones indígenas mencionadas, cuyas caracte-
rísticas generales son las siguientes:

•  • El grupo mixe se localiza en el estado de Oaxaca y parte del estado de Veracruz, 
presenta un importante grado de cohesión social y un asentamiento territorial 
definido. La implantación se llevó a cabo en la jefatura de zonas de supervi- 
sión de Ayutla Mixe, Oaxaca.

•  • El grupo náhuatl se ubica en varios estados de la República, pero destaca prin-
cipalmente su influencia en la zona centro de México; es el grupo indígena 
mayoritario de los 67 que conforman el país y la implantación se realizó en la 
jefatura de zonas de supervisión de Zacapoaxtla, Puebla.

•  • El grupo tlapaneco se encuentra en el estado de Guerrero, con un asentamiento  
geográfico definido y un registro de movilidad migratoria importante.  
La implantación se efectuó en la jefatura de zonas de supervisión de Tlacoapa, 
Guerrero.

2 Es importante destacar que la información sistematizada en este apartado fue producto de las guías 
de campo utilizadas por el equipo técnico del Departamento de Desarrollo Curricular de la Dirección 
General de Educación Indígena, responsable de la implantación inicial de la Propuesta Curricular de la 
Educación Indígena en 1989.



142

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

•  • El grupo totonaco se localiza entre el estado de Veracruz y la sierra norte del 
estado de Puebla. La propuesta se aplicó en la jefatura de zonas de supervisión 
de Papantla, Veracruz.

Los trabajos se llevaron a cabo en los niveles de educación preescolar y primaria, 
en primero y segundo grados. Se contó con la participación de 19 comunidades y 
un total de 38 escuelas, 89 maestros y 2 657 alumnos.

Los resultados del seguimiento en las cuatro zonas se desglosa a continuación.

Grupo mixe

En la primera etapa, y como parte de la experiencia, se registró la incomprensión 
de los maestros acerca de las unidades programáticas y sus deficiencias para 
aplicarlas. Éstas se corrigieron en la segunda etapa. Aunque se señaló el apoyo 
de directores de escuela y jefes de zona de supervisión, sobresalieron el descon-
cierto y las dudas como causas fundamentales de los obstáculos percibidos en la 
aplicación.

Los asesores de campo enfatizaron la falta de materiales para la lectoescritura  
del mixe y de investigación participativa para captar los contenidos étnicos. 
En cuanto al personal no relacionado directamente con la aplicación de la pro-
puesta, cuya labor fue de difusión, éste mostró desvinculación, desinterés e indi- 
ferencia hacia la misma. En lo que se refiere al nivel organizativo de las unidades 
de implantación, se registró una clara desvinculación, ya que hasta la segunda 
etapa sólo se habían realizado dos reuniones, donde se carecía aún de las obser-
vaciones intergrupales.

En el aspecto técnico, se revelaría un porcentaje mínimo para la traducción del 
programa en lengua mixe; de igual forma, en el registro de la experiencia docente, 
se observó que las actividades extraescolares y el uso de materiales locales como 
apoyos didácticos sólo fueron implementados por unos cuantos.

Grupo náhuatl 

El registro de la experiencia con el grupo náhuatl da cuenta del carácter gradual 
de apropiación del proyecto por parte de la comunidad escolar. El inicio de aplica-
ción de los instrumentos reveló una incomprensión de los conceptos referidos a las 
partes que estructuraban las primeras unidades y a los propósitos de la educación 
bilingüe bicultural; situación que fue superada en la segunda fase, al expresar en 
sus propias palabras el significado de los conceptos citados.



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

143

En cuanto a las modificaciones en la relación pedagógica, se registraría una 
opinión favorable, aunque paulatina, por parte de las unidades de implantación, 
de lo cual se destaca:

•  • La promoción de la confianza y comprensión de los contenidos en los alumnos. 
•  • Cambio en los hábitos lingüísticos de los maestros en el proceso de enseñanza- 

-aprendizaje.
•  • Una mayor iniciativa de maestros y alumnos.
•  • Una mayor interacción de las comunidades con la escuela, enriquecimiento 

de la experiencia docente al realizar actividades fuera del aula, y mayor uso de 
la lengua.

Cabe hacer notar que la relación entre los maestros responsables de la implanta-
ción y aquellos que no participaron en ésta se vio afectada al inicio, con actitudes 
de rechazo, nulo apoyo e, incluso, ataques directos mediante la crítica destructiva; 
sin embargo, esta actitud se fue minando en el desarrollo del proceso y, aunque 
no fue de apoyo total, sí se registró una participación parcial.

Los problemas centrales puntualizados por los maestros responsables de la 
implantación girarían en torno a:

•  • El desconocimiento de métodos y técnicas para el proceso de enseñanza de la 
lectoescritura.

•  • La oposición de padres de familia e indecisión de maestros.

No obstante el arranque difícil del proceso, se puede hablar de un cambio cualita-
tivo favorable, facilitado por la comunidad escolar.

Las autoridades escolares —maestros indígenas todos ellos—, aunque no esta-
ban convencidos del proyecto, ofrecieron siempre su apoyo para la realización de 
las actividades previstas.

El apoyo comunitario, que inició con una franca oposición a la implantación, 
acabó por expresar su convencimiento en las aportaciones de su patrimonio cul-
tural. El valor y sentido positivo de esta reacción incidió en el enriquecimiento 
del quehacer pedagógico de los maestros, quienes paulatinamente estuvieron en 
mejores condiciones de apropiarse de la propuesta programática.



144

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

Grupo tlapaneco
 

En la primera fase del seguimiento del grupo tlapaneco se registró que no se esta-
ba aplicando la propuesta; esta situación se atribuyó a la incipiente o nula com-
prensión de su estructura y contenidos, a pesar de haberse impartido un curso de 
capacitación previo a la aplicación de los programas.

Los maestros involucrados fueron capacitados de nuevo y con ello se constató 
el inicio de un proceso más dinámico y participativo. Se verificó la organización 
técnica y administrativa en las reuniones de análisis, que redituó en varias apor-
taciones a los problemas presentados, en la participación y apoyo de directores 
escolares y supervisores de zona, así como en la aceptación solidaria del personal 
docente no aplicador de la propuesta. 

Entre las repercusiones de esta situación se pueden señalar las siguientes:

•  • Modificación del proceso de enseñanza-aprendizaje y cambios de actitud del 
maestro.

•  • Desarrollo de actividades fuera del aula, que modificaron la organización tra-
dicional de la misma y ampliaron la utilización de materiales locales como 
recursos didácticos.

•  • Inicio de la traducción de los programas a la lengua tlapaneca.
•  • Registro parcial de la práctica docente.

Es necesario señalar que, en esta fase inicial de la implantación, el respaldo comu-
nitario al proyecto fue limitado e incluso nulo, fundamentalmente debido al des-
acuerdo de la comunidad por la enseñanza del idioma tlapaneco. Sin embargo, 
después se dio mayor apertura y colaboración.

En el proceso, las actividades de los grupos escolares estuvieron caracterizadas 
por dinámicas extraescolares; es decir, tareas desarrolladas en la comunidad. Esta 
situación permitió una mayor interacción con los habitantes, quienes, aunque de 
manera irregular, aportaron prácticas culturales para la captación de contenidos 
étnicos.

Grupo totonaco 

El seguimiento en la región totonaca se distinguió, con respecto a los maestros, 
por la incomprensión de la propuesta y serios problemas de organización hasta 
que se logró orden, aplicación y manejo exitoso de las unidades programáticas.



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

145

Por su parte, los alumnos pasaron, de un estado de confusión y desorien-
tación a desarrollar confianza en sí mismos, mostrar una disposición notable 
para comunicarse en su lengua y participar de manera activa en el proceso de 
enseñanza-aprendizaje.

En cambio, no es posible decir que se haya tenido el apoyo requerido de las 
autoridades educativas de la región, pues su actitud se caracterizó por su desor-
ganización, desconocimiento de la propuesta y ambivalencia en sus actitudes.

En cuanto al personal docente que no participó en la aplicación, éste mostró 
al inicio una actitud de rechazo, la cual se modificó en la medida que avanzaba el  
proceso y terminó con el reconocimiento de las propiedades de la propuesta  
y la preocupación por su progreso.

Los miembros de las comunidades brindaron su apoyo a la propuesta, propor-
cionaron contenidos culturales, promovieron el uso de la lengua y participaron en 
la solución de los problemas presentados.

Cabe señalar que los cambios más significativos registrados en el seguimiento  
estuvieron en la concepción de pensar y hacer las cosas por parte de maestros, 
alumnos y la comunidad, así como de la importancia que tiene el medio en el pro-
ceso educativo y la formación de nuevos hábitos en la organización escolar.

Creemos importante recuperar esta experiencia, ya que no es fácil implantar 
propuestas innovadoras en un medio que ha sido violentado por ideas de despres-
tigio y negación de los valores que se practican en las comunidades, como vimos. 
El rechazo de maestros, comunidad y autoridades es evidente en el registro de este 
seguimiento, pues como lo hemos dicho en los apartados anteriores, la relación 
que establecen las comunidades indias con la población ladina es desigual y con 
desventajas importantes.

Ahora bien, con el señalamiento de esta experiencia no pretendemos proponer 
el aislamiento de los pueblos indios respecto de los no indios, sino enfatizar que 
creemos en las fronteras culturales y el intercambio que de éstas se genera. Reco-
nocer el valor que tiene la comunidad en el proceso de enseñanza-aprendizaje para 
fortalecer la identidad grupal en un proyecto de vida es relevante, en la medida que 
niegue encerrar las actividades escolares en cuatro paredes y más aún en regio-
nes acostumbradas a interactuar comunitariamente (Olarte, 2000, pp. 123-128).

El desarrollo curricular de la educación indígena ha sido discontinuo y conflic-
tivo, ya que después de esta experiencia, se retomaron los programas nacionales 
con el apoyo de los Manuales para el Fortalecimiento de la Educación Indíge-
na Bilingüe Bicultural de primero a sexto grados, cuyo propósito era auxiliar 



146

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

didácticamente a los maestros mediante procedimientos para la inclusión de 
contenidos en los programas de estudio nacionales. Las limitaciones técnico- 
-pedagógicas son varias, entre las que se señalan las siguientes:

•  • Los ejemplos que se presentan para la inclusión de contenidos no son lo sufi-
cientemente explícitos para sugerir una metodología definida, lo que propicia 
el manejo superficial y arbitrario de los contenidos.

•  • No existe un plan general de articulación de los contenidos étnicos para deter-
minar la secuencia, correlación, congruencia y profundidad en el tratamiento 
didáctico de cada grado.

•  • Como propuesta curricular, resulta una concreción modesta y limitada si 
se consideran la riqueza de conceptos y la metodología general de las pro-
puestas anteriores. Esta última es producto de las indefiniciones burocrático- 
-administrativas de las autoridades educativas, que han impedido la concreción 
de una propuesta curricular específica para los grupos indígenas de México.

La educación intercultural a debate

En el marco del diálogo celebrado para llegar al Acuerdo de Concordia y Pacifi-
cación con Justicia y Dignidad en San Andrés, Chiapas, se construyó un debate 
al margen de los pueblos indígenas, aunque éstos fueran el tema central y se dis-
cutieran sus derechos y cultura. Durante la reunión Plenaria Resolutiva del EZLN 
y el gobierno federal sobre Derechos y Cultura Indígena, los representantes del 
gobierno mexicano y del Ejército Zapatista de Liberación Nacional presentaron 
propuestas y concepciones acerca de la problemática indígena en general y de la 
educación en particular.

En las reuniones, se manifestaron principios y fundamentos para construir un 
pacto social integrador de una relación entre pueblos indígenas, sociedad y Estado. 
Este pacto partiría de la convicción que tenían los participantes en San Andrés de 
que una nueva situación nacional y local para los grupos originarios sólo podría 
arraigarse y culminar con la participación de los propios indígenas y la sociedad 
en su conjunto, en el marco de una profunda reforma del Estado.



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

147

Las partes se comprometieron a enviar a las instancias de debate y decisión nacional las 
propuestas conjuntas acordadas, con el ya conocido alejamiento e incumplimiento por 
parte del Gobierno Federal de los Acuerdos de San Andrés, firmados el 16 de febrero de 
1996. En la segunda parte de la Plenaria Resolutiva del Tema 1 sobre Derechos y Cul-
tura Indígenas, y después de las consultas que cada parte realizó, el EZLN y el Gobierno  
Federal llegaron a algunos acuerdos. (Instituto de Investigaciones Legislativas del Sena-
do de la República, 2002, pp. 15-19)

Para los fines de esta aportación, se destacan las orientaciones específicas 
hacia la cultura y la educación emanadas de los Acuerdos de San Andrés (docu- 
mentos 1, 2 y 3). Esto es, los compromisos del gobierno federal con los pueblos 
indígenas consideraban promover las manifestaciones culturales de estos grupos 
e impulsar políticas nacionales y locales en la materia para reconocer y ampliar  
los espacios de producción, recreación y difusión de las culturas originarias; pro-
mocionar y coordinar las actividades e instituciones dedicadas al desarrollo de 
estas culturas con la participación indígena activa, e incorporar el conocimiento 
de las diversas prácticas culturales en los planes y programas de estudio de las 
instituciones educativas públicas y privadas.

El Estado se obligaba a asegurar una escuela que respetara y aprovechara sabe-
res, tradiciones y formas de organización indígenas, mediante procesos de educa-
ción integral en las comunidades que les ayudaran a ampliar su acceso a la cultura, 
la ciencia y la tecnología; educación profesional que mejorara sus perspectivas de 
desarrollo; capacitación y asistencia técnica que mejorase los procesos productivos 
y la calidad de sus bienes, y capacitación para la organización que elevara la labor 
de gestión entre las comunidades. El Estado debería respetar el quehacer educa-
tivo de los pueblos originarios dentro de su propio espacio cultural, impartir una 
educación necesariamente intercultural e impulsar la integración de redes educa-
tivas regionales, que ofrecieran a las comunidades la posibilidad de acceder a los 
distintos niveles escolares (Instituto de Investigaciones Legislativas del Senado 
de la República, 2002, pp. 22 y 23).

En el apartado sobre los principios de la nueva relación, el gobierno federal 
asumía el compromiso de que el trato entre los pueblos y las culturas que forman 
la sociedad mexicana habría de basarse en el respeto a sus diferencias. De igual 
manera, adquiría el compromiso explícito de avanzar hacia la conformación de un 
orden jurídico, nutrido por la pluriculturalidad, que reflejara el diálogo intercul- 
tural (Instituto de Investigaciones Legislativas del Senado de la República, 2002, 
pp. 23 y 24).

El gobierno federal se obligaba a promover, desarrollar, preservar y practicar 
en la educación el uso de las lenguas indígenas y la enseñanza de la lectoescri- 



148

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

tura en el idioma de la comunidad, así como a implantar medidas que asegurasen 
a estos pueblos la oportunidad de dominar el español. Asimismo, se comprome-
tía a respetar el quehacer educativo de los grupos indígenas dentro de su propio 
espacio cultural. 

También se haría efectivo a estas comunidades el derecho a una educación gra-
tuita y de calidad; a fomentar su participación para seleccionar, ratificar y remover a 
sus docentes con base en criterios académicos y de desempeño profesional previa- 
mente convenidos con las autoridades correspondientes, y a formar comités de 
vigilancia de la calidad de la educación en el marco de sus instituciones (Instituto 
de Investigaciones Legislativas del Senado de la República, 2002, pp. 35 y 36).

Por primera vez, se establecía el compromiso de impartir educación bilingüe e 
intercultural a los pueblos indígenas. Sin embargo, seis meses después, los acuer-
dos quedaron sin cumplir cuando el gobierno mexicano renunció al compromiso 
contraído en San Andrés Larráinzar, Chiapas. En octubre de 1996, la SEP replanteó 
los objetivos de la educación indígena bilingüe bicultural (a la que llamó educa-
ción intercultural bilingüe) y de su programa educativo dirigido a la población 
indígena, el cual se plasmó en el documento Hacia un modelo de educación inicial  
y básica intercultural bilingüe para niñas y niños indígenas (SEP-DGEI, 1996). Éste 
“pretendía” dar cuenta de los acuerdos en materia cultural y educativa, con el pro-
pósito principal de elaborar y presentar propuestas iniciales a autoridades edu-
cativas estatales y municipales, personal docente y comunidades indígenas, para 
avanzar hacia el establecimiento del modelo de educación inicial y básica inter-
cultural bilingüe para niñas y niños indígenas (SEP-DGEI, 1996, p. 45).

La orientación general de la propuesta sugería a los profesores “formas prácti-
cas para llevar a cabo las actividades escolares que fortalezcan la cultura, conside-
ren la lengua y las necesidades educativas de los niños” (SEP-DGEI, 1996, p. 71).

La estrategia general fue construir gradualmente un modelo de educación ini-
cial y básica intercultural bilingüe, a partir de la flexibilización y adecuación de la 
actual propuesta de educación inicial y básica.

La construcción del modelo de educación inicial y básica intercultural bilingüe 
se concibió como un proceso permanente, al tomar como referencia los lineamien-
tos de la política educativa nacional y establecer, en el discurso, los propósitos 
siguientes de la educación intercultural:



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

149

• • Procurar la equidad con base en las características culturales y lingüísticas de los 
destinatarios.

• • Garantizar la congruencia entre escuela y comunidad.
• • Fortalecer la identidad étnica y nacional.
• • Favorecer el desarrollo de competencias comunicativas en lengua indígena y español. 
(SEP-DGEI, 1996, p. 20)

El gobierno federal hizo los planteamientos anteriores para mejorar la educación 
indígena desde un discurso coherente; sin embargo, se siguieron presentando 
diversos problemas. En sus diferentes modalidades, el impacto de la educación 
bilingüe en el contexto escolar ha sido precario hasta nuestros días. Entre las defi-
ciencias más graves de esta práctica están el haberse gestado al exterior de los 
propios pueblos y su desvinculación de las diversas culturas.

Aspirar a un modelo educativo que respondiera a las expectativas de la pobla-
ción indígena hubiera implicado desarrollar procesos en los que se considerara la 
selección cultural que las comunidades reconocen como legítima y valiosa. Así se 
delimitaría la educación que les asegurara adquirir experiencia social e histórica, 
y que las actividades educativas adoptaran diferentes modos de organización de 
acuerdo con la cultura de cada sociedad.

En torno a los procesos de enseñanza-aprendizaje, los propósitos particulares 
planteados fueron:

• • Precisar los contenidos escolares básicos (conocimientos, habilidades, destrezas, há-
bitos, actitudes y valores) y su continuidad y progresión pedagógica a lo largo de la 
educación inicial y básica;

• • Establecer y difundir orientaciones para el uso de las lenguas indígenas y el español;
• • Proponer y desarrollar metodologías de enseñanza y de evaluación más adecuadas a 
las características y necesidades de las niñas y niños indígenas;

• • Flexibilizar y diversificar los materiales educativos. (SEP-DGEI, 1996, pp. 41 y 42)

Como se observa, se recuperaron los propósitos de la educación nacional, que res-
ponderían a los principios de la modernización: calidad, equidad y pertinencia.

El ímpetu de la modernización se tradujo a menudo en programas de planea-
ción y proyectos políticos que desconocieron las exigencias socioculturales que 



150

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

deberían acompañar este proceso; y, en aras de formar una nación homogénea, se 
recurrió principalmente a la planeación de la educación formal (aunque no fue el 
único recurso).3 

Conforme el debate de la problemática de los pueblos indios en Chiapas se 
profundizaba, la Comisión de Concordia y Pacificación del Congreso de la Unión 
(COCOPA) elaboró una iniciativa de ley para superar la crisis política entre el EZLN y 
el gobierno federal, tendente a implementar los Acuerdos de San Andrés. El 29 de  
noviembre de 1996, la COCOPA presentó su iniciativa a ambas partes y pidió sola-
mente un “sí” o un “no” al documento completo (Instituto de Investigaciones 
Legislativas del Senado de la República, 2002, pp. 15-19).

La Federación, los estados y los municipios deberán, en el ámbito de sus respectivas 
competencias, y con el concurso de los pueblos indígenas, promover su desarrollo equi-
tativo y sustentable y la educación bilingüe e intercultural. Asimismo, deberán impulsar 
el respeto y conocimiento de las diversas culturas existentes en la Nación [sic] y com-
batir toda forma de discriminación. 

Las autoridades educativas federales, estatales y municipales, en consulta con los 
pueblos indígenas, definirán y desarrollarán programas educativos de contenido regio-
nal, en los que reconocerán su herencia cultural. (Instituto de Investigaciones Legislati-
vas del Senado de la República, 2002, p. 62)

Los zapatistas juzgaron que el documento de la COCOPA omitía mucho de lo que 
se había acordado en San Andrés. Sin embargo, el 30 de noviembre aceptaron 
el documento completo y, aunque estaba basado en los acuerdos ya firmados, el 
gobierno federal solicitó consultar ciertas dudas constitucionales, para lo cual 
Ernesto Zedillo solicitó un plazo no mayor de 15 días. 

El 19 de diciembre, el EZLN recibió el documento que se suponía era la respuesta 
del Ejecutivo federal a la iniciativa de la COCOPA. Ésta se justificaba con la enume-
ración de los foros que se habían abierto para analizar y debatir la cuestión indí-
gena, en donde destacaba la Consulta Nacional sobre Derechos y Participación 
Indígena que realizaron conjuntamente los Poderes Ejecutivo y Legislativo, cuyas 
conclusiones se dieron a conocer en marzo de 1996. La iniciativa argumentaba el 
fundamento internacional del Convenio 169 de la Organización Internacional del 
Trabajo (OIT).

3 La educación formal, como parte de la política educativa, se desarrolla en el ámbito institucional; por 
medio de ésta, se transmite una visión de mundo, una concepción de sujeto y sociedad, y, en tanto, una de 
las expresiones culturales organizadas y articuladas de los procesos socioeconómicos.



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

151

El 11 de enero de 1997, después de analizar y valorar el documento, el EZLN 
anunció que consideraba la propuesta gubernamental un incumplimiento de los 
Acuerdos de San Andrés y una burla a la demanda nacional e internacional de una 
paz justa y digna, por no satisfacer los reclamos indígenas de una nueva relación 
con la nación mexicana. En cambio, el EZLN reiteró que aceptaba el documento de 
la COCOPA (La Jornada, 1997).

Un año después —en febrero de 1998—, el Gobierno Mexicano redujo a cuatro,  
sus 27 observaciones a la iniciativa de la COCOPA de noviembre de 1996. Según el Ejecu-
tivo, en la iniciativa de la COCOPA habría tres riesgos fundamentales: a la unidad nacional, 
a la integridad del territorio y a los derechos de todos los mexicanos. Empero, las cua-
tro observaciones retomaban casi todas las observaciones del Gobierno de diciembre 
de 1996. De manera coincidental y casual, era presentada en el Senado de la República  
el 12 de marzo de 1998, la Iniciativa Chiapas por el Grupo Parlamentario del Partido 
Acción Nacional por conducto del Senador Gabriel Jiménez Remus. (Instituto de Inves-
tigaciones Legislativas del Senado de la República, 2002, p. 67)

En el mismo mes, nueve días después (24 de marzo), el grupo parlamentario 
del Partido Verde Ecologista de México (PVEM) presentó la Iniciativa de Refor-
mas Constitucionales en Materia de Derechos y Cultura Indígenas (Instituto de  
Investigaciones Legislativas del Senado de la República, 2002, p. 91). En el pla-
no educativo, el PVEM hizo un señalamiento más puntual, a diferencia del Partido 
Acción Nacional (PAN), que priorizó la discusión de la autonomía:

Artículo 3.º
II. […]
d) Promoverá el conocimiento y difusión de las culturas indígenas en absoluto respeto 
a la diversidad cultural y erradicará cualquier forma de discriminación.
IX. Los pueblos indígenas deberán contar con una educación integral que respete su 

herencia cultural; amplíe su acceso a la cultura, ciencia y tecnología, así como a la 
educación profesional que aumente sus perspectivas de desarrollo; y a la capacita-
ción y asistencia técnica que mejore sus procesos productivos. La educación de los 
pueblos indígenas promoverá el respeto y conocimiento de la diversidad cultural 
de la nación, el respeto a las personas con creencias religiosas distintas, tenderá a 
erradicar el maltrato y discriminación a la mujer, independientemente de los usos y 
costumbres de las comunidades.
La educación será bilingüe impartiéndose el español y la lengua que se hable en la 
comunidad. (Instituto de Investigaciones Legislativas del Senado de la República, 
2002, p. 128)



152

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

Al contrario de las propuestas de iniciativa de ley antes referidas y del modelo 
trazado, los procesos de cambio no son únicamente medidas técnicas, operati-
vas, jurídicas o económicas; las medidas de cambio no son sólo constitucionales; 
las medidas de cambio no son nada más normativas; los procesos de cambio son 
sociales e irreversibles y se concretan a partir del reconocimiento de la diversidad, 
la multiculturalidad y la pluralidad.4

Después de las elecciones presidenciales del 2 de julio de 2000, el equipo de 
transición de Vicente Fox asumió la educación bilingüe intercultural como uno  
de sus ejes de trabajo en el ámbito educativo. El 1 de diciembre de 2000, en la 
toma de protesta como nuevo presidente de México, Vicente Fox se comprometió 
a elaborar un proyecto de ley que desarrollara los Acuerdos de San Andrés. El 2 de  
diciembre, el EZLN emitió un conjunto de comunicados en respuesta al discurso  
de Vicente Fox, en el que planteó:

Durante su campaña y desde el 2 de julio, usted, señor Fox, ha dicho una y otra vez que 
va a elegir el diálogo para enfrentar nuestras demandas. Igual dijo Zedillo durante los 
meses que antecedieron a su toma de posesión y, sin embargo, dos meses después de 
ella ordenó una gran ofensiva militar en contra nuestra.

[…] Junto a los pensionados y jubilados, junto a los discapacitados, junto a los indí-
genas y junto a unos 70 millones de mexicanos pobres, estos grupos son llamados  
“las minorías”. En “su” México, señor Fox, estas “minorías” no tienen cabida.

Nosotros nos oponemos a este México y lo haremos de una forma radical. Faltan, por 
ejemplo, los indígenas. Falta reconocer constitucionalmente sus derechos y su cultura 
que, créame, nada tienen que ver con las ofertas de promoción empresarial. 

Señor Fox: durante más de seis años su antecesor, Zedillo, fingió voluntad de diálogo 
y nos hizo la guerra. (La Jornada, 2000)

El Comunicado del Comité Clandestino Revolucionario Indígena-Comandancia  
General (CCRI-CG) del EZLN, publicado el mismo día, refirió de nuevo lo que el 
11 de enero de 1997 se exigía: “Cumplimiento de los Acuerdos de San Andrés.  
En concreto, la transformación en ley de la iniciativa elaborada por la Comisión 
de Concordia y Pacificación” (La Jornada, 2000).

El 5 de diciembre se recibió en el Congreso la Iniciativa de Reforma Constitu-
cional en Materia Indígena presentada por el presidente Vicente Fox al H. Con-
greso de la Unión:

4 Véanse las diferencias y contradicciones en el cuadro comparativo de las propuestas de reformas cons-
titucionales en materia de derechos indígenas, presentadas al H. Congreso de la Unión entre 1996 y 2000 
(Instituto de Investigaciones Legislativas del Senado de la República, 2002, pp. 100-142).



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

153

[…] con fundamento en las facultades que me confiere la fracción I del artículo 71 de 
la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, por el digno conducto  
de ustedes, Ciudadano Presidente, someto a la consideración del Honorable Senado de 
la República la siguiente iniciativa de decreto.

Artículo único. Se reforma el artículo 4o., primer párrafo, y se adicionan los párra-
fos segundo a octavo del artículo 4o., recorriéndose en su orden los actuales segundo a 
noveno párrafos para pasar a ser noveno a decimosexto; un último párrafo al artículo 18; 
un cuarto párrafo al artículo 26, recorriéndose en su orden el actual cuarto párrafo para 
pasar a ser el quinto; un segundo párrafo al artículo 53, recorriéndose el actual segundo 
párrafo para pasar a ser tercero; la fracción XXVIII al artículo 73; un segundo párrafo a 
la fracción V del artículo 115, recorriéndose en su orden el actual segundo párrafo para 
pasar a ser tercero; las fracciones IX y X al artículo 115; y un cuarto párrafo a la fracción II 
del artículo 116; de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. (Instituto 
de Investigaciones Legislativas del Senado de la República, 2002, p. 241)

Una decisión importante para la conformación del modelo de educación indíge-
na se dio el 22 de enero de 2001 con la creación de la Coordinación Nacional de 
Educación Intercultural Bilingüe (CNEIB), que “tendrá como propósito asegurar 
que la educación intercultural bilingüe responda con un alto nivel de calidad a 
las necesidades de la población indígena” (Diario Oficial de la Federación, 22 de 
enero de 2001).

La política educativa referida históricamente para la educación indígena no 
había registrado un cambio cualitativo de tal magnitud. Dichos cambios fueron 
de tipo cuantitativo. Aunque el discurso de la educación intercultural bilingüe  
se enunció a partir de 1996, se llevó a cabo de manera significativa sólo hasta la 
creación de la coordinación.

Como parte de la política educativa del sexenio foxista y en respuesta a los plan-
teamientos y demandas de los pueblos indígenas, la CNEIB presentó los siguientes 
retos para los próximos años:

• • Incorporar, en 2003, con base en los aportes de las organizaciones y grupos indíge-
nas, así como de la sociedad en general, el enfoque de la educación intercultural en la 
propuesta curricular general de la Reforma Integral de la Educación Secundaria.

• • Incorporar, para 2005, con base en los aportes de las organizaciones y grupos indíge-
nas, así como de la sociedad en general, el enfoque de la educación intercultural en el 
currículo de la educación primaria. 

• • Identificar, para 2002, a los niños y jóvenes indígenas que asisten a escuelas genera- 
les y diseñar, para 2003, una propuesta de educación intercultural en escuelas gene- 
rales con presencia importante de niños indígenas, tanto en zonas rurales como 
urbanas. 



154

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

• • Implantar, en 2004, estrategias pedagógicas y organizativas de educación intercultural 
en escuelas primarias generales que atienden a niños indígenas. Lograr que para 2006 
los aprendizajes derivados de estas experiencias se apliquen en 40 % de las escuelas 
generales a las que asisten niños indígenas.

• • Lograr, para 2006, que una proporción mayor a 50 % de las instituciones de educación 
media superior públicas, ubicadas en municipios indígenas hayan establecido progra-
mas con enfoque intercultural. (SEP, 2001)

En el último sexenio, la CNEIB y en particular el área de Desarrollo del Currículum 
Intercultural tuvo la encomienda de impulsar e incorporar el enfoque de la inter-
culturalidad para que incidiera de manera transversal en los niveles de preesco-
lar, primaria y secundaria. Se plantearía como un proyecto de largo alcance, que 
implicaba básicamente tres momentos, a saber:

El momento de la fundamentación y diseño del enfoque de la educación intercultural 
desde una perspectiva transversal (a nivel epistemológico y ético) considerando la 
dimensión sociocultural, la dimensión lingüística y la dimensión ética como contornos 
básicos para construir un currículum desde la perspectiva intercultural; dicho enfoque 
supone que la educación intercultural ya no es sólo para los indígenas, sino para todos 
los mexicanos, lo cual no implica el planteamiento de propuestas paralelas al currículum 
nacional; sino un currículum que se articule a partir de la diversidad.
El momento de la implantación de la educación intercultural, que es cuando los destina-
tarios comparten, con las instituciones educativas del país, el desarrollo y la evaluación 
del nuevo enfoque educativo que se propone. (CGEIB, 2000)

Asimismo, en la sesión de la Comisión Permanente del Congreso de la Unión, 
celebrada el 18 de julio de 2001 y previa aprobación de las Cámaras de Diputados 
y de Senadores, así como de la mayoría de las legislaturas de los estados, se decla-
ró aprobado el Decreto de Reformas en Materia de Derechos y Cultura Indígenas 
por el que se adicionaban un segundo y tercer párrafos al artículo primero, se 
reformaba en su integridad el artículo segundo y se derogaba el párrafo primero 
del artículo cuarto; también se adicionó un sexto párrafo al artículo 18 y un últi-
mo párrafo a la fracción III del artículo 115, todos de la Constitución Política de los 
Estados Unidos Mexicanos (Diario Oficial de la Federación, 2001).

En materia educativa y cultural, las reformas constitucionales de 2001 se pue-
den inscribir a partir de la siguiente cita:



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

155

Artículo 1.°
Queda prohibida toda discriminación motivada por origen étnico o nacional, el género, 
la edad, las capacidades diferentes, la condición social, las condiciones de salud, la reli-
gión, las opiniones, las preferencias, el estado civil o cualquier otra que atente contra 
la dignidad humana y tenga por objeto anular o menoscabar los derechos y libertades 
de las personas.
Artículo 2.°
La Nación Mexicana es única e indivisible.
La Nación tiene una composición pluricultural sustentada originalmente en sus pue-
blos indígenas […] 
A. Esta Constitución reconoce y garantiza el derecho de los pueblos y las comunidades 
indígenas a la libre determinación y, en consecuencia, a la autonomía para:
IV. Preservar y enriquecer sus lenguas, conocimientos y todos los elementos que cons-

tituyan su cultura e identidad.
B. […]
II.	 Garantizar e incrementar los niveles de escolaridad, favoreciendo la educación  

bilingüe e intercultural, la alfabetización, la conclusión de la educación básica, la 
capacitación productiva y la educación media superior y superior.
Establecer un sistema de becas para los estudiantes indígenas en todos los niveles. 
Definir y desarrollar programas educativos de contenido regional que reconozcan la 
herencia cultural de sus pueblos, de acuerdo con las leyes de la materia y en consulta 
con las comunidades indígenas. Impulsar el respeto y conocimiento de las diversas 
culturas existentes en la nación.

VII.  […] apoyar con programas especiales de educación y nutrición a niños y jóvenes de 
familias migrantes; velar por el respeto de sus derechos humanos y promover la difu-
sión de sus culturas. (Diario Oficial de la Federación, 2001)

Se confirmaría el interés de una educación intercultural, con el reconocimiento de 
la diversidad cultural, a partir de la creación de la CNEIB en el mismo año y con el 
siguiente postulado: “El sistema educativo deberá lograr esos objetivos en toda su 
población: indígena y no indígena, así como infantil, juvenil y adulta, tanto median-
te modalidades educativas tradicionales, como a través de los medios masivos de 
comunicación y en otros espacios educativos” (SEP, 2001, p. 46). 

En torno a la educación indígena, se insiste en el desarrollo de un modelo edu-
cativo que enfatice la calidad en la atención y los servicios, desde la premisa y con-
cepción del desarrollo impulsado por el Estado: “Se promoverá el desarrollo de un 
modelo pedagógico de atención intercultural bilingüe en la educación básica, para 
mejorar la calidad educativa en las poblaciones indígenas” (SEP, 2001, p. 47).

De esta manera, se destacaría el objetivo, en el que se inscribe de nuevo la aspi-
ración de alcanzar los objetivos nacionales como prioridad: “Atender a los grupos 



156

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

indígenas con calidad y pertinencia cultural, de manera que alcancen los objetivos 
nacionales de la educación básica, logren un bilingüismo oral y escrito efectivo, y 
conozcan y valoren su propia cultura” (SEP, 2001, p. 47).

Entre las líneas de acción destacan las siguientes:

A. Mediante el impulso a la educación intercultural bilingüe, mejorar la oferta educativa 
a las poblaciones indígenas.

B. Ampliar la oferta de educación inicial, preescolar y enseñanza primaria para incor-
porar a la educación intercultural bilingüe a una mayor proporción de niños y jóve-
nes indígenas.

C. Lograr que las escuelas que ofrecen educación intercultural bilingüe operen ade-
cuadamente, y se mejore sensiblemente el logro de los aprendizajes del currículo 
básico nacional, del bilingüismo oral y escrito, y del conocimiento y valoración de 
la cultura propia.

D. Adecuar los planes y programas de educación primaria para incorporar la lengua 
indígena como asignatura en esta modalidad.

[…] 
G. Ofrecer una educación secundaria que tenga características de interculturalidad y 

bilingüismo para alumnos de procedencia indígena.
H. […] logro de objetivos educativos nacionales; bilingüismo oral y escrito efectivo; y 

conocimiento y valoración de la cultura propia. (SEP, 2001, p. 47)

Como se destaca en las líneas de acción, este postulado no es la panacea, ya que 
se insiste en un propósito general de todo sistema educativo; es decir, se preten-
de dar cuenta del incremento de la matrícula para legitimar procesos de equidad, 
logro de los aprendizajes del currículo básico nacional y adecuación de los pla-
nes y programas de educación primaria para incorporar la lengua indígena como 
asignatura, sin considerarla como la forma de pensar y hacer ni para ser remitida y 
reducida a una sola materia. Al final, después de una década de hacerse obligatoria 
la educación secundaria, se ofrecía una educación secundaria con características 
de interculturalidad y bilingüismo.

Adicionalmente, como parte de la política del sexenio foxista, se creó la  
Ley General de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas que plantea lo 
siguiente en materia educativa:



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

157

Capítulo I

Disposiciones Generales
Artículo 11
Las autoridades educativas federales y de las entidades federativas, garantizarán que 
la población indígena tenga acceso a la educación obligatoria, bilingüe e intercultural,  
y adoptarán las medidas necesarias para que en el sistema educativo se asegure el 
respeto a la dignidad e identidad de las personas, independientemente de su lengua. 
Asimismo, en los niveles medio y superior, se fomentará la interculturalidad, el multi-
lingüismo y el respeto a la diversidad y los derechos lingüísticos.
La sociedad y en especial los habitantes y las instituciones de los pueblos y las comu-
nidades indígenas serán corresponsables en la realización de los objetivos de esta Ley, 
y participantes activos en el uso y la enseñanza de las lenguas en el ámbito familiar, 
comunitario y regional para la rehabilitación lingüística.
Capítulo III
De la distribución, concurrencia y coordinación de competencias.
Artículo 13 
        Incluir dentro de los planes y programas, nacionales, estatales y municipales en mate-

ria de educación y cultura indígena las políticas y acciones tendientes a la protección,  
preservación, promoción y desarrollo de las diversas lenguas indígenas nacionales, 
contando con la participación de los pueblos y comunidades indígenas;

[…]
     Incluir en los programas de estudio de la educación básica y normal, el origen y 

evolución de las lenguas indígenas nacionales, así como de sus aportaciones a la 
cultura nacional;

       Supervisar que en la educación pública y privada se fomente o implemente la inter-
culturalidad, el multilingüismo y el respeto a la diversidad lingüística para contri-
buir a la preservación, estudio y desarrollo de las lenguas indígenas nacionales y su 
literatura;

       Garantizar que los profesores que atiendan la educación básica bilingüe en comu-
nidades indígenas hablen y escriban la lengua del lugar y conozcan la cultura del 
pueblo indígena de que se trate. (Diario Oficial de la Federación, 2003)

Finalmente, se aprobó el decreto por el que se expedía la Ley de la Comisión Nacio-
nal para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas (Diario Oficial de la Federación, 
21 de mayo de 2003) y que da fin a uno de los pilares de la política indigenista 
del Estado mexicano, la desaparición del Instituto Nacional Indigenista (INI).

En este ámbito educativo, la última década se caracterizó por la búsqueda de 
proyectos alternativos, emergentes y prospectivos por parte de los nuevos sujetos 
sociales, con el propósito de revertir buenas intenciones institucionales pero limi-
tadas en su acervo conceptual y metodológico. 

i.

IV.

v.

VI.



158

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

Los logros de la educación indígena son relativos, pues persisten muchos de 
los grandes problemas, como las profundas desigualdades socioeconómicas, la 
marginación social, la miseria extrema y un enorme rezago educativo. Tampoco 
se ha cubierto la totalidad de las lenguas que se hablan en el país, con el argu-
mento de que el número de hablantes de algunas de éstas no es significativo y, 
por lo tanto, llevarlas a la escuela implicaría un derroche de recursos económicos 
y humanos. 

El desarrollo de la educación indígena en México seguirá limitado, mientras 
la congruencia e integración de los subsistemas escolares en el nivel básico no 
encuentren la equidad para la atención de lo diverso. Asimismo, no se garantizará 
la calidad en la instrucción sólo por señalar retóricamente el incremento cuanti-
tativo en los indicadores de alguno de los niveles educativos para enfatizar la efi-
ciencia, la eficacia y la calidad en el ámbito indígena. 

A manera de conclusión

El modelo educativo probó sus limitaciones para generar bienes sociales, históri-
cos y culturales propios a las comunidades, y aun más, para promover la disminu-
ción de la tasa de pobreza, miseria y marginación. La concepción universal de la 
historia resultó inaceptable (como visión única), para aquellos pueblos que guar-
dan raíces diferenciadas.

Se han considerado las características de inequidad y exclusión que privan en 
el modelo educativo, al volver los ojos hacia sus costos y alcances. No es posible 
seguir pensando la educación como una totalidad homogénea, debido al ritmo y 
desarrollo diferentes de las dimensiones sociales, la tendencia específica que lleva 
a someter a éstas y la lógica nacional de las leyes en las que subyace el principio 
de organización social. 

Los problemas de conformar el imaginario colectivo sobre la educación inter-
cultural en México conllevan a discutir las posibilidades y los límites del papel de 
la escuela y la cultura en condiciones de marginación y pobreza. También, a cons-
truir los imaginarios en sociedades diferenciadas, en contraposición con la idea de 
homogeneidad expresada en los imaginarios de la igualdad. 

Gestar una política educativa de la diferencia, en la que se reconozcan la diver-
sidad y las demandas que se generan, da paso al proyecto de alteridad —es el reto 
del proyecto educativo— desde el punto de vista de la participación de distintos 
grupos sociales, con prácticas socioculturales que contienen los principios y la 
conciencia de estos grupos. 



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

159

La tensión que provoca el encuentro alternativo entre la diversidad no se 
superará sin generar cambios importantes en los procesos educativos, culturales 
y sociales. Las sociedades constituidas a partir de la multiculturalidad y la multi- 
etnicidad han planteado un papel importante en el debate sobre las políticas edu-
cativas y el destino de las instituciones. La lucha por reconocer tanto la educación 
intercultural como los derechos colectivos que se desprenden de la especificidad 
de los pueblos y las etnias en las diferentes regiones y comunidades constituye el 
eje del desarrollo. La estructuración de las demandas educativas como alternativas 
posibles y su nivel de crecimiento en torno a la organización de su cultura permiti-
rán que los grupos y sus actores sociales se inserten en los escenarios nacionales 
e internacionales. 

Asistimos al desarrollo de un proceso educativo en el que no basta la formu-
lación de políticas educativas basadas en el respeto mutuo y la libertad cultural;  
se hace necesario el ejercicio de la libertad cultural y lingüística como funda- 
mento de la coexistencia de las colectividades en el marco de un Estado con com-
promiso social. 

En los últimos años, la educación intercultural en México como acción guber-
namental con metas y objetivos articulados a un proyecto educativo nacional cons-
tituye la fuente que nutre la estrategia de la nueva reforma educativa. 

La premisa que fundamentó esta reforma tuvo un tinte relacionado con el  
bienestar y el desarrollo de la sociedad; sin embargo, lejos de eliminar las desi- 
gualdades económicas y sociales, éstas se agudizaron. Por ello, la baja escolaridad 
de la población mexicana es consecuencia y no causa de la pobreza y la desigual-
dad social. 

Aspirar a un modelo alternativo en este tema, que responda a las expectativas 
de la población, implicaría desarrollar procesos educativos y culturales que las 
comunidades reconozcan como legítimos y les asegure construir su experien- 
cia social e histórica. En la última década, los movimientos y sujetos sociales  
emergentes conquistaron espacios y recursos políticos, sociales y culturales inhe- 
rentes a la construcción de una sociedad moderna, democrática y tolerante.  
Se orientaron bases jurídicas emanadas de luchas históricas, se forjaron políticas 
públicas de acuerdos sociales y se consolidaron proyectos alternativos institucio-
nales. La educación intercultural conformó la búsqueda de proyectos emergentes 
y prospectivos, por parte de los nuevos sujetos sociales, con el propósito de revertir 
buenas intenciones institucionales, pero limitadas en su acervo conceptual y meto-
dológico. La educación indígena es una tarea en construcción que ha requerido 



160

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

muchas manos, saberes, historias de vida, inteligencias y genialidades, las cuales 
no han sido apreciadas ni recuperadas. Es por esto que la educación intercultural 
todavía está marcada como un proyecto inconcluso. 

Es necesario retomar las experiencias generales que se tuvieron de las pro-
puestas anteriores y aprovechar las reflexiones acerca de la elaboración curricular 
en el debate educativo actual. No está de más señalar que el desarrollo curri- 
cular requiere un marco creativo y flexible de trabajo, pues sus propuestas no pue-
den limitarse a esquemas y concepciones pragmáticas, como tampoco desbordar-
se en orientaciones populistas y reduccionistas.

El momento histórico exige el ejercicio y la participación de actores que respon-
dan a las expectativas de los pueblos y culturas que forman parte de la diversidad.  
La cultura se convierte en propósito y base social del desarrollo, con la posibili- 
dad de enriquecerse y ser fuente de progreso y creatividad, además de construir 
la vida misma en todas sus dimensiones.

Para trascender y superar la problemática de la educación intercultural, no bas- 
tan las buenas intenciones; debemos tener presente la situación en que ésta se 
encuentra y considerar que es producto tanto de sus propias contradicciones como 
de las generadas y reproducidas por la sociedad. Asimismo, es importante no defi-
nir la educación de manera ahistórica, sino recurrir a un enfoque integrado de las 
políticas económicas y sociales, que permita establecer elementos de complemen-
tariedad y no de compensación, para promover una planeación, gestión y admi-
nistración que favorezca un crecimiento tendente a reducir los costos sociales. 

Demandar que se asuma una filosofía política, social y educativa en contra de 
la exclusión es una apuesta contra la discriminación. El aprendizaje de la alteridad 
y la diversidad se ha convertido en algo prioritario.

Referencias

Bertely, M. (1998). Educación indígena del siglo XX en México. En P. Latapí, (Coord.),  
Un siglo de educación en México. México: CONACULTA/FCE.

Casariego, R. (2000). La educación indígena del CONAFE. En Escuela y comunidades origi-
narias en México (pp. 63-81). México: CONAFE.

Consejo Nacional de Pueblos Indígenas y Alianza Nacional de Profesionales Indígenas 
Bilingües, A. C. (1982). Política educativa y cultural de los grupos étnicos de México. 
Documento para el programa del presidente electo Miguel de la Madrid. En Anuario 
Indigenista. Vol. XLII. Diciembre. México. 



DEBATE Y EXPERIENCIAS CURRICULARES HACIA LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE EN MÉXICO

161

Coordinación de Educación Intercultural Bilingüe, Interculturalidad. Recuperado de http://
eib.sep.gob.mx/

Decreto de Creación de la Coordinación Nacional de Educación Intercultural Bilingüe.  
22 de enero de 2001. Diario Oficial de la Federación.

Decreto de Reformas Constitucionales en Materia de Derechos y Cultura Indígenas.  
14 de agosto de 2001. Diario Oficial de la Federación.

Dirección General de Educación Indígena (1996). Hacia un modelo de educación inicial 
y básica intercultural bilingüe para niñas y niños indígenas. México: Secretaría de 
Educación Pública-DGEI.

González, P. y Roitman, M. (Coords.). Democracia y Estado multiétnico en América Latina 
(pp. 57-85). México: La Jornada/Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en 
Ciencias y Humanidades (UNAM).

Gutiérrez, N. (2001). Mitos nacionalistas e identidades étnicas: los intelectuales indígenas 
y el Estado mexicano. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes/Instituto 
de Investigaciones Sociales (UNAM)/Plaza y Valdés.

Hernández, R. (1982). La educación indígena en la educación nacional. México: SEP/INI.

Hernández-Díaz, J. (2000). ¿La educación indígena es una educación bilingüe?  
En Inclusión y diversidad. Discusiones recientes sobre la educación indígena en 
México. México: Instituto Estatal de Educación Pública de Oaxaca.

Instituto de Investigaciones Legislativas del Senado de la República (2002). Libro blan-
co sobre las reformas constitucionales en materia de derechos y cultura indígenas. 
México: Senado de la República.

Ley General de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas. 13 de marzo de 2003. 
Diario Oficial de la Federación.

López, A. (2000). La educación básica para niñas y niños indígenas. Información general. 
En Inclusión y diversidad. Discusiones recientes sobre la educación indígena en 
México (pp. 107-130). México: Instituto Estatal de Educación Pública de Oaxaca.

Marcos a Fox: usted parte de cero en credibilidad y confianza. (3 de diciembre de 2000). 
La Jornada. Recuperado de http://www.jornada.unam.mx/2000/12/03/004n1pol.
html

Muñoz, H. (1998). Educación bilingüe intercultural. En Revista Iberoamericana de Edu- 
cación. Educación, lenguas, culturas (pp. 31-50). 17(1998) mayo-agosto. España: OEI. 

______ (2000). ¿Qué política educativa refleja la enseñanza en las escuelas indígenas?  
En Inclusión y diversidad. Discusiones recientes sobre la educación indígena en 
México (pp. 27-40). México: Instituto Estatal de Educación Pública de Oaxaca.



162

JUAN BELLO DOMÍNGUEZ

Nahmad, S. (1978). La educación bilingüe y bicultural para las regiones interculturales de 
México. En INI 30 años después (pp. 26-54). México: INI.

______ (2000). Derechos lingüísticos de los indígenas de México. En Inclusión y 
Diversidad. Discusiones recientes sobre la educación indígena en México (pp. 50-73). 
México: Instituto Estatal de Educación Pública de Oaxaca.

Olarte, E. (2000). La incorporación de los contenidos culturales y lingüísticos a los progra-
mas de educación indígena. En Inclusión y diversidad. Discusiones recientes sobre la 
educación indígena en México (pp. 103-127). México: Instituto Estatal de Educación 
Pública de Oaxaca.

Pineda. M. (1980). La educación indígena. En Presencia Nueva (pp. 35-60). Vol. 1. México.

Programa Universitario México Nación Multicural, UNAM. ¿Qué es la Coordinación Gene- 
ral de Educación Intercultural Bilingüe? Los pueblos indígenas de México, 100 pre-
guntas. Recuperado de http://www.nacionmulticultural.unam.mx/100preguntas/
pregunta.php?c_pre=65&tema=5 

Sánchez, C. (1996). Las demandas indígenas en América Latina y el derecho interna- 
cional. En González, P. y Roitman, M. (Coords.). Democracia y Estado multiétnico en 
América Latina. México: La Jornada/Centro de Investigaciones Interdisciplinarias 
en Ciencias y Humanidades (UNAM).

SEP (2001). Programa Nacional de Educación. Por una educación de buena calidad para 
todos. 2001-2006. México: SEP.

UNESCO (2003). La educación en un mundo plurilingüe. Francia: UNESCO.

UNESCO-FLACSO (1981). La UNESCO y la lucha contra el etnocidio: Declaración de San José. 
Reunión internacional sobre etnocidio y etnodesarrollo en América Latina cele-
brada en diciembre de 1981 en San José de Costa Rica. Vol. XLII. México: Anuario 
Indigenista.

Viveros, R. (2003). Conferencia Magistral. Diplomado Desarrollo y Pueblos Indios. México: 
INAH.

Zapatistas desplazados de Pantelho. (17 de enero de 1997). La Jornada. Recuperado de 
www.unam.mx/1997/01/17/huyenfamilias.html



[163]

La interculturalidad en las aulas1

Nicanor Rebolledo2

Introducción

Hace unos años fuimos invitados por los directivos de una zona escolar del 
entonces Distrito Federal para hablar de interculturalismo y de educación 

intercultural; interesaba llevar a los docentes los elementos fundamentales del 
denominado “enfoque intercultural”. La invitación directa obedecía a que las pro-
pias autoridades educativas conocían nuestro trabajo sobre educación bilingüe 
y fortalecimiento del otomí en una escuela del centro de la ciudad, y valoraban 
la experiencia que de ello se desprendía. Por tal razón nos pidieron elaborar una 
ponencia dirigida a los docentes de la zona para presentarla en un evento con la 
intención de aproximar a los profesores a la nueva jerga intercultural, sobre todo 
a la terminología institucional, con la súplica anticipada de destacar los aspectos 
más sobresalientes de nuestro trabajo en dicha escuela. 

Lo cierto es que en esa ocasión enviamos un trabajo corto sobre los dilemas 
del bilingüismo en las escuelas multiculturales, donde centramos la atención en 
la necesidad de fortalecer las lenguas indígenas y de su incorporación a la diná- 
mica académica de las escuelas. La respuesta fue que les parecía muy interesante 
la ponencia pero que esa discusión no podía abrirse a los docentes y menos aún  

1 Este trabajo es el resultado parcial de una investigación titulada Ecología del Bilingüismo, que se 
desarrolló con el financiamiento del CONACYT y la colaboración de María del Pilar Míguez y Elena Cárde-
nas, ambas profesoras investigadoras de la Universidad Pedagógica Nacional. También hemos recibido 
el apoyo de un grupo de estudiantes de la Licenciatura en Educación Indígena de la misma Universidad. 
En la primera etapa contamos con el apoyo de Elvira Carrera Hernández, Liliana Yazmín Arciga, María 
de Lourdes Flores Ramírez, Marysol Mendoza Rueda, María Reyna Pérez Casiano, Elizabeth Marín García, 
Ana Lilia Osorio Cruz, Tania González Contreras y Abigail Patricia Maravillas Sánchez; en la segunda, 
de Rosa Esthephanie Salazar González, Roselia Vázquez Zárate, Héctor Pérez de la Pila, Nancy Martínez 
Ramírez, Jaime Filio García y Juan Velasco Cid. 

2 Universidad Pedagógica Nacional (UPN).



164

NICANOR REBOLLEDO

con los padres de familia, pues consideraban que podría desencadenarse una 
demanda a la que, en las actuales circunstancias, no podían dar solución. La ponen-
cia podría revelar una situación sociolingüística a la que no estaban preparados 
para dar respuesta, ni de forma técnica ni administrativa, mucho menos acadé- 
mica, y que además podría proporcionar armas a los padres de familia para exigir 
la contratación de profesores bilingües. Nos explicaron que les interesaba conocer 
los enfoques interculturales y la nueva jerga de la política intercultural: concep-
tos, definiciones y metodologías de trabajo en el aula, con el fin de promover de 
manera puntual la tarea intercultural que les exigía la nueva política educativa. 

Por lo tanto, en este texto nos interesó destacar tres cuestiones. La primera se 
relaciona con la necesidad de analizar los efectos del debate intercultural y lo que 
deja a su paso por las aulas. La segunda está enfocada a analizar diversas experien-
cias pedagógicas y prácticas interculturales, algunas de las cuales fueron elabo-
radas a partir del trabajo desarrollado en escuelas primarias públicas del Distrito 
Federal en México, y dirigidas principalmente a la revitalización de las lenguas 
indígenas, situación que nos ha permitido observar de cerca los problemas que 
enfrentan los docentes en la enseñanza de la interculturalidad y las dudas que se 
generan en torno a si la interculturalidad es un contenido académico, o una tarea 
académica complementaria o transversal. La tercera cuestión está dirigida a for-
mular reflexiones en torno a las exigencias de la autonomía indígena de las comu-
nidades urbanas, en relación con la revitalización lingüística y el fortalecimiento 
de la educación intercultural bilingüe en México.

El debate intercultural

Podemos decir en general que el debate intercultural ha dejado hasta el momento 
algunos saldos positivos, entre ellos, mayores oportunidades de acceso a la edu-
cación superior de los jóvenes indígenas (lo cual significa un avance sustancial 
en el proceso de democratización de las instituciones de educación superior),  
la visibilización de la condición indígena de los estudiantes y el reconocimiento 
de la contribución de la cultura indígena a la cultura institucional, lo cual ha pro-
ducido una transformación creciente de las escuelas. Sin embargo, en cierta forma,  
en el aula y en el plano de la práctica escolar dicho debate ha paralizado las inicia-
tivas de los docentes en sus esfuerzos por democratizar la enseñanza e implusar 
la apertura hacia la innovación pedagógica.



LA INTERCULTURALIDAD EN LAS AULAS

165

La década del 2000 se caracterizó por la efervescencia de la interculturalidad. 
Durante este periodo, incluso llegó a convertirse en el eje transversal de las polí-
ticas públicas, y en los circuitos académicos fue considerada un tema estelar de 
los debates.3

Efectivamente, se multiplicaron las publicaciones y se realizaron eventos de 
todo tipo para discutir lo que entendíamos por interculturalidad y lo que debía-
mos entender por este concepto. Las definiciones buscaban —y aún intentan— 
lograr consenso entre los diversos sectores académicos y actores institucionales. 
En su empeño por manejar conceptos comunes y una jerga institucional compar- 
tida sobre la interculturalidad y la diversidad cultural, algunas instituciones 
de gobierno elaboraron un documento denominado Marco Conceptual de la  
Campaña Nacional por la Diversidad Cultural de México (Embriz y otros, 2011), 
cuyo propósito era presentar los “tres conceptos de referencia obligada en la plani-
ficación de la comunicación con enfoque intercultural”, y de ese modo construir un 
instrumento que ayudara a difundir, a la población en general, lo que se entiende 
por diversidad cultural e interculturalidad, a fin de restar ambigüedades, ya que 
flotaban múltiples definiciones en el ambiente, que poco esclarecían el significado 
“correcto” de los conceptos, y menos contribuían al desarrollo de la política edu-
cativa, por el contrario, la tornaban confusa. 

Ciertamente, las discusiones dieron lugar a diversas modificaciones de los 
discursos cerrados y lograron la flexibilización de los aparatos de gobierno encar-
gados del diseño de políticas públicas. Hay balances sumamente alentadores 
alusivos a un creciente reconocimiento de los derechos indígenas, a la necesidad 
de repensar la instrucción académica a partir de la interculturalización, la refun-
dación de la educación, la construcción de una ciudadanía indígena diferente y a 
una mayor aceptación de que los propios indígenas sean los constructores de sus 
procesos educativos (López, 2011). 

En contraste con lo anterior, encontramos críticas respecto a la interculturali-
dad como política pública. Dichas críticas, sin duda, se orientan a cuestionar la pér-
dida de sus vínculos con los movimientos sociales y sus referentes políticos más 

3 Para esta discusión en el ámbito de América Latina, recomiendo la lectura de tres visiones contras-
tantes respecto de la interculturalidad como discurso político-pedagógico. Luis Enrique López (2009) ha  
insistido desde los años ochenta en una concepción plural de la educación y la apertura de la escuela 
hacia la diversidad lingüística. Catherine Walsh (2009) llama a comprender la diferencia étnico-racial- 
-cultural desde la óptica de la [de]colonialidad, la lucha, el poder, la emergencia [de]colonial y la impo-
sición. Y, Díaz-Polanco discute críticamente la postura autonómica, la interculturalidad y la diversidad 
cultural como discursos que el Estado reelabora para ejercer control sobre los sujetos que demandan el 
ejercicio de tales conceptos. 



166

NICANOR REBOLLEDO

importantes; sus detractores apelan a que la interculturalidad sea asumida como 
un discurso político democratizador (López, 2011), decolonizador (Walsh, 2009) 
y autonómico (Díaz-Polanco, 2006), capaz de cuestionar los soportes etnofágicos 
del poder del sistema y del Estado. Desde esta perspectiva crítica, la intercultu-
ralidad, la diversidad y la globalización, son procesos con los cuales el Estado 
puede convivir y llegar incluso a adaptarlos para su propio beneficio y desarrollo,  
lo cual significa que también pueden servir como nuevos instrumentos de control 
del mismo.

Podemos decir que el debate desatado alrededor de los intentos por definir 
conceptualmente las propiedades de la interculturalidad ha proyectado, en cierta 
forma, un efecto paralizante entre los docentes, ante todo porque no han podido 
extraer de esto definiciones acabadas ni recomendaciones pedagógicas apropia-
das mediante las cuales emprendan acciones interculturales en sus respectivas 
aulas, sin caer en lugares comunes y en la aplicación mecánica de conceptos y 
recomendaciones. Cuando mucho, tales discusiones han permitido a los profe- 
sores, en sus deseos de aplicar la interculturalidad como un contenido y una prác- 
tica académica, la construcción de nociones instrumentales de interculturalidad 
y algunas visiones calificadas de esencializadas de cultura indígena. Así también, 
han dado como resultado la utilización frecuente de enunciados generales como 
“la educación intercultural está en proceso de construcción”, “la interculturalidad 
funcional es diferente de la interculturalidad crítica”; definiciones que muchas 
veces se usan para responder a la pregunta ¿qué es la interculturalidad?

Frente a estos intentos por definir el concepto, se produce en el entorno de 
los investigadores y de la academia una crítica generalizada respecto de aquellas 
iniciativas de educación intercultural que focalizan su mirada en las culturas indí-
genas, ya sea para revitalizarlas o transmitirlas como contenidos de aprendizaje. 
Encontramos argumentos sumamente radicales que aluden a que las prácticas de 
los docentes basadas en tales definiciones caen en la simplificación y la folklori- 
zación. Dichos supuestos críticos suponen que las muestras etnográficas que uti-
lizan los profesores en sus tareas escolares no representan “auténticamente” a las 
culturas indígenas, al contrario, las deforman; en todo caso se les pide que debie-
ran representarlas como las culturas son y no como quisieran que fueran. Alguna 
razón existe en estos juicios, pero también hay algunas exageraciones que sin duda 
han desalentado las iniciativas de educación intercultural. Habría que preguntar 
a los que los cuestionan qué entienden por cultura indígena. Creemos que tan-
to las posturas de aquellos que promueven a las culturas indígenas folklorizadas  



LA INTERCULTURALIDAD EN LAS AULAS

167

o teatralizadas, como las de quienes esperan verlas autenticadas y naturalizadas, 
merecen también algunos comentarios. En todo caso cabe preguntarse si existirán 
esas culturas indígenas auténticas, “originarias” u “originalizadas”. 

Las preguntas nos llevaron a buscar respuestas; en varias ocasiones discutimos 
in situ y con los propios profesores los contenidos acerca de las culturas indígenas, 
particularmente de la cultura otomiana, y con frecuencia salieron a relucir inquie-
tudes. Lo primero fue saber exactamente qué aspectos podrían representar a la 
cultura otomiana en el ámbito simbólico, material y social; luego, qué costumbres 
podríamos calificar de indígenas; y finalmente, qué grado de autenticidad debían 
tener las muestras etnográficas. Muchas costumbres de los pueblos originarios 
podrían ser las de otros pueblos del medio rural mexicano, incluso podrían ser 
comunes a ciertos modos de vida adoptados por las comunidades rurales vecinas 
mestizas.4 Nuestra conclusión en ese momento fue que muchas de las muestras 
etnográficas encontradas para representar a las culturas indígenas serían en todo 
caso patrones culturales coloniales que muchos pueblos indígenas adoptaron 
para establecer distinciones internas entre ellos mismos, o entre comunidades 
indígenas y pueblos mestizos, y que hoy se conservan dando algún tipo de singu-
laridad a cada uno de ellos. En el plano de la representación simbólica, hay una 
serie de elementos estructurales propios de las culturas indígenas, como la visión 
del espacio y el tiempo, la antropomorfología del cosmos, el fogón como eje de la 
vitalidad humana y el cuerpo humano como el centro del mundo (Galinier, 1990).  
Los conocimientos sedimentados en el manejo del tiempo y el espacio son los 
puntos de cristalización de la visión del mundo. Para decirlo en otras palabras, 
los indígenas de la Sierra Madre Oriental estudiados por Galinier (1990 y 2001) 
conservan viva la cosmovisión en la que se integran los conceptos de espacio y 
tiempo, una noción de persona y una teoría del destino; sin embargo, hoy podemos 
observar estos conceptos como:

[…] trajes desgarrados, hechos a base de piezas y pedazos que ya no compiten con los 
saberes establecidos por la cultura occidental.
[…]
Solamente algunos ancianos o chamanes detentan las claves del origen de los astros, 
de los distintos diluvios, del tiempo de los gigantes. Es un saber periférico, pero que 
sí puede surgir de manera espontánea durante el curso de un ritual e integrarse a las 
glosas que explican tal o cual secuencia. (Galinier, 2001, p. 456)

4 Estas ideas se escribieron en un texto que se publicó en 2007 con el título Escolarización interrum-
pida, editado por la Universidad Pedagógica Nacional. 



168

NICANOR REBOLLEDO

El ciclo de fiesta es quizá un tipo de muestra etnográfica distintiva de la cultu-
ra indígena, la indumentaria colonial preservada en la actualidad podría ser otro 
rasgo de distinción, algunas dietas alimenticias que combinan maíz y chile, algu-
nas prácticas agrícolas y de pastoreo típicas sincronizadas con el calendario ritual, 
ciertas prácticas curativas basadas en la preparación de infusiones y pócimas, la 
preparación de bebidas de pulque y atoles de masa, entre otras.

Cuando llevamos estas mismas cuestiones a algunos padres y madres de fami-
lia, queriendo saber cuáles son los elementos constitutivos de la cultura indíge-
na en la actualidad, nos encontramos una “exégesis interna” compuesta a base 
de memorias y olvidos, costumbres muertas y vivas, objetos materiales y una 
espiritualidad devota, historias y mitos, comidas y venenos, juegos de palabras y  
“burlas”, y una serie inacabada de cuestiones que escapaban al objetivo inmediato  
de hacer un glosario cultural para llevar a cabo la enseñanza. En ese momento, la 
búsqueda de claves históricas y semióticas de la cultura escapaban a nuestro obje-
tivo inmediato de enseñanza, donde el sentido de complementar la enseñanza con 
la introducción de la “exégesis interna” —el término más adecuado para designar 
ese proceso de interpretación de los orígenes, elementos y representaciones de la 
cultura— era tal vez lo único que podíamos hacer en esas circunstancias: visibilizar 
algunos fragmentos de la cultura indígena, hacerlos manifiestos en el aula y sumar-
los a los saberes canonizados de la escuela; aunque desde el punto de vista peda-
gógico, ese material cultural no constituye más que un auxiliar de la enseñanza y 
no su sustento. En nuestro encuentro con los padres de familia nunca llegamos, 
como diría Galinier (2001), a la “caja negra” de la cultura, donde se guardan claves 
importantes; únicamente pudimos hallar fragmentos borrosos y piezas comple-
tamente deshechas, que permanecen en la pedacería y el cementerio cultural.

Para las clases en aula, sugerimos algunos “contenidos culturales” consistentes 
en muestras etnográficas relativas a recetas de comida, paisajes rurales, vida rural, 
fiestas, vestidos tradicionales, artesanías y prácticas agrícolas. Descifrar “la caja 
negra” de la cultura indígena escapaba a los objetivos inmediatos, sin embargo es 
una de las tareas pendientes, junto con la posibilidad de que tales monogramas 
sirvan de base a las propuestas educativas, en el sentido de que la cultura indí- 
gena no sea sólo un agregado curricular, sino la base curricular de la enseñanza, el 
código de comunicación pedagógica, y de que se convierta realmente en medidora 
de la enseñanza, en didáctica. Sabemos que para llegar a este punto requerimos del 
estudio profundo de las culturas indígenas, un estudio que dé cuenta de aquello 
que Jacques Galinier llama “exégesis interna y exégesis externa”, es decir, que nos 



LA INTERCULTURALIDAD EN LAS AULAS

169

ayude a comprender las claves de la cultura en general, pero también los compo-
nentes de las culturas indígenas y sus articulaciones con las otras culturas, hasta 
poseer, incluso, bases interculturales de similaridad y disimilaridad.

No obstante las aplicaciones mecánicas de los conceptos, hemos visto que los 
profesores recrean a diario las culturas indígenas en sus escuelas, podríamos decir 
que las están reinventando, en el mismo sentido en que Roy Wagner (2010) defi-
nió el fenómeno de la invención de la cultura, como una práctica humana espe-
cífica donde la invención es también una cultura. La cultura que los profesores 
instrumentalizan en la enseñanza tiene la peculiaridad de haber sido convertida 
en un contenido de aprendizaje escolar para transmitirse en el aula. Es decir, en 
vez de enseñar a través de la cultura, reinventan las culturas indígenas a través de 
la folklorización y de un performance construido con base en diseños ajenos a las 
culturas de origen. Como veremos, esta creatividad docente está asociada más con 
la perspectiva de los centros escolares y los conceptos de cultura que manejan, que 
con las nuevas nociones que la escuela como institución busca implantar; en otros 
términos, se relaciona más con la tradición escolar y la invención de la misma, que 
con el sentido que pretende infundir la interculturalidad. 

Además de la creatividad docente como forma de reinvención de la cultura 
indígena, podemos incluir la enorme influencia que han tenido los conceptos 
de cultura manejados por investigadores, desde años atrás. Hoy día, por ejem-
plo, cuando los profesores hablan de interculturalismo se refieren a la presencia  
de niños y niñas indígenas en los planteles y a la necesaria atención “especial” de 
este tipo de población, y no necesariamente a las definiciones de interculturalidad 
utilizados por la jerga institucional y académica. Los profesores, por el contrario, 
continúan empleando el concepto de cultura para destacar las particularidades de 
la cultura indígena y su diferencia con la cultura nacional y universal, incluso para 
hacer ejercicios de contraste con la cultura local. En este sentido, los profesores 
son más bien culturalistas que interculturalistas, es decir, si bien adoptan el inter-
culturalismo y la diversidad, sus conceptos son más parecidos al diferencialismo 
cultural. La alusión a la diversidad y al pluralismo cultural casi siempre va acom-
pañada de un argumento demostrativo acerca de la existencia de culturas indíge-
nas particulares y de una presencia autónoma de cultura, y se convierte así, en un 
modo de hablar sobre las tradiciones indígenas, donde resulta difícil cuestionar 
su existencia. Aun cuando los profesores han tratado de orientar sus actividades 
hacia la interculturalidad, e intentan, incluso, tomar al pie de la letra algunas de las 
recomendaciones proporcionadas por las instituciones encargadas de promoverla, 
no han podido escapar de las viejas conceptualizaciones y moldes evolucionistas  



170

NICANOR REBOLLEDO

acuñados por la antropología mexicana desde muy entrado el siglo XX; también 
podríamos decir que son muestras de resistencia a la innovación, o bien, signos 
de rechazo a las políticas institucionales. 

Esta idea de cultura difundida por la escuela es básicamente la forma no gené-
tica de transmisión de una comunidad continua; y “comunidad” es entendida aquí 
como aquella entidad que comparte la misma cultura (Gellner, 1997). De acuer-
do con esto, la cultura es entonces aquello que comparte una población y que la 
transforma en comunidad. 

Cultura y comunidad se definen en términos de una relación mutua: cultura es aquello 
que una población comparte y que la transforma en comunidad. La comunidad es una 
subpoblación de una especie, que comparte los rasgos genéticamente transmitidos, 
pero que se distingue de la población más amplia por algunas características adicio-
nales: éstas, de una u de otra manera dependen de lo que la comunidad, o subpobla-
ción, hace, y no de su equipamiento genético. (Gellner, 1997, p. 56)

Las fronteras de una comunidad están definidas por el comportamiento de sus 
miembros, es decir, las fronteras no presentan una sola característica, son más 
bien límites fijados por una diversidad de intereses, como el territorio, la economía,  
la lengua, la religión, las costumbres, etcétera. Todos ellos son indicadores inhe-
rentes a las propias comunidades, que pueden representar intereses de unión o 
dominio, o un comportamiento de separación. Así, una comunidad puede hablar 
diversas lenguas sin barreras, o compartir costumbres de distinto origen sin mar-
car distancias. Pero también puede ocurrir lo contrario, que la diversidad lingüís-
tica produzca separaciones y divisiones, o que las costumbres sirvan de pretexto 
para utilizar la cultura como elemento diferenciador de una comunidad que busca 
ante todo la unidad en su estructura.

La cultura como elemento diferenciador puede jerarquizar a las personas inte-
grantes de un grupo o comunidad, como argumenta Bauman (1999). En estos 
casos, se trata de una noción jerárquica de cultura, la cultura considerada como una 
posesión; un producto heredado o adquirido, poseído, transmitido o compartido; 
ligado a su vez a intereses de distinto orden, como los de clase, religiosos, étnicos, 
lingüísticos, estamentales o de prestigio. En este sentido, la cultura, lejos de unir a 
las comunidades en unidades consistentes, autocontenidas, propicia la separación, 
tornándose más conflictivas tanto intra como intercomunidad. 

Como elemento diferenciador, la cultura es también un componente sepa- 
rado del ser humano, es un valor, un rasgo, una esencia, una personalidad colo- 
cada por encima de las personas, las colectividades y sus relaciones. El ser humano 



LA INTERCULTURALIDAD EN LAS AULAS

171

imperfecto puede llegar a moldearse utilizando la cultura para adquirir una “perso-
nalidad” aceptada socialmente, en estos casos la cultura se convierte en un ideal. 
Como trataba de explicarnos Michel de Certeau (1986), resulta difícil hablar de 
“cultura” en plural cuando el concepto es entendido en su forma jerárquica, pues 
la jerarquización sólo tiene sentido cuando se alude a la cultura como un ideal a 
alcanzar (Bauman, 1999). La cultura en su forma jerárquica hace referencia directa  
a la existencia de posiciones estratificadas dentro de la sociedad, a diferencias 
marcadas por las relaciones de superioridad e inferioridad, dominio y subordina-
ción, moderno y primitivo, culto e inculto, desarrollado y subdesarrollado, mestizo 
e indio, rico y pobre.

La otra cuestión es que la educación intercultural inducida en las escuelas no 
es distinta de los procesos promovidos por el diferencialismo cultural. No hay que 
olvidar que durante los primeros años de instauración de la política educativa 
intercultural (de 2001 a 2005) se produjo una intensa movilización de recursos, 
proliferaron distintas posiciones, así como terminologías institucionales y acadé-
micas, donde efectivamente se puso el acento en el combate al diferencialismo de 
la cultura, en este indigenismo histórico y alambicado. Se argumentaba —y todavía 
se sostiene— que los enfoques particularistas de la educación indígena tienden a 
segmentar y segregar culturalmente, cuando en todo caso, la educación intercul-
tural busca lo contrario: promover la transformación de las relaciones desiguales 
entre las culturas indígenas y no indígenas (cultura occidental). Recordemos, por 
ejemplo, que la elaboración de este argumento y el plan de acción de dicha política,  
por parte de la nueva oficina de Coordinación General de Educación Intercul- 
tural Bilingüe, indujeron a la elaboración de definiciones operativas, es decir,  
que pudieran arrojar resultados.

La pregunta ¿qué es la interculturalidad? da lugar a una definición, que des-
de nuestro punto de vista no dista mucho del diferencialismo cultural referido.  
Luz María Chapela (2004), argumenta al respecto: 

Estamos proponiendo una nueva manera de ver y asumir la diversidad cultural.  
Tradicionalmente y desde la cultura dominante que llamamos mestiza, habíamos 
pensado la interculturalidad siempre en relación con las culturas indígenas y había-
mos pensado en términos de compromiso social con grupos y pueblos marginados. 
La interculturalidad había sido un asunto de compensación, asistencia y paterna- 
lismo. Esta manera de concebir lo intercultural ponía, ante los ojos de los mestizos,  
a las culturas diversas en situación de objeto de compensación, objeto para la recep-
ción, objeto no autonómico. Las relaciones interculturales como las concebimos 
ponen a todas las culturas en posición de sujeto en sí y en sujeto para sí y concibe 
la arena de la interculturalidad como un espacio de silencio a donde acuden con lo 



172

NICANOR REBOLLEDO

suyo propio, muchas diversidades para expresarse, para exponerse, para entrar en los 
otros y permitir que los otros entren, para intercambiar, para enriquecerse y recrearse. 
(Chapela citada por Weller, 2006, p. 408)

No obstante que los profesores han aumentado sus dudas sobre la intercultura-
lidad y no han realizado una práctica ajustada a las definiciones institucionales 
como la anotada, de todos modos, según nuestra lectura, llevan a cabo una práctica 
intercultural que, como hemos dicho, se acerca más a la creatividad docente, a la 
reinvención de la cultura indígena y al diferencialismo cultural, que a las prácticas 
interculturales exigentes de eliminación de estereotipos, racismo e inequidad. 

Algunos dilemas de la práctica intercultural

Las múltiples tentativas de descodificación de los conceptos de cultura, intercultu-
ralidad y diversidad cultural, así como la construcción de conceptos útiles tenden-
tes a inducir cambios en las formas de trabajo y transformación en los salones de 
clase y las escuelas, han sido muy importantes para los profesores. Igual de valio-
so ha sido el papel detonador que juegan las discusiones especializadas de aca- 
démicos y funcionarios respecto al tema. Sin embargo, debemos reconocer que el 
encuentro de los profesores con las nuevas jergas académicas y el lenguaje espe-
cializado, tanto técnico como oficial, ha producido en algunos casos un efecto 
paralizante en el sentido de congelar las discusiones y empobrecer las acciones, 
sobre todo en aquellas situaciones donde sólo se ha insistido en la necesidad de 
difundir parcialmente las definiciones de cultura e intercultura como única vía 
para comprender el sentido de la educación intercultural. Ante la falta de respues-
tas concretas de orden metodológico, los profesores han emprendido actividades 
consideradas por ellos mismos como necesarias para una práctica intercultural 
benéfica (como celebraciones en festivales, muestras etnográficas, periódicos 
murales, danza, poesía y música indígena, y en algunos casos la introducción del 
himno nacional en lenguas indígenas en los honores a la bandera), de manera que 
han caído, casi inevitablemente, en algunas tareas consideradas por los críticos 
como prácticas especializadas de cultura indígena. 

Esta exigencia ha llevado a los profesores no sólo a preguntarse reiteradamente  
por el significado de la interculturalidad y la forma como podría ser practicada, 
sino que los ha colocado frente a una serie de dilemas que se plantean en tér-
minos de construir conceptos, considerados por muchos de los críticos como 
meras nociones instrumentales, pero que en situaciones de carencia de recursos 
auxiliares les resultan orientadoras de sus actividades en el aula. En un extremo,  



LA INTERCULTURALIDAD EN LAS AULAS

173

los profesores actúan como si existiera un sólo significado de interculturalidad y 
una respuesta única ante la exigencia de una práctica intercultural, y en el otro, 
resisten y reinventan. De esta manera, muchas veces se aprenden una definición 
para enseñarla o aplicarla directamente sin pasar por el proceso pedagógico nece-
sario, no porque el concepto sea equívoco, sino porque así lo demanda la evalua-
ción y la exigencia de la política institucional; en otros momentos reinventan la 
tradición en la creencia de llevar a cabo una buena práctica.

Generalmente, estas exigencias no van acompañadas de información a los 
profesores, ni de reflexiones previas, sólo tienen la intención de instruir pero 
no de ligar sus esfuerzos a las problemáticas concretas de los salones de clase.  
Al parecer, las diversas actividades ofrecidas hasta el momento por sus principa-
les promotores no han sido lo suficientemente claras, como tampoco han tenido 
un efecto directo en los objetivos de transformación de las prácticas educativas 
tradicionales.

Las dudas más comunes de los profesores se relacionan con esta exigencia, por 
lo que sus demandas se plantean en términos de saber si la educación intercul-
tural es una tarea adicional y si puede desarrollarse como una actividad especial,  
al margen del currículo. Otra duda extendida se relaciona con la manera de encau-
zar el objetivo intercultural, cómo trabajar la interculturalidad de manera concreta, 
es decir, con qué métodos y estrategias. La tercera duda cuestiona sí la intercultu-
ralidad es un contenido particular del currículo, un contenido transversal, o bien 
una acción de enseñanza integral que involucra a la escuela y la comunidad en la 
construcción de una nueva visión del mundo y considera el papel de la educación 
en la transformación de la realidad. La cuestión en juego es cómo hacer posible 
una práctica intercultural efectiva de los profesores, sin que se caiga fácilmente 
en el tan criticado relativismo y el consabido esencialismo de la cultura indígena,  
sin que se simplifique el objetivo de transformación de la realidad ni se culpabilice 
a los actores, ante la ausencia de respuestas y logros.

A esta exigencia se suman otros elementos relacionados, que hacen de la tarea 
de los docentes un asunto más complejo, sobre todo cuando se les pide que incor-
poren a su trabajo rutinario nuevos conocimientos y una lectura casi obligada 
de la realidad sociocultural de sus escuelas. Sorprende además, que los docentes 
lleven a cabo las variadas actividades que sugieren distintas instituciones, y que 
incluso las presenten clasificadas en forma de catálogo (como educación intercul-
tural, educación para los derechos humanos, historia urbana, educación ambiental, 
educación para la salud, educación sexual y, últimamente se agrega a esta lista, el 
tema de la violencia escolar, entre otros). Estas actividades se realizan como parte 



174

NICANOR REBOLLEDO

de un repertorio de cuestiones que ellos mismos comprenden que están desliga-
das del currículo, y no les encuentran conexión con sus planes de trabajo, o incluso 
entienden que son actividades adicionales que deben incorporarlas del modo que 
sea, aun a pesar de que piensen que restan espacio y tiempo a los asuntos funda-
mentales del programa escolar.

Independientemente de tales exigencias institucionales, los profesores mane-
jan una serie de supuestos sobre los estudiantes de origen indígena, que limitan 
aún más el objetivo intercultural de las escuelas. Algunos profesores en las ciuda-
des, o aun en localidades rurales (con población indígena y mestiza), estiman que 
la afluencia de estudiantes indígenas ha llegado a empobrecer los planteles y ha 
establecido un desconcierto generalizado en torno al cumplimiento de las metas 
educativas, sobre todo en franjas ubicadas dentro de los barrios pobres, donde 
se mezcla pobreza y etnicidad. Estos supuestos son manejados en el sentido de 
que no sólo los recursos deficientes pueden llegar a empobrecer a las escuelas, 
sino también la concentración de estudiantes de origen indígena, pobres y con 
una expectativa muy baja de transformación de su situación. El trabajo en condi-
ciones de infraestructura escolar pésimas, con estudiantes pobres y étnicamente 
identificados, ha llegado a conformar estereotipos y estigmas dentro del propio 
sistema educativo, que dificultan aún más la consecución de las metas de intercul-
turalidad y equidad, sobre todo cuando se sobrepone el argumento basado en la 
profecía autocumplidora (Míguez, 2008), según la cual los estudiantes indígenas 
no podrán cumplir con los objetivos académicos marcados oficialmente, por lo 
tanto no vale la pena los esfuerzos adicionales; cualquier intento no podrá supri-
mir tales limitaciones. 

La presencia indígena en las escuelas públicas de la ciudad ha modificado 
sustancialmente la cultura escolar y la interacción entre profesores y alumnos, 
imprimiéndole nuevas pautas de interacción en los salones de clase, sin suprimir 
la inequidad; por el contrario, creemos que la acentúan. A los niños indígenas les 
resulta difícil comprender los estilos de vida de los “otros” niños y entender las 
normas escolares, por lo que tratan de eludirlas con prácticas de “separación” y 
“aislamiento”. Este retraimiento es interpretado desde el molde de la cultura esco-
lar y se califica como una falta “típica” de los niños indígenas a las reglas escolares. 
Un caso muy recurrente es el de los niños que hablan entre sí su lengua materna 
frente al docente, éste no los entiende y el acto es interpretado como una falta a 
la norma escolar; o bien, cuando por obvias razones no entienden una instrucción 
y son calificados como “desobedientes” e “irrespetuosos”; asimismo, cuando los 
alumnos indígenas no responden a las preguntas del profesor o la profesora y son 



LA INTERCULTURALIDAD EN LAS AULAS

175

catalogados de “cohibidos”, etcétera. Este tipo de desajustes en la vida escolar crea 
un ambiente caótico, ambiguo e impredecible en cuanto a los nuevos retos de la 
escuela, donde las deficiencias atribuidas a las costumbres y las lenguas indígenas 
acentúan la sincronía cultural y las desigualdades internas. 

El efecto paralizante de la interculturalidad y la interculturalización, al que 
nos hemos referido antes, puede analizarse a través de dos tipos de situaciones  
de congelamiento: 1) la ausencia de protagonismo de los profesores en el diseño de  
las políticas educativas y en las tareas interculturales exigidas. En ambos casos los  
profesores sólo desempeñan papeles pasivos y algunas veces de “resistencia”,  
y 2) la ideología de incertidumbre y “pesimismo” que los profesores adoptan en 
este proceso de discusión sobre la interculturalidad y las alternativas que se plan-
tean en torno a la sobrevivencia de las culturas indígenas.

En las situaciones antes citadas los profesores no son considerados por la ins-
titución a la que reportan resultados como trabajadores de la interculturalidad, 
es decir, como productores de interculturalidad e innovadores de la cultura, sino 
más bien, como agentes transmisores de conocimientos sobre interculturalidad y 
promotores de una acción intercultural en sus escuelas, muchas veces abstracta, 
exigente, enajenada. Los maestros son considerados como “las comadronas que 
facilitan el parto, pero no procrean”; una frase que utiliza Bauman (1999) para refe-
rirse a los papeles secundarios menores asignados a los procesos educativos en la 
creación y formación de la cultura.

La segunda situación de congelamiento en la discusión sobre la intercul-
turalidad en la escuela, como ya dijimos, es la formación de una ideología de 
incertidumbre y “pesimismo” en los profesores, así como la asunción de fal- 
sas interpretaciones en torno a la sobrevivencia de las culturas indígenas. A través 
de este tipo de prácticas de trasmisión de saberes “falsos” e “inobjetables” obser-
vamos varias nociones de interculturalidad de los docentes, que desde luego son 
ajenas a las visiones de algunos especialistas y a la tendencia a asociar la inter-
culturalidad con las culturas indígenas. Aun cuando los funcionarios insistan en 
que la interculturalidad no se refiere exclusivamente a las culturas indígenas, los 
docentes las toman como referencia para formular asertos. Cuando se aborda el 
tema de la interculturalidad asociada con la presencia de culturas indígenas, sal-
tan a la vista, claramente, por lo menos dos cuestiones: una relacionada con la per-
cepción sobre el futuro de las culturas indígenas, y otra, con la forma de abordar 
pedagógicamente este tipo de interculturalidad.

En cuanto a la percepción sobre el futuro de las culturas indígenas vemos 
representado un sentimiento ambivalente de vergüenza y nostalgia romántica.  



176

NICANOR REBOLLEDO

La vergüenza es un sentimiento manifiesto del profesor al advertirse copartí- 
cipe de la situación en la que se encuentran los indígenas en la actualidad (mera 
culpa y deuda histórica), y la nostalgia romántica la expresa al hablar de la gran-
deza indígena del pasado, ante todo para justificar las acciones de rescate en sus 
escuelas, amparadas en el pasado glorioso. Pero también hay que decir que en  
sus reflexiones aparecen, de manera recurrente, ideas marcadas por la incerti-
dumbre, el desaliento y el pesimismo, así como manifestaciones vinculadas con 
ilusiones de “purificación” y deseos esencialistas de reencuentro con el pasado 
indígena remoto.

Los profesores expresan con frecuencia una notable preocupación acerca del 
destino que depara a las culturas indígenas y la marginalidad que les es caracte-
rística, pero también se percibe en sus ideas la presencia cada vez más fuerte de 
un “pesimismo sentimental”, que puede entenderse como un sentimiento de des-
concierto y fatalidad. En principio podemos suponer que este pesimismo es parte 
de un pensamiento formado quizá como producto del largo efecto de la impo-
sición colonial, la implantación de la ideología del mestizaje y el nacionalismo 
cultural de exterminio, pero también como parte de una ideología de la derrota. 
Muchas veces ni se preguntan sobre el destino de las culturas indígenas, dan por 
hecho que están destinadas a desaparecer o que pertenecen al pasado. Cuando 
llegan a preguntarse qué pasará con las culturas indígenas y si podrán resistir a 
las presiones de homogeneidad de la cultura global, con frecuencia responden 
que las culturas indígenas difícilmente podrán salvarse y cualquier esfuerzo por 
mantenerlas vivas resulta inútil. Lo que llevan a cabo en sus escuelas se concibe 
como una exigencia institucional y por ello se preguntan si vale la pena empeñar 
esfuerzos en la tarea intercultural.

Hemos recurrido al concepto de “pesimismo sentimental” introducido por 
Sahlins (1997) para tratar de demostrar que la cultura indígena no es un obje-
to en vías de extinción, ni tampoco puede abandonarse como objeto de estudio. 
Esto sería como desentenderse del fenómeno humano y de la organización de la 
experiencia humana. Las culturas indígenas, por el contrario, son presencia en  
la historia moderna:

Están proliferando en todas direcciones reinventando su pasado, sobre todo su propio 
exotismo, transformando la antropología tan repudiada por la crítica posmoderna en 
algo favorable a ellas, “reantropologizando” regiones enteras, que se pensaba esta-
ban condenadas a la homogeneidad de un mercado global desterritorializado. Esas 
culturas han tomado nuevo ímpetu, están demostrando una fuerza que no podemos 
dejar pasar para descargar nuestras infamias pasadas y nuestro actual desaliento.  
(Latour citado por Sahlins, 1997, p. 52)



LA INTERCULTURALIDAD EN LAS AULAS

177

Sahlins argumenta la necesidad de contrarrestar este pesimismo que con el 
paso del tiempo se ha convertido en una “narrativa totalizante” y, paradójicamen-
te, se ha tornado en uno de los refugios de la noción determinista y monológica 
de cultura. Hoy en día, cuando los pueblos indígenas muestran resistencia fren-
te a la globalización y luchan contra sus tendencias homogeneizantes, significa 
que tal lucha no está eludiendo esa tendencia, sino más bien está demostrando 
su rechazo.

¿Y cómo contrarrestar este pesimismo sentimental? Esa sería otra de las pre-
guntas a responder. De acuerdo con Sahlins, el desaliento como cultura, inducido 
e instituido como política pública, representa otro de los grandes desafíos. Es un 
desafío que va más allá de las nociones de interculturalidad y sus posibles manejos 
instrumentales en el aula, rebasa las fronteras de la práctica pedagógica. Podría-
mos decir que se instala como fenómeno cultural de gran alcance y que reduce 
cada vez más las posibilidades de las culturas indígenas a expresarse y represen-
tarse a sí mismas a través de la escuela. 

Comentarios finales

La difusión del discurso de la diversidad y la interculturalidad ha sido muy impor-
tante en el reconocimiento de la presencia indígena en las escuelas y ha colabo-
rado con la transformación de los centros escolares. No obstante, la exigencia 
institucional de la incorporación del enfoque intercultural, inducido a través de 
actividades, cursos, seminarios y materiales, que se han dedicado en primer lugar 
a clarificar los conceptos y objetivos de la educación intercultural, ha contribuido a  
sensibilizar a las comunidades escolares acerca de la problemática indígena.  
Es innegable que el fenómeno indígena ha transformado a la institución escolar, 
pues de alguna manera, las prácticas pedagógicas de los profesores y las formas de 
relación social en las aulas han cambiado. En el ámbito de la práctica pedagógica 
hemos visto una progresiva transformación de las escuelas y una serie de dilemas 
que plantean mayor atención aún. Sin embargo, es muy evidente que este tipo de 
discurso intercultural, formado por una combinación de la jerga de los especialis-
tas con las prácticas y discursos institucionales, ha paralizado la práctica de los 
docentes e infundido más dudas que soluciones, y por lo tanto, más preguntas 
que respuestas. 

Por otro lado, pese al fenómeno de ocultamiento de la identidad indígena  
de los estudiantes (traducido como un fenómeno de temor al rechazo y una reac- 
ción ante la discriminación y el racismo), hemos visto que hay un creciente 



178

NICANOR REBOLLEDO

reconocimiento de las culturas y lenguas indígenas en las escuelas públicas, a la 
vez que se ha desencadenado un proceso sumamente complejo de visibilización 
de la población indígena. Así también ha habido un progresivo flujo de tareas de 
profesores y directivos tendente a buscar posibles vías de aplicación de los pre-
ceptos de la educación intercultural. Sin embargo, lejos de conseguir aprecio, se 
acentúa la segregación y el racismo, surgiendo nuevas formas de distanciamiento 
entre niños y niñas indígenas y no indígenas. 

La experiencia de la mayoría de los estudiantes indígenas de estas escuelas 
está asociada con la migración y un consecuente sufrimiento discriminatorio, por 
lo que niegan su identidad indígena. Pero también la ocultan porque viven el dile-
ma constante de la asimilación cultural y se plantean como respuesta una peculiar 
forma de resistencia cultural, es decir, construyen una forma de vida adaptada a 
la sobrevivencia en el ámbito de la escuela y el entorno. Esta capacidad adapta- 
tiva se basa en la experiencia discriminatoria, y su identidad estará forjada a partir 
de este paradójico rechazo de ser indígena en la escuela.

No obstante el sufrimiento discriminatorio en la escuela a causa del origen indí-
gena, los niños y las niñas creen que la escuela podría contribuir a cambiar dicha 
situación. Ahora bien, en los profesores recae casi por completo la responsabi- 
lidad de responder a ese gran predicamento que les plantean los niños indígenas 
cuando manifiestan o niegan su identidad. 

Las experiencias educativas de los estudiantes indígenas están plagadas de 
acontecimientos lastimosos, que nos muestran una enorme dificultad de adapta-
ción a la vida escolar, permanencia en la escuela y conclusión del ciclo escolar de 
manera exitosa. Por varias razones: primero, porque gran parte de los niños indí-
genas trabaja y no puede dedicarse de tiempo completo a la escuela, no hacen las 
tareas y tampoco dedican tiempo para recuperarse. Segundo, en la escuela hay un 
estigma preexistente construido sobre la base de considerar a la cultura indígena 
como un elemento endémico del aprendizaje: se cataloga a los estudiantes de ori-
gen indígena dentro de un segmento de la población con problemas culturales, y 
se les otorga, de esta manera, una condición deficitaria. Ese estado refuerza la seg-
mentación del ambiente escolar. Desde el punto de vista del aprendizaje exitoso,  
las niñas y los niños indígenas son catalogados como “estudiantes problema” 
debido a las desventajas que muestran en la adquisición de la lectoescritura y a 
la resistencia a entrar en dinámicas de aprendizaje general. Los estudiantes bilin-
gües que no hablan “bien” el español, son colocados en consecuencia frente a una 
doble problemática: vencer los efectos del bilingüismo asincrónico y enfrentar la 
exigencia de hablar sólo español, y además, un español estándar.



LA INTERCULTURALIDAD EN LAS AULAS

179

¿Es posible revitalizar la lengua materna indígena de los estudiantes, incor-
porarla al currículo como lengua vehicular y aprender español como segunda 
lengua? Éste es uno de los últimos dilemas que exigen mayor atención. Hay que 
reconocer que en la actualidad el multilingüismo es un fenómeno que se expan-
de en las escuelas con la presencia de estudiantes indígenas y que empieza a ser 
aceptado como tal. No obstante, todavía existen prejuicios lingüísticos, y este fenó-
meno de bilingüismo-multilingüismo se instala también como un mal endémico y  
no como una propiedad cultural de los niños indígenas. Los niños bilingües van a 
la escuela con la expectativa de aprender español y de hecho creen que la escuela 
les dará todas las facilidades para aprenderlo “bien”. En estos casos aprender bien 
el español significa pasar, de manera inevitable, por la lengua materna indígena. 

Por último, la aplicación de la interculturalidad ha creado un efecto paralizante, 
precisamente a raíz de que los profesores tratan de construir la interculturalidad 
sin más referente que una definición a la que no logran darle sentido, sobre todo 
cuando tal definición es demasiado general y abierta, o no les sugiere nada res-
pecto a los problemas suscitados en sus aulas, tal como sucede con la definición 
arriba enunciada que dice “la interculturalidad está en proceso de construcción”,  
o que la interculturalidad es simplemente “la interacción de culturas”, etcétera. 
Este efecto paralizante ha sido evidente en aquellos momentos en que los profeso-
res han tratado de traducir la interculturalidad en términos de una nueva práctica 
pedagógica, como si en realidad se tratara sólo de una cuestión pedagógica.

Referencias

Bauman, Z. (1999). La cultura como praxis. Barcelona: Paidós.

De Certeau, M. (1995). A cultura no plural. Campinas, S. P: Papirus. 

Díaz-Polanco, H. (2006). Elogio de la diversidad. Globalización, multiculturalismo y etno- 
fagia. Premio Internacional de Ensayo 2006, México: Siglo XXI. 

Embriz, A., Riess, B. y Sortibrán, T. (Comps.). (2011). La diversidad cultural (Marco concep-
tual), México: SEP-CGEIB. Recuperado de http://www.culturaspopulareseindigenas.
gob.mx/pdf/marco_conceptual.pdf



180

NICANOR REBOLLEDO

López, L. E. (2009). Interculturalidad, educación y política en América Latina. Perspectivas 
desde el Sur, pistas para una investigación comprometida y dialogal. En L. E. López. 
(Ed.), Interculturalidad, educación y ciudadanía. Perspectivas latinoamericanas  
(pp. 129-153). Bolivia: Fundación para la Educación en Contextos de Multilingüismo 
y Pluriculturalidad (FUNPROEIB)/Plural Editores.

Míguez, M. P. (2007). Nunca es tarde para comenzar. Bilingüismo indígena y enseñanza  
bilingüe en primaria. En G. Teresinha Bertussi. (Ed.), Anuario Educativo 2007  
(pp. 95-115). México: UPN/Porrúa Hermanos.

Rebolledo, N. (2004). Antropología y educación intercultural. Perspectivas interdisci-
plinarias. En M. Rutsch y M. Wacher (Coords.), Alarifes, Amanuenses y evange-
listas. Tradiciones, personajes, comunidades y narrativas de la ciencia en México  
(pp. 397-418). Colección Científica, Serie Antropología. México: INAH/UIA. 

______ (2007). Educación interrumpida. Un caso de migración y bilingüismo en la ciudad 
de México. Colección Más Textos. México: UPN. 

Sahlins, M. (1997). O “pesimismo sentimental” e a experiencia etnográfica: porque a cul-
tura nao é um "objeto" em vía de extincao (parte 1). Mana. Estudios de Antropología 
Social. 3(1), 41-73.

Walsh, C. (2009). Interculturalidad y (de)colonialidad. Perspectivas críticas y políticas. 
Ponencia del XII Congreso ARIC, Florianópolis, Brasil, 29 de junio de 2009. 

Warner, R. (2010). A invençâo da cultura. Sao Paulo: Cosac Naify.

Weller, G. (2006). Migración indígena a la ciudad de México y los problemas lingüístico- 
-educativos resultantes. Un panorama. En R. Terbog y García, L. (Eds.), Los retos  
de la planificación del lenguaje en el siglo XXI (pp. 405-417). México: Centro de 
Enseñanza de Lenguas Extranjeras/UNAM. 



[181]

Apuntes para una educación de los pueblos  
y para los pueblos indígenas

Jaime Romero1

Confiamos siempre en el pueblo. Negaremos siempre 
fórmulas dadas. Afirmamos que tenemos que cambiar 
junto a él, y no sólo ofrecerle datos.

Experimentamos métodos, técnicas, procesos de 
comunicación. Superamos procedimientos. Nunca 
abandonamos la convicción que siempre tuvimos,  
de que sólo en las bases populares, y con ellas, podría-
mos realizar algo serio y auténtico.

Paulo Freire

Es inevitable pensar en el carácter civilizatorio de la educación. A lo largo de la 
historia del país encontramos ejemplos. Desde las cruzadas culturales de Vas-

concelos hasta las nuevas reformas educativas, las escuelas parecieran funcionar 
como una máquina aplanadora de las diferentes formas de expresión cultural o 
de entender el mundo. Pensadores como Gramsci, por mencionar a un clásico, 
sostienen que el Estado tiende a crear y mantener cierto tipo de civilización y de 
ciudadano a través del acto educativo (Gramsci, 1987, p. 92). No se trata sólo de per- 
petuar una forma de cultura dominante, sino también de expandirla. Esto ha 
logrado —y sigue haciéndolo— desaparecer costumbres, conocimientos y formas 
de organización que por muchos años han practicado los pueblos. Pero eso es lo 
menos grave, mucha gente ha muerto, han desaparecido lenguas y culturas, se han 
esclavizado a pueblos enteros y se ha despojado a las personas de su territorio y 
riqueza natural. Si bien es cierto que las culturas y las sociedades son dinámicas, 
es decir, están en constante transformación y no permanecen estáticas, cuando 
dicha transformación es impulsada o impuesta por la fuerza de una cultura domi-
nante, se lleva a cabo un proceso de colonización. Se traza un camino a seguir y 
se borran otras formas de entender el mundo. La educación resulta un ejercicio de  
poder político porque dirige una forma de conformación de la sociedad. Así, se 

1 Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco.



182

JAIME ROMERO

deja fuera todo el universo de conocimientos y formas de su apropiación por los 
pueblos. Las diferentes culturas, ricas por su diversidad, se ven sometidas bajo  
los principios educativos hegemónicos. En esta época neoliberal el conocimiento  
se ha vuelto un producto de consumo y la educación pública, un negocio. 

En México, el Estado está obligado constitucionalmente a impartir la educación 
primaria y secundaria a todo el país.2 El problema es que también es éste quien 
tiene la facultad de elaborar los planes y programas de estudio que se impartirán 
en el sistema educativo, aunque se diga que se toma en cuenta la opinión de los 
gobiernos de las entidades y de los diversos sectores sociales involucrados en la 
educación. En este sentido, es pertinente acudir a la filosofía de la educación y 
detenernos a pensar ¿para qué se educa en la sociedad contemporánea? Para res-
ponder esta pregunta, comencemos por entender, de manera sencilla, a la educa-
ción como una relación social mediada por una intención de conocimiento. Dicha 
relación, al igual que el conocimiento, se ve afectada en la sociedad contemporánea 
por el fenómeno de los mass media. En la actualidad, se tiene más acceso a la infor-
mación, pero menos contacto “cara a cara” entre los integrantes de la sociedad.  
De esta manera, el conocimiento, así como las relaciones sociales, se revisten de un 
talante virtual. La educación formal, además de conocimientos, saberes y aprendi-
zajes, también dota a la sociedad de títulos que respaldan o reconocen un estatus 
educativo. En la sociedad contemporánea se educa para tener un mejor empleo y 
nivel social. Cuando el sujeto entra al mundo educativo oficial, de alguna manera  
ingresa a un sistema de competencia. Dicho sistema incrementa y estimula la 
construcción del individuo por encima del sujeto social. A lo largo de la historia 
contemporánea se ha educado para que la civilización avance hacia una de sus 
principales conquistas: el individuo. Sin embargo hay espacios donde el individuo 
no termina de germinar. Por ejemplo, en muchas comunidades indígenas aún se 
conserva el “nosotros” por encima del “yo”. En este sentido cabe preguntar ¿existe 
realmente una educación que represente a los pueblos con su forma de organiza-
ción política y social?

Este trabajo plantea la bifurcación del acto educativo en dos esfuerzos: a) la con- 
formación y el moldeamiento de la conducta y el comportamiento social, y  
b) la construcción de conocimientos. Estas dos raíces fundamentales conforman 
los caminos para entender los procesos educativos. El primero tiene que ver con 
el esfuerzo de inculcar valores en la sociedad para mantener el orden: la conduc-
ta y la disciplina moral. El segundo se relaciona con la epistemología que funda 

2  Cfr. artículo 3.º de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos (CPEUM). 



APUNTES PARA UNA EDUCACIÓN DE LOS PUEBLOS Y PARA LOS PUEBLOS INDÍGENAS

183

y mueve a la sociedad: el conocimiento y las formas de organización política.  
En el caso de la conformación y el moldeamiento de la conducta, el camino es sedi-
mentado, sin salidas ni vueltas; hay un orden establecido que dicta el bien y el mal 
en la conciencia de los individuos. El segundo es un camino abierto que permite 
a las sociedades ir avanzando, moviéndose o transformándose. La propuesta es 
hacer coincidir, cada vez más, las dos vías hasta generar una sola. En este sentido, 
se tratará de subvertir la idea sociológica durkheimiana que dice que la educación 
es un hecho social y, por lo tanto, es supraindividual; es decir, que existe fuera de 
las conciencias individuales y pertenece a la sociedad (Brígido, 2006, p. 39). 

Para comprender lo anterior conviene responder las preguntas: ¿quién con- 
forma a la sociedad en un mundo donde los pueblos indígenas han sido conde- 
nados al olvido y la invisibilidad?, ¿cuál es el papel de la educación en un mundo 
donde la violencia desbordada no tiene límites? Se tocan los terrenos del horror o 
lo siniestro. Primero habrá que reconocer la naturaleza de la educación más allá del 
Estado y sus instituciones representativas. Ni la escuela ni la familia son institucio-
nes exclusivas del acto educativo. Tampoco el conocimiento científico ni las uni-
versidades que lo sustentan son portadoras del conocimiento verdadero o válido.  
Existen otras formas de conocer y otros espacios para educarse. Aquí se toca una 
primera vena del asunto, un punto de encuentro entre lo legal y lo legítimo. 

Si se piensa a la educación como una relación social capaz de reconstruir el 
tejido social a base del conocimiento, es decir, en su vertiente constructiva, enton-
ces la educación impartida por el Estado no representa los intereses de la extensa 
gama de la diversidad cultural existente. No se trata del simple reconocimiento 
de esta diversidad, sino del derecho a la autodeterminación educativa, y en con-
secuencia, a la dirección de sus propios planes y programas de estudio. Este plan- 
teamiento hace necesaria una educación desde abajo, de los pueblos y para los 
pueblos. No una que imponga una forma de entender el mundo, sino la que posi-
bilite el diálogo entre las diferentes formas de entenderlo y, mejor aún, de trans- 
formarlo. 

Si bien es cierto que las comunidades indígenas pertenecen a los sectores socia-
les de la población más afectados por la pobreza y la exclusión (Comboni, 2002),  
también es verdad que las mismas comunidades indígenas son espacios de resis-
tencia ante el neoliberalismo educativo. La educación de los pueblos y para los 
pueblos tendría que centrarse en nuevos paradigmas pedagógicos. No sólo en el 
aspecto económico o identitario, también en las formas de organización cultural, 
política y filosófica que los sostienen. 



184

JAIME ROMERO

El doble filo de la educación: entre lo legal y lo legítimo

La educación no está sólo en las instituciones que la representan. Está en las 
plazas, en la milpa y en cualquier espacio que implique el contacto entre suje-
tos cognoscentes. Ha habido varias luchas por el reconocimiento oficial de una 
escuela diferente o, para ser más precisos, una escuela que represente los intereses 
de las comunidades indígenas o afromexicanas. A título de ejemplo contempo- 
ráneo y concreto está el caso de la Universidad Intercultural de los Pueblos del Sur  
(UNISUR),3 que cimentó su propuesta en el reconocimiento oficial de sus licencia-
turas y su visión político-cultural del mundo, sin embargo, no ha sido autorizada 
por el Estado debido a diversas circunstancias políticas de las que no viene al caso 
profundizar. UNISUR es una clara muestra de una institución legitimada por los 
pueblos indígenas, que no ha sido legalizada por los poderes fácticos. 

A diferencia de otras propuestas educativas en comunidades indígenas que 
apuestan por una educación crítica, con una oferta académica muy distante de las 
licenciaturas que ofrece el Estado —como el Instituto Superior Intercultural Ayuuk 
(ISIA),4 que tiene su sede en la zona mixe de Oaxaca y que ha optado por el formato 
de la educación privada, o el Centro Indígena de Capacitación Integral-UniTierra 
(CIDECI-UniTierra),5 que es representativo de los procesos autonómicos—, UNISUR 
optó por una vía complicada: el reconocimiento oficial de sus propios planes y 
programas de estudio. 

Los tres esfuerzos educativos mencionados merecen el respeto de su trabajo 
académico por el alto nivel filosófico del conocimiento a favor de las comunida-
des indígenas, pero ¿qué pasa con sus planes y programas de estudio, o con la 
labor docente y estudiantil en sus aulas? En el ISIA, por ejemplo, se ha cumplido 
cabalmente con los requisitos minuciosos que exige la Secretaría de Educación 
Pública (SEP) para tener la validez oficial que exige el gobierno en la denomina- 
ción de educación privada; sus planes y programas de estudio se fundamentan en 
los principios de la comunalidad, integralidad, solidaridad y educación intercul- 
tural; su propuesta pedagógica tiene un valor muy significativo para las comuni-
dades, sin embargo, sigue en la categoría de educación privada. El ISIA forma parte 
del Sistema Universitario Jesuita (SUJ),6 por lo que su planta docente involucra tan-
to a profesores indígenas como de otras procedencias. Por otra parte, en el caso del 

3 Cfr. http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-66662014000100006 
4 Cfr. http://www.isia.edu.mx/
5 Cfr. http://seminarioscideci.org/
6 Cfr. http://www.isia.edu.mx/acerca-del-isia



APUNTES PARA UNA EDUCACIÓN DE LOS PUEBLOS Y PARA LOS PUEBLOS INDÍGENAS

185

CIDECI su oferta educativa se ubica en un ordenamiento muy diferente de los prin-
cipios convencionales que rigen a la mayoría de las universidades. Su propuesta  
tiene como pilares el “aprender a hacer”, “aprender a aprender” y “aprender a ser 
más”.7 De ahí se desprende un buen número de talleres y seminarios de pensa-
miento crítico que no se preocupan por estar bajo los lineamientos de la SEP, sino 
acordes con los principios que rigen a los pueblos indígenas: la otra educación. 
Ambos centros educativos son legítimos porque cuentan con el respaldo de las 
comunidades indígenas, aunque el primero de manera parcial, ya que sus planes 
y programas son resultado de un sistema institucionalizado. Sólo el ISIA dota con 
títulos de validez oficial a sus egresados. 

Para entender la diferencia entre “lo legal” y “lo legítimo”, podemos aducir, 
aunque de manera somera, a conceptos de gran profundidad que escapan a un 
debate jurídico. Según el Centro de Investigación y Análisis FUNDAR, “lo legal se 
apega al derecho, está dentro de un marco jurídico, nos limita a lo que se puede o 
no hacer desde la visión de la ley, en este caso, vale decir desde la visión del poder 
de lo oficial. Lo legítimo implica, además, seguir un camino correcto, auténtico, 
moral y ético”,8 aquello que tiene sentido y se apega a lo que las personas piensan 
o creen. Una educación legítima sería la que nace y es propuesta desde los pueblos 
y para los pueblos. La legalidad de la educación no necesariamente es legítima,  
a veces es impuesta como lo que “debe ser”, y se apoya en ordenamientos lega-
les y de poder. Roberto Vernengo (1992), parafraseando a Max Weber, afirma:  
“En los derechos modernos racionalizados la legalidad involucra legitimidad, 
entendiendo por tal la obligatoriedad moral de los súbditos de acatar las normas 
promulgadas por autoridades estatales” (p. 267). Para el México contemporáneo, 
así como para otros territorios del continente y del mundo, habrá que poner en 
duda el carácter moderno y racional del derecho. Por esta ocasión no entraremos 
en debate.

En el caso de UNISUR existe una tensión sin salida aparente. Una educación de 
los pueblos y para los pueblos exige otras vías de discusión en lo que respecta  
a la política educativa. No es la vía de la educación privada ni de la educación 
autónoma. Ambas invaluables por sus esfuerzos pedagógicos, sin duda, pero  
UNISUR se rige por el mandato de los pueblos que apostaron a crear una universi- 
dad pública que representara los usos y costumbres, así como las necesidades edu-
cativas de las comunidades de Guerrero involucradas. Bajo el sencillo pero pro- 

7 Cfr. http://www.jornada.unam.mx/2010/10/26/opinion/019a1pol
8 Cfr. http://fundar.org.mx/la-diferencia-entre-lo-legal-y-lo-legitimo/



186

JAIME ROMERO

fundo lema de “una educación de los pueblos y para los pueblos” se intentó obte-
ner el reconocimiento del Estado como una universidad pública. Aunque el pos-
tulado resulta muy poético, este esfuerzo educativo propone una ruptura histórica 
con la forma de impartir educación en el país, en la que el Estado es quien decide 
el tipo de educación que será adoptada. 

Por otro lado, la educación privada obtiene el reconocimiento oficial del  
Estado, en tanto sus postulados sean legalizados por la vía jurídica. Esa es una dife- 
rencia significativa respecto de las escuelas surgidas desde los mismos pueblos. 
El carácter de autonomía que profesan algunos centros educativos de los pue- 
blos no ejercen una presión directa al Estado para ser reconocidos; no lo necesitan 
y no les interesa. Por otro lado, la autonomía universitaria reconocida y otorgada 
por el Estado es también una forma de legitimización de ambas partes. Al res- 
pecto, Renate Marsiske (2010) afirma: 

La autonomía universitaria tiene tres aspectos: el de su propio gobierno, el académico 
y el financiero. El primero de ellos permite que la universidad legisle sobre sus pro-
pios asuntos, se organice como le parezca mejor y elija a sus autoridades y al rector 
según los requisitos que ellos mismos señalen. La parte académica de la autonomía 
universitaria implica que la universidad puede nombrar y remover su personal aca-
démico según los procedimientos convenidos, seleccionar a los alumnos según los 
exámenes que ella misma aplica, elaborar sus planes de estudio, expedir certifica-
dos, etc. También garantiza la libertad de cátedra, cuestión que no se debe confundir 
con la autonomía misma. El aspecto financiero permite la libre disposición que de 
su patrimonio tiene la universidad, así como la elaboración y el control de su propio 
presupuesto. (p. 9) 

La autonomía ganada por algunas universidades no niega al Estado, pacta sus 
propias autoridades, sus propias formas de contratación de académicos y su auto-
nomía financiera, pero nunca rechaza al Estado, la Universidad sigue siendo un 
aparato del Estado. En cambio, la autonomía de los pueblos finca su razón de ser 
en los procesos autonómicos que ponen por delante los saberes que comparten 
sus participantes, antes que cualquier título académico. Una educación de los 
pueblos y para los pueblos, que pugna por su reconocimiento y el derecho a su 
autodeterminación desde sus propios principios comunitarios y formas de enten-
der el mundo, mantendrá a sus estudiantes y profesores bajo una tensión que crea 
incertidumbre, ya que existe en el imaginario, tanto de estudiantes como de pro-
fesores, la necesidad de un reconocimiento oficial. Es decir, se busca una educa-
ción desde los usos y costumbres de los pueblos, pero que al mismo tiempo sea 
reconocida por el Estado. 



APUNTES PARA UNA EDUCACIÓN DE LOS PUEBLOS Y PARA LOS PUEBLOS INDÍGENAS

187

La educación, entendida de arriba hacia abajo o de afuera hacia adentro es 
legal, porque hay leyes y acuerdos que respaldan su reconocimiento, aunque no  
se considere la gran diversidad cultural que tienen los pueblos. Es decir, el carácter 
legal de la educación tiende a homogeneizar el pensamiento. A la inversa, la edu-
cación entendida como de abajo hacia arriba o de adentro hacia fuera es legítima,  
porque no son las leyes y los acuerdos estatales los que dan sentido a su prác- 
tica, sino la misma experiencia, reflexión y necesidades de los pueblos. Una for-
ma de educación posible de los pueblos y para los pueblos estaría conformada de 
legitimidad y legalidad, y asimismo, tendría el derecho a ejercer la autodetermi-
nación; en pocas palabras, que los órganos evaluadores del acto educativo en su 
conjunto tengan su raíz principal en los usos y costumbres de los pueblos. Para 
Luis Villoro (2013, p. 163), la autodeterminación implica el derecho de los pueblos 
a decidir su propia forma de gobierno, porque de eso depende la supervivencia 
de sus manifestaciones culturales, políticas y filosóficas, puestas en práctica a la 
hora de hacer comunidad. 

Otorgar el reconocimiento oficial a una universidad como UNISUR no pasa sólo  
por un asunto de voluntad política, se ponen al descubierto diversos factores eco-
nómicos, pero principalmente, se duda de la legitimidad de las instituciones eva- 
luadoras y sus vínculos con los organismos internacionales que dirigen el rum-
bo de la educación y la sociedad, en el marco de la cultura que moldea al sujeto  
contemporáneo. Arrancarle de las manos al Estado, como organismo administra-
dor, el acto de educar, no significa desconocer su papel en la sociedad, sino más 
bien, recobrar un derecho fundamental: una educación propia. 

Interculturalidad y comunalidad

Desde la propuesta de una educación de los pueblos y para los pueblos surge 
la necesidad de considerar las diferencias culturales, históricas y políticas de las 
comunidades, pero también sus convergencias. Es decir, reconocer los puntos de 
encuentro y desencuentro de los diferentes pueblos en el acto educativo. Para 
Adriana Arroyo Ortega y Catherine Walsh (Arroyo, 2016; Walsh, 2008) la intercul-
turalidad sería una alternativa epistemológica que nos lleva a considerar la forma 
en que nos relacionamos con lo otro y lo diverso, más allá de las fragmentacio-
nes y a favor de una apertura étnica, cultural y lingüística donde se den nuevos 
modos de relación social. Además de evidenciar los procesos racistas, sexistas y 
colonialistas en el ámbito educativo, la interculturalidad considerará las diferentes 
formas de entender y relacionarse con el mundo. El carácter epistemológico de la 



188

JAIME ROMERO

interculturalidad trae consigo el asunto de la educación: el conocimiento en sus 
múltiples expresiones. No hay un conocimiento único y verdadero. Hay varios. 
Cada uno se explica o se entiende de acuerdo con el contexto histórico en que se 
desarrolla. La interculturalidad, detrás de los asuntos del acto educativo, sería el 
punto de encuentro de esa diversidad. 

En el anexo 1 del libro, La comunalidad, modo de vida en los pueblos indios 
(2003), Floriberto Díaz Gómez propone entender los elementos que definen la 
comunalidad: “La Tierra como madre y como territorio, el consenso en asam-
blea para la toma de decisiones, el servicio gratuito como ejercicio de autoridad, 
el trabajo recreativo como un acto de recreación y los ritos y ceremonias como 
expresión del don comunal” (Rendón, 2003, p. 96). Con base en estos princi-
pios de vida —que no son los únicos, ya que es una propuesta nacida del estudio  
de una comunidad en particular— se propone entender la razón de ser y existir de 
las comunidades. Aunque se diga que la comunalidad es una alternativa y no una 
oposición a la forma de vida occidental, está claro que existe un conflicto o una ten- 
sión en los principios fundamentales de “el ser para sí” y “el ser para el otro” que 
Paulo Freire enuncia claro en su Pedagogía del oprimido (Freire, 1970, pp. 40 y 41).  
El “ser para otro” significa no reconocer las diferencias, porque la razón de ser 
no nace del diferente si no del que oprime. El “ser para sí”, en cambio, significa  
un parto de liberación que trae en consecuencia la autonomía, bajo el riesgo de un 
entendimiento mecanicista. Las formas de organización comunitarias con todas 
sus implicaciones filosóficas deberían ser el eje ético-político de una educación 
de los pueblos y para los pueblos, más allá de los planes y programas de estudio, 
porque es así como se crea y recrea la cultura. 

Las diferentes formas de vida comunitaria, que comprenden conocimientos y 
saberes ancestrales, ponen en crisis el sistema de valores educativos que propone 
la obediencia ciega, la inequidad, la diferenciación, el individualismo, la compe-
tencia entre pares y el miedo, por mencionar sólo algunos. En una educación de 
los pueblos y para los pueblos habría que considerar estos elementos y dar un 
giro al paradigma educativo que hoy nos rige. Virar el timón de los horizontes del 
consumo y la producción de mercancías hacia los horizontes de la colectividad,  
la justicia, la democracia y la libertad como principios fundamentales en el ejer- 
cicio de existir y ser para sí. 



APUNTES PARA UNA EDUCACIÓN DE LOS PUEBLOS Y PARA LOS PUEBLOS INDÍGENAS

189

Diálogo de saberes y conocimiento

Además de las distintas formas de entender el mundo y la organización de los pue-
blos, desde una mirada pedagógica el acto educativo también trae a la discusión 
necesariamente un acercamiento al proceso de enseñanza-aprendizaje, que no 
considera sólo la enseñanza o sólo el aprendizaje. Si bien es cierto que, de acuer-
do con la perspectiva desde la que se aborde el tema, el acto educativo se puede 
centrar en la enseñanza o en el aprendizaje, para efectos de entender su compleji-
dad total, estos elementos serán considerados inseparables, como inseparable es 
la realidad social. 

El asunto relevante en una educación de los pueblos y para los pueblos gira en 
torno a la relación entre escuela y realidad social. Se requiere dar un giro: la escuela 
ya no será la que legitime o legalice los conocimientos o saberes aprendidos en su 
ámbito, sino que serán los conocimientos o saberes de los pueblos los que legiti-
men a la escuela. En la actualidad, de manera formal, la escuela no sólo decide lo 
que debe aprenderse y lo institucionaliza, sino que al atestiguar la competencia a 
través de calificaciones y diplomas oficiales, avala, jerarquiza y acredita a sus egre-
sados como “aptos” para ejercer alguna profesión o actividad, o para pasar al nivel 
inmediato superior de estudios. La escuela, en su dimensión administrativa, es la 
única institución que puede otorgar legalmente los reconocimientos de validez 
oficial, pero ¿quién o qué instrumentos de la realidad social otorgan dicha facul-
tad para que la escuela sea garante de sus atribuciones? El poder de una realidad 
social dominante sobre otras realidades. 

El divorcio entre la escuela y la realidad social es ocasionado por un ejercicio 
de poder ya muy viejo. Es como si la escuela corriera por un camino paralelo a 
la realidad social. Más bien, la escuela ha dado respuestas, desde la revolución 
industrial o en el momento en que se le ascendió al rango de institución única 
que puede educar los conocimientos aprobados para la reproducción del poder y 
el status quo, la escuela define qué, cuándo y dónde transmitir los conocimientos;  
desde ese momento la escuela se vincula estrechamente con las necesidades de 
la producción. Desde entonces, el acto educativo se ha circunscrito a una visión 
pragmática que instrumentaliza el conocimiento. Los saberes originarios y  
aquellos surgidos de una lógica substancial vinculada de manera no dominan-
te, sino equivalente y recíproca, con la naturaleza y sus iguales hacen que el 
conocimiento sea significativo y pertinente, además de ser la base de la didác- 
tica, el aprendizaje y la construcción del conocimiento. Para Ángel Díaz Barriga, 
el currículo es una invención del pragmatismo estadounidense. 



190

JAIME ROMERO

[…] la construcción científica de un currículum, establece que cuando se quiere for-
mar a un agrónomo, es necesario preguntar a los que contratan a los agrónomos, 
¿para qué los contratan? y, una vez que se tenga claro esto, entonces proceder a revi-
sar si el proyecto de formación en los planes de estudio incluye esas habilidades.  
(Díaz, 2015, p. 14)

De esta manera, los fines educativos son propuestos por las necesidades de las 
industrias, no por las de los pueblos. A medida que la realidad social fundamente 
y dirija la función y razón de ser de la escuela, en ese sentido, la escuela será un 
espacio de los pueblos y para los pueblos. Pero no todo termina en quién dirige los 
planes y programas de estudio, sino quién define (o desde qué criterios se hace) 
lo que se entiende por educación y su función social.

El conocimiento científico (Foucault, 1970), en su dimensión de “verdad”,  
se apoya en una base institucional, como muchos otros sistemas de exclusión.  
Por otra parte, el diálogo de saberes brinda un ejercicio más horizontal e inclusivo. 
Los sabios no son los que saben más, sino los que escuchan más. 

En este diálogo de saberes también hay una lucha, un ejercicio de violencia 
que se desata en el encuentro de dos culturas. Pero además hay convivencia y fes- 
tejo por reconocer al otro. El conocimiento científico, por su parte, no reconoce al  
otro, porque para la verdad no existe “otro”. No se puede explicar toda la realidad 
social con la ciencia, hay cosas o fenómenos que escapan a la razón. Son inexpli- 
cables. Y el orden explicador recorta la realidad para convencer y ejercer un 
dominio. En muchos pueblos, como lo señala Lenkersdorf, la lengua tiene dos 
realidades: el habla y la escucha (Lenkersdorf, 2008). La lengua es el vehículo del 
pensamiento para llegar al otro. El escuchar “puede ser la transformación de nues-
tra vida en medio de un contexto de sordos” (Lenkersdorf, 2008, p. 20). La escucha 
antecede a la palabra hablada y, en el mejor de los casos, forma parte y es el inicio 
de la palabra. La palabra de los pueblos, escucha. La palabra del conocimiento 
científico, en su ejercicio escolar, impone. 

Una educación de los pueblos y para los pueblos tendría que escuchar los 
saberes y conocimientos locales para hacerlos dialogar con los conocimientos de 
otras partes y diferentes temporalidades. De esta manera, el proceso de enseñanza- 
-aprendizaje daría forma y sentido a una relación de subjetividades en constante 
transformación. La pedagogía crítica intenta que el conocimiento se construya en 
el aula pero a la luz de la realidad social. Esta pregunta viene al caso: ¿el conoci-
miento tendrá que estar al servicio o en función de los intereses de los pueblos? 
Ya John Dewey y Horkheimer sostuvieron una polémica en torno a ello. Para el 
primer pensador el conocimiento debería de ponerse al servicio de la sociedad y 



APUNTES PARA UNA EDUCACIÓN DE LOS PUEBLOS Y PARA LOS PUEBLOS INDÍGENAS

191

tener un sentido práctico o utilizable para su desarrollo. A simple vista, Dewey tie-
ne toda la razón; la escuela debería estar al servicio de la sociedad construyendo 
conocimientos utilizables, una educación pragmática. Para Horkheimer, filósofo 
de origen alemán, conocido por su trabajo en la filosofía crítica, esto es totalmente 
cuestionable porque significa, en pocas palabras, poner el conocimiento al servicio 
de la producción industrial; es decir, que el conocimiento gire en torno al “saber 
hacer” más que al “saber pensar”. En una entrevista, le preguntaron a Borges: 
“¿para qué sirve la poesía, maestro?” Y Borges respondió: “¿para qué sirven los 
amaneceres?”. La educación va mucho más allá de su carácter instrumental; no es 
una herramienta, sino una relación. Pensar que la educación es una herramienta 
deja fuera las relaciones sociales que se producen en su interior y sedimenta su 
ejercicio. Así, no actúa desde dentro de las diferentes culturas, sino que se impone 
a favor de una cultura dominante. Por otra parte, entender a la educación como 
una relación social, nos permite encontrar otras lógicas de enseñanza o aprendi- 
zaje, otros espacios diferentes a la misma escuela, incluso, otras formas de expresar 
el conocimiento. De esta manera, la educación será la expresión de la diversidad 
cultural, política y filosófica de los pueblos.

La escuela y la realidad social. La realidad como recurso pedagógico

Como si fueran mundos distintos e irreconciliables, el paradigma educativo tra-
dicional ha separado a la escuela de la realidad social. Los planes y programas 
de estudio muchas veces son diseñados sin el conocimiento de las múltiples 
regiones que constituyen el país, lo cual ha significado el fracaso de varias expe-
riencias educativas. Por eso es importante reconocer las virtudes de considerar a 
la realidad social como un recurso pedagógico, ya que ésta es justo el elemento  
que inyecta vida a los planes y programas de estudio, así como a las teorías. Si un  
plan de estudios no considera su historicidad, es decir, el tiempo y espacio en el 
que se implementa, será un instrumento de dominación. Un plan de estudios, o la  
teoría misma, si no se lee o aplica de acuerdo al contexto, tiende a sedimen- 
tarse o permanece estable; por lo tanto, muerto. Para una educación que apele a 
los intereses de los pueblos, ésta debería realizarse a la luz de la realidad social.  
No como se ha educado tradicionalmente: entender la realidad mediante las teo-
rías, sino entender y discutir las teorías a la luz de la realidad. 



192

JAIME ROMERO

El lenguaje academicista, por ejemplo, muchas veces deja fuera a las comuni-
dades. La escuela pareciera ser un mecanismo extractivista del conocimiento, que 
se nutre de la realidad social de los pueblos pero no regresa nada, ni enriquece la 
cultura ni la comprende, sino más bien, la dota de un entendimiento superficial.

Una educación de los pueblos y para los pueblos, pedagógicamente hablando, 
debería basar sus objetivos educativos en la investigación como centro de la ense-
ñanza. La investigación es el vínculo necesario entre la escuela y la realidad social. 
Un plan de estudios que base sus acciones educativas en el ejercicio de la inves-
tigación aportará conocimientos que beneficien a las comunidades y la sociedad 
en general. Pero sobre todo reconocerá e incorporará los conocimientos y saberes 
surgidos de los contextos donde se enseña, es decir desde los pueblos indígenas, 
y recuperará así su forma de producción de saberes y conocimientos que muchas 
veces no tienen cabida en los espacios educativos formales.

Los planes y programas de estudio casi siempre reproducen conocimientos 
previos, pero no los crean. La investigación como base de la formación en todos 
los niveles educativos ayudará a producir nuevos conocimientos, con lo que se 
cambiará el paradigma educativo que se centra en el “saber hacer” por los de 
“saber pensar” y “saber crear”, también por el de “saber hacer” pero incorporado 
al pensamiento; es decir, de manera integral, relacionado con el modo de vida.  
La búsqueda que acompaña a una pregunta pone en actividad al estudiante, pero 
también al profesor. Indagar en la realidad abre puertas o pasillos comunicantes  
entre la escuela y la sociedad en su conjunto. Para L. Stenhouse (2007) la investi-
gación produce teoría y pone en actividad participativa tanto a profesores como 
a estudiantes (p. 88). De esta manera, el conocimiento será contextualizado y 
producido en las regiones donde se aplique. Por ejemplo, la Universidad Autó- 
noma Metropolitana, Unidad Xochimilco, mediante su sistema modular, plantea 
un modelo educativo que centra a la investigación como eje del aprendizaje. Pero 
va un paso más lejos todavía, porque la propuesta de investigación que presenta 
a sus estudiantes no es comprender la realidad, sino transformarla. 

La legitimidad de una educación de los pueblos y para los pueblos radica en el 
vínculo entre la escuela y/o la enseñanza y la realidad social próxima: una escue-
la que atienda la necesidad de los pueblos y no la de los bancos o las fábricas.  
La escuela también es un escenario en disputa. Puede seguir siendo un instru-
mento de dominación como históricamente ha sido, o ser el campo de batalla para 
liberarse de “ser para otros” y empezar a “ser para sí misma”. 



APUNTES PARA UNA EDUCACIÓN DE LOS PUEBLOS Y PARA LOS PUEBLOS INDÍGENAS

193

Lo popular y lo académico

Frente al aparente divorcio entre la escuela y el mundo exterior, en muchas 
comunidades, se gesta una muralla que divide los conocimientos en populares 
y académicos. Lo académico pasa por procesos de certificación que van desde el 
acompañamiento y la vigilancia docente hasta un documento que da fe y legali-
dad de que dicho conocimiento es válido, legitimado por la autoridad escolar. 

Por otra parte, los conocimientos populares se alojan y circulan en la vida coti-
diana de las personas con naturalidad. El aparato de certificación pasa casi exclu-
sivamente por la experiencia misma. No hay un papel que certifique su validez 
más que la aplicación a la realidad misma. Sucede muchas veces que, al someter 
estos conocimientos al escrutinio de “lo científico”, no resisten la prueba y son 
desvalorizados o negados. De la misma manera, sucede que “lo académico”, al ser 
sometido a prueba bajo los designios de la experiencia, no resiste y también es 
descalificado. Para decirlo en otras palabras: el conocimiento académico muchas 
veces no corresponde o no es suficiente para transformar, mejorar, o incluso, expli-
car la realidad de los pueblos. Existe la idea de que la ciencia habita únicamente en 
los centros educativos y de investigación. Para Orlando Fals Borda, la ciencia es: 

[…] el producto cultural del intelecto humano que responde a necesidades colectivas 
concretas y también a objetivos previamente determinados por clases sociales, que 
aparecen como dominantes en ciertos períodos históricos. Ese dominio al que refiere 
el autor materializa una relación de poder. El sentido de lo popular, en un principio, 
no está determinado por intereses previos de una clase social dominante, sino por su 
libertad de circulación. (Fals, 2014, p. 302)

En el caso de “lo popular”, muchas veces es tan importante su aplicación al mun-
do que se olvida la necesidad de su sistematización para mejorar y compartir su 
práctica. De esta manera, lo popular se desvincula de la potencialidad de construir 
teoría. Aquí radica la vitalidad de su importancia, ya que en la educación tradicio-
nal, casi en cualquier nivel, se vive con la idea de explicar la realidad a través de la 
teoría. Y esto —permítase la expresión coloquial— es como querer “venderle pan 
al panadero”. Existe un tremendo ejercicio de poder en esta práctica. 

La propuesta de una educación de los pueblos y para los pueblos, radica en 
invertir la relación entre realidad y teoría: entender la teoría a la luz de la realidad, 
llenar de contraste, matizar. Nada nuevo. Ya la pedagogía crítica se ha encargado 
de concretar esta propuesta. Esto puede revitalizar y más o menos equiparar la 



194

JAIME ROMERO

relación entre lo popular y lo académico. La teoría sin práctica sobre la realidad 
es materia muerta. Del mismo modo, la práctica sin teoría impide la edificación 
reflexiva de la cultura. Acción, reflexión, acción. Para Ernest Bloch (2004), “la pra-
xis presupone la teoría, del mismo modo que alumbra y necesita nueva teoría para 
la persecución de una nueva praxis” (p. 321). El conocimiento es una espiral, tiene 
movilidad. Una educación de los pueblos y para los pueblos, debería considerar 
esta forma de entendimiento y construcción del conocimiento, ya que así se abre 
la posibilidad de hacer su propia teoría más que reproducirla. La construcción del 
conocimiento de los pueblos y para los pueblos ayudaría a posicionar una sobe-
ranía epistemológica que respete y potencie sus propias formas de entender y 
nombrar al mundo. 

Para el sociólogo judío-alemán Norbert Elías, el conocimiento es el significa-
do social de símbolos construidos por los hombres —tales como las palabras o 
las figuras—, dotados con capacidad para proporcionar a los humanos medios de 
orientación. Desde esta posición sociológica se puede ver una concepción casi 
instrumental del conocimiento, aunque para muchas comunidades el conoci-
miento representa una relación colectiva con el mundo o su entorno. En lo popu-
lar reside una forma distinta de construir el conocimiento; desde otra dirección. 
En lo académico hay un elitismo que discrimina las formas populares de enten-
der el mundo; las prácticas sociales se explican desde los libros. Pero sucede que 
muchas veces, salvo honrosas excepciones, lo académico no consigue penetrar en 
la complejidad de la realidad que constituye a los pueblos y ésta se explica sólo de 
manera superficial. Entonces, la propuesta es construir una metodología que brin-
de instrumentos científicos que sirvan como puentes o ventanas para entender la 
cientificidad que reside en lo popular. ¿Qué sabe de los principios básicos de la quí- 
mica una cocinera?, ¿qué sabe de los planteamientos filosóficos más antiguos de la 
existencia humana un anciano náhuatl o triqui?, ¿cuáles son las soluciones que se 
proponen desde el “nosotros” que amasan los tojolabales para salir de la violencia 
social que nos ahoga?

Hacia un paradigma popular de lo educativo 

Sin duda el carácter humanista de la educación se ve interpelado en las diferentes 
corrientes que la constituyen. Para Sara Barrena (2015), por ejemplo, “la educación 
es la clave para hacer mejores personas, para transformar la familia y la sociedad 
y, en definitiva, para cambiar el mundo” (p. 9). A lo largo de la historia de la edu-
cación, se puede “leer”, más o menos, el carácter edificante de su aplicación en la 



APUNTES PARA UNA EDUCACIÓN DE LOS PUEBLOS Y PARA LOS PUEBLOS INDÍGENAS

195

sociedad. En nuestros días no es la excepción, aunque sería de gran relevancia 
saber lo que se entiende por “mejores personas”, de acuerdo con la cita de Barrena. 
¿Qué significa ser “mejores personas” en el contexto de los pueblos? Para las pro-
puestas educativas de Vasconcelos, por ejemplo, significaba dejar de ser salvajes 
y, con educación, empezar la transformación para ser civilizados; de ahí la fuerza 
que impulsaba las cruzadas culturales. En busca de la conformación de un Estado 
nación homogéneo, la castellanización atentaba contra la riqueza cultural, política 
y filosófica de los diferentes pueblos. 

Según el Programa Especial de Educación Intercultural que aparece en el  
Diario Oficial de la Federación, para la sociedad contemporánea es de vital 
importancia “contribuir a la construcción de una sociedad más justa y equitativa, 
mejorando y ampliando las oportunidades educativas de la población indígena, 
y promoviendo relaciones más igualitarias y respetuosas entre los integrantes de 
toda la sociedad mexicana”.9 En el gobierno de Fox, por ejemplo, se creó la Coordi-
nación General de Educación Intercultural Bilingüe. En términos de la oficialidad 
se asoman elementos que sitúan a las culturas y sus respectivas lenguas en el cen-
tro de la discusión. Aunque la dimensión de cultura que han atendido los gobier-
nos es exógena y casi insultantemente superficial, es pertinente señalar que la 
direccionalidad de la educación ha sido, tradicionalmente, de afuera hacia adentro.  
Así, el acto educativo, muchas veces se enfoca en el desarrollo de competencias 
que sólo dejan ver al campesinado como fuente de trabajo y no como fuente de 
vida en términos más amplios. No se trata sólo de atender las necesidades de los 
pueblos, sino de reconocer en derecho sus propias formas de expresión y de orga-
nización de la vida comunitaria. 

Antes de hacer la propuesta de un paradigma educativo de los pueblos y para 
los pueblos, cabe destacar la concepción instrumental de la educación a lo largo 
de la historia moderna; es decir, la idea de que la educación tiene que servir para 
algo. En este sentido, la educación se considera como un instrumento aplicado a 
una finalidad, sea cual sea. Es evidente que los pueblos, como cualquier sociedad, 
necesitan que la educación responda al saneamiento de sus necesidades. Ahora 
bien, la realidad social que responde a las lógicas de mercantilización de la vida 
impone una forma primordial en la relación de la sociedad con el mundo: la del 
consumo. Todo es susceptible de ser comprado o vendido; desde un sobrero hasta 
los pensamientos, el tiempo o la naturaleza misma. Para la sociedad neoliberal, un 
río, así como el monte y los animales son visualizados como recursos naturales 

9 Cfr. http://www.dof.gob.mx/nota_detalle.php?codigo=5342484&fecha=28/04/2014



196

JAIME ROMERO

o mercancías. En este sentido, el conocimiento producido por el acto educativo 
también es considerado una mercancía. Pero para los pueblos indígenas, tratando  
de ser cuidadosos en no caer en la idealización, un río o los árboles son seres vivos 
con los que se convive y, por tal motivo, se respetan en igualdad de condicio- 
nes humanas. No se trata de pensar que se humaniza a la naturaleza como en 
muchas ciudades se han humanizado a las mascotas hasta llegar al grado de com-
prarles ropa o llevarlas al psicólogo de animales. Más bien, se respeta a la natu-
raleza como se respeta la vida humana, porque conforman una totalidad. Para 
Fernando Huanacuni Mamani (2013) “Los abuelos y abuelas de los pueblos ances-
trales hicieron florecer la vida inspirados en la expresión del multiverso, donde 
todo está conectado, interrelacionado, nada está fuera” (p. 25). Asimismo, el acto 
educativo en los pueblos tendría que responder a paradigmas que den cuenta de 
un respeto más amplio con el entorno y con la historia. 

La propuesta de este ensayo es arrancar a la educación de esa visión utilitaria 
y posicionarla o concebirla como una relación social, donde los pueblos no sólo 
reproduzcan conocimientos, sino también generen las condiciones para produ-
cir y compartir los suyos. Pensar que la educación sirve para algo, la coloca en 
su carácter instrumental, ajena al sujeto. Por otra parte, considerar a la educación 
como una relación social mediada por una intencionalidad de conocimiento, colo-
ca a los sujetos interactuando con el mundo en una totalidad. Lejos de pensar en 
la adecuación de los planes y programas de estudio, lo necesario sería dejar que la 
educación exprese la forma de organizarse en las comunidades. Se puede seguir 
aprendiendo matemáticas, por poner un ejemplo, pero desde la manera en que 
esta disciplina convive o enuncia una dimensión del pensamiento y las formas de 
organización propias de los pueblos. Para conseguir un cambio en el paradigma 
educativo actual, no se necesitan planes y programas de estudio que consideren 
las necesidades de los pueblos, porque eso es parte de una simulación. Ni tam- 
poco se trata de tener una educación que considere las lenguas indígenas; aunque 
eso sea de mucha importancia, sigue siendo insuficiente. Se trata de devolver o 
regresar el acto educativo a la sociedad en su conjunto y arrancarlo de los intere-
ses mercantiles, exclusivamente. 

Una educación de los pueblos y para los pueblos debería considerar que la 
educación es el eje cultural que detona la política y crea subjetividades, y cambiar 
así el rumbo del acto educativo; es decir, que la educación provenga del legítimo 
derecho que tienen los pueblos a su autodeterminación y no de intereses externos 
a la vida comunitaria. Esto no quiere decir que los pueblos queden al margen del 



APUNTES PARA UNA EDUCACIÓN DE LOS PUEBLOS Y PARA LOS PUEBLOS INDÍGENAS

197

desarrollo social y humano, sino más bien, que el desarrollo social y humano de 
los pueblos tengan su propia direccionalidad, su cauce natural, desde sus particu-
lares intereses y formas de entender y nombrar al mundo; de esta manera, poner a 
dialogar, en igualdad, los saberes y conocimientos de los pueblos con los saberes 
y conocimientos de otras latitudes e intereses. 

Referencias

Apple, M. W. (2007). Educar “como Dios manda”: mercados, niveles, religión y desigual-
dad. España: Paidós.

Arroyo, A. (2016). Pedagogías decoloniales y la interculturalidad: perspectivas situadas.  
En Interculturalidad y educación desde el sur/contextos, experiencias y voces  
(pp. 47-66). Universidad Politécnica Salesiana. Ecuador: CLACSO.

Barrena, S. (2015). Pragmatismo y educación: Charles S. Peirce y Jhon Dewie en las aulas. 
Madrid: Antonio Machado Libros. 

Brígido, A. M. (2006). Sociología de la educación, temas y perspectivas fundamentales. 
Argentina: Brujas.

Bloch, E. (2004). El principio de la esperanza. Madrid: Trotta.

Comboni, S. (2002). Interculturalidad, educación y política en América Latina. Política y 
cultura (pp. 261-288). (17) primavera. México: UAM-Xochimilco. 

Díaz Á. (2015). El docente y los programas escolares. Lo institucional y lo didáctico. México: 
UNAM/Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación (IISUE).

Díaz, F. (2003). Anexo 1. En Rendón J. J. (autor del anexo). La comunalidad: modo de vida 
de los pueblos indios. México: CONACULTA.

Elias, N. (1994). Conocimiento y poder. Madrid: Endymion. 

Fals, O. (2014). Ciencia, compromiso y cambio social. Montevideo: El colectivo.

Foucault, M. (1999). El orden del discurso. Barcelona: Tusquets.

Freire, P. (1970). La pedagogía del oprimido. México: Siglo XXI.

Gramsci, A. (1987). La alternativa pedagógica. México: Fontamara.

Huanacuni, F. (2013). Buen vivir /Vivir bien. Filosofía, política, estrategias y experiencias 
regionales andinas. Buenos Aires: Chuquisaca Talleres. 

Lenkersdorf, C. (2008). Aprender a escuchar: enseñanzas maya-tojolabales. México: Plaza 
y Valdés.



198

JAIME ROMERO

Marsiske, R. (2010). La autonomía universitaria. Una visión histórica y latinoamericana.  
En Perfiles Educativos (pp. 9-26), vol. XXXII (2010). México: Instituto de Investiga- 
ciones sobre la Universidad y la Educación.

Setenhouse, L. (2007). La investigación como base de la enseñanza. Madrid: Morata.

Vernengo R. J. (1992). Legalidad y legitimidad, los límites morales del derecho. Revista de 
Estudios Políticos. (77), 267-284.

Villoro, L. (2013). Los retos de la sociedad por venir. México: FCE.

Walsh, C. (2008). Interculturalidad, plurinacionalidad y decolonialidad: las insurgencias 
político-epistémicas de refundar el Estado (pp. 131-152). (09). Bogotá: Tábula Rasa.

______ (2009). Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de) coloniales de nuestra  
época. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar/Abya-Yala. 



[199]

Las políticas lingüísticas y la enseñanza 
de lenguas indígenas

Ernesto Díaz-Couder Cabral1 

Introducción

Para tener una visión ordenada de la aplicación de las políticas lingüísticas a 
la enseñanza de las lenguas, se proponen algunas premisas básicas con el fin 

de comprender su sentido en el contexto actual. Algunas de estas premisas son 
motivo de debate en el campo académico, por lo que se apuntan a continuación 
con el propósito de hacerlas explícitas:

•  • Los propósitos de las políticas lingüísticas van más allá de las lenguas.  
Generalmente apuntan a compensar inequidades sociales de otro tipo, tales 
como estratificación económica, discriminación étnica, marginación social, 
acceso limitado a la jurisdicción y a los servicios del Estado, etcétera (Pool, 1987;  
Ricento, 2006).

•  • Las ideologías políticas y sus correspondientes políticas sociales influyen 
en la interpretación de los objetivos de las políticas lingüísticas al imbuir-
las con nociones y valores de cada ideología como “equidad” o “igualdad de 
oportunidades”.

•  • El objeto de las políticas del lenguaje son las “lenguas” en tanto prácticas comu-
nicativas de la sociedad. La idea de las lenguas como códigos gramaticales es 
relevante para las políticas lingüísticas sólo como un medio para intervenir en 
las prácticas comunicativas sociales.

1 Universidad Pedagógica Nacional (UPN)..



200

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL

De la aldea local a la aldea global

Para bien o para mal, los procesos de integración económica —y sus efectos en 
otras esferas—, que identificamos de manera genérica como “globalización”, cons-
tituyen el trasfondo general que nos permite comprender buena parte de los pro-
cesos sociolingüísticos actuales (Blommaert, 2010). Tanto el vertiginoso ritmo de 
desaparición de lenguas a escala mundial (Nettle, 1999; Nettle y Romaine, 2000) 
como los movimientos de mantenimiento lingüístico y revitalización de identida-
des culturales locales responden, en parte, a esta situación. Existen por supuesto, 
condiciones locales y nacionales específicas que definen las situaciones concretas 
(Grenoble y Whaley, 1998). Sin embargo, la globalización es el trasfondo sobre el 
que actúan las fuerzas locales y, en este sentido, también forma parte de ellas.

Las políticas actuales hacia las poblaciones indígenas en América Latina, den-
tro de las cuáles se enmarcan las políticas lingüísticas acerca de la enseñanza de 
las lenguas indígenas, tomaron un giro sustancial hacia el multiculturalismo, al 
mismo tiempo que se expandía por la región la apertura de los mercados nacio-
nales al libre mercado internacional y con ello se consolidaba la hegemonía glo-
bal de los mercados en nuestra región. Las grandes modificaciones en los marcos 
jurídicos nacionales con respecto a la población indígena se concentran en los 
años finales de la década de los ochenta y en la primera mitad de los noventa  
(Díaz-Couder, 1998; Gigante, 2000). No nos detendremos a discutir la relación 
entre globalización y multiculturalismo como forma de integración política, pero 
para fines de exposición, es necesario tenerla en mente.

Por su parte, en este mismo contexto, las luchas de los pueblos indígenas han 
ido encontrando nuevas formas de expresión a sus demandas (Bengoa, 2000; 
Wearne, 1996). Así por ejemplo, se han fortalecido mediante la asociación con 
movimientos ambientalistas que vinculan el desarrollo sustentable y el mante-
nimiento de la diversidad biótica con la conservación del conocimiento indígena 
tradicional, enlazando así la defensa del medio ambiente con las tradiciones cultu-
rales indígenas. Estas contiendas también se han robustecido mediante la defensa 
de los derechos culturales y lingüísticos, aprovechando la creciente participación 
internacional en la protección de los derechos humanos de los sectores sociales 
más vulnerables. Como quiera que sea, lo importante aquí es no perder de vista 
que la forma de las luchas indígenas actuales es resultado de su adaptación a las 
condiciones existentes, como de hecho siempre lo ha sido.2

2  Cfr. Florescano (1997) para un estudio del caso mexicano.



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

201

El aparentemente paradójico efecto de la globalización que propicia por una 
parte el fortalecimiento de fuerzas uniformadoras supranacionales y, por otra, 
el robustecimiento de identidades locales o regionales (ambas generalmente 
a expensas de las identidades nacionalistas), es bien conocido desde el clási-
co ensayo de Benjamín Barber en el que distingue los procesos uniformadores  
(lo que él llama el McWorld, con la cadena McDonald como emblema) de los 
procesos fundamentalistas de resistencia, con la idea de la jihad como bandera  
(Barber, 1992). Un ejemplo paradigmático es la exacta coincidencia de la entra- 
da en vigor del Tratado de Libre Comercio de América del Norte (TLCAN) con 
la insurrección del Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN) en el sur de 
México, al primer minuto del primero de enero de 1994.

En el momento actual, las dinámicas locales están integradas a “espacios insti- 
tucionales” cada vez más amplios (Pipitone, 2003), que si bien no resuelven las 
situaciones locales, sí las resignifican o las insertan en contextos que las trascien-
den pero de los cuales no pueden abstraerse y, en cierto sentido, las reorientan, 
pero en ningún caso las sustituyen. De esta forma nos encontramos con espa-
cios institucionales interrelacionados, dentro de los cuales tienen lugar tanto las 
prácticas comunicativas cotidianas como las políticas que pretenden regularlas, 
dando lugar a efectos múltiples y diferenciados en cada uno de dichos espacios.  
Las políticas para la enseñanza de lenguas indígenas —las políticas lingüísticas 
y quizá las políticas públicas en general— no pueden sustraerse a esta situación. 
Para los fines de la exposición se abordará cada espacio institucional por separado, 
aunque en realidad esto es sólo un recurso analítico, ya que se trata de una intrin-
cada interrelación sociológica, económica y política.

El espacio institucional de la comunidad

Por “comunidad” entiendo la unidad política básica de los pueblos indígenas.3  
En el caso de los pueblos campesinos, la comunidad y su territorio frecuentemen-
te incluyen varias poblaciones, como el altépetl mesoamericano o el ayllu andino, 
por ejemplo. Nótese que no estoy refiriéndome a las demarcaciones político- 
-administrativas de los Estados nación actuales, sino a las unidades políticamente 
pertinentes desde la perspectiva de los propios pueblos indígenas.4

3  En el esquema de Ugo Pipitone (2003) este espacio institucional corresponde al de “ciudad”.  
Sin embargo, para el caso de los pueblos indígenas, este espacio no es un referente pertinente. Parece más 
relevante el de “comunidad”.

4  Una discusión más detallada a este respecto se encuentra en Díaz-Couder (1990).



202

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL

El espacio institucional de la nación 

Como todos sabemos, el impulso nacionalista no ha sido muy favorable para 
las lenguas indígenas. De hecho, ha sido francamente hostil. Las identidades 
nacionalistas han sido siempre esencialmente excluyentes. Como señala Stefano  
Varese (1992), los indígenas latinoamericanos nunca han sido parte de los proyec-
tos nacionales, tampoco sus idiomas. 

El espacio institucional de la región plurinacional

En las últimas décadas se viene esbozando un nuevo espacio institucional como 
marco regulador de las relaciones políticas y económicas entre los Estados nacio-
nales. Ugo Pipitone lo denomina región plurinacional. Aunque no substituye a 
los otros dos espacios, como ya se ha mencionado, sí los subordina en alguna 
medida y en esa misma reorienta sus acciones. Quizá uno de los fenómenos 
influyentes para la conformación de regiones plurinacionales sea la necesidad de 
aceptar el reconocimiento de la diferencia cultural y lingüística como condición 
para la cooperación y el desarrollo (Arizpe y otros, 2001; Pérez de Cuéllar, 1997).  
Después de todo no puede haber asociaciones estables sin mutuo respeto y 
reconocimiento entre los socios. Así, el pluralismo lingüístico es condición para 
la integración económica (y en algunos casos también política) de regiones 
plurinacionales.

La interrelación de los espacios institucionales

Suele considerarse a lo comunitario, lo nacional y lo internacional como un conti-
nuo regional que va del entorno inmediato (lo local) a lo más lejano en distancia 
y cultura (lo global). Sin embargo, esta imagen supone cierta continuidad entre 
los espacios, como si se tratara de una unidad, por lo que un mismo conjunto de 
políticas lingüísticas debería atravesar todos los campos, y producir aproximada-
mente los mismos efectos en ellos (figura 1). Así, las mismas políticas de fomento 
a la literatura en lengua indígena se aplicarían, con las adecuaciones del caso, en 
todos los niveles, esperando obtener los mismos resultados. Por ejemplo, otorgar 
premios de literatura en lengua indígena a nivel escolar, estatal, nacional e incluso  
internacional. No serían los mismos premios, pero el principio es el mismo.  
Lo que cambia es la escala. 

Con las políticas de enseñanza de lenguas indígenas ocurre algo similar, dando 
lugar a una especie de tríada en la enseñanza de lenguas: lengua de la comunidad, 



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

203

lengua nacional y lengua internacional. En términos generales, esto se corres- 
ponde con los niveles educativos: lengua indígena en la educación primaria, 
lengua nacional en la educación superior y lengua internacional como lengua 
extranjera.

En mi opinión, debemos verlos como espacios institucionales distintos, aunque 
interrelacionados. Se trataría de un sistema con tres subsistemas, cada uno de ellos 
con su propia organización interna (figura 2). Al interior de cada espacio institucio-
nal encontramos una lógica interna propia, con sus agentes, sus fines, sus medios, 
sus procesos de toma de decisión, etcétera (Cooper, 1996, pp. 99-105). Es decir, 
cada espacio es susceptible de ser analizado en sí mismo. Sin embargo, no debe-
mos olvidar que se encuentran relacionados entre sí de tal manera, que los efectos 
en cada uno de ellos impactan a los otros dos, como se muestra en la figura 2. 

Nótese que la línea que va del espacio “comunidad” al de “nación” aparece pun- 
teado. Esto se debe a que es una línea de relación más posible que real. Si nos move-
mos hacia el pasado cuando el espacio institucional plurinacional era mucho más 
débil —digamos, en el siglo XIX— la relación entre la nación y los espacios loca-
les era más bien unilateral. La adopción y difusión de los estándares nacionales  
(las lenguas nacionales, entre ellos) tenían el propósito de unificar a la nación aun 
a expensas de las condiciones locales. 



204

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL

Esta situación no ha cambiado. Pero la progresiva consolidación del espacio pluri-
nacional dio lugar a un nuevo sistema en el que los espacios locales se relacionan 
directamente con los plurinacionales mediante los organismos internacionales y 
los medios de comunicación (Brisk, 2000). De nuevo, el caso del EZLN es ilustrativo 
de la forma en que este levantamiento local ha impactado en México rodeando el 
espacio nacional para llegar directamente a los espacios plurinacionales y, desde 
ahí, ejercer una gran presión en la política nacional. Su fuerza no proviene tanto 
del poder militar, sino de su influencia en los espacios plurinacionales. Tenía razón  
el entonces Secretario de Relaciones Exteriores de México cuando decía que se 
trataba de una guerrilla de internet y prensa. Pero al contrario de lo que suge- 
ría el comentario, eso la hacía más real y poderosa, que virtual y propagandística.

Vitalidad lingüística y desarrollo social

La vitalidad de las lenguas indígenas del continente americano está disminuyendo 
por diversas razones. En lo siguiente, se abordará el caso de México con la espe-
ranza de que ofrezca aspectos de interés general. 

Un primer aspecto a considerar es la transmisión intergeneracional. El cuadro 1  
ilustra la proporción de hablantes de lengua indígena en México por grupo 
de edad. Como puede apreciarse, hay una tendencia decreciente en la propor- 



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

205

ción de hablantes de lengua indígena jóvenes, en tanto que aumenta la proporción 
de hablantes viejos (mayores de cincuenta años). Las proporciones por grupos de 
edad no son muy diferentes respecto de la población nacional. Sin embargo, hay 
que considerar que la tasa de fecundidad en la población indígena es considera-
blemente mayor que en la población no indígena (Fernández P. y Salas, G., 2001; 
Vázquez, G., 2010). 

Por otra parte, resulta muy difícil separar las políticas lingüísticas de las condicio-
nes sociales de sus hablantes. En el caso de México encontramos una correlación 
más bien inversa entre vitalidad lingüística y desarrollo social. No dispongo de 
información similar para otros países de América Latina, por lo que ignoro si la 



206

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL

tendencia es parecida, aunque creo que debe haber algunos paralelismos impor-
tantes en regiones con población indígena campesina. El cuadro 2 muestra la 
correlación entre lo que Thomas Smith (1995) denomina índice de vitalidad lin-
güística5 y el índice de desarrollo social elaborado por Sergio de la Vega (2001) 
para el Instituto Nacional Indigenista (INI). 

Como puede verse, existe una cierta tendencia en el sentido de que a mayor 
desarrollo social menor vitalidad lingüística. Sin embargo, la relación no es muy 
directa y existen casos de etnias con índices de desarrollo similares pero índi- 
ces de vitalidad opuestos. Esto se debe en parte a que se trata de estadísticas de 
agregados nacionales por lengua, y en algunos casos eso significa comunidades 
lingüísticas dispersas en regiones con distintos grados de desarrollo. Si la relación 

5 El índice de vitalidad lingüística simplemente refleja la diferencia entre la población de hablantes 
de una lengua indígena entre 5 y 14 años en comparación con la población nacional para esos mismos 
grupos de edad.



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

207

se desagrega por regiones, encontramos que, en general, las regiones con menor 
desarrollo social suelen tener mayor vitalidad lingüística, aunque sigue habiendo 
casos que no se ajustan a la tendencia general. 

Lo que esto señala es que las actuales estrategias de desarrollo resultan poco 
amistosas con el mantenimiento de las lenguas indígenas. Para decirlo sin rodeos, 
las políticas lingüísticas respecto a las lenguas indígenas deben ir acompañadas de 
estrategias de desarrollo distintas. De acuerdo con las estrategias actuales regidas 
fundamentalmente por las fuerzas del libre mercado, los incentivos para el uso y 
aprendizaje de las lenguas indígenas son mínimos. Paralelamente a los procesos 
económicos del mercado, funcionan procesos paralelos de libre mercado lingüís-
tico que, como en la economía, tienden a concentrar mayor capital en los sectores 
con más poder. En este caso, las lenguas de mayor circulación.

A este respecto debemos considerar también la creciente población indí- 
gena residente en zonas urbanas. De acuerdo con el censo del 2000, el 60 % de la 
población hablante de alguna lengua indígena reside en regiones rurales (menos  
de 2 500 habitantes), por lo que otro 40 % reside en localidades urbanas o semiur-
banas. En estos contextos, la existencia y pervivencia de las lenguas indígenas 
se vuelve más difícil por múltiples razones. Entre ellas se señala la distribu-
ción laboral y de ingresos de la población indígena, como se muestra en el cua- 
dro 3 (página siguiente). 

En este cuadro puede verse la relación entre ingreso y escolaridad.6 A mayor 
grado de escolaridad mayores ingresos. Los menores ingresos o los que no repor-
tan ingreso en absoluto corresponden en buena medida a la población rural.  
De acuerdo con esta medición se observa que la única manera de mantener vivas 
la cultura y las lenguas indígenas es preservarlas como sociedades campesinas al 
margen del trabajo asalariado y de la escuela; o a la inversa, para que los indígenas 
suban su nivel de ingresos deben abandonar su herencia cultural.

6 Estos datos no son recientes pero son los únicos disponibles de manera directa para las regiones 
indígenas. Otra posibilidad es trabajar con los datos de “Hogares con jefes de familia hablantes de len- 
gua indígena”, pero la medición es indirecta y no es el foco de la discusión.



208

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

209

Lo anterior suele dar lugar a una antinomia que anima dos posiciones básicas  
en términos de proyectos etnopolíticos y sus políticas lingüísticas correspon- 
dientes: mantenimiento de la tradición o fomento de la modernidad. En otras 
palabras, se conservan las lenguas indígenas pero se mantiene a la comunidad sin 
progreso, o bien se estimula el progreso a cambio de abandonar la lengua y cul-
tura propias. En realidad este presunto dilema no es tal. De hecho, esa es la expre- 
sión propagandística actual: desarrollo con identidad. La verdadera cuestión es 
lograr el desarrollo sin pérdida de la identidad. Si realmente éste es el objetivo, se 
requiere un modelo de desarrollo esencialmente distinto del actual. El mercado 
no va a generar por sí mismo estrategias de desarrollo amigables con el manteni-
miento de la identidad y las lenguas indígenas. El verdadero reto es integrar las 
lenguas indígenas a los contextos “modernos” (o como quiera llamárseles). 

Se trata de que las prácticas comunicativas habituales en lengua indígena no 
estén asociadas exclusivamente a prácticas sociales “tradicionales”. Por supues-
to, este salto depende, entre otras cosas, de la masa demográfica de la comunidad 
lingüística. Las comunidades demasiado pequeñas (el significado del término 
“demasiado pequeñas” está sujeto a discusión) difícilmente pueden lograrlo. Pero 
el punto aquí es una cuestión de principios: todas las lenguas son iguales en dig-
nidad y todas tienen derecho a ser vehículo de comunicación. 

Como se deja entrever en párrafos anteriores, las políticas lingüísticas actuales 
suelen ser una mezcla de inercias administrativas, laborales e ideológicas here-
dadas de diversas etapas políticas. No constituyen un cuerpo coherente de diag-
nóstico, estrategias, acciones y asignación de recursos. Sin embargo, se comienza  
a caminar en ese sentido. En el caso de México, destaca la Ley General de Derechos  
Lingüísticos de los Pueblos Indígenas que, independientemente de las limita-
ciones que unos y otros le encontremos, representa un avance importante en el 
reconocimiento de contar con políticas explícitas y sistemáticas hacia las len-
guas indígenas (Honorable Congreso de la Unión, 2003). También me parece 
pertinente señalar el esfuerzo interinstitucional por explorar directrices genera-
les para elaborar políticas lingüísticas institucionales (Díaz-Couder, Cárdenas y  
Arellano, 2005). 

Políticas lingüísticas y enseñanza de lenguas indígenas

Las políticas lingüísticas no pueden disociarse de consideraciones sociales más 
amplias. Como se ha mencionado al inicio de este texto, las políticas lingüísti- 
cas generalmente involucran problemáticas sociales que van más allá de las 



210

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL

lenguas mismas. Las siguientes consideraciones son apenas condiciones míni-
mas que deben acompañar a las políticas lingüísticas propiamente dichas, de otro 
modo se corre el riesgo de promover políticas aisladas e inconsistentes entre sí, 
como ocurre con alguna frecuencia. Por ejemplo, se procura una educación bilin-
güe para el medio indígena, pero los maestros, aun cuando son bilingües, frecuen-
temente no tienen formación como docentes bilingües, por lo que a pesar de hablar 
las dos lenguas tienen muchas dificultades para desempeñarse como maestros, es 
decir, para ofrecer una educación bilingüe en el aula. 

Existen tres aspectos básicos para las políticas lingüísticas en el medio indí-
gena que deberían acompañar el uso de las lenguas indígenas en el ámbito 
educativo:

•  • Promover un desarrollo compatible con la tradición indígena.
•  • Fomentar que el uso de las lenguas indígenas sea una práctica comunicativa 

habitual en contextos o dominios no tradicionales.
•  • Desarrollar políticas lingüísticas explícitas y consistentes con el espacio insti-

tucional al que están dirigidas.

En los párrafos siguientes se aborda brevemente el último punto.

Políticas para la enseñanza de lenguas indígenas 
de acuerdo con los espacios institucionales

La comunidad

¿Cuál es el papel de la enseñanza de lenguas indígenas en este espacio? En el 
nivel comunidad, la oferta educativa generalmente llega a la primaria, y en menor 
medida, a la secundaria, y es vista por la mayoría de los padres de familia como la 
vía para adquirir los medios para desenvolverse fuera la comunidad. Ello supone 
principalmente la adquisición de la lengua nacional u oficial. Suele considerarse 
que el aprendizaje de la lengua indígena local no requiere enseñanza escolariza-
da ya que se aprende como lengua vernácula en la interacción cotidiana con la 
familia o la comunidad. Fuera de la escuela la escritura misma no tiene mucho uso.  
Así que la enseñanza de lenguas indígenas en este espacio institucional realmente  
no tiene fines comunicativos. Su papel es, por una parte educativo, y por otra, 
emblemático.



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

211

Sin embargo, aquí es donde encontramos el sentido más tradicional de la 
noción de “enseñanza de lengua indígena”. Su foco principal son las escuelas pri-
marias en el medio indígena y se procura utilizar la lengua indígena para mejorar 
el aprendizaje de los alumnos. Sin ser hablantes nativos del español (con frecuen-
cia sin conocerlo siquiera) el aprovechamiento de la educación básica es muy 
limitado por lo que debe recurrirse a la lengua materna de los niños para utilizarla 
en la instrucción, al menos durante los primeros años. Su propósito es, por tanto, 
esencialmente pedagógico y está dirigido principalmente a los niños no hablan-
tes de español.

En algunos proyectos educativos, sobre todo los que buscan la autonomía 
comunitaria, la enseñanza de la lengua indígena tiene además el propósito de for-
talecer la identidad (y con ello la autonomía) comunitaria de las jóvenes genera-
ciones. Aprender la lengua local se convierte en un emblema de pertenencia y en 
un medio para perpetuar su cultura y su visión del mundo.

Pero en todos los casos, en este espacio institucional lo que se entiende por 
“nuestra lengua” suele estar delimitado por “los bordes de la comunidad”. En este 
sentido, cada comunidad tiene su propia “lengua”, o su propia forma de hablar 
que la distingue de sus vecinos. Conservarla es parte de su obligación, y cual-
quier intento por modificarla es sentido como un atentado contra la integridad 
de la comunidad.

Hace algunos años, en una comunidad de una región serrana del sur de México, 
hablante de zapoteco, se realizaba con cierta regularidad un taller de literatura para 
niños que tenía entre sus propósitos fomentar la escritura en lengua zapoteca.7  
Se utilizaba un alfabeto acordado por las autoridades tradicionales de la región, 
que se conoce como “alfabeto unificado”. Consiste en utilizar las mismas grafías 
para los mismos sonidos en todas las variantes de la región. Con este procedi-
miento todos los hablantes que utilizan el alfabeto pueden escribir de acuerdo 
con la pronunciación de la variante local. En consecuencia, la escritura difiere de 
una comunidad a otra reflejando en alguna medida las diferencias dialectales. Esta 
forma de escritura ha tenido gran aceptación en la región, en tanto que los esfuer-
zos de la Secretaría de Educación Pública por ofrecer materiales con una norma 
escrita, más o menos común, ha encontrado fuertes resistencias.

Entre las comunidades campesinas de México, lo más importante desde el 
punto de vista de los hablantes de lengua indígena es el “respeto” a su identidad 

7 Dirigido e impulsado por el recientemente fallecido escritor yalalteco Mario Molina.



212

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL

local. Ello pasa por respetar su habla local, la cual forma parte —junto con algunos 
otros atributos— de su identidad (para una discusión más detallada de este punto, 
Véase Díaz-Couder, 1990).

La nación

Desde la perspectiva del Estado, la enseñanza de las lenguas indígenas en este 
espacio se ha concentrado en los ámbitos requeridos para la mejor integración de 
la nación, al funcionar como:

•  • instrumento transicional en la escuela para facilitar la integración cultural y 
lingüística de las comunidades indígenas,

•  • lenguas clásicas para el estudio de la historia nacional,
•  • campo de especialistas para la protección del patrimonio cultural,
•  • instrumento para el adoctrinamiento religioso,
•  • instrumento para “asistir” a los hablantes incompetentes en la lengua nacional 

y garantizar el “acceso a la jurisdicción del Estado”.

Las lenguas indígenas son concebidas como parte del patrimonio cultural de la 
nación, y deben ser preservadas por interés general y como instrumento para la 
integración nacional mediante la educación escolarizada.

En este espacio institucional, la participación de las autoridades tradicionales 
es más bien limitada. Aquí tienen mayor protagonismo intelectuales y líderes de 
asociaciones indígenas. Se trata de proyectos etnopolíticos que buscan insertar a 
los pueblos indígenas en el entramado político y económico nacional, y que tras-
cienden las fronteras de la comunidad, aun cuando ésta sea la fuente que legitima 
su existencia. Uno de los proyectos mencionados privilegia una concepción comu-
nalista de la autonomía indígena. En esta perspectiva, la enseñanza de las lenguas 
coincide en gran medida con el espacio institucional de la comunidad: fortalece 
la identidad local y subraya la autonomía de la comunidad. Por ello no propicia 
una ampliación de la comunidad lingüística, sino la agrupación o federación de 
comunidades diferenciadas e independientes, aunque con intereses comunes 
(serranos, vallistas, selváticos, etcétera) que pueden ser incluso hablantes de len-
guas distintas. La lengua indígena tiene uso local fundamentalmente, y fuera de 
la localidad su función es en esencia emblemática (para cantar el himno nacional 
o saludarse, por ejemplo).



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

213

Otro proyecto etnopolítico de la nación tiene una visión indígena “naciona- 
lista”; es decir, un pueblo indígena es concebido como un conjunto de comunida-
des unidas por una historia y una lengua común: una especie de pequeña “nación” 
o “nacionalidad”.8 Se trata, por así decir, de una visión herderiana de la lengua  
(Bauman y Briggs, 2000). Por tanto, desde este punto de vista, aprender una len-
gua indígena tiene un significado muy distinto. Ya no se trata de aprender el habla 
de una comunidad (o de un conjunto de ellas), sino “la lengua” de una nación.  
Ello supone una visión más abstracta (¿más estándar?) de las lenguas indígenas. 
Una visión más cercana a la concepción nacionalista occidental. Desde esta pers-
pectiva, la generación de gramáticas y diccionarios de referencia es fundamental 
(en el sentido literal de sentar los fundamentos lingüísticos), así como la enseñanza 
de esas normas comunes en la escuela. Como puede apreciarse “enseñar lenguas 
indígenas” desde esta visión nacionalista adquiere una dimensión distinta a la 
concepción comunitaria.

En el espacio institucional de nación encontramos entonces varios proyectos 
en competencia.9 De hecho, en este mismo espacio tienden a concentrarse las 
estrategias de los otros dos, ya que es el único que cuenta con procesos institu-
cionales formales para la toma de decisiones. El espacio de la comunidad no tiene 
todavía la fuerza para hacer cumplir (y con frecuencia, ni siquiera para generar) 
las políticas lingüísticas, en tanto que el espacio de la región plurinacional carece  
de las instituciones legítimas para ello, aun cuando en ese espacio se tomen  
las decisiones.

8 En Ecuador, por ejemplo, se distingue explícitamente entre “nacionalidades” y “pueblos” indígenas. 
Las primeras son más abarcadoras y pueden comprender varios pueblos, generalmente hablantes de la 
misma lengua (la nacionalidad), pero con identidades territoriales o étnicas diferenciadas. En el caso mexi-
cano esta distinción corresponde a lo que en el Catálogo de Lenguas del Instituto Nacional de Lenguas 
Indígenas se distingue como “agrupamientos lingüísticos” (lo que en Ecuador equivaldría a las naciona-
lidades) y las variantes o “pueblos”.

9 En México debemos considerar también la propuesta de regiones autónomas multiétnicas como otro 
nivel de gobierno, además del municipio, el estado y la federación. No he tenido oportunidad de explorar 
adecuadamente las políticas lingüísticas consistentes con esta propuesta, por lo que habrá que pasar- 
las por alto en esta ocasión. Aunque la propuesta está inspirada en las Regiones Autónomas de Nicaragua, 
por lo que habría que pensar, tal vez, en políticas similares, a pesar de que las condiciones sociolingüís- 
ticas son muy distintas en México.



214

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL

La región plurinacional

Como hemos visto, el pluralismo lingüístico favorece la integración econó- 
mica de las regiones plurinacionales. El efecto de esta situación, favorable para el 
pluralismo cultural, ha legitimado las demandas de reconocimiento de los dere-
chos culturales y lingüísticos (y de otro tipo) de los pueblos y naciones indígenas  
(Bengoa, 2000; Brisk, 2000). La discusión actual en España acerca del Estatuto 
de Autonomía de Cataluña (que se sustenta en la idea de Cataluña como “nación 
cultural”) y del derecho del País Vasco para constituirse como un Estado libre 
asociado, no es ajena a estos procesos. Incluso las marchas de los migrantes  
(principalmente latinoamericanos) contra la criminalización de la migración a  
Estados Unidos ha puesto en primera plana el debate de los derechos de los indi-
viduos y de las obligaciones de los Estados en el contexto particular de la región 
norteamericana. Por supuesto que un contexto ideológico propicio al multicultu-
ralismo no significa que haya un reconocimiento automático de los derechos lin-
güísticos y culturales. Las duras luchas de los pueblos indígenas del continente 
para lograr pequeños avances en esta materia son un caso. Pongamos como ejem-
plo la modificación constitucional de 2001 en México, que supuestamente debería 
reconocer los Acuerdos de San Andrés firmados por el gobierno federal y el EZLN 
en 1996, y que finalmente resultó en un texto que no aporta avances significativos 
para los pueblos indígenas.

De cualquier forma, en este contexto el reconocimiento de la diversidad lingüís-
tica se convierte en una condición para la cooperación y el desarrollo, y de ahí, en 
un hecho político de primera importancia. En estas circunstancias no es de extra-
ñar que, al menos en el papel, el Instituto Indigenista Interamericano haya sido  
desplazado por el Fondo Iberoamericano para el Desarrollo de los Pueblos  
Indígenas, ni que el Instituto Nacional Indigenista de México se haya transfor-
mado recientemente en la Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos  
Indígenas. Así, las estrategias de desarrollo deben reconocer las particulari- 
dades culturales de los pueblos para el diseño e implementación de sus proyectos.  
En cualquier caso, lo importante es la apertura para el reconocimiento de los dere-
chos culturales de los pueblos indígenas y para su participación (que no su autono-
mía) en los proyectos de desarrollo (Davis y otros, 2004; Roper y otros, 1996; World  
Bank, 2005). 

En este contexto, el papel de las lenguas indígenas y su enseñanza es clara- 
mente distinto del de los otros espacios. Aquí es, ante todo, un derecho sustentado 
en un principio ético; un derecho de los hablantes, según las perspectivas pluralistas 



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

215

liberales; un derecho de las comunidades lingüísticas, según los simpatizantes de 
los enfoques multiculturales o interculturales. La distinción es importante porque 
en la medida en que el sujeto de derecho sea distinto (individuos o comunidades), 
cambia la entidad lingüística que debe regularse. Cuando el sujeto de derecho es 
el hablante individual entonces lo que debe garantizarse es su derecho a utilizar 
su habla habitual (básicamente su dialecto local) como medio de expresión y su 
derecho a no sufrir discriminación por ello. Si en cambio, el sujeto de derecho es 
la comunidad lingüística, lo que debe garantizarse es el derecho de la comunidad 
a utilizar su lengua en todos los ámbitos públicos y privados (lo que supone una 
cierta norma común). El siguiente ejemplo puede ser útil para comprender esta 
situación. La Ley de Política Lingüística de Cataluña (Llei de Política Lingüís- 
tica, 1998) establece en su artículo 2: “El catalán es la lengua propia de Cataluña y 
la singulariza como pueblo”. Es decir, quien tiene derecho a hablar catalán dentro 
del Estado español es Cataluña (la comunidad por medio de sus instituciones),  
no los catalanes (en tanto individuos). En cambio, si tratamos de aplicar esta fra-
se a un pueblo indígena mexicano resulta incluso imposible decir: “el chatino es 
la lengua propia de… y la singulariza como pueblo”. En el caso mexicano, en los 
hechos, quienes tienen derecho a hablar chatino son los chatinos en tanto indi-
viduos, no la comunidad o la nación chatina. En este sentido, la Ley General de 
Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas de México dice:

Artículo 4. Las lenguas indígenas que se reconozcan en los términos de la presente 
Ley y el español son lenguas nacionales por su origen histórico, y tienen la misma 
validez en su territorio, localización y contexto en que se hablen.
[…]
Artículo 7. Las lenguas indígenas serán válidas, al igual que el español, para cualquier 
asunto o trámite de carácter público, así como para acceder plenamente a la gestión, 
servicios e información pública. Al Estado corresponde garantizar el ejercicio de los 
derechos previstos en este artículo, conforme a lo siguiente:
a. En el Distrito Federal y las demás entidades federativas con municipios o comu-
nidades que hablen lenguas indígenas, los Gobiernos correspondientes, en consulta 
con las comunidades indígenas originarias y migrantes, determinarán cuáles de sus 
dependencias administrativas adoptarán e instrumentarán las medidas para que las 
instancias requeridas puedan atender y resolver los asuntos que se les planteen en 
lenguas indígenas. (Ley General de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas 
de México, arts. 4 y 7) 

En todo caso, actualmente ya no está en cuestión —al menos no públicamente— el 
respeto a la diversidad cultural y lingüística. El multiculturalismo o la intercultura-
lidad es actualmente una condición política hegemónica de la democracia actual. 



216

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL

Sin embargo, viene en varios sabores. Para los fines de esta discusión podemos 
distinguir dos tipos principales: pluralismo liberal y pluralismo multicultural.  
En el primer caso, el sujeto de derecho es el hablante de lengua indígena en tanto 
individuo. En el segundo, es la comunidad lingüística. 

Las políticas para la enseñanza de lenguas en un contexto u otro tienen posibi-
lidades distintas. En un contexto de pluralismo multicultural la enseñanza de len-
guas indígenas tiene un alcance mucho más amplio en la medida que se trata de 
“normalizar” en lo posible el uso estas lenguas en los ámbitos públicos y privados 
como parte del derecho de las comunidades lingüísticas constitutivas de la nación  
(Díaz-Couder y otros, 2005). Ello significa utilizarlas en todos los niveles educati-
vos (desde la educación primaria hasta la terciaria), los procedimientos judiciales, 
los medios de comunicación, los servicios de salud, la administración pública, así 
como en los servicios públicos no gubernamentales, el comercio, como lengua de 
trabajo, en los servicios religiosos, etcétera. 

En un contexto de pluralismo liberal que enfatiza el derecho de los hablantes 
individuales a expresarse en su lengua sin discriminación, la enseñanza de len-
guas indígenas tiene necesariamente un alcance más limitado. Por principio de 
cuentas, al tratarse de un derecho privado, la obligación de las instituciones se 
limita a buscar las formas de atender las demandas de los individuos en su idio-
ma, pero no la lengua de los demandantes, esa no tiene derecho alguno. Ejemplo: 
en México un procesado indígena tiene derecho a contar con un intérprete en los 
procesos judiciales, en caso de no dominar suficientemente el español (que se 
respete ese derecho es otra cuestión). Es decir, él como individuo tiene derecho a 
que se respete su lengua y a no ser discriminado por ello. Por tanto, es responsa-
bilidad de las autoridades judiciales encontrar un intérprete para asistir al hablan-
te indígena a través de los procesos judiciales y evitar que quede indefenso por 
razón de su lengua. Lo cual es muy distinto a tener derecho a utilizar la lengua de 
su comunidad independientemente de si conoce o no suficiente español. En este 
tipo de multiculturalismo la enseñanza de las lenguas indígenas no tiene muchas 
expectativas, en la medida que los servicios bilingües requeridos son más bien 
asistenciales. Si tomamos en consideración que el bilingüismo en lengua indígena 
y lengua nacional está en constante ascenso, las políticas asistenciales serán cada 
vez menores, con lo cual los incentivos para aprenderlas también disminuirán.  



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

217

De acuerdo con los Censos Generales de Población y Vivienda de México,  
la proporción de bilingües ha pasado de 50 % en 1930 (primer año que registra esta 
variable) a 81 % en 2010.10

En los hechos, en los países del continente predominan formas de pluralismo 
liberal. Es decir, un pluralismo que tiende a ver el uso de las lenguas indígenas 
como un asunto de decisión privada e individual que el Estado debe proteger como 
parte de las garantías a las libertades individuales, tales como la libertad de culto 
o de expresión. De ahí que las políticas lingüísticas factibles se ubiquen dentro de 
esta perspectiva. Si uno espera políticas exitosas que superen ese marco ideoló- 
gico, es necesario establecer relaciones políticas distintas en las que las lenguas 
sean consideradas como medios de comunicación a los que tienen derecho las 
naciones o los pueblos constitutivos del país. 

Atando cabos

En el espacio de la localidad, la enseñanza de lenguas indígenas debe servir  
para fortalecer su vitalidad como lengua de uso habitual en la vida cotidiana.  
Sin embargo, en muchas regiones la vitalidad de las lenguas es cada vez menor 
y las comunidades están perdiendo la capacidad para sostener su uso. La pobla-
ción objetivo debería ser, entonces, las comunidades hablantes de lengua indí- 
gena (y no los individuos), lo que les permitiría mayor capacidad de gestión y más 
autonomía al conducir sus asuntos en su propia lengua. Sería algo parecido a lo 
que establece la Language Act de los Estados Unidos de América. Esto supone  
ir más allá del ámbito escolar. La enseñanza de lenguas indígenas o su uso en la 
enseñanza de la educación primaria es insuficiente para contrarrestar las fuerzas 
sociales que promueven su desplazamiento. El objetivo debería ser fortalecer las 
lenguas indígenas como lengua habitual de la comunidad en la mayoría de los 
dominios comunicativos. Por supuesto, esto es redundante para algunas comuni-
dades donde el uso habitual de la lengua es común todavía, y resulta un propósito 
difícil en otras comunidades con muy escasos hablantes. Pero debemos entender 
a las políticas como horizontes para guiar la elaboración de metas específicas para 
comunidades particulares. 

10 No deja de llamar la atención que en 1990, entre la población que declaró hablar alguna lengua indí-
gena, el porcentaje de bilingües era de 87 %. Se carece de una explicación satisfactoria a esta cifra. Aunque 
algo influye el hecho de que en 2010, para la categoría “habla lengua indígena” se cuenta a la población 
de 3 años o más, en tanto que en los censos y conteos anteriores se registraba sólo a la población de cinco 
años o más para esta variable.



218

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL

El objetivo principal en el espacio de la nación es la integración cultural y lin-
güística de las identidades étnicas. Es el espacio propio de la política de las identi-
dades. Como se ha señalado, existen diversos proyectos etnopolíticos que implican 
políticas lingüísticas distintas y por tanto distintos enfoques acerca de la ense- 
ñanza de lenguas indígenas. Sugerir políticas supone tomar partido por alguno de 
esos proyectos. Quizá la posición más cómoda, y aparentemente más legítima, sea 
la de dejar que alguno de los proyectos indígenas logre la hegemonía, y apoyarlo.  
Sin embargo, como ciudadanos tenemos también derecho a tomar posiciones 
acerca de la sociedad en la que deseamos vivir. De acuerdo con esta última consi-
deración, habría que fomentar políticas que valoren a los pueblos indígenas como 
sujetos de derecho, y por tanto, reconocer el derecho de las comunidades (no sólo  
de los hablantes) a utilizar sus lenguas en las instancias públicas y privadas.  
Desde esta perspectiva, la enseñanza de lenguas en las escuelas sería mucho más 
que una actividad escolar y más que un recurso didáctico para mejorar el aprendi-
zaje; sería el instrumento para desarrollar el lenguaje de los hablantes indígenas.  
Es decir, el medio para mejorar la capacidad de interacción en prácticas comunica-
tivas pertinentes (desarrollo de funciones comunicativas), al tiempo que el recurso 
para estimular la adecuación de las lenguas mismas para ser el vehículo de esas 
prácticas (cultivo de la lengua).

Al menos como tendencia, esta estrategia contribuiría a la consolidación y difu-
sión de normas lingüísticas culturalmente aceptables para las distintas prácticas  
comunicativas en lengua indígena, y propiciaría la creación de las “comuni- 
dades de comunicación” necesarias para fortalecer las identidades étnicas supra- 
comunitarias. 

Por otra parte, las políticas lingüísticas deberían acompañar estrategias de 
desarrollo que incentiven su uso habitual en las esferas del trabajo y el comercio, 
no sólo en ámbitos estrictamente culturales y escolares. En gran parte la pérdida  
de vitalidad de las lenguas obedece a la disminución de sus funciones comunica- 
tivas. Factores subjetivos como actitudes y prestigio derivan de su funcionalidad. 
Las campañas para influir en la valoración subjetiva de los individuos tendrán un 
efecto limitado si las lenguas no logran mostrar su “utilidad”.

Finalmente, en el espacio de la región pluricultural las políticas lingüísticas 
deberían impulsar el pluralismo lingüístico como política de Estado entre los paí-
ses integrantes de la región. Esto es necesario para: 1) propiciar la cooperación y 
el desarrollo entre los Estados miembro, 2) fortalecer las instituciones democrá- 
ticas nacionales y propiciar la estabilidad política y comercial, 3) promover 
la equidad social y jurídica entre los ciudadanos de los Estados de la región.  



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

219

En relación con las lenguas indígenas, el pluralismo lingüístico también supone:  
4) el reconocimiento del derecho de las comunidades lingüísticas a utilizar su 
idioma y no sólo el derecho de los individuos a expresarse en él. En este sentido,  
la aprobación de la enmienda Inhofe en el Senado norteamericano en 2006, que 
hace del inglés la lengua nacional y oficial de los Estados Unidos, constituye un 
severo retroceso para el pluralismo lingüístico. Si bien el conocimiento de la len-
gua nacional es un derecho esencial de las comunidades lingüísticas minoritarias, 
excluirlas de los asuntos oficiales no contribuye a su integración con equidad e 
identidad.

Las políticas de pluralismo lingüístico propician el multilingüismo de los indi-
viduos y de las instituciones. Esto requiere que las lenguas sean asequibles para 
todos. Actualmente, aprender una lengua indígena suele ser extremadamente one-
roso. Pocas personas cuentan con las facilidades necesarias para radicar en una 
comunidad indígena el tiempo suficiente para aprenderla o practicarla. Si compa-
ramos esto con lenguas de amplia circulación internacional que casi literalmente 
pueden ser adquiridas en el supermercado —en forma de productos multimedia 
para el autoaprendizaje— los idiomas indígenas son extremadamente costosos y, 
en esa medida, exóticos. Es necesario hacerlos más accesibles a todos.

Es preciso promover sistemas educativos nacionales con enfoque intercultu-
ral para toda la población. Sería conveniente promover la diversidad lingüística 
y el multilingüismo como un fenómeno natural y deseable, o lo que es lo mismo, 
se debe combatir el monolingüismo como una condición provinciana y limitante.  
Para que esto sea posible, quizá se deberían desmantelar los sistemas educati- 
vos paralelos y separados para las poblaciones indígenas. No es una tarea fácil. 
Los intereses creados (laborales o sindicales, por ejemplo) no son obstáculos  
fáciles de superar. 

Por otra parte, la migración indígena está formando comunidades indígenas en 
muchas ciudades, con lo que se da lugar a situaciones nuevas, caracterizadas por 
la presencia de hablantes de varias lenguas indígenas en una misma aula. Necesi-
tamos replantear los enfoques educativos para enfrentar esta nueva situación.

Por último, la región plurinacional constituye el espacio institucional que puede 
atender los derechos lingüísticos de las comunidades divididas por las fronteras 
nacionales. En este espacio es posible abordar políticas plurinacionales que pro-
tejan los derechos de las comunidades.



220

ERNESTO DÍAZ-COUDER CABRAL

Referencias

Arizpe, L., Jelin, E., Rao, J. M., y Streeten, P. (2001). Informe Mundial sobre la Cultura  
2000-2001: diversidad cultural, conflicto y pluralismo (pp. 24-42). Paris: UNESCO.

Barber, B. R. (1992). Jihad vs. McWorld. The Atlantic, 269, 53-63. 

Bauman, R., y Briggs, Ch. (2000). Language Philosophy as Language Ideology: John 
Locke and Johann Gottfried Herder. En P. Kroskrity (Ed.), Regimes of language  
(pp. 139-204). Santa Fe y Oxford: School of American Research Press-James Curry.

Bengoa, J. (2000). La emergencia indígena en América Latina. México: FCE.

Blommaert, J. (2010). The Sociolinguistics of Globalization. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Brisk, A. (2000). From Tribal Village to Global Village: Indian Rights and International 
Relation in Latin America. Stanford: Stanford University Press.

Cooper, Robert L. (1996). Language Planning and Social Change. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Davis, S. H., Uquillas, J. E., y Eltz, M. A. (Eds.). (2004). Lessons of Indigenous Deve- 
lopment in Latin America. Sustainable Development Working Paper No. 20.  
Washington, D. C.: The World Bank.

De la Vega, S. (2001). Índice de Desarrollo Social de los Pueblos Indígenas. México:  
INI/PNUD.

Díaz-Couder, E. (1990). Comunidades y dialectos. Papeles de la Casa Chata, 5, 29-39. 

______ (1998). Diversidad cultural y educación en Iberoamérica. Revista Iberoamericana 
de Educación (17), 11-30. 

______ Cárdenas, A., y Arellano, A. (2005). Pluralismo lingüístico. Directrices generales 
para políticas institucionales. México: UNESCO México.

Fernández, P., y Salas, G. (2001). Comportamiento reproductivo de la población indígena. 
México: CONAPO.

Florescano, E. (1997). Etnia, Estado y Nación. México: Aguilar.

Gigante, E. (2000). Reconocimiento y atención pedagógica de la diversidad sociocul-
tural. Un recuento comparativo de políticas educativas. En Inclusión y diversidad  
(pp. 63-89). Oaxaca, México: Centro de Estudios y Desarrollo de las Lenguas Indí- 
genas de Oaxaca (CEDELIO)/IEEPO.

Grenoble, L. A., y Whaley, L. J. (Eds.). (1998). Endangered Languages: Current Issues and 
Future Prospects. Cambridge: Cambridge University Press.



LAS POLÍTICAS LINGÜÍSTICAS Y LA ENSEÑANZA DE LENGUAS INDÍGENAS

221

Ley General de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas. Honorable Congreso de 
la Unión. Diario Oficial de la Federación. (13 de marzo de 2003).

Llei de Política Lingüística. Ley 1/1998 (7 de enero de 1998).

Nettle, D. (1999). Linguistc Diversity. Oxford: Oxford University Press.

______ y Romaine, S. (2000). Vanishing voices. The extinction of the World’s Languages. 
Oxford: Oxford University Press.

Pérez de Cuéllar, J. (1997). Nuestra diversidad creativa. Informe de la Comisión Mundial 
de Cultura y Desarrollo. México: UNESCO-Correo de la UNESCO.

Pipitone, U. (2003). Ciudades, naciones, regiones. Los espacios institucionales de la  
modernidad. México: FCE.

Pool, J. (1987). Thinking About Linguistic Discrimination. Language Problems and 
Language Planning, 11, 3-21. 

Ricento, T. (Ed.). (2006). Language Policy. Theory and Method. Oxford: Blackwell 
Publishing.

Roper, M., Frechione, J., y DeWalt, B. R. (1996). Indigenous Peoples and Development in 
Latin America: A literature survey and recommendations. Pittsburgh: University of 
Pittsburgh.

Smith S., y Thomas C. (1995). El estado actual de los estudios de las lenguas mixtecanas y 
zapotecanas. En D. Bartholomew, Y. Lastra y L. Manrique (Eds.), Panorama de los estu- 
dios de las lenguas indígenas de México (pp. 5-186). Quito: Abya-Yala.

Varese, S. (1992). De la aldea a la transnacionalización: Los pueblos indios ante el tercer 
milenio. Paper presented at the III Coloquio Paul Kirchoff, México D. F.

Vázquez S., G. (2010). Fecundidad indígena. México: Universidad Autónoma del Estado 
de México.

Wearne, P. (1996). Return of the Indian: Conquest and revival in the Americas. London: 
Cassell and Latin American Bureau.

World Bank. (2005). Operational Policies 4.10.





[223]

Hacia la decolonización del quehacer docente:  
elementos para la construcción de una  

nueva práctica educativa

Sonia Comboni Salinas1

José Manuel Juárez Núñez2

Introducción

Desde que se tiene memoria, la humanidad siempre tuvo como componente 
principal la diversidad, la presencia de lo diferente, la otredad, la alteridad.  

El “yo” frente a un “alter”. En algunos momentos, era como un complemento de 
lo que nos faltaba, pero casi siempre como el “otro” intolerable, al que había que 
someter para hacerlo como nosotros o impedir que nos volviera como él. En ese 
contexto de heterogeneidad, intolerancia y conflicto se originó el sistema edu-
cativo vigente hasta nuestros días. Sucedió en momentos donde el predominio  
de una visión del mundo, la occidental, era considerada como la única vía posible 
para lograr el progreso, objetivo último de las jóvenes naciones.

Los planteamientos y las visiones derivadas del pensamiento contemporáneo 
occidental fueron la base sobre la cual se erigieron las naciones latinoamericanas, 
que dada su gran heterogeneidad usaron sus estructuras sociales, en especial el 
sistema educativo, para homogeneizar y asimilar a la población al único mode-
lo considerado como válido: el de la modernidad occidental. De esta manera, los 
gobiernos pusieron en práctica políticas específicas en los campos educativo, 
cultural, económico y social, destinadas a integrar a las poblaciones indígenas a 
la cultura dominante. 

En los sistemas educativos de las jóvenes naciones indoamericanas, en espe-
cífico sus escuelas —en mayor o menor medida, de acuerdo con el tamaño de sus  
poblaciones indígenas—, se impuso la misión civilizatoria con el fin claro de  
asimilar a los indígenas y a los “otros”, cualesquiera que éstos fueran, al concepto 

1 Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco.
2 Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco.



224

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

genérico de “campesino”. Posteriormente, de manera paulatina, los fueron incor-
porando al conjunto nacional con el encargo de desaparecer e ignorar las caracte-
rísticas culturales, étnicas y lingüísticas de los pueblos originarios. 

La escuela incorporó las visiones dominantes mediante la construcción de 
un currículo único, organizado y gestionado desde el centro, que se asume —con 
independencia de las corrientes pedagógicas en boga y aceptadas oficialmente—  
como un instrumento civilizatorio, instructor y constructor de la unidad nacional; 
de esta sola visión “mestiza” del mundo, y por medio de la selección e incorpora-
ción de contenidos y métodos, se lograría la deseada asimilación. La escuela per- 
mitiría así homogeneizar a la población, con el fin de alcanzar los valores universa-
les y las posibilidades de acceso al progreso como bien y patrimonio de todos. 

La retórica y las tradiciones de la formación docente en México derivan de 
estas corrientes de construcción del conocimiento occidental, las cuales han sido 
incorporadas como políticas educativas que fundamentan tanto el diseño for-
mativo como el sistema educativo mismo. Sin embargo, a la luz de la lucha que 
han emprendido los pueblos indígenas y la imposibilidad de seguir negando la 
diversidad cultural, lingüística y étnica en el país, se vislumbra como necesario e 
ineludible replantear los procesos pedagógicos de dicha diversidad en contextos 
sociales concretos; sobre todo, si se considera que el mundo cultural no se redu-
ce tan sólo a un conjunto de contenidos ni a la visión burocrática miope de un 
ordenamiento administrativo del sistema educativo, pues los desafíos de una edu-
cación intercultural trasciende los marcos ortodoxos de la pedagogía y la razón 
burocrático-represiva. 

Creemos, además, que esta hegemonía paradigmática de la educación atra- 
viesa por una crisis, la cual se manifiesta sobre todo en la desvalorización del 
maestro y de la escuela.3 Esto nos lleva invariablemente a revisar las tendencias 
que prevalecen en nuestro sistema educativo, porque la construcción de una edu-
cación intercultural y una pedagogía para la diversidad tiene que empezar por can-
celar la instrumentación de programas educativos que sólo reproducen discursos 
hegemónicos descontextualizados por maestros encerrados en un círculo vicioso 
de desvalorización, racismo y persecución. En este contexto, surgen las siguientes 
preguntas: ¿cómo educar en una sociedad global que pareciera no tener ninguna 
identidad?, ¿qué noción de conocimiento se debe priorizar en la construcción de 

3 Como una confirmación del desinterés de nuestra sociedad por la educación, los recursos que a ella se 
le asignan resultan relativamente escasos en relación con lo que ocurre en el resto del mundo. Esta esca-
sez se manifiesta, entre otros aspectos, en el abandono al que sometemos a nuestros docentes víctimas de 
un acelerado desprestigio social (las cursivas son para resaltar).



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

225

un discurso alternativo en educación? En consecuencia, ¿cómo transitar de un 
paradigma de educación de tradición eurocentrista a otro que recupere la diver-
sidad cultural que caracteriza a nuestras sociedades indoamericanas? Estos cues-
tionamientos subyacen al desarrollo de este capítulo.

El panorama de la investigación educativa, así como el de los fundamentos 
desde donde se construían nuestros conocimientos y visiones del mundo, se han 
visto fuertemente cuestionados desde el último cuarto de siglo. La aparición de 
enfoques alternativos, los cambios originados a partir de nuevas perspectivas 
teóricas generadas en el posmodernismo y las posibilidades de comprensión que 
abren las teorías decoloniales nos llevan a reconstruir la realidad social y educativa. 
Todo esto irrumpe en el campo del conocimiento y lo educativo, asimismo reper-
cute en una pluralidad o multiparadigmatismo de la investigación en educación.  
La influencia de ciertos campos como el de las ciencias culturales, la sociología de 
la reestructuración, la teoría crítica social, entre otros, ha permitido nuevos enfo-
ques críticos, sobre todo en la deliberación, deconstrucción y reflexión que van 
mucho más allá de la acción con el profesorado y promueven posicionamientos 
en el análisis sobre la investigación, en colaboración con maestros y otros agen-
tes educativos.

Pero es lógico y evidente que esta pluralidad también genere disputas, visiones 
diferentes, tendencias antagónicas y hasta conflictos. Se trata, básicamente, de un 
problema ontológico y epistemológico imbuido de ideología y planteado sobre 
el sentido y el valor (utilidad) de la investigación educativa y cómo ésta mejora el 
proceso de enseñanza-aprendizaje, la tarea del profesor o su formación.

En el contexto actual, elegir, decantarse, tomar una opción investigadora es una 
alternativa ideológica que supone un posicionamiento frente al mundo, de cara 
a los otros; por lo tanto, supone moverse en un terreno pantanoso y resbaladizo.  
Sin embargo, es necesario hacerlo, pues no existe el eclecticismo en el campo 
educativo, aunque algunos lo pretenden al inventar zonas de sombras y hablar de 
nuevos paradigmas, visiones integrales u otras especulaciones, cuando muchas 
veces no son más que aspectos nuevos que nos aporta el contexto social y que 
repercuten en las formas de pensar, actuar y, por ende, de investigar. 

Desde nuestro punto de vista, una de las tareas de todo investigador (y edu-
cador) es elegir el camino que piensa lo llevará al terreno de las nuevas ideas, los 
nuevos procesos; algo más allá de lo que está bajo sus pies. La diferencia entre una 
opción y otra está en la forma de concebir la realidad social y educativa, la validez 
del conocimiento, la visión de su entorno y sus necesidades frente a su realidad, 
lo que se pretende con la investigación y el papel de los sujetos intervinientes.



226

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

Tradiciones en la formación de profesores

Desde la perspectiva antes señalada, y una vez asentado que los diversos sec- 
tores de la sociedad expresan orientaciones y significados cognoscitivos distintos, 
el conocimiento se redefine a partir de la idea de que se organiza desde los contex-
tos sociales donde se produce, así también sucede con los valores de las personas 
que viven en esos contextos; de esta manera, el carácter del conocimiento es con-
textual y personalizado, y el aprendizaje, un fenómeno social. En tal planteamiento, 
es necesario reposicionar las visiones de la formación docente, pues es necesario 
que ésta se construya en una tradición distinta que involucre tanto la reproduc-
ción como la producción de conocimiento vinculado a los distintos contextos de 
prácticas donde habrán de desempeñarse los futuros profesores; para ello, debe-
mos enfocarnos de entrada en lo que ha sido y es la formación de profesores.

Un “diseño” no surge desde una perspectiva neutra y objetiva sino que necesa-
riamente responde a una tradición, entendida como un “espacio de posibilidades 
que nos permite comprender y orientar nuestras acciones de una manera particu-
lar” (Sepúlveda, 1991, p. 34). Una tradición no se configura tanto por un tipo par-
ticular de conocimiento como por un modo de “comprender” ese conocimiento. 
De esta manera, la propuesta que aquí se presenta también tiene ese carácter y 
representa una forma de comprender el conocimiento en un área determinada de 
saberes que son relevantes para la formación de profesores.

En esta perspectiva es necesario conocer, aunque brevemente, las tradiciones 
más importantes en la formación de profesores.4

a.	 El profesor como “culturizador”. Quizá ésta sea la tradición más antigua.  
Se relacionaba con el desarrollo normalista, centrado de manera fundamental 
en el acrecentamiento del capital cultural de las personas que accedían a ella 
con el propósito de funcionar como agentes “aculturizadores” de los grupos 
que comenzaban a incorporarse al sistema educacional, principalmente en el 
nivel primario. El Estado ve aquí la educación como una empresa civilizadora 
orientada a moldear una masa “culturizada”. La formación del profesor en esta 
tradición es sobre todo general, con énfasis en la moralización y la constitución 
del “profesor normalista” como imagen ejemplar, del que se espera un desem-
peño, de hecho, “civilizado”.

4 Las “tradiciones” que identificamos aquí están referidas a los tres tipos de formación e identidad pro-
fesional que distinguen Cox y Gysling (1990). 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

227

b.	 El profesor como “técnico”. Es una tradición que comenzó a constituirse en 
nuestro medio con la difusión de la “pedagogía progresiva” (Dewey y Kilpa-
trick, 1971) en la década de los cuarenta y que se extendió hasta la tecnología 
educativa y los diseños instruccionales en los años sesenta y setenta. El foco de 
la formación dentro de esta tradición está dado por los estudios metodológicos 
y didácticos que posteriormente llevaron a la especialización conductista en 
las “ciencias de la educación”.

La opción instrumental o técnica de la educación, supone una concepción 
y organización del conocimiento muy parecida a la que se formula en térmi-
nos llanos en el sentido común; nuestra mente representa las cosas del mundo 
objetivo y las ordena de las simples a las complejas.

Desde el punto de vista técnico, la acción educativa —y, por lo tanto, el dise-
ño curricular— están orientados por el interés del control sobre los procesos y 
el medio educativo, de modo que el producto de tal acción se ajuste a los obje-
tivos preestablecidos. Los propugnadores de este enfoque sostienen que lo úni-
co indispensable y necesario para construir el currículo es la especificación de 
los objetivos; cuando esto se ha hecho, los contenidos quedan establecidos.

En la lógica, al conocimiento que se reproduce en el proceso formativo se 
le supone una aplicabilidad casi directa a los requerimientos del desempeño 
profesional, puesto que a este último también se le concibe como un proceso 
fundamentalmente instructivo, mediante el cual los futuros profesores van a 
inculcar saberes especializados a sus eventuales alumnos. De este modo, el 
conocimiento adquiere durante la formación un valor digamos “proporcional”; 
es decir, un conocimiento que no es teórico ni práctico, sino que tan sólo cons-
tituye el contenido del discurso pedagógico que lo reproduce y que regula su 
control. Este conocimiento está más próximo al sentido común que al saber 
científico y, en su incapacidad de ser teórico, reduce el saber a una serie de pro-
posiciones descontextualizadas y ordenadas en una secuencia más o menos 
lógica, que se enuncian en términos de contenidos. Desde una perspectiva 
epistemológica, estos contenidos aparecen claramente desconectados de la 
realidad tanto en la dimensión teórica como en la práctica.

c.	 El profesor como “especialista”. Esta tradición, cronológicamente anterior a la 
precedente, está ligada desde su inicio a la formación de los profesores secun-
darios dentro de las universidades (o institutos pedagógicos). Su foco se centra 
en la disciplina y, de algún modo, continúa relacionado con la producción de 



228

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

conocimiento en las respectivas áreas formativas. La tendencia en esta tradi-
ción es desplazar la formación pedagógica por la disciplinaria, al reducirse la 
primera a la aplicación instructiva de un conocimiento especializado.

Asimismo, desde el proceso de aprendizaje —como corolario del anterior y como 
su necesaria contraparte—, Pozo, Scheuer, Mateos y Pérez (2006) plantean a par-
tir de sus estudios la prevalencia de tres teorías de dominio o teorías implícitas 
sobre el aprendizaje. Éstas son el resultado de la conjunción de los supuestos epis-
temológicos, ontológicos y conceptuales acerca de las nociones de conocimiento 
y aprendizaje que adopta el profesor: la teoría directa, la teoría interpretativa y 
la teoría constructiva. Al mismo tiempo, los autores esbozan la existencia de una 
cuarta categoría a la que denominan visión o teoría posmoderna. 

•  • La teoría directa está sustentada en el principio epistemológico de que el cono-
cimiento es una copia de la realidad. Ésta, por ser independiente del alumno, 
debe ser aprendida como verdad irrefutable y suma información a la que él ya 
posee. Subsume el supuesto ontológico de que el aprendizaje es un hecho y 
no un proceso, un resultado directo del contacto irreflexivo y acrítico del edu-
cando con los objetos de aprendizaje, que no considera los procesos mentales 
implicados en el acto de aprender. Desde tal postura subyace el supuesto con-
ceptual de que el aprendizaje es una acción aislada, pues al no considerar ni las 
condiciones ni los procesos en que ocurre, es un acto que depende de factores 
personales, como edad, salud, responsabilidad, motivación intrínseca y situa-
ción socioeconómica. 

Algunos preceptos de las teorías asociacionistas del aprendizaje permean 
esta perspectiva: un proceso de asociación de estímulos externos y respuestas 
o conductas manifiestas. El aprendiz es un sujeto que recibe, acumula y repro-
duce información, y la función del profesor es diseñar estímulos y refuerzos que 
provoquen las conductas deseadas (Pérez Gómez, 2008a); esto es, reproducir 
los objetos de la realidad elegidos por el currículo.

•  • La teoría interpretativa comparte con la anterior el principio epistemológico 
de que el “buen conocimiento” debe ser un reflejo de la realidad (Pozo, Scheuer, 
Mateos y Pérez, 2009; p. 124). Pero asume que el aprendizaje es un proceso en 
el que intervienen la etapa de desarrollo cognitivo, las capacidades cognitivas 
y cognoscitivas del aprendiz, su motivación y nivel de atención; factores de los 
que dependen los productos resultantes. Su elemento nuclear conceptual sos-
tiene que las condiciones ejercen una acción evidente sobre qué y cómo hace el 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

229

alumno para aprender, a la par que influyen directamente en los resultados del 
aprendizaje; pero también que éstos enriquecen los esquemas de conocimiento 
y pensamiento de los educandos, a la vez que sus procesos mediadores para 
aprender. Así, esta teoría implícita contempla la relación entre las condiciones, 
los procesos y los resultados del aprendizaje, aunque en una correspondencia 
unidireccional y acumulativa.

La teoría interpretativa considera al aprendiz como un sujeto activo, pues 
aprende sobre la base de sus saberes previos y procesos mentales; pero aunque 
éstos son potenciales productores de significado y de sentido, sólo son instru-
mentos para entender los objetos de la realidad que “reclama la corresponden-
cia con los datos expuestos” (Vélez, 2008, p. 310). Y el docente tiene la misión de 
crear escenarios que favorezcan la apropiación del conocimiento considerado 
como correcto, que es lo más cercano posible a las explicaciones de la realidad 
preconcebidas por el currículo. El estudiante aprende lo que puede y quiere.

Podríamos pensar que esta teoría arroga algunos supuestos de las teorías 
mediacionales sobre el aprendizaje, al cual admite como un proceso social que 
conlleva un condicionamiento por observación e imitación de conductas por la 
mediación de las estructuras de conocimiento y pensamiento del alumno para 
construir nuevo conocimiento (Pérez Gómez, 2008a). 

Aunque la teoría interpretativa considera las variables internas del estu-
diante, no consigue apreciar la importancia de los procesos subjetivos y socia-
les de construcción del conocimiento. Variables que comprende y atiende el 
siguiente enfoque.

•  • De acuerdo con Pozo, Scheuer, Mateos y Pérez (2009, p. 126), la teoría construc-
tiva se sustenta en el principio epistemológico de que el conocimiento no es 
una copia de la realidad, sino el producto del despliegue de procesos subjetivos 
de construcción y reconstrucción contextualizados de los objetos de conoci-
miento (contenidos curriculares). El conocimiento entonces es relativo, por-
que cada aprendiz puede llegar por caminos diferentes y generar significados 
y aprendizajes alternativos y personales. Su foco de atención son los procesos  
por los cuales el sujeto construye los objetos de aprendizaje. Desde esta posi-
ción, el conocimiento es el resultado de un proceso de construcción y reorga-
nización de las propias representaciones, que provoca su transformación y la 
del sujeto, por lo que el buen aprendizaje implica conocer el estatus cognitivo 
y cognoscitivo de dicho sujeto, sus intereses y motivaciones, de acuerdo con 
las condiciones contextuales que promueven este proceso.



230

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

Si bien pudiera pensarse que esta concepción es de naturaleza mera- 
mente cognitiva, las condiciones de adquisición de conocimiento que el docen-
te debe considerar le confieren al aprendizaje visos de ser un proceso social de 
compartición y negociación de saberes entre el profesor y sus estudiantes. 

Desde esta representación, el aprendizaje es un sistema dinámico y auto-
rregulado, en el que se establecen relaciones multidireccionales entre sus ele-
mentos constitutivos: las condiciones, los procesos y los resultados. Esto nos 
conduce a concebirlo como un sistema de aprehensión de la realidad que crece 
de manera paulatina y en una espiral dialéctica que provoca la interlocución 
y el desarrollo de estos tres componentes, así como el crecimiento del sujeto 
como ser individual y social. 

Para la teoría constructiva, el estudiante participa directamente en la cons-
trucción de su conocimiento. El profesor, al verse obligado a conocer el estatus 
cognitivo y cognoscitivo de sus aprendices, tiene la función fundamental de  
crear ambientes y escenarios que reúnan los tres principios organizadores  
de su representación sobre el aprendizaje, con la finalidad de producir en el 
estudiante cambios conceptuales que promuevan la transformación de sus 
representaciones acerca de la realidad. 

Si miramos esta propuesta desde la lente de las teorías del aprendizaje, 
podemos apreciar que es un sistema representacional de mayor complejidad, 
donde se conjugan los preceptos de diversas teorías mediacionales: el apren-
dizaje es un proceso en el que intervienen variables internas —del sujeto que 
aprende— y variables externas —condiciones del medio—. Aprender significa 
comprender y transformar significados (Pérez Gómez, 2008a).

•  • Por último, el enfoque posmoderno asume que el conocimiento es una cons-
trucción netamente subjetiva. El aprendizaje es un proceso de construcción 
y reconstrucción de las propias estructuras cognoscitivas, de las formas de 
“aprehender” los objetos de la realidad. Los desarrollos cognoscitivos son los 
resultados de aprendizaje, no la aprehensión de objetos de estudio extraídos 
de la realidad. El énfasis está puesto en el desarrollo de habilidades del pensa-
miento para aprender.

Es posible percibir que las teorías implícitas sobre el aprendizaje derivan 
en la forma en que el profesor se representa la enseñanza, y “son un compo-
nente relevante en la configuración de sus propias prácticas de enseñanza”  
(De la Cruz, Pozo, Huarte y Scheuer, 2009, p. 361).

En términos generales, desde estas perspectivas subyacen dos orienta- 
ciones básicas de la noción de enseñanza: la enseñanza centrada en el profesor 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

231

—como actor principal en el proceso de enseñanza— y en los contenidos del 
currículo oficial; y la enseñanza centrada en las cualidades y condiciones 
propias del estudiante —como actor principal en el proceso de enseñanza—  
así como en la promoción y desarrollo del proceso de aprendizaje (Light  
y Calkins, 2008; Kember, 1997, citado en Pérez-Echeverría; Mateos, Scheuer y 
Martín, 2009).

Por supuesto, no es la idea agotar aquí las tradiciones que están asociadas 
en nuestro medio con la formación de profesores ni tampoco las de aprendi- 
zaje, sino ilustrar que nuestras conversaciones con respecto a la formación 
están inevitablemente referidas, con mayor o menor énfasis, a las experiencias 
que hayamos tenido en estas tradiciones, las cuales se constituyen en las “his-
torias” que legitiman y validan los significados de nuestras comprensiones y 
los conflictos argumentativos mediante los cuales éstas se expresan.

El currículo de la formación docente más 
allá de sus estructuras aparentes

Puestas las cosas de este modo, parece conveniente examinar la cuestión de los 
currículos de formación más allá de su estructura aparente; sobre todo, si van a 
afectar el desarrollo de los profesores, cuya práctica tiene características muy par-
ticulares que no pueden ser abordadas sólo desde una perspectiva instrumental o 
técnica. En este punto, surge de un modo ineludible el tema de la educación que 
queremos y cómo esta concepción moral va a operar por medio de los profeso- 
res que se formarán con determinados currículos. La diversidad de éstos, así como 
sus enfoques, depende de las personas e instituciones que se involucran en su 
desarrollo.

Como se ha discutido en los puntos anteriores, el concepto de formación que 
opera en nuestras instituciones educativas se relaciona estrechamente con el de la 
racionalidad técnica; la formación, entendida en “un sentido técnico dependiente 
de la idea de algo que opera desde fuera” (Dewey, 1971, p. 80). Así, en particular den- 
tro del área educacional, las situaciones que configuran las prácticas cotidia-
nas de los profesores se hacen cada vez más diversas y difíciles de definir, en la 
medida que aumenta la multiplicidad cultural y social de los educandos. La idea 
de que es posible educar sobre la base de métodos estructurados a individuos 
cuyas representaciones cognoscitivas y desempeños sociales son muy diferentes 
comienza a ser cuestionada con seriedad. La profesión docente es una práctica 
que supone dimensiones diversas: una tradición colectiva vinculada a hábitos de 



232

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

prácticas educativas; pertenencia a una institución y a la organización política  
del sistema escolar; concepciones y estilos de relaciones con la comunidad externa 
a las escuelas; concepciones y orientaciones culturales con respecto a los alumnos, 
sus comunidades y al carácter del servicio educativo que prestan; concepciones 
y orientaciones culturales vinculadas al conocimiento y opciones sobre la forma 
de reproducirlo y recrearlo. 

Para Aristóteles, el conocimiento práctico, ligado a la comprensión de los 
asuntos humanos y sociales, es una forma de razonamiento en el que las perso-
nas no pueden guiarse recurriendo únicamente a reglas técnicas. A diferencia del 
razonamiento técnico, el práctico no es instrumental ni se limita a considerar la 
eficacia y la eficiencia para el logro de fines, pues está orientado a la comprensión, 
como lo afirma Habermas (1986); es decir, trata la acción en un sentido global, no 
sólo —como proceden las ciencias empírico-analíticas de la conducta— estudiar y 
dividir la acción en unidades susceptibles de experimentar y manipular. “El saber 
relacionado con la comprensión no puede juzgarse según el éxito de las opera-
ciones que surgen como consecuencias de ese saber. Ha de juzgarse, en cambio, 
según el significado interpretado ayude o no al proceso de elaboración de juicios 
respecto a cómo actuar de manera racional y moral” (Grundy, 1991, p. 31).

Desde esta perspectiva, el conocimiento práctico se consigue en la medida que 
se puede comprender el significado de las acciones en las que están involucrados 
los individuos y, a su vez, producir interacciones que permitan consensuar esas 
mismas acciones.

En este sentido, el propósito de una acción educativa no es sólo lograr que 
los alumnos internalicen cierta información, sino que también comprendan 
cuáles acciones son correctas de llevar a cabo en determinados contextos socia-
les y de acuerdo con necesidades específicas de aprendizaje. Tal como señala  
Stenhouse (1991), un modelo de currículo orientado a “la comprensión de situacio-
nes sociales y actos humanos” depende fundamentalmente “del juicio del profesor, 
más que de su dirección” (p. 142). De esto resulta una perspectiva de la forma-
ción docente basada en la unidad de la teoría y la práctica, la comprensión del 
papel social e ideológico de la escolarización y la necesidad de un marco norma- 
tivo que enfatice valores sociales y morales, junto con un conocimiento que haga 
posible formas pedagógicas que desarrollen aprendizajes más equitativos, a partir 
de los cuales los individuos puedan ejercer una participación apropiada en una 
sociedad democrática.



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

233

La práctica educativa. El habitus docente en acción

Pozo, Scheuer, Mateos y Pérez (2009) aseguran que la verdadera evolución de la 
práctica docente implica la modificación profunda de los principios epistemoló-
gicos, ontológicos y conceptuales que conforman el núcleo central subyacente 
a las concepciones del docente acerca del aprendizaje y la enseñanza. Afirman 
también que este cambio representacional sólo ocurre si el profesor repiensa 
y logra desarraigar o abandonar sus concepciones históricamente construidas  
—en el transcurso de su educación básica y profesional— acerca de cómo apren-
dió, y sobre esta base, sus supuestos acerca de cómo y qué aprenden sus estudian-
tes, así como las formas en que debe enseñarles los contenidos curriculares. Esto 
sólo sucederá cuando asuma que es más importante que sus alumnos aprendan y  
no que estudien, que sepan construir conocimientos y no reproducir los que otros 
elaboraron, que su acción docente debe orientarse a formar individuos o grupos 
particulares y no educar a la generalidad, que es necesario reconocer la existencia 
de concepciones más complejas que explican más y de mejor manera cómo, cuán-
do y por qué aprenden sus estudiantes.

Hasta aquí hemos desarrollado interpretaciones que, desde las perspectivas 
sociológica y psicosocial, nos brindan una explicación de cómo las personas cons-
truimos conocimiento de sentido común al conjugar nuestros propios procesos de 
pensamiento y las informaciones que históricamente nos proporcionan los cam-
pos sociales en los que interactuamos. Estos saberes son, entonces, construcciones 
subjetivas y sociales que se organizan como sistemas de disposiciones o esquemas 
de percepción para ver, comprender y construir la realidad, además de ser estruc-
turas estructuradas y estructurantes que orientan la percepción del mundo y la 
forma de actuar en él. En otras palabras, conforman lo que Bourdieu denomina el 
habitus, el cual encarna —como lo expresan, desde su posición, el mismo Bourdieu 
y otros— la relación intrínseca entre pensamiento y acción; condición que subyace 
a nuestra existencia y supervivencia armónica en el mundo real.

No obstante, aunque las estructuras más internas del habitus tienen un alto 
grado de estabilidad, sus estructuras secundarias se encuentran expuestas al 
medio social y, por lo tanto, a la influencia de su desarrollo, lo que las hace más 
flexibles y susceptibles de cambio. Un cambio que, en condiciones de persistencia, 
pudiera provocar la agregación o eliminación de algunos elementos constitutivos 
de los principios fundamentales que subyacen a los sistemas representacionales 
más internos y suscitar la reorganización del habitus. Esto definiría una dinámica 
implícita. 



234

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

Llegados a este lugar, se hace necesario un desarrollo hermenéutico del cons-
tructo práctica educativa, que desde nuestro punto de vista revela la relación 
íntima entre el pensamiento docente, el conocimiento del contenido de la ense- 
ñanza —de acuerdo con Lee Shulman (1997)— o habitus docente —desde la pers-
pectiva de Pierre Bourdieu— y el ejercicio de la acción en la docencia.

Asumimos que la práctica educativa del profesor es un sistema muy complejo 
que involucra conocimientos, experiencias e ideas en su quehacer y todo lo que 
ello implica, desde su medio social y cultural: sus construcciones sociales y del 
conocimiento, sus expectativas y las de sus estudiantes, así como el medio social 
y cultural de éstos. Sin embargo, si reflexionamos a profundidad sobre dicha prác-
tica, nos daremos cuenta de que su estudio requiere un abordaje multidisciplinario 
que ayude a construir nuevas visiones de lo educativo o pedagógico para contextos 
diversos y altamente heterogéneos.

Si bien en estas líneas podemos encontrar nuevas formas de analizar la cons-
trucción del conocimiento desde otros lugares o espacios, nos queda por com-
prender cómo se construye la práctica que involucra nuestro saber hacer y nuestro 
desempeño cotidiano en todos los ámbitos de acción, para repensarla en el contex-
to de cambio y realización permanente, de emancipación y apertura hacia nuevas 
formas de hacer y estar en el mundo.

Las prácticas como una forma de re-hacer  
en nuestro espacio-territorio-mundo

El sentido común dominante que se ha construido en nuestras experiencias 
sociales cotidianas nos dice que nuestras prácticas (Bourdieu, 1992, 1987, 1980 y  
Varela, 1990), o lo que hacemos en nuestros dominios de acción, son la ejecución 
de un saber experto. En la tradición, como ya hemos dicho, las prácticas se expli-
can como la aplicación de un conocimiento sistemático y codificado de manera 
fundamental en textos escritos enfocados a la resolución de problemas que se 
presentan en nuestros desempeños. Las prácticas tienden a verse como conjun-
tos de dilemas que hay que resolver, pues comúnmente la idea que tenemos de 
las cosas no corresponde a como éstas se presentan en el flujo de la cotidianidad. 
Así, por ejemplo, la idea que tenemos acerca de cómo aprenden nuestros alumnos 
no corresponde con el comportamiento que éstos muestran; en consecuencia, sus 
conductas son consideradas como problemas. En esta perspectiva, se aplica una 
teoría —que se supone es una representación atinada, ordenada y sistemática del 
mundo objetivo— a situaciones bien acotadas y estructuradas mediante reglas y 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

235

procedimientos, las cuales en cierta medida están predefinidas por la misma teoría. 
Ésta funciona como una copia de la realidad, a partir de la cual podríamos prever 
los alcances que tendrían determinadas acciones. De este modo, el saber experto 
define no sólo lo que tenemos que hacer, sino las situaciones que deben ocurrir 
para aplicar el conocimiento.

Mediante un sencillo ejercicio reflexivo podemos ver en el desempeño pedagó-
gico cómo opera este modo de entender las prácticas. Como lo hemos señalado,  
por lo general aceptamos que el conocimiento es un repertorio de contenidos 
más bien externo a nosotros, compuesto de una serie de representaciones de una 
realidad objetiva; esto, con respecto a los distintos campos del saber humano que 
funcionan como “asignaturas” en el contexto escolar. En esta concepción, enseñar 
consiste en transmitir los contenidos de manera instruccional, mediante enuncia-
dos lingüísticos a un receptor (casi siempre pasivo) que aprende cuando se supo-
ne es capaz de representarse estos contenidos del mismo modo que quien los 
transmitió. En estas condiciones, las “situaciones” pedagógicas tienen el carácter 
de una relación instructiva socialmente asimétrica entre el emisor y el receptor, 
la cual ocurre en un espacio y un tiempo muy regulados. La relación se ejerce de 
manera fundamental mediante el control del comportamiento y de las respues-
tas de los alumnos, que deben corresponder a las representaciones transmitidas  
instructivamente por el profesor en situaciones bien estructuradas.

El ámbito configurado por nuestras disposiciones sociales, nuestros modos  
de comprender, nuestras prácticas y las orientaciones cognoscitivas que flu- 
yen de ellas y que, a su vez, construyen las estructuras que nos organizan, es cono- 
cido como habitus en la obra de Bourdieu. Ese constructo teórico da cuenta de una 
realidad no obvia, “plegada” en nuestras prácticas, que no podemos hacer explí- 
cita a pesar de vivir en ella; es decir, está encarnada en nuestra historia. Podría-
mos decir que es un “contexto autoincluido”, en el sentido de que es un espacio 
social donde actuamos, pero que genera las orientaciones para constituirse por 
medio de esas acciones. Es posible entender este espacio como si estuviera estra-
tificado en una serie de niveles sucesivos de “operadores” cognoscitivos, donde 
los más profundos son más persistentes y los superficiales, más susceptibles a las 
transformaciones.

Así, por ejemplo, operamos en el supuesto de una realidad que se compone de 
dimensiones “in-corporadas” a nuestro actuar en el mundo, a la cual difícilmente 
podríamos someter a cuestionamiento. Del mismo modo, los patrones gramati-
cales de nuestra lengua no son susceptibles de entredicho, pues aunque existen 
variantes regionales del español o incluso más de las lenguas vernáculas, las 



236

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

estructuras idiomáticas básicas continúan siendo las mismas. Las disposiciones  
que surgen de nuestras ubicaciones sociales particulares y del capital cultural que  
poseemos también nos orientan a actuar de un modo que nos resulta difícil  
de modificar. Aun cuando todos los operadores cognoscitivos pueden cambiarse 
o modificarse, en la medida que el agente evalúa la situación o circunstancia que 
los hace aconsejables, existen algunos más persistentes que otros. 

El habitus, ese ámbito social donde realizamos nuestras prácticas, está con-
formado entonces no por escenarios materiales, sino por las ideas que tene-
mos en la mente acerca de esos escenarios. A su vez, dichos escenarios ratifican 
nuestras ideas acerca de los mismos y se genera así una operación cognosci- 
tiva cerrada, donde se especifican y se fijan entre sí. Para explicar lo que estamos 
diciendo, se nos viene a la mente la imagen de un cuento de Jorge Luis Borges, 
en que el sabio árabe Averroes intentaba traducir a Aristóteles, pero sólo enten-
día el significado de las palabras griegas tragedia y comedia en los términos de la 
tradición de su cultura islámica. 

Esta característica hace que el habitus sea relativamente impermeable a 
los “estímulos” externos, como todo sistema que posee clausura operacional.  
Un sistema cerrado, entonces, tiende a ser “autónomo”. La clausura e identidad 
del sistema están tan imbricadas que éste subordina toda transformación a las  
proposiciones que mantienen su identidad. En estas condiciones, la autonomía del 
sistema implica también una suerte de “ceguera”, pues un agente no puede salir 
de él para aprehender simultáneamente sus límites y su entorno; de este modo, 
tiende a ver el mundo en función de los márgenes de su habitus.

Por esas razones, un grupo que comparte un habitus de prácticas no puede 
plantearse el aprendizaje para el cambio como la mera transferencia de informa-
ción y conocimiento desde una fuente experta externa, sino como la movilización 
del grupo para generar un espacio de conversaciones y lograr acuerdos, sobre cuya 
base se construya el saber necesario para comprender las limitaciones del habitus 
y las acciones precisas para transformarlo. Esto implica una noción de aprendizaje 
distinta a la que regularmente entendemos como tal y que, en este caso, se rela- 
ciona con lo que un grupo es capaz de construir por consenso.

Como todos sabemos, nuestras prácticas escolares habituales —tal como las 
vivimos como estudiantes, en nuestros desempeños profesionales y, en general, en 
nuestra cultura— se presentan dentro de una estructura social que se caracteriza, 
en general, por relaciones muy asimétricas entre el que enseña y el que aprende. 
En éstas, los actores interactúan por medio de instrucciones, gracias a las cuales 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

237

se “transmiten” contenidos desde un emisor que posee el conocimiento hasta un 
receptor pasivo que no lo tiene. Este esquema de relaciones está reforzado por 
concepciones con una raigambre muy profunda en nuestra cultura.

Desde los tiempos de Platón, el conocimiento se ha concebido como una enti-
dad separada de las personas; como un modelo (teoría) que organiza nuestras 
mentes para representarse el mundo externo. Por así decirlo, las teorías son una 
especie de moldes o cajones que imitan la realidad y sirven para contener los diver-
sos aspectos que se manifiestan en ella. Para cada uno de éstos, hay un cajón que 
guarda las representaciones que nos llegan a través de los sentidos.

La idea es entender la realidad separada del mundo, mediante el descubri- 
miento de los principios que subyacen a la percepción de fenómenos. Casi todos 
intentamos conocer, al incorporar apartados de información abstractos y sepa-
rados de su contexto, atributos, factores, variables, etcétera, y relacionarlos por 
medio de generalizaciones. En nuestra cultura, sobre todo en los segmentos socia-
les más escolarizados, es normal y obvio entender el conocimiento de esta forma.  
Nos explicamos los comportamientos sociales y los fenómenos naturales a partir 
de ciertos aspectos discretos de la realidad, que luego generalizamos. Por ejemplo, 
con base en el comportamiento individual de una persona, hacemos generaliza-
ciones para explicarnos la conducta de un grupo de sujetos que comparten cier- 
tas características.

De este modo, la estructura social de nuestras prácticas, por un lado, y nuestra 
concepción del conocimiento, por otro, han “in-corporado” 5 en nosotros una for-
ma de concebir el aprendizaje. Así, nos parece (y surge por naturaleza en nuestro 
modo de actuar) que el aprendizaje se reduce a un proceso mediante el cual un 
emisor, situado en una posición social subordinada, transmite sus representacio-
nes de la realidad por medio de instrucciones a un receptor pasivo, subordinado 
socialmente en esa situación, quien debe incorporar las representaciones en las 
mismas condiciones que el emisor. Los contenidos que se traspasan son abstrac-
tos, independientes del emisor y del receptor (objetivos), tienen validez universal 

5 Hablamos aquí de una concepción “in-corporada” porque, desde la perspectiva que adoptamos, nues-
tra forma de concebir la realidad traspasa nuestro cuerpo y es parte de él; no es sólo un contenido de conoci-
miento, pues le da forma a nuestro modo de estar en el mundo. Así, nuestra forma de pararnos y ubicarnos 
en el espacio social, nuestro modo de hablar, la presentación de nuestra persona ante los demás, etcétera, 
manifiesta la comprensión que tenemos de la realidad que vivimos. En esta visión, el conocimiento que 
tenemos del aprendizaje y del propio conocimiento con el que actuamos en nuestras prácticas es un modo 
de vivir la realidad en la que estamos.



238

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

que no está sujeta a discusión y se acumulan en la medida que se incorporan.  
El aprendizaje, en esta concepción y práctica, configura una situación donde se 
ejerce “violencia simbólica” sobre el aprendiz.6

Para efectos de las prácticas, “estamos en el mundo” en todos los aspectos esen-
ciales de nuestra existencia. Esto no es, en esencia, una relación cognoscitiva entre 
sujeto y objeto; más bien, estar en el mundo (o en nuestras prácticas) es un modo 
de existir que permite que haya cognición.7 Nuestras prácticas ofrecen la posibili-
dad de abrir el mundo en el que nos encontramos a partir de la comprensión que 
desarrollamos en ellas. Esta comprensión, que involucra no sólo actividades inte-
lectuales, permite una relación interpretativa de los significados que configuran 
la realidad en que vivimos. La comprensión es una estructura básica de nuestra 
experiencia de vida (Dreyfus, 1992).

Sobre la noción de práctica educativa

En el análisis de diversas propuestas teóricas significativas y representativas para 
comprender el complicado proceso de la formación docente, los conceptos de 
práctica docente y práctica educativa son vitales y permiten entender mejor la 
complejidad del mismo. A pesar de ello, varios autores tratan de modo indistinto 
ambos conceptos en muchos casos. No obstante, creemos importante hacer las 
precisiones necesarias para diferenciarlos y reconstruir sus sentidos, de manera 
que se pueda trabajar a cabalidad el concepto de la práctica educativa que nos 
interesa y esclarecer las dimensiones que la conforman. 

Para Calletano De Lella (1999), la práctica docente es “la acción que se desa-
rrolla en el aula y, dentro de ella, con especial referencia al proceso de ense- 
ñar” (p. 25). Aparte, García-Cabrero y otros (2008), coinciden con esta apreciación  
al concebirla como “el conjunto de situaciones dentro del aula, que configuran el 
quehacer del profesor y de los alumnos, en función de determinados objetivos de 
formación” (p. 4). Asimismo, Arbesú (2008) concuerda con ellos cuando la descri-
be como “la interacción que se da entre el profesor y los estudiantes en el contexto 
del aula” (p. 105).

6 Para Bourdieu y Passeron, toda relación social asimétrica comporta una “violencia simbólica” a través 
de la cual se ejerce una dominación, en este caso, sobre el que recibe la información. “Toda acción peda-
gógica es, objetivamente, violencia simbólica en tanto que es la imposición de una arbitrariedad cultural 
mediante un poder arbitrario” (Bourdieu y Passeron, 1995, p. 5).

7 Ésta es una cuestión muy importante porque refuerza la postura de que no puede pensarse una acción 
de formación docente desde la perspectiva de la transmisión instructiva de información.



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

239

Desde esta posición, la práctica docente es una acción circunscrita al contexto  
del aula, que implica la ejecución de lo que el profesor pensó consumar en el curso 
y el contexto de cada sesión de clase. Este tipo de práctica abarca entonces todos 
los escenarios, procesos y relaciones que se suscitan en el aula, en función de deter-
minados objetivos que inciden de manera directa en el aprendizaje de los alumnos. 
Este planteamiento, como mostraremos más adelante, se denomina intervención 
didáctica o pedagógica y se ubica como una dimensión de una entidad concep-
tual más compleja, la práctica educativa.

La práctica educativa puede explicarse desde dos perspectivas, que si bien con-
vergen para exponer el mismo contenido, difieren en la extensión de los aspectos 
que abarcan. Una de ellas concibe la práctica como una matriz de interacciones 
entre el conocimiento del contenido y la planeación de la enseñanza, la interven-
ción didáctica y la evaluación de los aprendizajes logrados por los estudiantes 
como producto de las acciones del profesor. En otras palabras, contempla de mane-
ra fundamental las situaciones e interacciones entre los procesos de pensamiento 
y la acción del docente y los alumnos. La segunda perspectiva visualiza la práctica 
desde un modo más holístico, pues incluye la citada matriz de interacciones, así 
como las fuerzas institucionales que las gobiernan e influyen en el desempeño del 
profesor y el aprendizaje y rendimiento del estudiante.

Empezaremos por las miradas que nos acercan al significado de ambos con-
ceptos. Primero, se concibe la práctica educativa como un conjunto de acciones 
docentes que abarca la planeación de la clase, la actuación en el aula y el impacto  
de estas acciones en el desempeño de los estudiantes después de la intervención 
pedagógica. En esta perspectiva coinciden Benilde García-Cabrero y Susana 
Espíndola, aunque, para ellas, estas acciones toman como punto de partida el pen-
samiento pedagógico del docente: “[…] comprende lo que ocurre antes, durante 
y después de la actividad áulica e integra desde el pensamiento didáctico (creen-
cias y conocimiento del profesor), la interacción del profesor y alumnos en y con 
el contexto áulico e institucional, hasta el impacto de estas interacciones sobre el 
aprendizaje actual y el desempeño posterior de los estudiantes” (García-Cabrero 
y Espíndola, 2004, p. 257).

En concordancia, Colomina, Onrubia y Rochera (2010) sostienen que la prác-
tica educativa debe incluir la actuación del profesor como estructurador y guía de 
la construcción de significados que realizan los alumnos cuando aprenden, para 
lo cual debe tomar decisiones antes, durante y después del episodio didáctico.  
Su práctica debe sustentarse en reflexionar cómo ha sido su actuación en el 
aula, enfocándose en la dinámica interactiva y comunicativa de co-construcción  



240

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

del conocimiento que se da entre profesor y alumnos. El docente debe planear y 
diseñar una actuación tal que articule e interrelacione sus acciones con las dis-
posiciones y capacidades de y entre sus alumnos, para guiarlos en la construc-
ción compartida e individual de significados y en la generación de productos de 
aprendizaje. 

Coll y Solé (2010) comparten esta aproximación. Precisan que las acciones 
educativas escolares (la práctica educativa) tienen como característica particular 
el abordaje de conocimientos en un contexto diferente —la escuela— al de otros 
ámbitos donde se transmite la cultura. Sus rasgos distintivos son: la existencia de 
la figura del profesor como el encargado institucional de la enseñanza y un agente 
experto que media entre los alumnos y los saberes culturales; las actividades de 
enseñanza de estos saberes, que son planeadas, gestionadas, diseñadas y sistema-
tizadas con una intencionalidad educativa específica, y que estas acciones están 
sujetas al control y a la supervisión tanto de las acciones de enseñanza como de 
los procesos y productos de aprendizaje de los estudiantes.

Los autores señalan también que las acciones educativas deben asumir la ense-
ñanza y el aprendizaje como elementos constitutivos de un mismo fenómeno, en 
el que intervienen procesos psicológicos que median entre la actividad educativa 
e instruccional del profesor —comportamiento, pensamientos pedagógicos, creen-
cias, objetivos, expectativas, etcétera— y los resultados que los estudiantes alcan-
zan mediante su participación activa y constructiva —es decir, comportamientos, 
actividad mental constructiva, motivaciones, emociones, expectativas, etcétera—. 
Estos procesos de enseñanza y aprendizaje tienen como punto nodal la interacción 
entre los tres elementos del triángulo interactivo, constituido por los contenidos 
curriculares, la actividad del profesor sobre el tema y las actividades de aprendizaje 
de los alumnos. Esta interacción o interactividad tiene lugar en el aula, conside-
rada como el contexto mental que es edificado por la colaboración conjunta entre 
docente y estudiantes para construir los contenidos curriculares.

Hasta este punto, la práctica educativa del profesor comprende sus procesos 
de pensamiento docente, así como las acciones que ejerce antes, durante y des-
pués de la interacción en el aula. Abarca entonces la planeación de la enseñanza, 
la intervención en el salón de clases, la creación en éste de ambientes de estudio 
y comunicación pedagógica, y la evaluación inmediata de los resultados de apren-
dizaje que se evidencian por las habilidades, capacidades y productos logrados a 
partir de la interacción profesor-alumno en el contexto del aula (Coll y Solé, 2010; 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

241

Colomina, Onrubia y Rochera, 2010; García-Cabrero y Espíndola, 2004; Zabala, 
2008; Zabalza, 1990, citado en García-Cabrero; en Loredo y Carranza, 2008 y en 
Rueda y Díaz-Barriga, 2011).

Si bien estas definiciones nos permiten esclarecer los conceptos de práctica 
educativa y práctica docente, no contemplan la existencia intrínseca del contexto 
institucional en el que se ejercen. Sobre la base de nuestra investigación acerca 
de la formación docente, creemos que la práctica se erige históricamente en un 
contexto social y un campo específico de acción; es decir, su génesis se inserta en 
una historia de vida social y específica en su estructura, desde donde se construyen 
representaciones que definen, de manera no consciente, disposiciones de pensa-
miento y prescriben la acción del profesor durante la planeación de la enseñanza, 
la intervención didáctica, la creación de ambientes de aprendizaje y de comuni-
caciones educativas específicas, y la evaluación de los logros de aprendizaje.

La segunda propuesta definitoria de la práctica educativa presenta elementos 
que concuerdan con esta idea. García-Cabrero, Loredo y Carranza (2008, p. 168) 
manifiestan que esta práctica es el “conjunto de situaciones que se enmarcan en el 
contexto institucional y que influyen en los procesos de enseñanza y aprendizaje” 
(Coll y Solé, 2010); asimismo, hacen énfasis en que dicha práctica está configurada 
por una red de “suprasistemas” en los que se inserta el “subsistema” aula. Lo que 
ocurre en el aula resulta afectado por las decisiones y acciones que se toman más 
allá de su contexto —modelo curricular, modelo de enseñanza, formas de trabajo 
colegiado, recursos para la docencia, criterios de calidad en la educación, etcé- 
tera—, que a su vez están determinadas, en gran medida, por las lógicas de la ges-
tión y organización de la institución. Por tal razón, el análisis de la práctica educa-
tiva debe contemplar todos los niveles que la conforman.

La práctica educativa es una acción subjetiva, social y sistémica; por lo tan-
to, es dinámica, reflexiva y profesional. Implica que el docente integre su saber  
sobre el contenido de la enseñanza o habitus docente —teorías implícitas del 
aprendizaje y la enseñanza, y conocimiento tanto del currículo escolar como de 
los contenidos curriculares—, así como las reglas del juego del campo académico. 
Tal reunión origina representaciones acerca de su posición en el contexto institu-
cional y áulico, y la orientación de su praxis educativa.

Alejandra Ferreiro, desde su enfoque ético-estético, define la práctica educa-
tiva como el conjunto de fuerzas que actúan con “[…] el propósito de transmitir 
a las generaciones jóvenes un conjunto de ideas, sentimientos y hábitos de un 
grupo social que favorece su continuidad, así como el promover un proceso de 



242

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

autoconstrucción del individuo que potencie su capacidad de acción, amplíe su 
horizonte significativo y le permita constituirse en un individuo libre y autónomo” 
(Ferreiro, ponencia COMIE, p. 3).

Esta mirada nos conduce a pensar que se trata de un proceso que incluye todas 
las acciones que el docente realiza fuera y durante su intervención en el aula, y 
que, a pesar de estar enmarcadas por una cultura y normas de conducta social ins-
titucionalmente preestablecidas, se asume que son susceptibles de interpretación, 
negociación y cambios convenientes para la autoconstrucción de la persona y del 
futuro profesional. Así, su propósito fundamental y virtual es coadyuvar al desarro-
llo de individuos reflexivos, libres, autónomos, críticos y capaces de transformarse 
a sí mismos y su realidad.

Esto implicaría que, aunque sus antiguos marcos de pensamiento influyan para 
favorecer la alineación a la tradición, podrían integrar la innovación y modificar su 
sistema de conocimientos estructurados y estructurantes (o habitus docente) que, 
en el intento de resolver el conflicto entre lo antiguo y lo novedoso, generara nue-
vas estructuras de pensamiento, disposiciones y acciones. De esta manera, desde 
una propuesta que recuperara la reflexividad como forma de acción del docente, 
la práctica educativa sería un proceso continuo de aprendizaje sobre las formas 
de conocimiento, del aprendizaje mismo y de la enseñanza, en el que se interre-
lacionan, alimentan y reconstruyen sus habitus docentes y la realidad del campo 
educativo donde entra en acción permanente.

Asimismo, Tardiff (2004) plantea que: “un maestro no posee habitualmente 
una sola y única concepción de su práctica, sino varias concepciones que utiliza 
en función de su realidad cotidiana y biográfica y, al mismo tiempo, de sus nece-
sidades, recursos y limitaciones. Si los saberes de los docentes poseen una cierta 
coherencia, no se trata de una coherencia teórica ni conceptual sino pragmática 
y biográfica” (p. 49).

Por ello, la formación docente debiese ser un proceso orientado a construir 
significados que integraran teoría y práctica. Esto es, no basta con un proceso for-
mativo que permita lograr habilidades para que las personas actúen de acuerdo 
con determinadas reglas o métodos, apliquen cierto conocimiento y reproduzcan 
saberes específicos. Más bien, la formación tendría que estar dirigida al logro de 
la comprensión de las situaciones multidimensionales que configuran la práctica 
docente.

En este sentido, a partir de Schön (1992), el desarrollo en la formación de pro-
fesores está ligado a la práctica reflexiva. Este enfoque hermenéutico (Elliot, 1993, 
pp. 15-19), a diferencia de otros modelos de formación docente, no deriva la práctica 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

243

de la teoría, ni reduce la teoría a la práctica. Con mayor precisión, en una pers-
pectiva más comprehensiva, la formación se basa en la comprensión situacional 
(Elliot, 1993, pp. 15-19); concepto que con distintas denominaciones han reco- 
gido las ciencias cognoscitivas en sus desarrollos recientes (Brown, Collins y 
Duguid, 1989; Lave y Wenger, 1991; Nix y Spiro, 2009; Varela, 1990, entre otros). 
Conforme este principio, la práctica está basada en interpretaciones de situaciones 
concebidas como un todo y que no es posible comprender de manera adecuada sin 
poner de relieve esas interpretaciones. Sin embargo, en ningún momento se con-
sidera que dichas interpretaciones son objetivas, en el sentido de la racionalidad  
instrumental, desprendidas de todo el sesgo y los prejuicios de las culturas prácti-
cas cotidianas. De acuerdo con Tardiff (2004), hemos dicho que: 

[…] para los docentes, la experiencia de trabajo se convierte en una fuente privilegia-
da de su saber de enseñar; por otra parte, su integración y su participación en la vida 
cotidiana de la escuela y de los compañeros de trabajo manifiestan igualmente unos 
conocimientos y maneras de ser colectivos, así como diversos conocimientos del tra-
bajo compartidos por los compañeros, en especial con respecto a los alumnos y a los 
padres de familia, pero también en lo que se refiere a las actividades pedagógicas, el 
material didáctico, los programas de enseñanza, etcétera. En este sentido, la docencia 
como profesión se articula a dos dimensiones claramente identificables: por un lado, 
responde a un marco sociocultural muy amplio, que establece sus propias deman- 
das respecto a esta práctica laboral; y por otra, se articula también con procesos indi-
viduales y biográficos que el docente incorpora, en función de su propia construcción 
identitaria. (p. 47)

Desde la hermenéutica, el sesgo es una condición de la comprensión situacional, 
pues toda interpretación está configurada por una cultura práctica. En estas con-
diciones, las instancias de formación no pueden reducirse a clases lectivas, donde 
se transmita información sobre teorías con la expectativa de que se apliquen a los 
contextos complejos de las prácticas; mediante esta perspectiva, la relación entre 
comprensión y acción es interactiva, pues la primera se desarrolla por las acciones 
que se realizan en situaciones determinadas y esas mismas acciones mejoran en 
la medida que la comprensión se va logrando.

El contexto de la práctica docente, como se ha señalado, se caracteriza por una 
gran complejidad y un cambio acelerado de las condiciones culturales y sociales 
en las que aquella funciona. Evidentemente, no por esto vamos a negar que la 
mayor limitación de la escuela —derivada de su estructura institucional, su prác- 



244

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

tica y cómo se comprende el aprendizaje— es la descontextualización del apren-
dizaje y el no reconocimiento de la gran heterogeneidad de los participantes en el 
aula, así como de sus culturas, lenguas y contextos. 

La educación como proceso de interculturalización: 
otra vía hacia las pedagogías insumisas

Hasta aquí, hemos visto que tanto la práctica docente como la eductativa están 
circunscritas con claridad a la historia social, temporal y territorial de los docen-
tes, desde donde reconstruyen su manera de ver y estar en el mundo, así como su 
forma de concebir la enseñanza. Este planteamiento nos regresa a discutir sobre 
cómo enfrenta el docente esta gran heterogeneidad que acabamos de mencionar: 
¿como un maestro indígena?, ¿o no percibe su docencia en medios tan diversos 
cultural, étnica y lingüísticamente? Ésta se encuentra enclavada y forma parte de 
dicha heterogeneidad y de la diversidad existente en el país, la cual siempre ha 
sido invisibilizada en el afán de construir una nación única e igualitaria, donde 
el mismo maestro ha sido invisibilizado a partir de su propio ser y su práctica, 
además de haber sido doblemente colonizado para convertirse en el Mesías de la 
igualdad a quien se ha impuesto el papel civilizatorio del que hablamos al inicio 
de este capítulo.

Tal planteamiento nos lleva a visibilizar la interculturalidad; concepto muy uti-
lizado de manera política, cultural y social, para reconstruir retóricas diferenciadas 
de la realidad nacional y que sirven para los objetivos más diversos, no necesaria-
mente para respetar los derechos de los pueblos indígenas invisibilizados y mino-
rizados desde hace siglos. 

En este contexto, reconocemos que el concepto de interculturalidad parece una 
idea difusa, atrapada en una polisemia de voces y lenguajes cuyos diferentes signi-
ficados se manejan dentro de lo discursivo, sin lograr anclarse de manera efectiva y 
coherente a una acción consistente y persistente; de hecho, su instrumentalización 
ayuda a construir y fortalecer políticas de homogeneización y profundización de 
la diferencia, la exclusión y el racismo. 

Sin embargo, gracias a la reflexión que se dio a partir de los movimientos indí-
genas, se creó el concepto de interculturalidad crítica, la cual nos permite mirar 
las posibilidades de una educación y pedagogías insurrectas, diferentes, alternati-
vas y construidas con base en las propuestas surgidas en el seno del movimiento 
social y desde las comunidades locales. 

La demanda autonómica representa para los pueblos indígenas la posibili-
dad de reconstruirse y permanecer vivos con sus propias matrices culturales y 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

245

cosmogónicas, así como de preservar la lengua, la cultura y las instituciones nor-
mativas que legitiman el derecho a la diferencia. Esto recupera los espacios de 
decisión política, las formas de ejercer justicia y de administrar el usufructo de los 
recursos propios, tanto en el municipio como en el interior de las comunidades.

Para los grupos indígenas, los ejes fundamentales de los derechos que les dan 
sustento y razón pasan por el derecho al territorio, a ser reconocidos como pueblos, 
a la libre determinación, a una cultura propia y a un sistema jurídico específico. 

En esta perspectiva, retomamos y defendemos un enfoque crítico de la inter-
culturalidad, fundado en las luchas de los movimientos indígenas y que parte del 
problema del poder, para cuestionar con seriedad el modelo de sociedad vigente 
(Walsh, 2009). La interculturalidad crítica busca suprimir las causas de la injus- 
ticia colonial, al enfrentar los poderes hegemónicos del presente. No se limita a una 
disputa o negociación entre pueblos indígenas y Estado. Es una lucha que nace a 
la par de la reivindicación de la autonomía de los pueblos, pero no sólo se trata de 
leyes e instituciones sino también de principios y prácticas. Igualmente, es una 
negociación entre sectores de la sociedad e incluso en el interior de los mismos 
pueblos, entre individuos. Pero, sobre todo, se trata de un proceso que no afecta 
de manera exclusiva a los indígenas de América Latina. En todo caso, es un para- 
digma que surge de los pueblos originarios latinoamericanos para el resto del 
mundo; que marca relaciones distintas entre culturas, al buscar que éstas se 
valoren de forma simétrica, y que, más allá de crear condiciones de equidad en 
el sistema vigente, pretende crear un sistema que entienda y asuma la equidad.  
Tal paradigma cobra mayor vigencia ante el fenómeno de globalización, el cual 
hace cada vez más evidente la dicotomía entre hegemonía y diversidad. Es una 
propuesta que transforma las relaciones de poder en un proceso de autoafirma-
ción y reconocimiento del otro, basado en el diálogo. Una interculturalidad que 
apunta hacia la igualdad, pero con dignidad, donde se asumen la diferencia y la 
diversidad (López, 2009). 

A partir de lo anterior, coincidimos con el planteamiento de Walsh de que  
“es mejor hablar de un proyecto de interculturalizar en vez de interculturalidad  
en sí” (Walsh, 2009). Es decir, entendemos que la interculturalidad no es un fin sino 
un proceso constante. Verlo de esta manera implica cuestionar, revisar, reformular, 
reconstruir constantemente para no caer en una nueva hegemonía. Más allá de 
un juego de semánticas, esto nos refleja un enfoque, una postura, una actitud por 
seguir. Reconocer y valorar lo que somos, convivir y dialogar con el otro y con los 
otros, para tener la capacidad de construir un “nosotros”, supone decolonialidad: 
romper con los paradigmas de la colonialidad y con las relaciones de dominio y 



246

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

exclusión, para luchar por instaurar una nueva sociedad fundamentada en rela-
ciones societales de igualdad y equidad, así como en oportunidades de desarro-
llo cultural menos asimétrico y tendente a una simetría cultural renovadora de la 
organización social.

En este proceso de minorización y asimilación de la dominación como un  
“así es”, se naturalizan sus formas y desarrollo, donde no sólo se minoriza la dife-
rencia y al diferente sino todo lo que implica su ser, sea éste indígena, obrero, 
campesino o empleado. Esto es, se minorizan y desconocen o reducen sus formas 
de vida, su expresión de las representaciones del mundo, sus conocimientos y 
saberes; así lo menciona Michel Foucault en Genealogía del racismo (1976) cuan-
do habla de los “saberes sujetos” (p. 18), que son aquellos que han sido descalifi-
cados, sobre todo los saberes locales, los excluidos, los colonizados y encubiertos:  
“Una serie de saberes que habían sido descalificados como no competentes o 
insuficientemente elaborados; saberes ingenuos, jerárquicamente inferiores,  
por debajo del nivel de conocimiento o cientificidad requerido” (p. 18).

Para contrarrestar este tipo de pensamiento, Foucault plantea elaborar lo que 
llama “genealogía”: hacer entrar en juego los saberes locales, discontinuos, desca-
lificados o no legitimados contra la instancia teórica unitaria, que pretendería fil-
trarlos y jerarquizarlos en nombre de un conocimiento verdadero y de los derechos  
de una ciencia en posesión de alguien. Es una tentativa de liberar los saberes his-
tóricos de la sujeción; es decir, hacerlos capaces de oponerse y luchar tanto contra 
la coerción de un discurso teórico, unitario, formal y científico como contra sus 
efectos intrínsecos de poder.

Las “genealogías”, según Foucault, no son, pues, vueltas positivistas a una 
forma de ciencia más atenta o exacta; son precisamente anticiencia. Tampoco 
reivindican el derecho lírico a la ignorancia o al no saber. Se trata más bien de un 
cambio insurreccional de los saberes contra los efectos del poder centralizador de 
las instituciones y el funcionamiento de un discurso científico, organizado dentro 
de una sociedad como la nuestra. 

En esta idea, Dávalos (2005) hace énfasis en la parte epistemológica de los 
procesos de lucha de los movimientos sociales latinoamericanos recientes:

[…] las propuestas hechas por diferentes movimientos indígenas de constituir espa-
cios de saber que permitan reconstruir los saberes ancestrales, que les otorguen esa 
validez social y comunitaria, constituyen uno de los procesos más importantes que 
el movimiento indígena latinoamericano ha emprendido en estas últimas décadas. 
[Además] no se trata tanto de los institutos de investigación sobre temáticas exclu-
sivamente indígenas, que han existido desde larga data, sino del hecho de que el  
 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

247

movimiento indígena latinoamericano incorpore las nociones de creación, recreación, 
recuperación y reconstitución del saber dentro de espacios definidos por su misma 
práctica política, lo que da una significación diferente a esta dinámica. (Dávalos, 
2005, pp. 2-31)

Al asumir la interculturalización como un proceso constante, los espacios de 
reflexión son importantes para que los pueblos defiendan y reconstruyan sus pro-
pios modos de vida. Esto último se inicia con la construcción de proyectos polí-
ticos, que reivindican la autonomía y la autodeterminación de los pueblos, como 
se ha dicho. Tales proyectos políticos se van ampliando a otros espacios, como la 
defensa del territorio, la apropiación de procesos productivos, la redefinición de las  
relaciones económicas o la transformación de las relaciones de género. Uno de 
estos ámbitos es el epistemológico o la construcción de conocimiento. Dentro  
de éste, los pueblos indígenas han luchado por crear proyectos educativos propios 
en un ejercicio de su derecho a crear utopías y caminar juntos para realizar sus 
particulares modos de vida buena. Las diversas experiencias de proyectos educa-
tivos propios sugieren que éstas son expresiones de madurez de las luchas comu-
nitarias, que han transitado de las demandas políticas hacia la reivindicación de 
sus saberes, en busca de una interculturalización efectiva.8

Por lo tanto, estos proyectos abordan procesos pedagógicos surgidos desde 
los propios pueblos y resignifican los conceptos mismos de educación y peda- 
gogía. Así se transita de una decolonialidad del poder a una “pedagogía decolo-
nial”, la cual responde a la interculturalidad crítica como proyecto político, social, 
epistémico y ético (Walsh, 2009). Una pedagogía que se entiende más allá del sis-
tema educativo, de la enseñanza y de la transmisión del saber; que es insumisa e 
invoca el carácter libertario de la educación; que supera el ejercicio de las liberta-
des y llega al ejercicio de la autonomía, entendida como la capacidad de los indi-
viduos y los pueblos a normarse por sí mismos. Este hecho rebasa los esquemas 
axiológicos occidentales de las libertades individuales hacia una autonomía colec-
tiva, tan presente en los valores de los pueblos indígenas y que es capaz de liberar 
a los individuos de cualquier relación de poder y dominación. En otras palabras:   

8 López (2009) califica estos proyectos educativos como “desde abajo”. Éstos pueden abarcar desde las 
luchas por el reconocimiento de sistemas educativos propios, como los impulsados por el Consejo Regio-
nal Indígena del Cauca (CRIC) y la Confederación de Nacionalidades Indígenas de Ecuador (CONAIE), así 
como la incidencia política para que se reconozca la educación desde los pueblos en Bolivia y Nicaragua 
(todos éstos, relatados por López, 2009). Asimismo, pueden agrupar las experiencias de escuelas que han 
decidido desarrollar un modelo propio de educación, como la Escuela para la Vida, la UNISUR en Guerrero 
y el Centro Escolar Tosepan Kalnemaxtiloyan (“Nuestra escuela”, en náhuatl) de la Sociedad Cooperativa 
Agropecuaria Regional (SCAR) Tosepan Titataniske.



248

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

“es la matriz conceptual de la modernidad la que debe revisarse, y no tanto por  
una pretensión posmoderna que en definitiva habla en la misma clave que el pro-
yecto de la modernidad, sino por la posibilidad de enriquecer el conocimiento 
humano, de incorporar nuevas formas de racionalidad a la infinita riqueza teó- 
rica humana” (Dávalos, 2005, pp. 24 y 25).

Lo anterior supone un esfuerzo que va más allá de rescatar las lenguas indí-
genas y utilizarlas en los espacios educativos para reproducir conocimientos y 
esquemas de pensamiento occidentales; implica más que el simple hecho de recu-
perar algunos elementos de la cultura local en la cotidianidad escolar; rebasa el 
rescate y la reivindicación de los conocimientos tradicionales. Considera, sobre 
todo, partir de las prácticas propias de los pueblos y sus saberes, como una praxis 
popular que esté presente en los procesos de enseñanza-aprendizaje y la relación 
de los seres humanos con el mundo. Y es en el campo de los conocimientos y los 
saberes donde se encuentra el mayor reto para lograr que la interculturalización 
sea un proceso constante de decolonización.

De acuerdo con las cuatro dimensiones de la colonialidad descritas por  
Walsh (2009): colonialidad del poder, del saber, del ser y la cosmogónica, la episte-
mología aparece como un campo para la decolonización desde la interculturaliza-
ción, que parte de aceptar distintos conocimientos y formas de pensar. Es construir 
un espacio social fértil donde se interrelacionen saberes y conocimientos, y se aso-
cie de manera eficiente cada uno de los elementos que estén a su disposición. Esto  
quiere decir que la lucha epistemológica comienza por reconocer la importan-
cia de los conocimientos y saberes locales, para reivindicarlos y presentarlos en  
una relación dialógica con los conocimientos y saberes de otros pueblos. Lo ante-
rior representa una oportunidad para interculturalizar el concepto de ciudadanía, 
mediante la construcción de nuevas políticas de conocimiento, en donde lo más 
importante es “construir conocimiento situado, con atención a la diversidad de 
formas de pensar, sentir y actuar, con atención a la diferencia cultural ejercida y a 
esa nueva vida pública que se comienza a construir cuando la lengua y la cultura 
rompen las barreras del derecho individual y se ejercen emancipatoriamente des-
de una visión colectiva del derecho” (López, 2009, p. 204).

Reflexiones finales

Si consideramos las reflexiones anteriores que buscan reconstruir, desde un 
punto de vista político y cultural, las formas de la enseñanza y de las situaciones 
de aprendizaje, vale la pena preguntarnos: ¿cómo se estructura el conocimiento 
pedagógico?, ¿cómo reconstruir las prácticas pedagógicas en estas estructuras? 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

249

Sólo así podremos encontrar pistas que nos permitan redefinir el conocimiento 
pedagógico, el cual se concibe con características especiales que lo diferencian 
del conocimiento de otros campos de prácticas sociales especializadas. El rasgo 
más distintivo del conocimiento pedagógico es que está dirigido a la formación 
y al cultivo del carácter de los individuos; por tal motivo, no puede operar en las 
mismas condiciones de otros tipos de prácticas profesionales o de otros tipos de 
conocimientos. Los atributos particulares del proceso mediante el cual aprende-
mos a vivir en el seno de nuestras culturas y sociedades hacen que no seamos 
meros sujetos inertes, cuyo aprendizaje es susceptible de manipular con la apli-
cación instrumental de técnicas y métodos, ya que cada ser en el mundo aprende 
desde sus formas propias de conocer y desde sus contextos específicos, y aplica lo 
que sabe no sólo en relación con el conocimiento experto sino también de acuerdo 
con la costumbre, la cosmogonía y las tradiciones que las engendran.

No obstante, en la actualidad, como producto del desarrollo de la ciencia y la 
técnica en la sociedad moderna, se ha ido generalizando la idea de la superiori-
dad del conocimiento científico que se aplica a la modificación de la materia por 
sobre otras formas o modalidades de conocimiento. Esta primacía del conoci- 
miento científico ha generado una ideología conocida como “cientificismo”, que 
se ha extendido también a las ciencias sociales y humanas con la pretensión de 
que se aplique a los asuntos culturales, sociales y pedagógicos para modificar, 
mediante las técnicas adecuadas, el comportamiento humano.

El cientificismo, hoy incorporado a nuestro sentido común, parece “natural” y 
“accesible” para amplios sectores sociales, lo cual ha generalizado la idea de que el 
mejoramiento y la efectividad de las prácticas pedagógicas sólo pueden incremen-
tarse por medio del “control técnico” de éstas y de los actores que intervienen en 
ellas. De hecho, toda la planificación educativa se ha asentado sobre esta creencia. 
El control burocrático administrativo, la jerarquización de las instituciones educa-
tivas, el papel subordinado y la escasa participación de los maestros en las decisio-
nes educativas han definido a las prácticas pedagógicas instructivas como unas de 
las manifestaciones más acusadas de esta ideología en el campo educacional.

La construcción de una nueva visión de la práctica o del rehacer docente  
—más allá de su formación— está en discusión, ya que implica y se caracteriza 
por una doble dominación y reproducción de la colonialidad como proyecto civi-
lizatorio y agente privilegiado. En los párrafos que siguen, intentamos encontrar 
vertientes de discusión que podrían ayudarnos a reflexionar sobre una pedagogía 
insumisa para la enseñanza y el aprendizaje “de” y “en” la interculturalidad.



250

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

En este intento, recuperamos textos de Habermas (1986), a quien también 
analizamos a partir de Carr y Kemmis (1990) y con base en Grundy (1991).  
En el desarrollo de su teoría crítica,9 Habermas examina a fondo el paradigma de 
la racionalidad instrumental que surge de las concepciones del conocimiento del 
racionalismo y del positivismo en dos sentidos fundamentales:

1.	 Trata de mostrar que la ciencia (básicamente natural) ofrece sólo una clase 
de conocimiento y, en ese esfuerzo, rechaza el postulado de que la ciencia  
puede definir los estándares en términos de los cuales todo el conocimiento 
es factible de ser medido.

2.	 Se opone al postulado de que la ciencia proporciona una explicación obje- 
tiva y neutra de la realidad, así que intenta mostrar cómo las diferentes clases  
de conocimientos se configuran a partir de los intereses humanos particulares 
a los que ellos sirven.

Para Habermas, ésta es la teoría de los intereses constitutivos del conocimiento. 
La denomina así porque él rechaza la idea de que el conocimiento se produce por 
una suerte de acto intelectual “puro”, donde el sujeto cognoscente actúa “desinte-
resadamente”. El conocimiento nunca es el producto de una “mente” que funciona 
independiente de las preocupaciones cotidianas. Por el contrario, siempre se cons-
tituye sobre la base de intereses desarrollados a partir de las necesidades naturales 
humanas, las cuales se han configurado por condiciones históricas y sociales. Si se 
careciese del conjunto de necesidades e intereses incorporados a nuestra especie, 
las personas no tendrían interés en adquirir conocimiento.

9 El desarrollo de las ideas siguientes va de acuerdo con los postulados de la llamada teoría crítica, 
que tiene como tarea central “emancipar” a los individuos de las ideologías que obscurecen sus prácticas, 
de manera fundamental mediante la comprensión de sus propias acciones. Esta teoría ha sido principal-
mente formulada y desarrollada por el sociólogo y filósofo alemán Jürgen Habermas. Desarrollos de este 
enfoque se encuentran en Carr y Kemmis (1990), así como en Grundy (1992). 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

251

Referencias

Archambault, R. D. (Comp.). (1971). John Dewey on Education: Selected Writings. Chicago: 
University of Chicago Press.

Bourdieu, P. (1987). Cosas dichas. Barcelona: Gedisa.

______(1992). Estructuras, habitus, prácticas. En P. Bourdieu, El sentido práctico  
(pp. 87-107). Madrid: Taurus.

______ (1997). Razones prácticas sobre la teoría de la acción. México: Anagrama.

______ y Passeron (1995). La reproducción. Elementos para una teoría del sistema educa-
tivo. México: FCE. 

Brown, J.; Collins, A. y Duguid, P. (1989). Situated Cognition and the Culture of Learning. 
En Educational Researcher, enero-febrero, 32-42.

Carr, W. y Kemmis, S. (2001). Teoría crítica de la enseñanza. La investigación-acción en la 
formación del profesorado. Barcelona: Martínez Roca.

Ciancey, W. (1997). Situated Cognition. On Human Knowledge and Computer Repre- 
sentations. Cambridge: Cambridge University Press.

Colomina, R.; J. Onrubia y M. J. Rochera (2010). Interactividad, mecanismos de influen-
cia educativa y construcción del conocimiento en el aula. En C. Coll, J. Palacios y  
Á. Marchesi (Comps.), Desarrollo psicológico y educación 2. Psicología de la educa-
ción escolar (pp. 437- 460). Madrid: Alianza. 

Coll, C. y Solé I. (2010). Enseñar y aprender en el contexto del aula. En C. Coll, J. Palacios 
y Á. Marchesi (Comps.), Desarrollo psicológico y educación 2. Psicología de la edu-
cación escolar (pp. 357-386). Madrid: Alianza.

Cox, C. (1992). Saber, instituciones y contextos históricos en la formación de profesores 
en Chile. En J. Ruz (Comp.). Formación de profesores: una nueva actitud formativa  
(pp. 57-68). Santiago de Chile: CPU.

______ y Gysling, J. (1990). La formación del profesorado en Chile: 1842-1987. Santiago de 
Chile: CIDE-UDP. 

Dávalos, P. (2005). Pueblos indígenas, Estado y democracia. Buenos Aires: CLACSO. 

De la Cruz, M., Pozo J. I., Huarte M. F. y Scheuer, N. (2009). Concepciones de enseñanza 
y prácticas discursivas en la formación de futuros profesores. En J. I. Pozo y otros. 
Nuevas formas de pensar la enseñanza y el aprendizaje. Las concepciones de profe-
sores y alumnos (pp. 359-374). España: Graó.

Díaz Barriga, Á. (1998). Evolución de la formación pedagógica de los profesores universi-
tarios en México (1970-1987). En C. Zarzar. Formación de profesores universitarios. 
Análisis y evaluación de experiencias (pp. 27-49). México: SEP/Nueva Imagen.



252

  SONIA COMBONI SALINAS / JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ

Elliot, J. (Ed.) (1993). Reconstructing Teacher Education: Teacher Development. London: 
The Falmer Press.

Engestróm, Y. (1999). lnnovative Learning in Work Teams: Analyzing Cycles of Knowledge 
Creation in Practice. En M. Engestróm, y Punamáki (Comps.), Perspectives on Activity 
Theory (pp. 377-404). Cambridge: Cambridge University Press.

Ferreiro, A. (s.f.). De la práctica docente a la práctica educativa. Una perspectiva ético- 
-estética. Recuperado de http://www.comie.org.mx/congreso/memoria/v9/ponen-
cias/at14/PRE1178591829.pdf (consultado el 19 de julio de 2018). 

Foucault, M. (1976). Genealogía del racismo. Argentina: Altamira.

García-Cabrero, B. y Espíndola, S. M. (2004). Las contribuciones de la investigación so-
bre la práctica educativa y la formación de maestros a la evaluación de la docencia.  
En M. Rueda (Coord.). ¿Es posible evaluar la docencia en la universidad? Experien- 
cias en México, Francia, España y Brasil (pp. 251-262). México: ANUIES. 

García-Cabrero, B., Loredo J. y Carranza, G. (2008). Análisis de la práctica educativa de los 
docentes: pensamiento, interacción y reflexión. En Revista electrónica de investiga-
ción educativa, número especial. Recuperado de http://redie.uabc.mx/NumEsp1/
contenido-garcialoredocarranza.html (consultado el 15 de mayo de 2018).

Grundy, S. (1991). Producto o praxis del currículum. Madrid: Morata.

Habermas, J. (1986). Conocimiento e interés. Madrid: Taurus.

Lave, J. y Wegner, E. (1991). Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Light, G. y Calkins, S. (2008). The Experience of Faculty Development: Patterns of Variation 
in Conceptions of Teaching. International Journal of Academic Development (13). 
27-40 

López, L. E. (2009). Interculturalidad, educación y política en América Latina: perspectivas 
desde el sur, pistas para una investigación comprometida y dialogal. En L. E. López 
(Ed.), Interculturalidad, educación y ciudadanía (pp. 130-219). La Paz: Fundación 
para la Educación en Contextos de Multilingüísmo y Pluriculturalidad (FUNDPROEIB) 
/Plural Editores.

Nix, D. y Spiro, R. (2009). Cognition, Education and Multimedia: Exploring Ideas in High 
Technology. New York: Routledge.

Pérez Gómez, Á. I. (2008). Los procesos de enseñanza-aprendizaje: análisis didáctico de 
las principales teorías del aprendizaje. En J. Gimeno y Á. I. Pérez Gómez (Coords.), 
Comprender y transformar la enseñanza (pp. 34-62). Madrid: Morata.

______ (2008a). El aprendizaje escolar: de la didáctica operatoria a la reconstrucción de la 
cultura en el aula. En J. Gimeno y Á. I. Pérez Gómez. Comprender y transformar la 
enseñanza (pp. 63-75). Madrid: Morata. 



HACIA LA DECOLONIZACIÓN DEL QUEHACER DOCENTE

253

Pérez-Echeverría, M., Mateos, M., Scheuer N. y Martín, E. (2009). Enfoques en el estudio de 
las concepciones sobre el aprendizaje y la enseñanza. En J. I. Pozo y otros. Nuevas 
formas de pensar la enseñanza y el aprendizaje. Las concepciones de profesores y 
alumnos (pp. 286-304). España: Graó.

Pozo, J. I., Scheuer, N., Mateos, M. y Pérez-Echeverría, M. (2006). Las teorías implí-
citas sobre el aprendizaje y la enseñanza. Nuevas formas de pensar la ense-
ñanza y el aprendizaje. Las concepciones de profesores y alumnos (pp. 95-132).  
Barcelona: Graó.

Schön, D. (1992). La formación de los profesionales reflexivos. Madrid: Paidós-MEC.

Sepúlveda, G. (1991). Diseño de la formación profesional. Revista Frontera, (9 y 10), 23-30. 
Temuco: UFRO.

Stenhouse, L. (1991). Investigación y desarrollo del currículum. Madrid: Morata.

Suchman, L. (1987). Plans and Situated Actions. The Problem of Human 1 Machine 
Communication. Cambridge: Cambridge University Press.

Tardiff, M. (2004). Los saberes del docente y su desarrollo profesional. Madrid: Narcea.

Varela, F. (1991). Conocer. Las ciencias cognitivas: tendencias y perspectivas. Barcelona: 
Gedisa.

Walsh, C. (2009). Interculturalidad crítica y pedagogía de-colonial: in-surgir, re-existir y 
re-vivir. En P. Medina (Ed.), Educación intercultural en América Latina: memorias,  
horizontes históricos y disyuntivas políticas (pp. 25-43). México: UPN/CONACYT/PyV. 

Zabala, A. (2008). La práctica educativa. Cómo enseñar. Barcelona: Graó.





III
La interculturalidad: procesos y experiencias; 

se hace camino al andar





[257]

Pedagogías otras... Insumisas desde la historia...  
Educación autónoma e intercultural en Chiapas:  

Municipios Autónomos Rebeldes Zapatistas

Patricia Medina Melgarejo1 
Bruno Baronnet2 

Introducción

El propósito de este trabajo es el acercamiento y análisis de los procesos que 
hemos denominado como las interculturalidad-es en educación: pedagogías 

de la diferencia, para comprender el ejercicio político de las luchas de los pueblos 
mediante acciones “plasmadas en proyectos educativos que buscan otras ciudada-
nías, otras educaciones, pedagogías o interculturalidades activas, muchas de ellas 
insumisas” (Medina, 2012). 

En este artículo colectivo, trabajamos en tres momentos la problematización de 
la insumisión pedagógica, la cual cuestiona y se plantea las disyuntivas sociales y 
políticas que establece el reconocimiento de la interculturalidad crítica y decolo-
nial. Así, en un primer momento, se inscribe un encuadre a la discusión en térmi-
nos de los movimientos político-pedagógicos y las memorias colectivas de otras 
educaciones en nuestro continente. 

A partir de estas reflexiones, en el terreno de “la insumisión de las memorias 
pedagógicas materializadas en las comunidades y educaciones en movimiento” 
(Zibechi, 2008), como segundo momento se esbozan los senderos que se van sur-
cando en tierras del sureste mexicano en torno a los procesos de autonomía del 
movimiento zapatista mediante sus sistemas de educación y salud. Esta cuestión 
contribuye al análisis de las prácticas político-educativas muy otras en espacios 
situados en los Municipios Autónomos Rebeldes Zapatistas (MAREZ) de Chiapas, 
México, que al ubicar el derecho a la tierra y a la dignidad en el centro de sus 
demandas han reconfigurado la orientación de la enseñanza hacia un aprendizaje 
para la autonomía; es decir, para aprender a ser capaces de gobernar y ser gober-
nados de acuerdo con el proyecto autonómico que persiguen.

1 Universidad Pedagógica Nacional (UPN).
2 Universidad Veracruzana (UV).



258

PATRICIA MEDINA MELGAREJO / BRUNO BARONNET 

Como tercer momento, se propone un cierre reflexivo sobre la necesidad de 
comprender la configuración de las pedagogías contemporáneas para América  
Latina como espacios que constituyen la emergencia y germinación de las memo-
rias colectivas e históricas, cuyo accionar se traduce en movimientos sociales 
pedagógicos, que disputan los terrenos actuales para dar direccionalidad a las 
transformaciones sociales y educativas. Esto no sólo desde lo escolar, aunque la 
escuela misma es un terreno popular de disputa; sin embargo, el surgimiento de 
dichos movimientos permea distintos e inéditos espacios: lugares de las demandas 
de los pueblos y organizaciones sociales en el reconocimiento de sus procesos de 
historicidad y territorialidad material-cultural.

Pedagogías insumisas. Movimientos político-pedagógicos y 
memorias colectivas de otras educaciones en América Latina

Los aportes en el terreno de las formas contemporáneas del pensamiento peda-
gógico desde las diferencias y alteridades históricas (Segato, 2007) en el campo 
y la práctica de la investigación educativa y pedagógica y sus implicaciones polí-
ticas requieren la apertura de un espacio de reflexión crítico, ya que toda peda-
gogía asume, como tarea necesaria, la incidencia en la constitución de un sujeto 
social en el presente y su disposición futura. La diferencia estriba en el anclaje 
desde el cual se orienta el proceso social educativo al vislumbrar horizontes posi- 
bles; es decir, proyectos políticos.

Asimismo, es necesario realizar un esbozo del quehacer-oficio-destino de las 
pedagogías en América Latina, como procesos de memoria colectiva que susten-
tan las luchas sociales por una educación emergente desde sus experiencias, cono-
cimientos y demandas, muy otras y una misma: autonomía, más allá del Estado y 
del poder, o bien desde sus intersticios, como resulta la actual defensa de la edu-
cación pública —básica y superior— en nuestros países. 

Las cuestiones anteriores dan sentido a la propuesta de un balance reflexivo 
y necesario en el presente; el de los momentos, como aconteceres que tejen un 
“atrapasueños” de ciertas perspectivas sociopolíticas, que han tejido la trama de 
la acción social educativa en nuestro continente.

En el trayecto de nuestra investigación y formación ha sido posible el tejido de 
otros rostros; en el juego de hilos, tramas y bordes emerge la discusión en torno a 
las implicaciones en teoría social y el desarrollo de distintas vertientes en el ám- 
bito de la investigación social y las humanidades. En las dos últimas décadas, éstas 
han nutrido y, muchas veces, colocado en la discusión los horizontes histórico- 
-políticos sobre el campo educativo y pedagógico, a partir de contornos teóricos 



PEDAGOGÍAS OTRAS... INSUMISAS DESDE LA HISTORIA... 

259

sobre la decolonialidad e interculturalidad: espacios y proyectos educativos que 
adquieren distintos sentidos. Así como existen distintas vertientes de pensamiento  
intercultural (interculturalidad-es), las posturas oficializadas respecto al tema pue-
den negarlo, en un efecto de querer invisibilizar la historicidad y presencia de lar-
ga trayectoria de las pedagogías populares-comunitarias y críticas actuantes en 
México y nuestros países. 

También existen posturas interculturales que activan, desde estas buenas 
memorias, los espacios de enseñanza de lo popular y comunitario en nuestro con-
tinente; son apropiadas y recreadas por las voces de los movimientos indígenas 
y afroamericanos en el contexto de la lucha política en América Latina, ante las  
guerras actuales que libran las empresas trasnacionales mediante la expropia-
ción de las riquezas mineras, selvas, bosques, aire y agua; también se recrean en 
la transformación del trabajo y el empleo, como lo demuestran las luchas de las 
fábricas recuperadas en Argentina y las propuestas pedagógicas del Movimiento 
de los Trabajadores Sin Tierra en Brasil.

Los procesos y movimientos sociales, como producto de su contexto histó- 
rico, producen a su vez propuestas educativas que desde su espacio de inscripción 
generan conocimientos pedagógicos que se autodefinen como pedagogías críti-
cas, pedagogías populares-comunitarias, pedagogías decoloniales, pedagogías 
propias y pedagogías interculturales.

Estas pedagogías, en su trayecto histórico-político crean experiencias, accio-
nan memorias colectivas y van gestando otras, proponen procesos de criticidad, 
reflexión y construcción de maneras otras de configurar subjetividades.

En la actualidad, en nuestras Américas hay una emergencia social que reclama 
los espacios de socialización de esas formas otras de hacer educación; en conse-
cuencia, surge la necesidad de intercambiar, dialogar, discutir y poner en la mesa 
de la discusión esas experiencias pedagógicas histórico-políticas, como memorias 
activas que posibilitan vislumbrar horizontes otros, para tejer así una esperanza 
que desde lo educativo nos ayude a transitar a otras posibilidades de ser/estar y 
habitar el mundo.

Del monólogo al diálogo pedagógico insumiso de 
las otras educaciones clave decoloniales

Plantear una arista de la pedagogía desde la insumisión implica colocarse en una 
posición que reconoce a la sociedad como un espacio de contradicción y confron-
tación de diferencias sociales histórico-políticas. Por lo tanto, es un lugar donde 
la exclusión, las contradicciones de clase, la discriminación y la subalternización 



260

PATRICIA MEDINA MELGAREJO / BRUNO BARONNET 

hacen emerger movimientos sociales con demandas como derecho al territorio,  
a la educación, la salud, la vivienda, el trabajo, la alimentación y el reconoci- 
miento de su cultura, su historia y su memoria; es decir, el derecho a una vida 
buena. Esto genera alternativas en los procesos de formación humana: muy otra, 
a partir de las configuraciones decoloniales o la lucha contra la racialización de 
sujetos y conocimientos.

Es este escenario, la idea de pedagogías insumisas nos convoca a mirarnos 
como constructores de horizontes de futuro, al concebir que la educación tiene la 
capacidad para configurar sujetos y sociedades. Así, se busca realizar un debate 
crítico en torno a estos campos del conocimiento en términos de acciones que 
desarrollamos en nuestros diferentes ámbitos de investigación, formación, docen-
cia, intervención institucional y desde los distintos frentes de acción política.

Las pedagogías insumisas son producto de las pedagogías otras, otras edu-
caciones: concepción convocada, emergente y convocante a la reflexión crítica, 
ya que es fruto de distintos momentos de participación académica y política.  
En México, es un concepto que desde 2006 se define como parte del discurso del 
EZLN,3cuya idea de “La otra campaña” ha sido retomada para definir “la muy otra 
forma de ser/estar indígena y cobrar una forma de acción y visibilidad”.4 

Así, la otra educación se refiere a los sentidos de reconocimiento de la sabi-
duría y del proyecto étnico-político en México, como lo desarrolla Mercedes  
Ruíz (2010) en su libro Otra educación, a partir del reconocimiento de los apren-
dizajes sociales y la producción de saberes en contextos no escolarizados, donde 
inicia con la formación de personas adultas y organizaciones civiles como sujetos 
políticos y pedagógicos —más allá de las aulas— por medio de otras educaciones, 
como la propia organización y sus variantes de participación movilizada. 

Ahora bien, producto del intercambio con estimados colegas de movimien-
tos sociales y educativos en Colombia, en particular de la Universidad del Cauca, 
nos encontramos ante el constructor de la concepción de “las otras educaciones”;  
así, resulta fundamental el trabajo reflexivo de Elizabeth Castillo y José A. Caicedo, 
quienes definen la necesidad de “Reconocer como acontecimiento de la historia 
educativa [...], el proceso de las otras educaciones [...] hacer visible la historia social 

3 El Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN) es una organización de resistencia que surge de 
las necesidades de los pueblos originarios de Chiapas, México, cuya presencia activa desde enero de 1994 
forma parte central del rostro de los movimientos étnico-políticos de México y América Latina.

4 Cfr. http://lasextalaotra.blogspot.com/2006/09/ls-zapatistas-y-la-otra-los-peatones.html).



PEDAGOGÍAS OTRAS... INSUMISAS DESDE LA HISTORIA... 

261

de grupos y comunidades étnicas quienes, en un marco temporal y espacial con-
creto, han configurado formas de educar, diferenciadas de aquellas hegemónicas” 
(Castillo, 2010, p. 4).

Por lo tanto, en la última década hemos estado ante la emergencia de una 
corriente crítica y reflexiva acerca de los procesos pedagógicos latinoamericanos, 
que señalan distintos horizontes de búsqueda.

De los ejes y temáticas emergentes desde 
otras educaciones en la insumisión

Resulta necesario, en este recorrido, convocar a los practicantes de estas pedago-
gías otras, a saber: las pedagogías populares-comunitarias, críticas y decoloniales, 
las cuales se han expresado en distintos proyectos y experiencias, como las expe-
diciones pedagógicas; los programas de etnoeducación; las pedagogías propias 
y cimarronas; la educación intercultural ampliada, intracultural e intercultural 
decolonial; la construcción de conocimientos colectivos desde la práctica trans-
formadora —relecturas de Freire—; la educación autónoma, comunitaria y otras 
educaciones donde se esbozan formas de comprender los estilos de trabajo, al  
reapropiarse de los procesos productivos mediante un reencuentro con la tierra.

Las pedagogías insumisas están consideradas como un campo heterogé-
neo de múltiples rostros y experiencias, así como un espacio de conocimiento y 
disputa, por lo que se configuran en una articulación compleja en torno a cinco 
ejes-procesos:

• • Eje-proceso 1. Movimientos sociales pedagógicos: hacer escuela desde los espacios 
marginados del Estado. La educación como lugar de disputa y resistencia. 

• • Eje-proceso 2. Hacer escuela pública: como movimientos sociales pedagógicos.
• • Eje-proceso 3. Movimientos sociales y memorias pedagógicas entretejidas por los 
reclamos de derecho a la tierra, al trabajo y al buen vivir. ¿Otras educaciones? ¿Otras 
ciudadanías? ¿Autonomías?

• • Eje-proceso 4. Tradiciones de las pedagogías populares y críticas latinoamericanas. 
Intervención educativa como acción histórica, producto de las memorias y movi-
mientos sociales pedagógicos.

• • Eje-proceso 5. Las demandas de los pueblos originarios y del movimiento afro- 
americano en el reconocimiento de sus procesos de historicidad e identidad cultural.  
(Medina, 2012).

Todas estas pedagogías configuran sentidos sociales, al considerarlas como  
movimientos político-pedagógicos y memorias colectivas articuladoras de otras 



262

PATRICIA MEDINA MELGAREJO / BRUNO BARONNET 

educaciones en América Latina; reconocerlas como presencias, como sujetos y 
acciones, como espacios y territorios de la palabra y del saber hacer con otros 
y otras convoca —desde este marco de reflexión en nuestro continente— a escu-
char distintas voces que amplíen el debate desde diversos movimientos, expe-
riencias y geografías para comprender cuáles son sus horizontes decoloniales e 
interculturales. 

Estas voces pueden ser representadas por uno de sus actores sociales funda-
mentales: el movimiento zapatista y su experiencia en constituir una educación 
autónoma, desde la construcción del trabajo para formar promotores educativos e 
implementar la acción pedagógica otra en cada una de sus más de 500 escuelas.  
Pedagogía insumisa, pedagogía otra que, en los Municipios Autónomos Rebeldes 
Zapatistas (MAREZ) de Chiapas abren el horizonte en el campo de la formación 
pedagógica frente y junto a todos aquellos educadores que participan activamente  
en el desarrollo y la sistematización de experiencias, con lo cual intentan construir 
el trayecto y la historicidad en las prácticas de formación alter-nativas.

Educación autónoma y pedagogía insumisa en Chiapas: 
Municipios Autónomos Rebeldes Zapatistas

En el sureste de México, la lucha por la autonomía de la educación emerge como 
una demanda central del movimiento indígena que cobró visibilidad en Chiapas 
en 1994. Los sujetos que están al frente de los cambios político-educativos buscan 
vías de emancipación ante la política educativa impuesta por actores ajenos a la 
realidad de la vida cotidiana en las comunidades tseltales, tsotsiles, choles y tojo-
labales. En el panorama de las experiencias autonómicas en el país, aún son poco 
visibles las innovaciones en los proyectos regionales alternativos de educación.  
De manera autogestiva y con recursos propios y solidarios, los municipios zapatis-
tas han establecido en la última década más de 500 escuelas, las cuales son aten-
didas por jóvenes promotores de educación autónoma que pertenecen a las bases 
de apoyo del EZLN. Las experiencias educativas en estos lugares corresponden a 
esfuerzos colectivos que demuestran la capacidad de insumisión de los grupos 
étnicos organizados, con miras a la construcción sui generis de autonomías polí-
ticas en los territorios que tienden a controlar. 

En el nivel pedagógico, los conocimientos temáticos legítimamente aborda-
dos en cada “escuela autónoma” se articulan alrededor de las necesidades y las 
prioridades locales, así como los intereses y los contextos de aprendizaje que se 
distinguen de una comunidad y una ranchería a otra, en los Altos, la Selva Lacan-
dona y la Región Norte de Chiapas. Desde hace cerca de 18 años, los municipios 



PEDAGOGÍAS OTRAS... INSUMISAS DESDE LA HISTORIA... 

263

autónomos escudriñan en los hechos cómo decolonizar la educación, al tomar 
en sus manos la gestión educativa y la orientación pedagógica, y revalorizar los 
conocimientos culturales, campesinos y críticos que los educadores zapatistas 
investigan, reflexionan y enseñan en lenguas mayas, además de la “castilla”, que 
es la variante regional del castellano hablado por los indígenas chiapanecos. 

Además de la leyes revolucionarias que rigen la organización y el funcio-
namiento de las instancias políticas autoinstituidas en los territorios “donde el 
pueblo manda y el gobierno obedece”, vale recordar que en dos documentos que 
forman parte de los Acuerdos de San Andrés (1996), las autoridades gubernamen-
tales se comprometen, sin seguimiento ni cumplimiento posterior, a “asegurar a 
los indígenas una educación que respete y aproveche sus saberes, tradiciones y 
formas de organización” (Baronnet, 2012).

De manera unilateral, los MAREZ cumplen con la aplicación del derecho funda-
mental a que la diversidad de las culturas, tradiciones, historias y aspiraciones de 
los pueblos mayas queden reflejadas y dignificadas en la educación y la sociedad. 
Cada pueblo originario tiene derecho a establecer y controlar sus propios sistemas 
educativos multilingües, de acuerdo con sus prácticas culturales de enseñanza y 
aprendizaje. En otras palabras, la apuesta decolonial zapatista pasa por reinventar 
una sociedad democrática, donde la selección y circulación de los conocimien-
tos escolares merecen derivar de un proceso insumiso de participación popular 
y comunitaria, en vez de surgir de una imposición de la burocracia educativa 
nacional (vista como ilegítima) por medio de planes y programas uniformes y 
occidentalocentristas.

De esta forma, la autonomía de la educación conlleva en toda lógica a garanti-
zar que se tomen en cuenta las especificidades identitarias y organizativas locales 
a la hora de definir el quehacer educativo. De cierta manera, la ventaja principal 
que los pueblos zapatistas consideran acerca de la autonomía educativa es su 
capacidad de (re)valorizar los conocimientos generales, prácticos y éticos que esti-
man útiles, necesarios o prioritarios para fortalecer su identidad y dignidad, al ser 
sujetos actuantes de un pueblo tzeltal y como mexicanos, de familias campesinas 
pobres y activos militantes zapatistas. 

Desde la perspectiva de estas comunidades, sus sistemas municipales de escue-
las son altamente aceptados y reconocidos como legítimos (aun cuando no tengan 
reconocimiento nacional), porque responden al proyecto político y cultural al cual 
se adhieren. Sin embargo, en los procesos cotidianos de consulta y movilización 
del sector educativo, se ha observado que algunos campesinos tseltales han ido 
perdiendo el interés o el compromiso (por “el cansancio”) en los asuntos de política 



264

PATRICIA MEDINA MELGAREJO / BRUNO BARONNET 

educativa local. Si consideramos la necesidad de participación en la que confluyen 
las lógicas de organización comunitaria (usos y costumbres) y las organizaciones 
de la comunidad (militancia política), esto puede poner en peligro la continuidad 
y el desarrollo local de la oferta de educación “verdadera” (Baronnet, 2012). 

La autonomía educativa en aquellos territorios donde “manda el pueblo” tiende 
a ser una solución endógena y flexible para enfrentar la contradicción que repre-
senta la importancia de escolarizar a los niños de las comunidades indígenas y, 
de manera simultánea, evitar la intervención de actores educativos ajenos a la 
comunidad y su cultura. 

El compromiso colectivo de conformar sistemas de educación propios en con-
diciones complejas se ha plasmado en la construcción consistente de redes esco-
lares municipales. En éstas, mediante la participación comunitaria en los asuntos 
educativos, se han reconfigurado la misión y la posición social del docente. Para 
los campesinos indígenas zapatistas de Chiapas, la educación “nace” de la comu-
nidad; lo cual significa que la escuela de los “autónomos” legitima una articulación 
pragmática entre los conocimientos localmente situados y los que provienen de la 
cultura escolar nacional y occidental. A pesar de las dificultades materiales en el 
contexto de la “resistencia”, la autonomía educativa permite un diálogo intercul-
tural de saberes y la dignificación de las personas portadoras de conocimientos 
desvalorizados en la sociedad moderna neoliberal; diálogo que es legítimo y enri-
quecedor, de acuerdo con los campesinos indígenas que participan en las luchas 
por la autonomía. 

La educación autónoma como espacio de aprendizaje  
intercultural y crítico

Los actores del movimiento social de los pueblos zapatistas, al perseguir la auto-
gestión regional de sus proyectos comunitarios, apuestan al ideal que consiste 
en decolonizar la cultura escolar que, con sus métodos, planes y programas, es 
discriminatoria hacia las culturas indígenas. Cada municipio rebelde ha esta-
do concretando, de forma particular y creativa, el proyecto autónomo zapatista.  
A partir de procesos asamblearios y recursos propios, cada escuela presenta su  
singularidad organizativa y pedagógica, aunque a veces no tenga escrito su pro-
grama educativo. No obstante, todas comparten elementos comunes y su oposi-
ción a la política educativa nacional. Buscan no depender de un poder centralizado, 
ya sea estatal o nacional, por lo cual se basan en los actores comunitarios y sus 
representantes, que orientan, vigilan y evalúan tanto el compromiso político como 
el papel pedagógico del docente indígena.



PEDAGOGÍAS OTRAS... INSUMISAS DESDE LA HISTORIA... 

265

Además, lejos de aplicar mecánicamente un modelo rígido y uniforme impues-
to por el EZLN a sus bases de apoyo, la autonomía educativa radical ha generado 
procesos sociales de apropiación y reinvención desde abajo de la institución esco-
lar, a partir de las estrategias de los campesinos mayas zapatistas. Las prácticas de 
política educativa de los pueblos organizados en los MAREZ demuestran que no es 
utópico aspirar a administrar, de manera autogestiva, escuelas rurales insertas en 
redes regionales con el respaldo de una organización política movilizadora como 
el EZLN. La aplicación de la autonomía educativa desafía al Estado para que trans-
forme su política con base en los valores y las prioridades decididas por los pue-
blos indígenas, según sus modos particulares de gobernarse (Baronnet, 2010b).

Pese a lo anterior, las condiciones políticas aún no están reunidas para que los 
pueblos zapatistas se beneficien de la contraparte financiera y técnica que pueden 
otorgar las administraciones públicas estatal y federal. En contextos y circunstan-
cias difíciles de guerra integral de desgaste, el proyecto de autonomía zapatista 
descansa sobre mecanismos endógenos en un cuadro comunitario y regional de 
participación democrática. Esto permite una lenta consolidación de formas orga-
nizativas alternativas en las escuelas y sus territorios. No obstante, hasta ahora, el 
conjunto de comunidades de campesinos mayas zapatistas de Chiapas no logra 
reclutar y mantener a los promotores educativos de todos sus pueblos. A los pro-
blemas de orden económico y cultural, se agrega la falta de jóvenes campesinos 
voluntarios que sepan leer y escribir. Además, las mujeres y los ancianos no siem-
pre asisten a las reuniones dedicadas a la educación.

Si consideramos que los procesos pedagógicos de las escuelas zapatistas 
dependen de los procesos endógenos de gestión autónoma, las comunidades 
implicadas están encaminadas a apropiarse del reto de la producción social de 
conocimientos y métodos escolares multilingües, interculturales y críticos. Así, la  
lucha de los pueblos originarios de América Latina por la autonomía político- 
-educativa surge como una condición para la emergencia de una enseñanza más 
accesible y pertinente desde el punto de vista social y cultural. Frente a la falta de 
materiales didácticos, los promotores y las promotoras procuran movilizar su ima-
ginación pedagógica al inventar técnicas de aprendizaje de manera pragmática. 

Los saberes legítimos en la comunidad tienden a ser revalorizados en el aula, 
gracias a la investigación y la enseñanza de conocimientos técnicos, culturales y 
políticos vinculados a la identidad campesina, étnica y zapatista de las familias 
participantes (Baronnet, 2010b). Por ejemplo, se recomienda a los promotores de 



266

PATRICIA MEDINA MELGAREJO / BRUNO BARONNET 

educación alfabetizar con palabras de uso común en el contexto cotidiano, es decir, 
el vinculado con el trabajo de la casa y el campo, los animales y las plantas, la his-
toria de las luchas campesinas y los derechos políticos y sociales. 

Al proponer actividades pedagógicas relacionadas con las demandas del EZLN, 
los promotores educativos contribuyen a legitimar en el aula la memoria colec-
tiva y las prácticas sociales de lenguaje valoradas en el grupo de pertenencia, 
lo que fortalece la autoestima de los niños y el sentimiento de dignidad de los 
adultos. Esto garantiza, además, que se proponga en las escuelas un aprendizaje 
situado y significativo, desde las estrategias de la autonomía, que permita “crear 
la libertad” y “liberar la creatividad”; pero que dependa de recursos autolimitados  
(Castoriadis, 1993, p. 120). 

Asimismo, la imaginación pedagógica de los promotores zapatistas se encuen-
tra constreñida por la carencia de recursos formativos, socioeconómicos y cultu-
rales que deben tomarse en cuenta para el trabajo docente cotidiano. De acuerdo 
con Horacio Gómez Lara (2011), cada escuela marcha a su ritmo en estos proyectos 
autonómicos de educación propia y los avances dependen de las capacidades de 
los promotores, de sus recursos, de la disposición de los alumnos por aprender y 
de los apoyos comunitarios para cumplir los compromisos asumidos con el pro-
motor en asamblea, así como del interés que tengan los padres y madres de familia 
en la educación de sus hijos.

Como proceso de educación popular, el ejercicio crítico de relegitimación de 
los conocimientos y las prácticas de lenguaje del campesinado maya conduce a 
enseñar a los niños las historias de las luchas por la tierra y el territorio, entre otras 
cuestiones relativas a la salud, la alimentación, la vivienda o el medioambiente 
(Baronnet, 2010). De esta forma, la educación para la democracia y para la forma-
ción cívica y ciudadana genera la circulación de conocimientos locales y generales 
que inciden en la apropiación de los derechos, la socialización política y la afir-
mación cultural. Esto contribuye a fortalecer las identidades, la apropiación y la 
generación de actitudes de arraigo rural, de compromiso militante, de solidaridad 
(compañerismo) y de lealtad hacia las lenguas y culturas originarias.

El papel del educador y su acción pedagógica en el escenario local

Gracias a la libertad de maniobra que otorga el marco autonómico, la escuela en 
su conjunto está (re)adaptada en el nivel (inter)comunal debido a una evolución 
permanente de la tradición y la movilización de los esfuerzos colectivos, que hacen 
posible apropiarse del espacio escolar y del tiempo consagrado a la escolarización. 
Los campesinos zapatistas buscan orientar sus procesos político-pedagógicos 



PEDAGOGÍAS OTRAS... INSUMISAS DESDE LA HISTORIA... 

267

según sus valores, normas y marcas identitarias que los distinguen como sujetos 
sociales. Así, la escuela zapatista posee su propia organización, que no depende 
de una norma rígida impuesta del exterior; pero que facilita hacia el interior la 
transmisión social de conocimientos surgidos de establecer prioridades colecti-
vas (Baronnet, 2010). Las experiencias zapatistas demuestran que la educación se 
ha de construir desde los pueblos y a su imagen; es decir, como herramienta de 
resistencia cultural y política, y también como una opción para mejorar las con-
diciones de vida. El educador necesita realizar un vaivén reflexivo permanente 
entre la investigación participativa comunitaria sistemática y la elaboración de 
contenidos y materiales pedagógicos. 

En el marco participativo que implica la autonomía político-educativa, cada 
pueblo tiene que dar su consentimiento colectivo, al reconocer las competencias 
y el compromiso de los educadores. Esto implica la designación democrática de 
los docentes y su formación de acuerdo con programas curriculares regionales, 
diseñados con la participación de las familias, lo que permite poner el tema edu-
cativo en el corazón del juego político local y regional; es decir, introducirlo en 
la agenda social y cultural de la colectividad que se declara autónoma. Es impor- 
tante que el docente se sienta arraigado en su lugar de origen, valore positivamen-
te sus identidades socioculturales y pertenezca al proyecto político-cultural de su 
comunidad. En las experiencias zapatistas, quien dirige las reuniones de padres de 
familia no es el maestro foráneo, sino un compañero campesino que rinde cuentas 
ante un comité de educación y la asamblea comunal, que lo nombra y decide darle 
su confianza, evalúa su desempeño y puede destituirlo. 

Entonces, quien contribuye a legitimar los conocimientos que debe valorar la 
escuela zapatista es la comunidad organizada de manera democrática, y que no 
abandona la educación en manos del Estado, de una iglesia, una empresa o una 
organización civil proselitista. La escuela se vuelve el lugar de un aprendizaje 
culturalmente situado, pertinente y decolonizador en la medida en que sean los 
pueblos quienes determinen lo que es legítimo y prioritario (o no) enseñar a las 
nuevas generaciones. Los niños no sólo son guiados por los adultos, sino que bus-
can, estructuran y demandan la asistencia de quienes los rodean para aprender 
cómo resolver problemas de todo tipo (Núñez, 2011). Esto refuerza la complemen-
tariedad de los roles de los niños y los adultos para fomentar el aprendizaje en el 
marco de cada contexto sociocultural específico.

En suma, la lucha por la autonomía de la educación representa una parte fun-
damental del proyecto más amplio de transformación democratizadora y decolo-
nizadora que construyen los municipios autónomos en Chiapas. Esto se concretiza 



268

PATRICIA MEDINA MELGAREJO / BRUNO BARONNET 

con las prácticas colectivas de legislar según usos y costumbres (asamblea comu-
nitaria, sistema de cargos rotativos y revocables, trabajos colectivos, etcétera).  
De cierta manera, la insumisión de las políticas municipales de educación zapa- 
tista cuestiona el multiculturalismo neoliberal de las políticas educativas hereda-
das del indigenismo mexicano del siglo XX. 

Entonces, los pueblos en rebeldía apuestan a una decolonización profunda de 
los procesos de gestión política, administrativa y pedagógica de las escuelas, cuya 
gestión autónoma representa una manera colectiva de facilitar que los planteles 
educativos estén disponibles y sean accesibles, aceptables y adaptables a las par-
ticularidades de la sociedad multicultural y rural. La participación activa de los 
pueblos no sólo aparece como una condición para construir “otra” educación, sino 
como una garantía legítima de la inclusión de los mismos en “un mundo donde 
quepan todos los mundos”.

Pedagogías otras desde la inteligencia de la esperanza a través 
de las interculturalidades activas y decoloniales

La reflexión que desarrollamos desde los apartados anteriores sobre el acerca-
miento a la experiencia zapatista nos permite comprender cómo, en su ejercicio 
político de reconstitución étnica, este movimiento condensa actos pedagógicos de 
formación en sujetos-subjetividades, prácticas y territorialidades mediante el sis-
tema autónomo educativo de los Municipios Autónomos Rebeldes Zapatistas. 

En este orden de ideas, nos preguntamos: ¿cómo analizar los procesos 
de las memorias disidentes que potencian los movimientos étnico-político- 
-pedagógicos de las luchas decoloniales de los pueblos indígenas y afrodescen- 
dientes, que cuestionan la configuración monocultural de los Estados nación en 
el contexto latinoamericano y en México, para potenciar sus aportaciones epis-
témicas?, ¿cómo comprender el debate epistémico sobre los procesos decolonia-
les e interculturales, concebidos en la configuración y en la resignificación de 
la memoria colectiva, desde las otras educaciones y a partir de las insumisiones 
pedagógicas?

Las pedagogías de la insumisión se detienen a producir excedentes de realidad, 
pues ellas mismas son producto de este excedente, son emergencia e irrupción que 
desmonta el modelo de lo homogéneo y lo eficiente; de ahí que sean pedagogías 
otras. La idea de excedente de realidad se refiere a los espacios de expansión y 
objetivación, de remanentes que se configuran en experiencias potenciadoras, en 



PEDAGOGÍAS OTRAS... INSUMISAS DESDE LA HISTORIA... 

269

tanto que: “este excedente de realidad resulta de la tensión entre lo dado-límites y 
el cómo se rescata la fuerza-necesidad que incita a trascender las formas estable-
cidas” (Zemelman, 1998, p. 139). 

La cuestión es reconocer y desafiar los contornos de realidad, los límites de 
lo pensado, al comprender la subjetividad y ciertas direccionalidades, al ejercer 
la historicidad y sus modos y mundos, muy propios, muy otros: “Desde la misma 
experiencia de los sujetos […] las posibilidades objetivas devienen en ámbitos de 
sentido; es la potenciación de lo dado que apunta a un excedente de realidad que 
puede reconocer direcciones diferentes, incluso contradictorias, en su desarrollo” 
(Zemelman, 2007, p. 50).

Comprender las necesidades históricas nos remite a construir los contornos 
epistemológicos de las palabras-conceptos que buscan nombrar “el movimiento  
pedagógico de los sujetos, o bien, los sujetos pedagógicos del movimiento”,  
en términos de configuraciones de sentido y efectos en los regímenes de conoci-
miento, que posibiliten un análisis sobre prácticas discursivas desde las bases de 
las nociones-conceptos-palabras. Éstas imprimen sentido, al establecer la acción 
social en el ineludible ejercicio de contextualizarlas y en atención del despliegue 
participativo de los actores, guiados por la proyección de opciones de futuro y 
dispuestos en proyectos construidos por ellos, desde su propia realidad; es decir, 
como políticas de las palabras en su dimensión presente-futuro y en la actuación 
de los sujetos sociales desde las memorias recreadas.

Reconocer las ausencias en la reflexión crítica sobre el pensamiento pedagó-
gico latinoamericano nos convoca a construir una socioantropología de los pro-
cesos de historicidad crítica de las memorias-experiencias pedagógicas, como 
territorios-cuerpos en las prácticas de conocimiento e identidad, mediante la 
intervención de los movimientos sociales pedagógicos en su emergencia. Pues, 
ante la razón indolente, la necesaria afección de la memoria como hecho y con- 
dición de sentido, como necesidad y derecho, según señala Boaventura de Sousa  
Santos: “En otras palabras será posible evitar el gigantesco desperdicio de la 
experiencia que sufrimos hoy día. Para expandir el presente propongo una socio-
logía de las ausencias, para contraer el futuro, una sociología de las emergencias”  
(2005, p. 153). 

En nuestros países existen posturas pedagógicas vigentes, cuyos efectos con-
sisten precisamente en contraer el futuro e impedir mirarnos al expandir el pre-
sente, las pedagogías insumisas, aquellas que necesariamente han tenido que 
construir por lo menos la figura de dos Estados o dos territorios, que practican 
dos lenguas; aquellas que residen en los territorios de las memorias indígenas 



270

PATRICIA MEDINA MELGAREJO / BRUNO BARONNET 

y afroamericanas, que por medio de procesos, entendidos como producto de 
su trayecto histórico, experiencia, formas de lucha y movimiento han generado  
procesos-producentes de organización colectiva con sus propios modos de enten-
der el mundo y su espiritualidad. 

Sujetos y sociedades, comunidades en movimiento que se plantean maneras 
de comprender el trabajo y se reapropian del proceso productivo por medio de for-
mas nuevas en las relaciones de producción; que plantean un reencuentro con la 
tierra, la cual representa no sólo el espacio vital sino un lugar de trabajo, de lucha; 
es decir, hacer lugar para hincar la raíz comunitaria, con sentido de pertenencia, 
a la misma tierra, pero como producto de un movimiento situado con trayecto y 
proyecto histórico (Zemelman, 2011).

Para los pueblos originarios y afrodescendientes, los sujetos subalternizados, la 
educación como espacio de debate, la confrontación y disputa social se convierten 
en un medio de lucha por dar contenido y dirección política al proceso pedagógico.  
El fin es transformar las formas de relación con el conocimiento, que a su vez 
recrean los procesos de dominación, pues en distintos niveles de realidad, esta 
situación repercute en la continuidad de las estructuras educativo-pedagógicas, 
de conocimiento-epistémicas, de salud-médico-curativas y en sistemas jurídico- 
-políticos.

En esta confrontación de fronteras y alteridades históricas, en el espacio- 
-frontera es donde emerge la perspectiva de la educación intercultural crítica, pues 
no implica sólo la interacción de culturas distintas en un supuesto diálogo de 
saberes, experiencias y maneras de entender el mundo; más bien, la postura críti-
ca plantea la necesaria deconstrucción del proceso impositivo de ciertas prácticas 
de conocimiento, como las de poder y las culturales. Es preciso, entonces, poner 
en tensión las configuraciones del mundo que están presentes en cada espacio 
de interacción y en las prácticas sociales desde otro horizonte histórico: la acción 
insumisa de las otras pedagogías.

Entre culturas: las pedagogías otras, interculturalmente insumisas

El análisis sobre la interculturalidad desde un debate sobre los contornos episté-
micos, más que la fijación en predefiniciones sobre identidades, es una búsqueda 
a través de la palabra-concepto interculturalidad, pensada como herramienta y 
transformada en política pedagógica de investigación y formación, que enuncie 



PEDAGOGÍAS OTRAS... INSUMISAS DESDE LA HISTORIA... 

271

acciones educativas procesuales. Ésta no buscaría eliminar las diferencias sino su 
reconocimiento, y comprender, más bien, el marco de las desigualdades sociales 
producto de las alteridades históricas. 

Por lo tanto, del conjunto de acepciones que recorren el espectro de la inter-
culturalidad, se opta por la postura de entre culturas, en el reconocimiento de la 
experiencia y producción histórica de la articulación identidad-diferencia, en los 
signos políticos de la alteridad. 

La palabra-concepto interculturalidad y sus políticas frente al sentido de 
espacio y terreno de lucha educativa y pedagógica de la “entre-culturalidad”  
(Corona, 2007) permite tensionar el campo de contradicciones y procesos en la 
acción educativa y la investigación pedagógica: “[Entre-cultura], por lo tanto, nom-
bra las relaciones políticas entre sujetos distintos, en el espacio público. ‘Entre-’ 
no sugiere acuerdo, compenetración o entendimiento; sugiere la exposición de 
lo propio frente a lo ajeno en un espacio político, donde los otros se exponen y al  
exponerse existen” (Corona, 2010, p. 13). En el campo educativo, los procesos de lar-
ga trayectoria histórica de las sociedades amerindias y afroamericanas construyen 
espacios de lucha y de apropiación mediante movimientos sociales sustentados 
en la resignificación identitaria, a partir de las prácticas territoriales y la educación 
intercultural-decolonial como movimiento político-pedagógico. Las demandas de 
dichos espacios transitan de la protesta y la exigencia al ejercicio de distintas for-
mas de expresión autonómica, o bien, a diferentes maneras de “hacer autonomía 
y persistencia-resistencia”. 

La movilización social y la actuación de la ciudadanía, en el ejercicio de una 
interculturalidad activa como expresión del proyecto y acción colectivos, adquie-
ren rostros propios desde las comunidades étnico-políticas en movimiento, que 
se expresan por medio de las demandas a favor de una educación efectiva y 
propia. Este proceso imbricado de la condensación de relaciones entre sujeto- 
-subjetividades, historicidad-movimiento, conocimiento-episteme, autonomía- 
-memoria, en la historicidad de las subjetividades concentra sujetos en movimiento  
y/o movimiento en sujetos; revuelta e insurrección de epistemes y “comunidades 
en movimiento” (Zibechi, 2008), que hemos definido como educaciones otras: 
pedagogías otras... inteligentes desde la esperanza, insumisas desde la historia...



272

PATRICIA MEDINA MELGAREJO / BRUNO BARONNET 

Referencias

Baronnet, B. (2010a). Zapatismo y educación autónoma: de la rebelión a la dignidad  
indígena. Sociedade e Cultura, Revista de Pesquisas e Debates em Ciências Sociais. 
Universidade Federal de Goiás, 13(2), 247-258.

______ (2010b). La apuesta de las escuelas zapatistas de Chiapas por descolonizar la edu-
cación en los pueblos campesinos mayas. Decisio (CREFAL), (30), 39-43.

______ (2012). Autonomía y educación indígena. Las escuelas zapatistas de la Selva 
Lacandona de Chiapas, México. Quito: Abya-Yala.

Castillo, E. (2010). Las luchas por otras educaciones en las memorias del bicentenario. 
En Pensamiento universitario para la sociedad. (22), octubre de 2010. Colombia: 
Universidad del Cauca-Popayán.

Castoriadis, C. (1993). Le monde morcelé. París: Seuil.

Corona, S. (2010). Entre voces-entre culturas. La autoría dialógica: hacia la participación 
en el espacio público. En P. Medina (Ed.), Interculturalidad-es en educación. Revista 
Decisio. (24), septiembre-diciembre, 15-19. 

______ (2007). Entre voces... Fragmentos de educación entre-cultural. México: Universidad 
de Guadalajara.

De Sousa Santos, B. (2005). El milenio huérfano. Ensayos para una nueva cultura política. 
Bogotá: Trotta.

______ (2009). Una epistemología del sur. Buenos Aires: Siglo XXI/CLACSO. 

Gómez, H. (2011). Indígenas, mexicanos y rebeldes. Procesos educativos y resignificación 
de identidades en los Altos de Chiapas. México: Juan Pablos/CESMECA/UNICACH. 

Medina, P. (Coord.). (2012). Pedagogías insumisas. Movimientos político-pedagógicos y 
memorias colectivas de otras educaciones en América Latina. México: Juan Pablos/
CESMECA/UNICACH/Educación para las Ciencias en Chiapas A. C.

Núñez, K. (2011). De la casa a la escuela zapatista. Prácticas de aprendizaje en la región 
ch’ol. En B. Baronnet, M. Mora, y R. Stahler-Sholk,  (Coords.), Luchas “muy otras”. 
Zapatismo y autonomía en las comunidades indígenas de Chiapas (pp. 267-294). 
México: UAM-X/CIESAS/UNACH.

Ruiz, M. (2010). Otra educación. Aprendizajes sociales y producción de saberes. México: 
CREFAL/UIA.

Segato, R. (2007). La nación y sus otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos 
de políticas de la identidad. Buenos Aires: Prometeo.



PEDAGOGÍAS OTRAS... INSUMISAS DESDE LA HISTORIA... 

273

Zemelman, H. (2011). Los horizontes de la razón. III: El orden del movimiento. Barcelona: 
Anthropos.

______ (1998). Sujeto: existencia y potencia. México: Anthropos/CRIM/UNAM.

______ (2007). Ángel de la Historia; determinación y autonomía de la condición humana. 
Barcelona: Anthropos.

______ (2008). Autonomías y emancipaciones. América Latina en movimiento. México: 
Bajo Tierra.





[275]

El difícil tránsito de la homogeneidad cultural 
a la interculturalidad en México

José Manuel Juárez Núñez1

Sonia Comboni Salinas2

Introducción

México es un país pluricultural como lo declara la Constitución Política de los 
Estados Unidos Mexicanos (CPEUM): “La Nación Mexicana es única e indi-

visible. La Nación tiene una composición pluricultural sustentada originalmente 
en sus pueblos indígenas que son aquellos que descienden de poblaciones que 
habitaban en el territorio actual del país al iniciarse la colonización y que conser-
van sus propias instituciones sociales, económicas, culturales y políticas, o parte 
de ellas” (CPEUM, 1917, art. 2). 

La Constitución reconoce, por tanto, la existencia jurídica, social y política de 
los pueblos originarios. La interculturalidad no es sólo un concepto para vehicular 
una ideología acerca de la necesidad de respetar al otro y reconocerle derechos. 
Estos derechos también se encuentran a salvaguarda en la Constitución, como 
se aprecia en su artículo 1.o: “En los Estados Unidos Mexicanos todas las perso-
nas gozarán de los derechos humanos reconocidos en esta Constitución y en los 
tratados internacionales de los que el Estado Mexicano sea parte, así como de las 
garantías para su protección, cuyo ejercicio no podrá restringirse ni suspenderse, 
salvo en los casos y bajo las condiciones que esta Constitución establece” (CPEUM, 
1917, art. 1).

De la misma manera, la Constitución reconoce el derecho a ser, pensar, creer y 
vivir libremente, sin discriminación o exclusión debido al origen social o étnico:  
“Queda prohibida toda discriminación motivada por origen étnico o nacional,  
el género, la edad, las discapacidades, la condición social, las condiciones de salud, 

1 Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco. 
2 Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco. 



276

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

la religión, las opiniones, las preferencias sexuales, el estado civil o cualquier otra 
que atente contra la dignidad humana y tenga por objeto anular o menoscabar los 
derechos y libertades de las personas” (CPEUM, 1917, art. 1). 

Estos dos artículos ofrecen ocasión para hablar de la coexistencia de diferentes 
grupos étnicos nacionales, además de los extranjeros, presentes en el país. Estamos 
frente a un tejido social pluricultural y multiétnico. Es decir, lo pluri y lo multi, de lo 
que nos habla el científico social Carlos Toranzo en su libro Lo pluri-multi (1993), 
en relación con una sociedad boliviana compleja y por tanto intra e intercultural. 
México también es un país pluricultural y multiétnico, de allí la necesidad de ana-
lizar el significado profundo que implica la intra y la interculturalidad, desde el 
punto de vista político, social y económico.

La relación mestizo-indígena como proceso 
conflictivo asimilatorio e integrador

Concluida la independencia en 1821, el país comenzó a vivir un nuevo proceso de 
recomposición de la sociedad mexicana y de las estructuras sociales en el conjun-
to del país, principalmente en la capital, como sede del gobierno y como punto de 
partida para el reconocimiento de la diversidad étnico-cultural de la población.

La interculturalidad no es un fenómeno social que haya surgido en los años 
ochenta. Es una realidad que acompaña a la humanidad desde sus orígenes. 
Cuando las diferentes composiciones sociales se acomodaron, hubo relaciones 
comerciales, políticas e intercambios culturales entre ellas, y por lo tanto, inde-
pendientemente del rechazo, la discriminación o la exclusión que sufrían los pue-
blos minoritarios —o considerados “menos evolucionados” que los dominantes—,  
la interculturalidad siempre estuvo presente. La realidad de la existencia de cultu-
ras diversas exigía una mirada diferente, más allá de las discriminatorias y exclu-
yentes, se trataba de una relación de sobrevivencia, ya sea al esclavizar a grupos 
vencidos en las guerras y utilizarlos para mantener la economía de la sociedad 
dominante o como mano de obra para el embellecimiento de las ciudades o la 
construcción de monumentos, como sucedió en el antiguo Egipto. 

La diversidad estaba presente y poco a poco fue ganando terreno en el mun-
do antiguo, aunque no fuese reconocido el derecho a ser diferente o de acep-
tar al otro de “igual a igual”, sino en una relación de dominación-sujeción, o de 
maitre-esclave. 

La otredad ha existido desde que existe la humanidad, sin embargo, no siempre 
fue reconocida ni aceptada en su derecho a ser diferente. De allí la intolerancia, 
el rechazo a lo diverso, a lo que no soy. Las diferencias sociales y culturales eran 



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

277

mutuamente excluyentes, por lo que el encuentro entre civilizaciones ha sido con-
flictivo. Ante esta situación, la búsqueda de la armonía social debe pasar necesaria-
mente por la tolerancia, al reconocer que el otro tiene derecho a ser, pensar y decir 
lo que piensa libremente. En este sentido, Voltaire fue el paladín de la tolerancia y 
el respeto al derecho que se tiene de ser diferente y disentir.

En la actualidad, la diversidad es una realidad en casi todos los países: migran-
tes económicos, exiliados políticos, inmigrantes por conflictos bélicos o por el 
ejercicio del poder de manera despótica, como sucede en Venezuela y otros países 
de América Central. Además de enfrentar condiciones de pobreza, las personas se 
ven obligadas a desplazarse hacia diferentes países de Europa, incluso de América.  
La realidad cultural es diversa y se aborda de diferentes maneras en cada país. Pero 
esta problemática es muy diferente de la que enfrentan naciones conformadas por 
pueblos originarios, como es el caso de los países andinos y de México.

En la actualidad, se han generado nuevas ideas acerca del respeto a la diferen-
cia, del derecho a ser diverso. Una manera de respetar estos derechos de “el Otro”, 
del ser diferente, permea la educación escolar, pues la ideología del multicultura-
lismo —que se funda en la tolerancia y el respeto del Otro— está progresando como 
modo de ser en la sociedad plural. Sin embargo, aún no se ha logrado que esta 
visión de la sociedad penetre la política educativa, que a lo sumo se ha limitado a 
impulsar un proceso de transición cultural entre la cosmovisión indígena y la occi-
dental a través de la educación bilingüe en los primeros años de educación básica, 
sólo mientras los niños y las niñas aprenden lo más elemental del español para 
continuar, posteriormente, su educación en esta lengua. La coexistencia de cultu-
ras en el mismo espacio territorial ha provocado un mayor intercambio de cono-
cimientos, ideas, tradiciones y costumbres entre los pueblos del mundo, lo cual 
ha conducido a una nueva manera de considerar la educación bilingüe, ya no sólo 
como el dominio de dos códigos lingüísticos, en tanto expresión de los mundos 
en cuestión, sino como la búsqueda de un intercambio pacífico de valores cultu-
rales que se encuentran y traslapan en una sociedad pluricultural. De aquí parte la  
visión de un nuevo modelo educativo y una reciente filosofía de la educación:  
la interculturalidad. Por tanto, ahora se habla de una educación intercultural bilin-
güe (EIB), aunque no se posee un modelo único para lograr la meta de un aprendi-
zaje pertinente para los niños indígenas. 

Con base en lo anterior se desprende la importancia de conocer la experiencia 
de una escuela pública en el pueblo amuzgo de Xochistlahuaca, Guerrero, donde  
la resistencia indígena frente a las políticas homogeneizadoras del Gobierno 



278

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

mexicano se manifiesta en un proceso educativo promovido por el mismo pueblo. 
La finalidad es formar alumnos que recuperen la lengua materna, cultura, tradicio-
nes, costumbres y prácticas sociales que identifican al pueblo amuzgo.

No se trata sólo de niños y niñas indígenas, sino también de alumnos hispano-
hablantes que solicitan el ingreso debido al prestigio que ha adquirido esta escuela 
a lo largo de sus casi 15 años de funcionamiento como un colegio de alta forma-
ción educativa. Por ello se considera como una escuela intercultural y bilingüe.  
Intercultural, porque trata de recuperar la cultura indígena y la occidental, y bilin-
güe, porque trabaja tanto en el aprendizaje de la lengua de la comunidad indígena, 
como del español.

Contexto histórico

El vivir, sobrevivir y resistir en el mundo indígena mexicano ha sido uno de los 
retos más dolorosos que ha enfrentado el país debido a las continuas y duraderas 
actitudes de discriminación y menosprecio hacia las culturas originarias presen-
tes, particularmente, en el México independiente y en el contemporáneo, por más 
que se intente disimular y soslayar esta actitud social de la población con mayo-
res recursos. Tanto es así, que se tuvo que promulgar una ley antidiscriminación. 
Para los efectos de la Ley Federal para Prevenir y Eliminar la Discriminación, que 
regula al artículo correspondiente de la CPEUM, se entiende por discriminación:

[…] toda distinción, exclusión, restricción o preferencia que, por acción u omisión, 
con intención o sin ella, no sea objetiva, racional ni proporcional y tenga por objeto 
o resultado obstaculizar, restringir, impedir, menoscabar o anular el reconocimiento,  
goce o ejercicio de los derechos humanos y libertades, cuando se base en uno o más 
de los siguientes motivos: el origen étnico o nacional, el color de piel, la cultura,  
el sexo, el género, la edad, las discapacidades, la condición social, económica, de salud 
o jurídica, la religión, la apariencia física, las características genéticas, la situación 
migratoria, el embarazo, la lengua, las opiniones, las preferencias sexuales, la iden-
tidad o filiación política, el estado civil, la situación familiar, las responsabilidades 
familiares, el idioma, los antecedentes penales o cualquier otro motivo. También se 
entenderá como discriminación la homofobia, misoginia, cualquier manifestación 
de xenofobia, segregación racial, antisemitismo, así como la discriminación racial y 
otras formas conexas de intolerancia. (Ley Federal para Prevenir y Eliminar la Discri-
minación, inciso III, art. 1)

A partir de este postulado de la propia legislación en torno a la educación libre y 
gratuita para todos los ciudadanos y de los principios de la escuela inclusiva pode-
mos revisar las políticas educativas del régimen neoliberal en torno a la instrucción 



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

279

destinada a las culturas indígenas, que en su momento se denominó educación 
indígena. Este modelo pasó por la escuela rural —diferente de la escuela normal 
urbana— dirigida a los campesinos y grupos indígenas (con su trasfondo de racis-
mo y discriminación hacia los pueblos originarios, considerados como salvajes e 
improductivos) y transitó hacia la escuela de la unidad nacional o escuela única 
en el gobierno de Ávila Camacho (1940-1946), de la cual estos grupos fueron prác-
ticamente excluidos. 

En la actualidad se habla de la educación o escuela inclusiva, en la cual tienen 
cabida todos los ciudadanos sin importar su origen étnico, edad, sexo, condición 
socioeconómica y creencias. Sin embargo, en relación con el mundo indígena,  
la escuela inclusiva sigue siendo una educación diseñada desde arriba, a partir del 
mundo occidental y el gobierno, sin tener en cuenta las verdaderas necesidades y 
preferencias de los grupos étnicos a los cuales va dirigida, aun cuando este modelo 
educativo está basado en la interculturalidad. 

La educación del medio indígena se ha transformado en una política primordial 
para los Estados que presentan un componente importante de su población que 
se identifica como indígena o pueblo originario. En nuestro país, el INALI ha detec- 
tado 62 grupos lingüísticos, y con las variantes, la cifra alcanza a 80; su educación 
implica recursos económicos y personal docente preparado. En ambos rubros 
tenemos insuficiencia. No se destinan los recursos necesarios para atender adecua-
damente la educación indígena ni mejorar la infraestructura escolar, tampoco se 
cuenta con maestros suficientemente capacitados para asegurar un buen desem- 
peño en el modelo de la EIB (Juarez y Comboni, 2017); si bien, existen experien-
cias que muestran la posibilidad real de tener una EIB con buenos resultados3 en 
términos de aprendizaje.

Las dificultades para contar con una educación bilingüe en lenguas indígenas 
se deben a diversos factores históricos, políticos y culturales. Entre los históri-
cos encontramos el proceso de castellanización que se impulsó desde la Colonia 
para que los indígenas aprendieran el español, política que continuó de manera  
más encarnizada la joven República naciente, y que persistió y se fortaleció  
aún más con el proyecto vasconcelista de asimilación de las culturas originarias 
por la cultura dominante, promovido ciertamente por el capitalismo incipiente en 
nuestro país. Desde el punto de vista político, era una tarea que ambas facciones,  

3 No se utiliza el término “de calidad” porque es de carácter ideológico y el Estado lo ha trastocado, por 
eso se recurre a la expresión “buenos resultados en el aprendizaje”. Seguramente la calidad de la educación 
recibida se podrá ponderar cuando los estudiantes pasen a otro nivel educativo o tengan que incorporarse 
al mercado laboral, donde pondrán en práctica los conocimientos adquiridos.



280

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

liberales y conservadores, se habían impuesto para lograr, en un primer momento, 
la asimilación de los pueblos indígenas por la cultura “nacional” y, posteriormente, 
la “integración” de los pueblos originarios a la cultura dominante. Ambos proce-
sos dentro de un marco civilizatorio de los pueblos indígenas, considerados como 
atrasados y rémoras del progreso de México. Por ello, los liberales consideraron 
del indígena que era necesario “matarlo en cuanto indio y dejarlo vivo en cuanto 
ser humano” (Alfaro, 2006, p. 73). En otros términos, se trataba de extinguir la cul-
tura indígena y reeducarla en la civilización criollo-mestiza de la nueva República;  
es decir, por una parte se trataba de la occidentalización del indio, y por la otra, de 
su campesinización para incorporar sus tierras al mercado inmobiliario naciente 
del capitalismo tardío en el México independiente. El tema se aborda en este tra-
bajo en la parte dedicada a la política indigenista, posteriormente se trata el asunto 
de la educación bilingüe como proyecto indigenista para incorporar al indígena a 
la cultura dominante y en un tercer momento se plantea el proceso de cambio a la 
educación intercultural como medio del indigenismo contemporáneo en Xochis- 
tlahuaca para recuperar los movimientos de protesta indígena en todo el país, que 
demandan educación. Nos referimos específicamente a las experiencias alterna-
tivas en educación del pueblo ñomdaa en Guerrero; los tzeltales en Chiapas; los 
rarámuris en Chihuahua; el proyecto Comunicación y Educación Bicultural en 
una comunidad Wixarika4 y el caso de Los Caracoles, regiones organizativas de 
las Comunidades Autónomas Zapatistas en Chiapas. Aunque en este trabajo nos 
limitaremos a la experiencia del pueblo ñomdaa de Xochistlahuaca, Guerrero.

La política indigenista 

En su origen, el indigenismo era una estrategia de asimilación del indio a la cul- 
tura mestiza con el fin de civilizarlo e integrarlo a la cultura hispánica. Consti-
tuía, entonces, una política civilizatoria tendente a sustituir la cultura y la cos-
movisión de los pueblos indígenas por la cultura y cosmovisión occidental.  
En las primeras décadas del siglo XX, esta política se tradujo en lo que se denominó 
educación indígena, propuesta por la Cámara de Diputados mediante la creación 
del Departamento de Cultura Indígena (1922), aceptada con reticencia por Vas-
concelos, primer secretario de la Secretaría de Educación Pública (recién creada 
como tal, por Álvaro Obregón). Este funcionario consideraba útil tal departamento  

4 Proyecto llevado a cabo por la Dra. Sara Corona, de la Universidad de Guadalajara, con el fin de crear 
textos en lengua indígena para que los alumnos de primaria y secundaria puedan aprender en su propia 
lengua y recuperar los conocimientos y saberes de la comunidad.



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

281

sólo en tanto los indígenas alcanzasen la capacidad para ingresar a las escuelas 
“normales”, momento en que se abandonaría esta visión de la educación rural 
como educación especial dirigida a la redención del mundo indígena (Mijanjos y  
López, 1999). Vasconcelos también era partidario de una educación civilizatoria de 
acogida del indígena en la cultura mestiza para que fuesen verdaderos ciudadanos 
y contribuyesen al crecimiento de la nación, participasen de la naciente democra-
cia y fuesen miembros de una misma cultura nacional. Esta política indigenista 
constituía un intento más de asimilación a la cultura occidental. Las ideas de la 
época, permeadas por el pensamiento de antropólogos y políticos, iban en el sen-
tido de “civilizar” a los indígenas y hacerlos productivos para el país, ya que eran 
considerados como un obstáculo para el crecimiento económico.

Manuel Gamio también propugnaba una asimilación de los indígenas a la cul-
tura nacional con el fin de que se integrasen a la sociedad mexicana y tener una 
población culturalmente unida.5

De acuerdo con Claude Fell: 

En 1923, Vasconcelos, en colaboración con Enrique Corona, prepara una serie de 
textos sumamente importantes, que muestran que se ha comprendido a la vez la 
gravedad y la complejidad del problema indígena. La larga gira a caballo que efec-
túa en abril de 1923 por el estado de Puebla acaba de convencerle. A raíz de tal viaje, 
el Departamento de Cultura Indígena publica un Programa de Redención Indígena 
cuyos objetivos son:

Proporcionar a los indios tierras que puedan cultivar y donde puedan vivir.
Hacer salubre el medio físico en que viven.
Ponerlos en contacto con los centros urbanos mediante la construcción de 
caminos.
Proteger su trabajo mediante leyes especiales.
Mejorar sus productos agrícolas e industriales, inculcándoles técnicas más 
modernas.
Proporcionar gratuitamente a las comunidades indígenas aperos, semillas, plan-
tas y ganado.
Civilizarlas por medio de instituciones educativas apropiadas.
Facilitar su integración jurídica estableciendo registros civiles.
Crear en las comunidades centros recreativos, artísticos y de acción humanitaria.
Darles como divisas: tierras, escuela, acción cívica y cultura. (Sagaón, 2012)

A partir de este programa se abre camino la visión de una escuela bilingüe para 
la población indígena, que en su proceso de formación da vida a una nueva  

5 Cfr. la obra de Manuel Gamio, Forjando Patria (1916).

1.
2.
3.

4.
5.

6.

7.
8.
9.

10.



282

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

filosofía de la educación que toma en cuenta la diversidad presente en las aulas  
y en la sociedad. Se propone una educación que reconozca la diversidad cultural y  
la diferencia en un proceso de mutua aceptación e incluso imitación de ciertos 
valores presentes en la cultura del Otro, es decir una verdadera “educación inter-
cultural”, y por esta razón se comienza a hablar de una educación intercultural 
bilingüe.

Los escollos del bilingüismo

Entre los escollos del camino de la política educativa para ofrecer una verdadera 
educación bilingüe, además de los ya mencionados (históricos, políticos y cultu-
rales), podemos enumerar las diferentes posturas tanto de los propios maestros 
encargados de la educación en las escuelas bilingües, como de los padres de fami-
lia; así también, los concernientes a las políticas gubernamentales: 

•  • La resistencia de muchos maestros a enseñar la lengua materna, bien porque no 
la dominan ni de forma oral ni escrita, bien porque la hablan pero no la escriben 
ni la leen, o bien porque están convencidos de que no sirve de nada el que los 
niños aprendan la lengua materna en la escuela, si la practican en el hogar. 

•  • La resistencia de los padres de familia, que argumentan que las leyes del país 
están escritas en español y de nada serviría a sus hijos aprender la lengua 
materna en la escuela. Lo que aprenden en sus casas es suficiente y la escuela 
debería enseñarles nada más el español para que cuando crezcan no sean dis-
criminados y puedan buscar empleo fuera de la comunidad.

•  • La política de la SEP en cada entidad federativa, que asigna maestros de dife-
rente lengua a la que hablan los niños en las escuelas de las comunidades 
indígenas, razón por la que el español se convierte en la única lengua de ense-
ñanza y aprendizaje. Lo mismo ocurre cuando se trata únicamente de maestros 
hispanoparlantes.

•  • Un sistema deficiente de formación de maestros bilingües.

A estas diversas resistencias se agrega el que no existan textos escolares en todas 
las lenguas autóctonas y los que existen no satisfacen los intereses de las comu-
nidades, cuya variante lingüística no se ve reflejada en esos textos: “nosotros no 
hablamos así”, comenta un padre de familia de la comunidad náhuatl del muni- 



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

283

cipio de Victoria, en la sierra centro de Puebla, por lo cual los maestros se han 
dado a la tarea de crear un diccionario bilingüe del español-náhuatl hablado en 
la zona.

La educación bilingüe ha sido vista por el Estado como una política educativa 
orientada a la asimilación del indígena a la cultura dominante de carácter occi-
dental. Frente a tal escollo poco se ha podido hacer. A ello se añade la modalidad 
de educación intercultural que, en la práctica, está dirigida exclusivamente a la 
población indígena y no a la mestiza. Lo cual implícitamente manifiesta la ideolo-
gía dominante, que considera inferior al indígena, y que por lo tanto necesita una 
educación que lo integre a la sociedad dominante. En otras palabras, de nuevo,  
se busca la absorción de la cultura indígena en la mestiza occidental, con lo cual se  
hace invisible al indígena y se impulsa su occidentalización.

La interculturalidad se presenta entonces tanto en el campo político como 
cultural, por lo cual los gobiernos que enfrentan la problemática de la presencia 
de ciudadanos de orígenes socioculturales diferentes se ven enfrentados a retos 
importantes para lograr la incorporación de todos los miembros de esa sociedad 
multicultural en un proyecto sociopolítico lo suficientemente amplio como para 
dar cabida a las diversas expresiones culturales dentro de un continente muy 
amplio de ideologías y cosmogonías que dan vida a las sociedades heterogéneas. 
En este tipo de sociedades, la búsqueda de la unidad e integración social pasa por 
el reconocimiento de la diversidad cultural y el derecho del Otro a ser diferente. 
Para la creación de una sociedad “Otra”, se debe convivir con ese “Otro” en un diá-
logo constructivo y permanente; en ella coexisten y se integran, en la medida de lo 
posible, individuos y grupos pertenecientes a culturas diferentes, con expresiones 
lingüísticas también distintas, dando cabida al fenómeno del plurilingüismo.

Del bilingüismo a la interculturalidad

En casi todo el mundo, las ciudades modernas son de carácter cosmopolita debido 
a los movimientos migratorios constantes —no sólo al interior de los territorios 
propios, sino en el ámbito internacional— que han dado pie a una convivencia de 
culturas diversas en los mismos espacios geográficos. De esta manera, podemos 
decir que varias culturas conviven en el seno de una misma sociedad, lo cual ha 
motivado a considerarlas como multiculturales. Las sociedades multiculturales 
están caracterizadas por la coexistencia de ciudadanos provenientes de diver-
sas partes del mundo con lenguas y culturas propias, o bien, de pueblos origina-
rios —como es el caso de México—, cuyas tradiciones, costumbres y cosmogonía 



284

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

perviven a pesar de los esfuerzos gubernamentales y de la sociedad en su conjunto 
para someterlos culturalmente y absorberlos en la cultura dominante. Al respecto, 
Alicia Barabas (2014) menciona los procesos histórico-políticos que condujeron a 
la situación actual del sometimiento indígena.

Multiculturalismo

El término multiculturalismo alude a que en una misma sociedad coexisten, de 
manera más o menos pacífica, culturas diferentes, cada una con sus propios mode-
los, incluso lingüísticos, a pesar de la imposición de una lengua considerada como 
dominante y oficial por el Estado. En principio, ninguna cultura es superior a otra, 
todas son equivalentes; aunque en la práctica se impone la cultura del grupo social 
al que pertenecen los gobernantes, con un mayor o menor grado de tolerancia 
hacia las otras culturas presentes. Esto significa que el multiculturalismo está fin-
cado en la tolerancia, la cual implica:

•  • El respeto al Otro (mientras no afecte los intereses personales).
•  • La tolerancia social; es decir, la convivencia pacífica al mantenerse cada quien 

en su espacio social.
•  • La tolerancia de culto; es decir, el respeto a las creencias e ideas de los demás. 

En el multiculturalismo puede haber colaboración en beneficio mutuo, pero sin 
pretender la asimilación de las culturas “subalternas” por la dominante, ni mante-
nerlas como dominadas.

Para Barabas (2014) el multiculturalismo se diferencia a partir del origen terri-
torial de los habitantes: en el caso de los pueblos originarios prefiere denomi- 
narlo pluralismo cultural, desde la perspectiva de la nueva antropología etnopo-
pular (Cfr. Díaz-Polanco; 2015), y reservar para las naciones con inmigración de 
otros países el término multiculturalismo.

Desde este enfoque, cabe la pregunta, ¿qué debemos entender por intercul- 
turalidad? En la actualidad existen múltiples conceptuaciones de interculturalidad, 
debido a que en todas las naciones con estabilidad política y económica se han 
presentado movimientos de inmigración importantes, con los problemas político- 
-culturales y económico-sociales que estas migraciones internacionales traen 
consigo. Otro tipo de conceptuación se plantea en los países con un compo- 
nente de pueblos originarios y afrodescendientes entre sus ciudadanos, como es 
el caso de América Latina, en donde dominó la colonialidad del poder, del ser y  



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

285

del saber (Walsh, 2010), lo que Maldonado-Torres denominó “la deshumani-
zación racial en la modernidad […], la falta de humanidad en los sujetos colo- 
nizados”, (Maldonado-Torres, citado por Walsh, 2010, p. 90), que los distancia de la 
modernidad, de la razón y de facultades cognitivas (Walsh, 2010). De esta manera,  
el indígena queda reducido a un ser incapaz de valerse por sí mismo, solventar sus 
propias necesidades y aprender.

En términos de González Casanova, esta situación revela la existencia de un 
colonialismo interno, semejante en sus efectos al colonialismo hispano (Díaz- 
-Polanco, 2015, p. 168). Al amparo de esta premisa, la caracterización del llamado  
“problema indígena” toma un giro distinto. “El problema indígena es esencial-
mente un problema de colonialismo interno. Las comunidades son nuestras 
colonias internas. La comunidad indígena es una colonia en el interior de los 
límites nacionales. La comunidad indígena tiene las características de la sociedad 
colonizada” (Diaz-Polanco, 2015, p. 169). Esto propicia una política educativa de 
carácter colonialista, es decir de imposición acerca de lo que se debe saber para 
formar parte de la cultura nacional. De aquí que el Estado mexicano establezca lo 
que se debe aprender y saber en la escuela, incluida la destinada a los indígenas.  
En otros términos, son los no-indios los que determinan lo que deben saber los 
indios sin tener en cuenta las necesidades reales de estas comunidades objeto  
de una imposición arbitraria, o una “arbitrariedad cultural”, según los términos de  
Bourdieu (1970). Una escuela que transmite “en definitiva, su ‘ethos’ caracterís- 
tico, cuyos valores determinan sus actitudes hacia la cultura y hacia la educa-
ción; este ethos es decisivo en el ingreso y permanencia en el sistema educativo, 
ya que determina los estudios del individuo antes de comenzarlos. Pero, al final, 
prácticamente todas las fracciones de clase orientan a sus hijos hacia los estudios, 
invierten en capital escolar para conseguir capital económico, cultural y social” 
(Sánchez-Redondo, 2015).

Por la razón antes citada, los mismos indígenas rechazan con frecuencia la 
enseñanza de su propia lengua a sus hijos y argumentan que no sirve de nada 
hablarla si la sociedad dominante habla “el castilla” y todas las leyes están en dicha 
lengua. Esto, con el fin de evitar la discriminación que han sufrido en carne propia. 
Sin embargo, dentro de los alcances de su horizonte social, cultural y económico, 
ellos invierten en el proceso educativo de sus hijos nada más que su tiempo de par-
ticipación en las reuniones de padres de familia, dada la gratuidad (supuesta) de 
la educación pública. Aunque cabe aclarar que, con frecuencia, se les pide trabajo 



286

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

de tequio para pintar los muros de la escuela o arreglar ventanas, bancos, mesas y 
lo que haga falta para tener un plantel en condiciones de recibir a los niños y las 
niñas; luego tal gratuidad es relativa.

De la educación indígena hispanizante a la educación 
bilingüe como instrumento civilizatorio

La educación indígena fue uno de los procesos pedagógicos instrumentados para 
tratar de asimilar a los pueblos originarios a la “civilización” del mundo moderno. 
De allí que el modelo de educación indígena propuesto por Vasconcelos tuviera 
la finalidad de “civilizar” a los pueblos indígenas e integrarlos a la cultura mes-
tiza dominante. Con el tiempo, este modelo se fue transformando y pasó por la 
educación bilingüe, que también se utilizó como medio para integrar a los indíge-
nas a la sociedad dominante y hacerlos productivos, en la visión del capitalismo 
incipiente en el país. Ante el fracaso de este modelo, se transitó hacia el modelo 
de educación bilingüe bicultural con el fin de castellanizar en los últimos años de 
educación primaria a los alumnos de origen indígena; la iniciación escolar se hacía 
en su propia lengua. Posteriormente surgió el modelo EIBB (educación indígena 
bilingüe bicultural) como orientador de la educación indígena y al rescate de las 
culturas autóctonas. Sin embargo, no produjo los resultados esperados y se tran-
sitó al modelo contemporáneo de EIB, (educación intercultural bilingüe), con las 
características de una educación intercultural, que pone en contacto a los alum-
nos con la cultura Otra, diferente a la suya, y que, por lo general, es la dominante 
en la sociedad, ya sea que se trate de los pueblos originarios o de inmigrantes.

El modelo impuesto en México en los últimos 25 años, ha sido caracterizado por 
ser intercultural bilingüe para los indígenas, pero no para los hispanohablantes, 
mediante un bilingüismo de transición y no de uno equilibrado. Es decir, se ins- 
truye en la propia lengua de los niños y las niñas durante un año o dos, y se pasa 
a la enseñanza en español cuando los niños y las niñas ya comprenden un poco 
esta lengua, con el fin de castellanizarles y de esta manera incorporarles a la cul-
tura dominante. En este proceso radica la diferencia entre la educación intercultu-
ral bilingüe de los países con población indígena y la de los países con población 
inmigrante. En este último caso se trata de población que habla y escribe en su 
lengua y trata de aprender la lengua del lugar al que llega, en cambio, en el otro 
caso, se trata de población infantil que todavía no habla bien su lengua ni sabe 
escribirla, lo cual dificulta el aprendizaje de la lengua escolar dominante e impide, 
o por lo menos dificulta, la apropiación de su cultura originaria.



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

287

El bilingüismo es visto como un puente hacia la imposición de la lengua domi-
nante y no como un proceso de aprendizaje y apropiación de la cultura y cosmo-
visión propias en el proceso de conocimiento del mundo. En este tratamiento 
radica la colonización del saber, del poder y del ser, ya que se busca despojar a los 
niños y las niñas de su “ser” indígena, para trasladarlo al “ser” mestizo, donde la 
cosmogonía es diferente y la interpretación del mundo, totalmente otra; es decir 
una epistemología Otra, diferente de la racionalidad occidental. Esto hace de la 
política educativa un instrumento ideológico del Estado para impulsar su estrate-
gia de asimilación del mundo indígena al capitalismo dominante en la sociedad 
mexicana. 

La interculturalidad como objetivo educativo valora la cultura propia como 
digna de ser conocida, vivida y reproducida, así como la cultura “Otra” como res-
petable, con principios propios, imitables en un proceso de intercambio —si son 
valorables a partir de la cultura propia, en igualdad de condiciones y en una rela-
ción de equilibrio y simetría—, puesto que todas las culturas son equivalentes;  
es decir, si bien son diferentes, todas son válidas y respetables. Por ello, en la actua-
lidad, se utiliza el concepto de educación intercultural bilingüe. 

No obstante lo dicho, la educación bilingüe ha sido dirigida exclusivamente a 
los niños y las niñas indígenas, en aulas donde la mayoría, si no es que la totalidad 
de los alumnos, son de origen indígena. Por tanto, el supuesto bilingüismo se finca 
en aprendizajes memorísticos de los textos en español y alusivos a la cultura occi-
dental. El énfasis en el aprendizaje del español en los dos primeros años se realiza 
con la finalidad de continuar el resto de la educación primaria en español. En el 
caso de la escolaridad de los miembros de los pueblos originarios se añade otro 
problema: el desconocimiento del código lingüístico utilizado en la escuela, lo que 
aumenta la dificultad del aprendizaje. Aunado a esto se encuentra la adopción de 
una cultura nueva y extraña para ellos, aun cuando hayan tenido cierta iniciación 
en el hogar por la comunicación entre los padres o con el resto de la comunidad. 
En estas condiciones, el fracaso escolar de los niños y las niñas indígenas se asume 
como algo natural y se interioriza como “la incapacidad de aprender”, de “no tener 
el don”, que “no se le da”, “no tiene cabeza para eso” y justificaciones semejantes 
de los padres de familia. Supuestos que con frecuencia interiorizan los mismos 
maestros y maestras, quienes así justifican su falta de interés: “para qué tanto tra-
bajo, si no son capaces de aprender algo”.

Ante las limitaciones mostradas por la educación indígena bilingüe, y con 
base en el movimiento por la interculturalidad iniciado en los años ochenta en 
los países andinos, se recurre hasta cierto punto a la modalidad de la educación 



288

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

intercultural promovida por el Fondo de las Naciones Unidas para la Infancia 
(UNICEF, por sus siglas en inglés). No se trata sólo de una educación bilingüe, sino 
de una educación que ponga el énfasis en la convivencia de las diversas culturas 
presentes en un mismo espacio territorial. Tampoco de una convivencia multi-
cultural, sino de un proceso de intercambio cultural, es decir de la “coexistencia 
intercultural”, difícil, compleja y frecuentemente conflictiva, pero que se traduce 
en nuevas actitudes de libertad de pensamiento y de acción decolonizadora del 
conocimiento socialmente producido y en actitudes insurgentes frente a la colo-
nización contemporánea de una sociedad castellanizante, homogeneizante y ocul-
tadora de las culturas denominadas subalternas.

La importancia de la educación en el medio indígena

La educación intercultural bilingüe adquiere una importancia central en la for-
mación de los niños, adolescentes, jóvenes y adultos indígenas y no indígenas, 
en esta nueva sociedad del conocimiento, en un proceso de decolonización del 
ser indígena, de sus saberes comunitarios y de su existencia como ciudadano 
de pleno derecho, al forjar individuos que sean “esencialmente seres en relación, 
que desarrollen todas sus fuerzas, sus potencialidades o potencias tanto inter-
nas como externas sin deformar o matar su capacidad creativa bajo la mirada 
adulta deformante, de manera que pueda conquistar su autonomía otorgándole 
en el funcionamiento global de la sociedad un lugar y una función productiva”  
(Saéz y otros, 2006, p. 271).

La educación intercultural bilingüe es fundamental para la recuperación de 
saberes en relación con los ciclos agrícolas, la historia, los mitos y leyendas locales, 
los conocimientos de herbolaria, es decir, de los aspectos culturales de las comu-
nidades en las que conviven indígenas y no indígenas, como es el caso de Xochis- 
tlahuaca, Guerrero.

En los procesos educacionales, las comunidades indígenas tienen una forma-
ción en y para la vida; trasmiten sus saberes de padres a hijos; aprenden a cono-
cer la naturaleza que los rodea, a manejar los recursos a su alcance para satisfacer 
sus necesidades primarias mediante la práctica, el cultivo de la tierra, la siembra 
y el seguimiento de las actividades propias para lograr la cosecha; asimilan las 
maneras de comportarse en sociedad, de relacionarse con sus mayores y con sus 
iguales; comprenden cómo seguir sus tradiciones, creencias y prácticas sociales; 
conocen su lengua, y con ella, su mundo simbólico y cosmogonía propia. Todo ello 
los capacita para actuar, conocer su medio ambiente y sobrevivir. Al mismo tiempo, 



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

289

aprenden una segunda lengua y profundizan en el conocimiento de la propia,  
lo que fortalece su identidad, con la cual expresan y comunican su cosmogonía, su  
mundo, sus vivencias y experiencias. La epistemología Otra está en juego en  
su expresión verbal, por ello podemos afirmar que las comunidades indígenas 
viven y experimentan realmente la interculturalidad, no por la fuerza de la impo-
sición de la cultura dominante, sino por el proceso de recuperación de su cultura, 
sus tradiciones, costumbres y prácticas sociales en un medio sociocultural circun-
dante con carácter de dominante. 

La lucha en el ámbito escolar

La lucha por recuperar, mantener o consolidar la cultura indígena se libra también 
en el ámbito escolar. La fortaleza de esta experiencia es el uso cotidiano de la len-
gua materna no sólo en el aprendizaje en el aula, sino en la vida diaria, en donde 
niños y niñas indígenas practican su bilingüismo al estar en contacto con otros 
infantes hispanohablantes y miembros de la sociedad dominante, con lo que hacen 
de la interculturalidad una vivencia cotidiana.

En este proceso de recuperación y supervivencia de los pueblos originarios de 
América Latina, la escuela juega un papel primordial, no sólo para la conservación 
de la lengua, sino para el fortalecimiento de los procesos culturales. Sin embargo, 
los problemas que se enfrentan no son sólo burocráticos, sino los que representan 
la imposición de la cultura dominante sobre las culturas subalternas y, sobre todo, 
los que derivan de la política educativa, que en México se ha caracterizado por 
ser asimilacionista, integracionista y tendente a la castellanización de las pobla- 
ciones originarias. 

Cabe resaltar la necesidad del trabajo pedagógico de los maestros, cuyo com-
promiso se exige al máximo para autoformarse, autoevaluarse y apoyarse mutua-
mente en un proyecto que reclama conocimientos, preparación pedagógica, 
saberes didácticos y dedicación para el trabajo dentro y fuera del aula. 

La interculturalidad no se da por el mero hecho de coexistir en el mismo terri-
torio y espacio social, ni por ser bilingües. Se genera por considerar y entender 
las diferencias, la diversidad presente en una sociedad, que es estimada como una 
riqueza y un baluarte para la construcción de nuevas relaciones fundamentadas en 
el reconocimiento y aceptación del Otro, en un proyecto de construcción de una 
nueva sociedad. A este respecto Daniel Gutiérrez (2016) afirma: “En este sentido 
los programas educativos tendrían que comprender las creencias de los alumnos 



290

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

buscando formas variadas de interacción de manera que se encuentren formas 
siempre adaptadas a las variantes relacionales, asociadas con el conocimiento y 
con los saberes que porta cada uno de los alumnos” (p. 331).

Fortalecer la lengua materna significa también robustecer la identidad y el 
sentimiento de pertenencia, así como afianzarse en la propia cosmogonía con una 
apertura hacia lo diferente, que se materializa en las prácticas sociales de cada 
comunidad. Por ello, Gutierrez (2016) considera que “lo intercultural implique  
el conocimiento de las características de la sociedad en general y de los problemas 
que ésta y la escuela deben afrontar ante el hecho de la diversidad sociocultural 
y lingüística” (p. 332). 

En el siglo XXI se han introducido nuevas ideas acerca del respeto a la diferen-
cia, del derecho a ser diverso, y se ha considerado una manera de respetar estos 
derechos del Otro, la cual pasa por la educación escolar e impone la ideología del  
multiculturalismo como modo de ser de la sociedad plural que se forja en la tole-
rancia y el miramiento del Otro. Sin embargo, esta visión de la sociedad no se 
ha logrado aún, pues prevalece un proyecto de integración o de exclusión de la 
población originaria, con la consiguiente pérdida de una lengua y de una “cultura 
que implica una visión, una manera de conocer, interpretar y nombrar el mundo,  
y que tiene tras de sí muchos años de construcción, de reflexión, de intercambio, de 
experiencia, de vivencias, podemos concluir que su pérdida trae consigo la merma 
irreversible del patrimonio cultural, no de un país, sino de la humanidad.” (Comi-
sión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas [CNDPI], 2006, p. 3).

Diversidad y cultura

En función de comprender la reivindicación cultural de los pueblos originarios 
conviene retomar alguna definición de cultura.

El término cultura es de carácter polisémico, es decir, tiene varios significados, 
dependiendo de la teoría que nos ocupe. Si dejamos a un lado el aspecto filosófico, 
el concepto es de larga tradición en el campo de la antropología y la sociología.  
No obstante, éste no es el lugar para una discusión sobre las diferentes concep-
ciones de cultura, razón por la que adoptaremos la posición de Bourdieu, según 
la cual la cultura se define “como el proceso de continua producción, actualiza-
ción y transformación de modelos simbólicos (en su doble acepción de repre-
sentación y de orientación para el comportamiento) en la práctica individual y 
colectiva, a partir de un ‘capital simbólico’ socialmente poseído e individualmente  
incorporado” (Bourdieu, citado por Giménez, 1986, p. 34).



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

291

De manera más anclada en la práctica social de los individuos, Bourdieu con-
sidera que el habitus es un mecanismo subjetivo-objetivo de objetivación de la 
cultura, a través de la práctica constante individual y social como modo de incor-
poración de la cultura por parte de los sujetos. 

Una segunda relación fundamental para la permanencia de la cultura es la 
existencia de las instituciones, las cuales tienen vida gracias a la actividad de los 
individuos que heredan, reproducen e interiorizan la cultura de manera dialéctica 
en lo que se reconoce como normas sociales, que orientan la acción de los suje-
tos sociales y establecen lo que denominamos “reglas de comportamiento” en el 
sentido de la regularidad de las prácticas residente en el habitus. Por lo tanto, la 
cultura puede ser aprehendida como “lo ya dado”, “lo ya dicho” o “lo ya pensado” 
(Giménez, 1986, p. 34 y ss.), y está sujeta a cambios y transformaciones en el tiem-
po y en el espacio. La escuela también juega un papel fundamental en el cambio 
social, como mediadora entre los avances científicos y tecnológicos y su impacto 
en la cultura, lo cual se reproducirá en la misma escuela con diversos ritmos y velo-
cidades; así también influirá importantemente en el conocimiento y en el campo 
sociocultural de los alumnos a mediano y largo plazo.

Sin embargo, la cultura no es única ni universal. Cada país, etnia o grupo social 
tiene una manera particular de manifestar la cultura en sus prácticas sociales y 
simbólicas. De allí que debamos distinguir, como lo hace Gramsci, entre cultura 
dominante y culturas subalternas. En el caso del mundo indígena se trata siem-
pre de culturas subalternas que se enfrentan al poder de la cultura hegemónica. 
A pesar de ello, conservan sus manifestaciones, con frecuencia contaminadas por 
las tradiciones dominantes en la sociedad, y que dan lugar a cierto sincretismo 
práctico y social, sin tener, necesariamente, una fuerte influencia en las prácticas 
familiares e individuales. 

La relación cultura-poder

La cultura hegemónica no se impone por sí misma a las denominadas culturas 
subalternas, sino que se produce en una relación dominante/dominado, que se 
fundamenta en la desigualdad social, por tanto, en el poder. De esta manera la cul-
tura “legítima” se impone sobre las subalternas de los grupos populares y de los 
pueblos originarios, cuya resistencia manifiesta el conflicto que se produce cuan-
do entran en contacto culturas de estatus social desigual. Pero la dominancia de 
una cultura sobre otra no se impone por sí misma, sino en función de los grupos 
sociales que la viven y practican. Como diría Bauman, se trata del ejercicio del 



292

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

poder de la clase dominante sobre las otras, ya sea por el número de habitantes  
—la mayoría, que establece lo que es “normal”, y por consiguiente, lo que está fue-
ra de la norma por ser práctica minoritaria— o por el ejercicio del poder político, 
económico, militar y el de la representación social. En este sentido se diría que la 
cultura dominante se apoya en el poder para ser hegemónica. De aquí la dificul-
tad para el cambio social. Si bien las masas de inconformes en Francia pugnaban 
por un cambio, fueron finalmente reprimidas; los movimientos de los jóvenes en 
México por la educación y el empleo fueron calificados de “ninis” (ni estudian ni 
trabajan), y con ello, descalificados por el sistema incapaz de ofrecer soluciones.  
La fuerza pública se encargó de reducir al silencio a las multitudes inconformes y 
el mutismo social desapareció a los ninis. Poder y cultura, cultura y poder van de la 
mano en el mantenimiento del orden y la reproducción de la “cultura legítima”. 

Por ello, cuando se habla de interculturalidad, necesariamente tenemos 
que mencionar el conflicto como una de las resultantes de dicha convergencia 
cultural.

El proceso decolonizador

La Colonia y posteriormente la República despojaron a los pueblos originarios no 
sólo de sus tierras, sino también de sus saberes y su ciencia, pues el tratar de des-
pojarlos de su lengua, su cosmovisión, sus creencias y prácticas socio-culturales  
para incorporarlos a la economía capitalista y al modelo eurocentrista de la 
modernidad conllevó una campaña de destrucción de la cultura indígena en toda 
América Latina e incluso en el Caribe hispano. La colonialidad del poder im- 
puso su geopolítica del conocimiento, despojándolos de sus saberes e incluso de 
su propia episteme, para imponerles una racionalidad diferente y una cosmovi-
sión occidentalizante.

Quinientos años de resistencia han producido sus primeros frutos al abrirse  
camino lenta y dolorosamente un proceso decolonizador que va en pos de la recu-
peración de los pueblos originarios, de su lengua, su cosmogonía, sus saberes  
y su propia manera de conocer, es decir, de su episteme diferente de la racionali-
dad occidental. Ciertamente, no sin lucha ni contradicciones internas o inducidas 
desde fuera, sin embargo, se trató de ganar espacios de expresión libre, de mani-
festación de sus ideas, proyectos, anhelos y, ¿por qué no? de sus fracasos, no sólo 
con respecto a la homogeneización cultural, sino con el proceso de construir una  
nueva sociedad, de valores diferentes a los neoliberales, fundamentados en  
una relación íntima con la naturaleza y los principios del “buen vivir” o del “vivir 
bien”, que de una forma u otra son comunes a todos los pueblos originarios.



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

293

De acuerdo con Fernando Garcés (2007), en este proceso la interculturalidad 
no es constatable, se requiere superar los esencialismos y poner de manifiesto las 
identidades que se van forjando en la contienda y el forcejeo político por la defini-
ción de espacios de lucha por el poder. Lucha en la que se producen sueños, espe-
ranzas y desilusiones. Lucha que no es esencialista sino de hombres y mujeres 
reales, amuzgos, zapotecos, mixtecos, mixes y otros tantos pueblos originarios que 
tienen derecho a ser y a reproducir, potenciar y compartir su cultura, así como su 
visión del mundo. La escuela indígena puede lograr los objetivos enunciados por 
los estudiosos de la colonialidad-decolonialidad si se les da la libertad de intro-
ducir en el aula sus propios conocimientos, saberes y habilidades, en un proceso 
educativo liberador, emancipador de la dominación cultural, política y económica 
de la población ladina dominante. 

En este mismo sentido analizamos la experiencia de la Escuela Primaria Indí-
gena “El Porvenir” ubicada en el municipio de Xochistlahuaca, Guerrero, con el 
fin de recuperar los elementos innovadores en la pedagogía llevada a la práctica 
por los maestros y maestras responsables del proyecto.

Interculturalidad

La interculturalidad no consiste sólo en la coexistencia de culturas en el mismo 
espacio geográfico de un territorio nacional, ni en el dominio de dos lenguas  
como expresión de los dos mundos en cuestión, sino en el diálogo y la búsqueda 
de un intercambio pacífico de los valores culturales que se encuentran y traslapan 
en una sociedad pluricultural. Sin embargo, la realidad nos ha demostrado que la 
relación intercultural reviste un carácter fuertemente conflictivo y no una relación 
pacífica sin manifestaciones de oposición o rechazo al Otro como miembro de una 
cultura diferente. De aquí el énfasis en la necesidad de reconocer la diversidad, de 
admitir al Otro como es y por lo que es. Es decir, la interculturalidad “va más allá 
de la simple relación entre culturas, ya que supone el reconocimiento del Otro y 
la afirmación de sí mismo” (Moya, 2009, p. 28), así como el respeto y la acepta-
ción de la diversidad y las diferencias culturales en un proceso de largo plazo de 
interacción, en contra, incluso, de la política oficial cuyas prácticas reales en las 
aulas no llevan el sentido de la legitimación de lo intercultural bilingüe, sino el de 
la absorción de las culturas indígenas por la cultura nacional. La interculturalidad 
no se restringe tampoco a la educación, “abarca al conjunto de la sociedad y de las 
organizaciones sociales, puesto que las relaciones interculturales se estructuran en 



294

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

el marco de las relaciones de poder en favor de los sectores excluidos y oprimidos 
y requiere de una interculturalidad que promueva mayor equidad de las relaciones 
sociales, culturales y económicas” (Moya, 2009, p. 48).

Pero el reconocimiento no implica necesariamente acciones a favor de esta 
aceptación, por ello “la interculturalidad debe promover la ampliación de la demo-
cracia social, económica, cultural, la misma que sólo tiene posibilidades de ser, si 
se incrementan las posibilidades de generar conocimientos específicos sobre tales 
desigualdades y diferencias y si se promueven transformaciones en el marco de 
las mismas relaciones sociales” (Moya, 2009, p. 48).

En otros documentos (Comboni y Juárez, 2016 y 2017) hemos asentado que las 
diferencias son inherentes a los seres humanos, una de las principales es la que 
emana de la procedencia étnico-cultural, sustento dinámico y cambiante desde el 
cual el sujeto construye su identidad. La respuesta de la educación a la diversidad 
implica asegurar el derecho a la identidad propia, al respetar a cada uno como es,  
con sus características biológicas, sociales, culturales y de personalidad, que per-
miten precisamente la individuación de un sujeto en la sociedad. Para lograr este 
tipo de convivencia en una sociedad intercultural, no basta el reconocimiento  
de la diferencia, lo cual es propio de la multiculturalidad, es necesario, además,  
la aceptación y el diálogo entre los miembros de las diversas culturas en un plano 
de igualdad y libertad. Este proceso se ha denominado interculturalidad. 

Interculturalidad y autonomía

La educación intercultural bilingüe constituye una promesa de liberación para 
los pueblos originarios en su esfuerzo por conservar y hacer florecer su cultura y 
recuperar su identidad afianzándola en la fortaleza de su lengua, su cosmovisión, 
sus prácticas, costumbres, creencias, valores, conocimientos y saberes, que pueden 
aportar a la cultura universal para formar parte de la mundialización del conoci-
miento sin perder sus raíces étnicas. La interculturalidad fomentada en toda la 
sociedad, y no nada más en el medio marginal, puede ser la llave del entendimiento 
entre las diferentes culturas, en interrelación e influencia mutuas. La apertura de 
los miembros de la cultura mayoritaria es imprescindible para lograr una sociedad 
que vaya más allá del multiculturalismo pasivo e indiferente; es decir, una socie- 
dad intercultural, donde la participación de todos contribuya a crear una nueva 
sociedad y una nueva relación entre los hombres. Este es el reto que enfrenta 
el sistema educativo mexicano (en particular la EIB) y que se extiende a toda la 
sociedad: dar a los pueblos originarios la autonomía en sus procesos educativos 



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

295

institucionalizados. Es decir, autonomía escolar, acorde a la política actual de 
los esquemas de organización denominados Escuela al Centro y Autonomía del 
Maestro, y a la puesta en práctica del mandato constitucional referido a los pue-
blos originarios de brindar educación libre y gratuita a todos los ciudadanos en 
su propia lengua. 

Educación intercultural

Esta visión de sociedad intercultural tiene un referente en la escuela como institu-
ción de reproducción y cambio de la sociedad, pues si bien, por una parte repro-
duce la cultura dominante, por la otra, es un factor de cambio e innovación. La EIB 
puede ser el medio para el cambio de mentalidad de las generaciones jóvenes y 
futuras, así como el medio de reflexión para las adultas y el instrumento de ruptura 
de las actuales estructuras sociales fundamentadas en el individualismo, el inte-
rés económico y la discriminación del diferente, del Otro que no soy yo. Por ello, 
es imprescindible comprender qué entendemos por interculturalidad, cómo sería 
una sociedad intercultural y cómo podemos crear una institución escolar intercul-
tural. En otros términos, la educación intercultural es para todos los ciudadanos 
y no sólo para los pueblos indígenas. Es por ello que quedan pendientes desafíos 
en varios ámbitos de la sociedad, más allá del entorno educativo, que en este bre-
ve ensayo no es posible abordar. Un ejemplo de esta posibilidad lo encontramos, 
como se apreciará a continuación, en la escuela “El Porvenir”, en el municipio de 
Xochistlahuaca, Guerrero.

El Porvenir: una escuela intercultural para la vida

El Porvenir es un proyecto de escuela construido desde la base social, llevado  
a cabo por maestros y padres de familia comprometidos con la conservación de  
su lengua, cultura y sus tradiciones, en estrecha relación con el conocimiento local 
y universal. Se trata de una escuela de educación básica preescolar y primaria, de 
educación indígena e intercultural bilingüe para la población nñancue (amuzga)  
que atiende a 110 alumnos, y cuya principal característica es el bilingüismo  
en lengua ñomndaa (amuzgo) y español, de manera simultánea. Desde el punto de 
vista pedagógico, se trata de una enseñanza semipersonalizada, dada la atención 
individual que maestros y maestras dan a niños y niñas. 



296

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

Estrategias de enseñanza-aprendizaje

Las estrategias pedagógicas se fundamentan en la creatividad de maestros y maes-
tras. Así lo dejan ver las ingeniosas actividades de los infantes, a las que recurren 
los docentes para crear su propio aprendizaje en condiciones de carencia de recur-
sos primordiales en las aulas. 

Disposición del aula

La disposición de los bancos o sillas de paleta en torno al aula, o en círculo, favo-
rece la comunicación maestro-alumno y alumno-alumno. Esto permite un clima 
de confianza que favorece el diálogo, esencial para la comunicación educativa.

Las estrategias son muy variadas dependiendo de la materia y el tema que se 
aborde. Recursos lúdicos relacionados con las actividades cotidianas son típicos 
en la enseñanza de la lengua, así como de la geometría. Las estrategias dependen 
también del tipo de aulas con las que se cuente. 

En La Mira, anteriormente un anexo de El Porvenir, ubicado en una zona más 
pobre que la sede escolar y a la que recién se le ha construido un aula de mam-
postería, durante varios años se trabajó en una “supuesta aula con alambrado en 
lugar de muros, o incluso la faena escolar se llevaba a cabo debajo de los árboles”. 
A pesar de ello, los maestros propiciaban que los alumnos, niños y niñas, creasen 
sus propios materiales de aprendizaje. El objetivo era formar niños que supieran 
leer, escribir y hablar en su lengua materna, como metodología para fortalecer su 
identidad y como enseñanza preparatoria para aprender el español en el proceso 
de comunicación intercultural.

Hoy en día La Mira es una escuela independiente de El Porvenir y no un anexo, 
como era hace algunos años.

Recursos pedagógicos

En El Porvenir se utilizaron métodos pedagógicos innovadores, de carácter lúdico 
y científico; de aprendizaje por descubrimiento, de investigación o por proyecto; 
con líneas de acción fundamentadas en tareas colectivas y la ayuda mutua; trabajo  
para aprender lo necesario acerca de la producción de alimentos y profundizar 
en los saberes de la comunidad; utilización de conceptos pedagógicos sobre  



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

297

la zona de desarrollo próximo propuestos por Vygotzki; relación democrática y 
libre entre maestros y alumnos, desde la orientación de la pedagogía para la liber-
tad de Paulo Freyre.

Se utilizaron recursos tradicionales como el pizarrón, pero también recursos 
innovadores, como los crucigramas para el aprendizaje de palabras. La actividad 
consistía en completar palabras tanto en español como en ñomndaa, lo cual facili-
taba el aprendizaje de las dos lenguas de manera concomitante: el procedimiento 
seguido por el maestro se basaba en dictar las respuestas para solucionar el cruci-
grama, los alumnos anotaban las respuestas y de manera individual solucionaban 
el crucigrama. Finalmente, en trabajo colectivo daban sus respuestas y se analiza-
ban si éstas eran o no correctas. Durante el desarrollo de la actividad el maestro  
o maestra atendía las necesidades de cada niño de manera personal, en un proce-
so que Vygotsky denomina zona de desarrollo próximo, respondiendo sus dudas 
y ayudándolo a superar los obstáculos en la solución del problema.

En el proceso de enseñanza-aprendizaje de la geometría se recurre a ciertos jue-
gos tradicionales, como el uso de botes a manera de zancos para enseñar las fór-
mulas del círculo: al analizar las marcas que dejan los botes al caminar, aprenden 
las fórmulas del círculo y la circunferencia; conceptos como el diámetro, el radio,  
la tangente y calculan superficies, por ejemplo. El aprendizaje es notorio en el cam-
po de las matemáticas, ya que para las operaciones de cálculo como sumar, restar  
o multiplicar utilizan “los palillos chinos” que juegan en el patio de la escuela bajo 
la mirada y dirección del maestro o la maestra. 

Para la enseñanza de las lenguas se creó de manera física un espacio académico 
específico, un tipo de taller al que se denominó Unidad Didáctica Integral (UDI).  
El trabajo en las UDI consistía en agrupar a los alumnos de ambos sexos de todos 
los grados, que no hablan español, para trabajar en el aprendizaje de esta lengua; 
de igual manera se reunía a los alumnos hispanohablantes, sin distinción del  
grado, para el aprendizaje de la lengua ñomndaa. Mediante el trabajo en las UDI se 
reforzaba el aprendizaje de la segunda lengua, para ambas culturas.

Recursos tecnológicos

Estos recursos han sido escasos, pero existen, ya que dispone del servicio de 
internet de manera irregular, aunque sea institucional. Se contaba con seis 
equipos para 110 alumnos, pero con el tiempo quedaron fuera de servicio tres, 
lo que restringió el uso para los alumnos. Ante esta realidad, las autoridades 
educativas, mediante la gestión de profesores de la Universidad Autónoma 



298

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

Metropoliana, Unidad Xochimilco (UAM-X), en específico de José Manuel Juárez y  
Sonia Comboni, así como del exalumno doctor en Ciencias Sociales del área Socie- 
dad y Educación, Omar Cruz, miembro de la comunidad, solicitaron a la UAM-X la 
donación de equipo de cómputo para la escuela. Después de un largo año de ges-
tiones, la Unidad Xochimilco finalmente donó 25 equipos para uso de alumnos y 
alumnas de la escuela El Porvenir, en el turno vespertino. Sin embargo, se sigue 
careciendo del servicio de internet de manera permanente y oficial. Los equipos 
donados por la SEP, faltos de mantenimiento, no dan servicio, por lo cual se recurre 
al uso del internet privado del supervisor y del director de la escuela.

Atención alimentaria a los niños

En El Porvenir se apoya con atención alimentaria a los niños y las niñas cuya situa-
ción de pobreza es indiscutible y que puede constituir un impedimento para su 
aprendizaje o incluso su asistencia a la escuela. Es por ello que cuentan con cocina 
y comedor atendido por las mismas madres de familia que se turnan para ofrecer 
el servicio. Los niños y las niñas colaboran con cinco pesos para su alimentación, 
recursos que sirven para adquirir lo necesario para la preparación de su almuerzo. 
Si una niña o niño no puede cooperar, los maestros lo hacen.

En búsqueda de la Educación para la libertad

En este proceso no se insiste sólo en la intraculturalidad y la interculturalidad, sino 
en la búsqueda y rescate de saberes, tradiciones, lengua y cosmogonía. En otras 
palabras, se busca la liberación del pensamiento, del ser y del saber, de los atavis-
mos de la cultura dominante heredados de la Colonia y la República e impues-
tos en la sociedad contemporánea. De allí, que consideremos la experiencia de  
El Porvenir como un proceso de decolonización de los niños y las niñas que asisten 
a esta escuela, con lo cual se fortalece no sólo su existir como indígenas o hispa-
nohablantes, sino como ciudadanos de este México contradictorio y polivalente, 
como ciudadanos del mundo, ya que de esta manera se recupera la cultura univer-
sal y se ayuda al propio proyecto de pueblo originario.

Por la continuidad

Escuela para la Vida es un proyecto que lleva 14 años funcionando; su origen es 
la comunidad con la participación activa de 13 maestros preocupados por crear 
un nuevo modelo de enseñanza-aprendizaje intercultural bilingüe a partir de 



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

299

las necesidades de los niños y las niñas indígenas, los cuales están apoyados, 
en los primeros años, por la maestra Jani Jordá, de la Universidad Pedagógica  
Nacional (UPN)-Unidad Ajusco. Se trata, entonces, de un proyecto de la comunidad, 
en la comunidad y para la comunidad, abierto a la población que desee aprender 
las dos lenguas y tener una educación pertinente, significativa y relevante, lo cual 
equivale al eslogan oficial “de calidad”, con lo que se fortalece la matriz cultu- 
ral comunitaria en sus aspectos: lengua, cosmogonía, agricultura, artes, comida, 
tradiciones, fiestas, usos y costumbres. Escuela para la Vida busca el fortaleci-
miento de la cultura propia, sin temor a convivir con la sociedad dominante que 
la envuelve y la circunda. 

El compromiso social de los maestros y las maestras se vuelca en la forma-
ción social, en el desarrollo humano y ético de la niñez bajo su responsabilidad,  
e involucra a los padres de familia que han vivido en carne propia la inequidad y la 
desigualdad social, por lo que perciben en esta escuela “el porvenir” de sus hijos; 
una posibilidad de superación humana, social y de vinculación de las minorías con 
la sociedad en su conjunto. La escuela abre sus horizontes hacia el futuro de los 
niños no sólo en relación con el proceso cognitivo, sino en la apuesta pedagógica 
por alcanzar una sociedad más justa y equitativa, y de poner al alcance de sus alum-
nos y alumnas un futuro ciertamente complicado, pero al mismo tiempo, abordable 
mediante el conocimiento, el esfuerzo, el trabajo solidario, el compromiso comu-
nitario y la transmisión de la certeza de que una sociedad diferente es posible.

La EIB está dirigida a la formación crítica de los niños y las niñas, así como a la 
reorientación de la educación como medio de fortalecimiento de la identidad de la 
población amuzga, de manera particular, en el dominio de su lengua; la recupera-
ción de sus tradiciones culturales, sociales, organizativas y su proceso de recupe-
ración sociocultural en una sociedad que domina y cuyo carácter es hispanizante. 
Al mismo tiempo, la EIB permite la toma de conciencia de la población de que es 
posible convivir en una sociedad plural y diversa, pero al mismo tiempo conservar 
la identidad como pueblo y la idiosincracia como individuo. 

El Porvenir es decolonización en marcha, que procura recuperar la lengua; 
fortalecer la cultura; participar en la toma de decisiones sobre el rumbo que debe 
seguir la escuela y la comunidad a la que sirve; recuperar saberes y conocimien-
tos, identidad, ser y capacidad para decidir; es decir, en palabras de Walsh, el largo 
proceso de resistir, re-vivir y re-existir. Proyecto surgido de la misma comunidad, 
hasta el día de hoy exitoso y necesitado de un mayor apoyo de las autoridades 
educativas, regionales, estatales y federales. 



300

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

Referencias

Alfaro, G. (2006). El trasluz de la diferencia. Consideraciones sobre los pueblos indígenas 
y diversidad cultural en México. México: Universidad Iberoamericana.

Barabas, A. (2014). Multiculturalismo, pluralismo cultural e interculturalidad en el con-
texto de América Latina: la presencia de los pueblos originarios. Configurações  
[Online], 14 (2014). Recuperado de http://journals.openedition.org/configura-
coes/2219; DOI: 10.4000/configuracoes.2219 (consultado el 10 abril 2019).

Baronnet, B. (2016). La educación Intercultural Crítica como Construcción de los Pueblos 
Originarios en México. En I. de la Cruz, H. Santos y D. Cienfuegos (Coords.), 
Interculturalidad, conocimiento y educación. Diálogos desde el Sur (pp. 179-202). 
Chilpancingo, Gro., México: El Colegio de Guerrero/UPN/Trinchera.

Bauman, Z. (2017). Sobre la educación en un mundo líquido. México: Paidós.

Bolvitnic, J. (2015). Evolución de la pobreza y la estratificación social en México 2012-2014. 
México: El Colegio de México. Recuperado de http://www.julioboltvinik.org/ima-
ges/stories/pobreza%20presentacin%20de%20resultados%202014%20conferencia 
%20de%20prensa.pdf (consultado el 29 de marzo 2019).

Bourdieu, P. (1970). La reproducción de Pierre Bourdieu y Jean Claude Passeron. Recu- 
perado de http://aleciramdachida.blogspot.com/ (consultado el 16 de abril 2019). 

Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas [CDI] ( 2006). Percepción 
de la imagen del indígena en México: diagnóstico cualitativo y cuantitativo. México: 
Autor. Recuperado de http://www.cdi.gob.mx/dmdocuments/percepcion_imagen_ 
indigena_mexico.pdf (consultado el 18 de octubre 2017).

Comboni, S. y Juárez, J. M. (2017). La interculturalidad como instrumento pedagógico: 
por una pedagogía de y para la diversidad. En J. J. Contreras y P. Mejía (Coords.), 
Cambio y Desafíos en la Educación Superior en México Hoy (pp. 71-108). México: 
UAM-Xochimilco. 

______ (2016). La interculturalidad como proceso o como proyecto: un abordaje des-
de los procesos educativos. En I. de la Cruz, H. Santos y D. Cienfuegos (Coords.), 
Interculturalidad, conocimiento y educación. Diálogos desde el Sur (pp. 51-89). 
Chilpancingo, Gro., México: El Colegio de Guerrero/UPN/Trinchera.

Garcés, F. (2007). Las políticas del conocimiento y la colonialidad lingüística y epistémica.  
En S. Castro-Gómez y R. Crosfoguel (Comps.), El giro decolonial: reflexiones para 
una diversidad epistémica más allá del capitalismo global (pp. 217-242). Colombia: 
Universidad Central (IESCO-UC)/Pontificia Universidad Javeriana/Siglo del Hombre. 

Giménez G., (1986). La teoría y el análisis de la cultura. Programa Nacional de formación 
de profesores universitarios en Ciencias Sociales. México: SEP/UG-CRTE/Comecso.



EL DIFÍCIL TRÁNSITO DE LA HOMOGENEIDAD CULTURAL A LA INTERCULTURALIDAD EN MÉXICO

301

Gobierno de la República, Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. 
Recuperado de http://biblioweb.tic.unam.mx/diccionario/htm/articulos/sec_5.htm 
(consultado 19 de mayo de 2016).

Gutiérrez, D. (2016). Educación Multicultural vs. Saberes Interculturales: A manera de epí-
logo. En I. de la Cruz, H. Santos y D. Cienfuegos (Coords.), Interculturalidad, conoci-
miento y educación (pp. 311-344). Chilpancingo, Gro., México: Trinchera.

Jordá, J. (2003). Ser Maestro bilingüe en Suljaa’: lengua e identidad. México: UPN.

Maldonado-Torres, N. (2007). Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desa- 
rrollo de un concepto. En S. Castro-Gómez y R. Grosfoguel (Eds.), El giro decolo-
nial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global  
(pp. 133 y 144). Bogotá, Colombia: Siglo del Hombre/Universidad Central/ Instituto 
de Estudios Sociales Contemporáneos/Pontificia Universidad Javeriana/Instituto 
Pensar.

Morin, E. (1999). Los siete saberes necesarios para la educación del futuro. Francia: Unesco/
Santillana.

Moya, R. (2009). La interculturalidad para todos en América Latina. En L. E. López (Ed.), 
Interculturalidad, Educación y ciudadanía (pp. 21-56). Bolivia: Fundación para la 
Educación en Contextos de Multilingüismo y Pluriculturalidad (FUNPROEIB)/Plural 
Ediciones.

Parsons, T. (1982). El Sistema Social. Madrid: Alianza. 

Saez y otros, (2006). Foucault, La Pedagogía y la Educación. Pensar de otro modo. Bogotá, 
Colombia: Magisterio.

Sánchez-Redondo, C. (7 de octubre 2015). Capital cultural, económico, social y escolar. 
Sociología de la educación de Bourdieu [Mensaje de un blog], Inclusión y cali-
dad educativa [Blog]. Recuperado de https://inclusióncalidadeducativa.wordpress.
com/2015/10/07/capital-cultural-económico-social-y-escolar-sociología-de-la-edu-
cación-de-bourdieu/ (Consultado el 15 de mayo de 2019).

Sagaon, J. N. (5 de octubre de 2012). Creación del Departamento de Cultura Indígena a 
raíz de la Revolución Mexicana. [Mensaje de un blog]. Profr. José Nabor Sagaón 
Velázquez [Blog]. Recuperado de http://enhnaborsagaon.blogspot.com/2012/10/
creacion-del-departamento-de-cultura.html

Snowling M. J. y Hume, C. (1992). Déficits phonologiques et troubles de la lecture: une 
étude de cas. En P. Lecocq (Ed.) La lecture. Processus, apprentissage, troubles  
(pp. 253-264). Lille, Francia: Press Universitaires de Lille. 

Toranzo, R. C. F., Exeni, R. J. L., (1993). Lo pluri-multi o el reino de la diversidad. Instituto 
Latinoamericano de Investigaciones Sociales y Seminario “Los Caminos de 
Integración y Participación en la Bolivia hacia el siglo XXI”. La paz, Bolivia: Instituto 
Latinoamericano de Investigaciones Sociales, ILDIS.



302

JOSÉ MANUEL JUÁREZ NÚÑEZ / SONIA COMBONI SALINAS 

Walsh, C. (2013). Lo pedagógico y lo decolonial. Entretejiendo caminos. En C. Walsh, 
(Ed). Pedagogías decoloniales. Prácticas insurgentes de resistir, re-existir y  
re-vivir. Tomo I. xxx http://www.reduii.org/cii/sites/default/files/field/doc/Catherine 
%20Walsh%20-%20Pedagog%C3%ADas%20Decoloniales.pdf (consultado el 15 de 
octubre 2019).

Walsh, C. (2010). Interculturalidad crítica y educación intercultural. En J. Viña, L. Tapia y 
C. Walsh, Construyendo interculturalidad crítica (pp. 75-96). III-CAB/2010. 



[303]

Treinta y cuatro años de educación indígena 
vistos desde la comunidad y las aulas.

Escuela Primaria Bilingüe Indígena Oaxaca de Juárez

Fausto Sandoval1

Introducción

La región triqui se encuentra al noroeste del estado de Oaxaca (figura 1).  
Comprende dos subregiones o zonas, la triqui baja, cuya cabecera es San 

Juan Copala, y la triqui alta, que abarca cuatro pueblos: San Martín Itunyoso, 
Santo Domingo del Estado, San Andrés Chicahuaxtla y San José Xochistlán  
(Erikson, 2008). 

En palabras de Fischer y Sandoval (2007):

El pueblo triqui habita en el noroeste del estado de Oaxaca en una superficie de apro-
ximadamente 500 kilómetros cuadrados. Está asentado en dos regiones distintas que 
se distribuyen a lo largo de tres pisos ecológicos diferentes. En la primera, alta y fría, 
las alturas alcanzan los 2 500 metros. San Andrés Chicahuaxtla, San Martín Itunyoso  
y Santo Domingo del Estado son los pueblos más grandes de esta región triqui alta. 
En la segunda, conocida como región baja, las altitudes fluctúan entre los 800 metros 
en tierra caliente y los 1 500 y 2 000 metros en la zona templada. San Juan Copala 
es el asentamiento más importante de la región baja. Los contrastes climáticos se 
reflejan en los tipos de cultivo y en la economía general que cada región ha desarro-
llado. (p. 1)

Dado que San Juan Copala no es un municipio autónomo se le ubica en el muni-
cipio de Juxtlahuaca. Los datos del conteo de población y vivienda de 2015 lle- 
vado a cabo por el Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI) arrojan 
una cifra de 20 mil hablantes de lengua triqui.

1 Maestro de educación indígena.



304

FAUSTO SANDOVAL 

La historia del pueblo triqui está llena de conflictos interétnicos, además de los 
librados con la cabecera municipal. Por ello Copala intentó convertirse en munici-
pio independiente, lo que culminó con el asesinato del líder del movimiento auto-
nomista, perpetrado en 2006 y hecho público el 20 de enero del 2007.

La agencia municipal de San Juan Copala y las otras 31 agencias municipales triquis,  
donde viven alrededor de 25 mil indígenas, forman una especie de islote en ple-
na región montañosa. Todas integraban una sola cabecera municipal, es decir, se 
gobernaban a sí mismas. Pero en 1948 se les despojó de esa facultad, las dividieron y 



TREINTA Y CUATRO AÑOS DE EDUCACIÓN INDÍGENA VISTOS DESDE LA COMUNIDAD Y LAS AULAS.

305

circunscribieron a tres cabeceras municipales mestizas: Juxtlahuaca, Constancia del 
Rosario y Putla. Desde entonces el pueblo triqui exige que los restablezcan como un 
solo municipio porque consideran que los discriminan en el ejercicio del poder y en 
la distribución del presupuesto. Copala quedó adscrita a Juxtlahuaca, a 40 minutos 
de distancia. Hasta allá se debe viajar para acceder a una conexión telefónica o de 
internet. (El Universal, 2013) 

En 1977 más de 40 jóvenes triquis, hombres y mujeres, ingresamos al magisterio 
indígena. Antes de presentarnos con los que serían nuestros alumnos, asistimos 
a un curso de capacitación con una duración de 90 días, durante los cuales abor-
damos temas como la enseñanza de la lectura y la escritura en español, las orien-
taciones para la requisición de documentos administrativos y un brevísimo taller 
de un día de duración sobre la lectura y escritura de la lengua triqui.

Al final de la capacitación y con el fin de entregarnos las plazas, se nos aplicó 
un examen que la mayoría reprobó, lo que implicó que muchos no recibiéramos 
los puestos de maestros, al menos no de inmediato. Como consecuencia, se ini-
ció un movimiento al que apoyó el Sindicato Nacional de los Trabajadores de la 
Educación (SNTE) y que condujo a que finalmente todos obtuviésemos empleo.

Los 40 nuevos maestros fuimos enviados a diferentes localidades de la región 
triqui, y aunque en ese tiempo la gran mayoría de nuestros alumnos sólo hablaba 
lengua indígena, nuestra docencia se hizo en español, pues los programas y libros 
de texto que nos entregaron estaban en ese idioma y nosotros mismos no imagi- 
nábamos que la enseñanza se podía hacer en nuestra propia lengua y cultura.  
Cuatro décadas después la situación no ha variado mucho, pues únicamente la 
subregión de Chicahuaxtla cuenta con libros de texto en lengua triqui, los niños 
de Copala e Itunyoso no disponen de materiales escritos en su lengua para apo-
yar el aprendizaje.

Para mejorar nuestra situación laboral, y debido a que la mayoría de los maes-
tros ingresó al magisterio sólo con educación secundaria, acudimos a los diferentes 
centros de formación docente. Algunos a la Escuela Normal del SNTE, que funcionó 
en Oaxaca entre 1977 y 1984, y otros al Instituto de Capacitación y Mejoramiento  
Profesional del Magisterio. Esta última institución ofertó dos modalidades de 
estudio, una general y otra bilingüe bicultural, en la que deberíamos participar 
los maestros indígenas, sin embargo, esta modalidad fue rechazada y otro movi-
miento logró que muchos maestros indígenas, por voluntad propia, obtuvieran 
una formación general y no bilingüe.

En lo particular, la idea de que la educación pudiera impartirse en la lengua y 
cultura de los niños indígenas me llegó hasta 1980. No la obtuve a partir de una 



306

FAUSTO SANDOVAL 

institución formadora de docentes, sino de la Alianza Nacional de Profesores Indí-
genas Bilingües (ANPIBAC), donde nos nació la conciencia de ser maestro indígena. 
Esto significó el inicio de la búsqueda de una educación más acorde con nuestros 
pueblos.

En la década de 1980, con la creación de la Universidad Pedagógica Nacional, 
a instancias del SNTE, se estableció un espacio para la formación de licenciados 
en educación indígena al que acudieron miles de maestros indígenas, pues fue 
también el único del sistema educativo nacional con reconocimiento oficial.

En la actualidad, a pesar de contar con cientos de licenciados en educación 
indígena, la situación en las aulas ha variado poco. Si bien, al menos en el discurso,  
la idea de incorporar la lengua y la cultura indígena a la escuela ha ido ganando 
terreno.

En 1992, en la zona escolar de San Andrés Chicahuaxtla se impulsó, por ini-
ciativa de los maestros, la elaboración de una propuesta de alfabeto para leer y 
escribir la lengua triqui con la intención añadida de elaborar libros de texto que 
pudieran utilizarse en las comunidades de la región triqui alta. La propuesta se 
presentó ante la Dirección General de Educación Indígena y se encontró con que 
la institución tenía en marcha un proyecto para la elaboración de textos en lengua 
indígena destinados a diferentes regiones del país, así que el proyecto del alfabeto 
triqui fue incorporado, y entre 1993 y 1997 se elaboraron libros de primero a cuar-
to grado de primaria; material que en la actualidad aún se envía a las escuelas.

 El proyecto de la Dirección General de Educación Indígena (DGEI) no solamen-
te contemplaba la elaboración de los libros, sino que incluía un programa para su 
aplicación y seguimiento, así como para el acompañamiento a los docentes por 
parte de los autores. Cubría también otra parte importante: la participación de las 
autoridades comunitarias, los padres de familia y la implementación de un progra-
ma de educación indígena bilingüe acompañado de libros para la enseñanza del 
español como segunda lengua, que fue lo que finalmente determinó la aceptación 
de los materiales en lengua indígena. En otras palabras, los libros en lengua indí-
gena eran aceptados porque formaban parte de una verdadera propuesta bilingüe 
que incluía al castellano como segunda lengua. Lamentablemente, al cambiar al 
equipo que dirigía la DGEI, concluyó esta propuesta que estaba dando resultados 
positivos, y quedaron únicamente los textos en lenguas indígenas, aunque sin el 
acompañamiento correspondiente. A pesar de esta suspensión inesperada, los 
maestros intentamos continuar con el proyecto a nivel local, sin embargo, sin el 
apoyo institucional, fue imposible.



TREINTA Y CUATRO AÑOS DE EDUCACIÓN INDÍGENA VISTOS DESDE LA COMUNIDAD Y LAS AULAS.

307

No obstante esta propuesta, ha habido otros intentos de educación bilingüe en 
Oaxaca. En la década de los noventa, como consecuencia del conflicto magiste-
rial se inició un movimiento pedagógico que después se convertiría en la Marcha 
de las Identidades Étnicas, y durante el gobierno de Salinas se transformaría en 
una propuesta alterna de la Alianza por la Calidad de la Educación, impuesta por 
dicho gobierno. Lamentablemente no se obtuvieron los resultados esperados.

Por el lado institucional, la administración actual que dirige la DGEI elabo-
ra diversos materiales para trabajar Matemáticas y Ciencias, así como para el 
fortalecimiento de la identidad y valorización de la cultura indígena. Cada uno  
de estos libros está escrito en varias lenguas indígenas pero la lengua articu-
ladora es el español. Otro material que generó la DGEI fue el de los parámetros 
curriculares para la enseñanza de las lenguas indígenas, que aunque se empezó 
a elaborar desde 2003, aún no se aplica en la región triqui, pues los textos no se 
han actualizado.

Durante los 34 años que he laborado en educación indígena nunca he tenido 
consecuencias por enseñar o no la lengua y la cultura indígena, pero tampoco pre-
mio ni castigo. Por tal razón muchos maestros dicen que impartir educación indí-
gena es “complicarse la existencia”, así que es preferible no hacerlo, y finalmente se 
vuelve un asunto voluntario, personal, que no impacta en el salario. A decir verdad, 
en realidad uno puede no enseñar nada, ni cultura indígena ni cultura nacional y 
no tendrá castigo alguno.

Lamentablemente nuestro sistema educativo no es eficaz y se ha convertido en 
una gran simulación en la que participamos todos, desde las más altas autorida-
des educativas hasta los maestros de escuela. Sólo así se explica que, por ejemplo, 
no existan evaluaciones en lenguas indígenas por parte de la SEP, y que en más 
de 40 años, en la gran mayoría de las escuelas ni siquiera se enseñe la alfabetiza-
ción en lengua indígena. Aquí hay un problema social que nos implica a todos: 
no hay protesta por lo que no se hace, y la sociedad parece estar desinteresada 
y conforme con la situación por la que atraviesa la educación: no hay reclamos 
ni demandas, las autoridades no tienen interlocución con la sociedad, pueden 
diseñar cualquier programa y los pueblos y comunidades serán indiferentes a 
su cumplimiento. Esto ocasiona que los programas no se ejecuten, pues sólo los 
conoce quien los diseña, lo que hace que no haya participación social que vigile 
y demande su aplicación.

¿Cuál es entonces la situación de la lengua y la cultura indígena? Los datos 
que arrojan los censos no son muy alentadores: cada vez hay menos hablan- 
tes de lenguas indígenas en proporción al número de habitantes, y aspectos vitales 



308

FAUSTO SANDOVAL 

de las culturas indígenas están en retroceso; las nuevas generaciones necesitan 
cada vez más de la ayuda gubernamental, que los invita cotidianamente a dejar 
de ser lo que han sido. A pesar de ello, el mantenimiento de la lengua y la cultura 
siguen dependiendo de los procesos educativos familiares y comunitarios, que en 
medio de los pocos espacios que les deja la escuela, reproducen los conocimientos 
nativos de manera eficiente en las nuevas generaciones. No obstante, también 
coexiste la contraparte: la tendencia a suprimir la enseñanza de la lengua indígena 
y adoptar el español como si fuese la lengua materna.

¿Qué hacer ante este panorama? ¿Cómo generar procesos que respondan 
mejor a las necesidades educativas de los pueblos y comunidades indígenas? Qui-
zá se tienen que intentar respuestas locales múltiples que articulen lo externo con 
lo interno y estén atentas a sus resultados. En lo que a los maestros nos concierne, a 
partir de noviembre de 2006 iniciamos una experiencia educativa en una pequeña  
localidad de la región triqui alta que se llama Miguel Hidalgo Chicahuaxtla.  
En esta comunidad laboramos tres maestros atendiendo dos grados cada uno. 
Intentamos trabajar en tres lenguas: la lengua nánjnï’ïn (que significa “palabra 
completa”, que es la autodenominación de nuestra lengua), el español y el inglés. 
La lengua nánjnï’ïn la abordamos como primera y segunda lengua, pues hay niños 
que tienen como lengua materna el triqui y otros el español. El inglés lo enseña 
un migrante que habla también triqui y español. 

Para la enseñanza del español como primera lengua estamos utilizando los 
materiales elaborados por la SEP para todo el país. Para su enseñanza como segun-
da lengua no contamos con material específico debido a que la DGEI no proporcio-
na ningún libro ni programa hace más de diez años, aunque en realidad los niños 
lo aprenden en la constante comunicación que establecen con sus compañeros 
hispanoparlantes. Por otra parte, el inglés se enseña como lengua extranjera y se 
utiliza como guía un material interactivo elaborado por el Programa Enciclomedia 
que impulsó el presidente Fox y que en su momento se instaló en la computadora 
proporcionada por dicho programa. La parte más débil en la enseñanza de len-
guas, por lo que se refiere a la carencia de programas, metodologías y materiales, 
se concentra en la enseñanza de la lengua nánjnï’ïn, por lo que ésta depende de lo 
que cada maestro sepa o pueda hacer. 

La enseñanza de las asignaturas como Matemáticas, Ciencias, Geografía, etcé-
tera, se hace en la lengua principal de cada niño. Por ejemplo, si la niña o el niño 
tiene como idioma principal el triqui, la comunicación para la enseñanza de las 
Matemáticas se lleva a cabo en esta lengua. También hay clases de música tradi-
cional y popular, por lo que todos los alumnos son ejecutantes ya sea de violín, 



TREINTA Y CUATRO AÑOS DE EDUCACIÓN INDÍGENA VISTOS DESDE LA COMUNIDAD Y LAS AULAS.

309

guitarra, flauta o teclado. Las canciones se cantan en triqui, español y algunas en 
inglés o en otra lengua indígena (la canción Xochitlpitzahuatl —Flor menudita—, 
por ejemplo, se canta en náhuatl). De igual manera se imparten clases de baile 
tradicional y popular, lo que implica que todos son ejecutantes, en mayor o menor 
medida, de danzas tradicionales triquis o bailes del repertorio popular mexicano. 
Incluso invitamos a profesionales que hacen música, baile, video y crean progra-
mas de radio a trabajar con los niños.

Asimismo, promovemos intercambios con alumnos de otras escuelas, ya sea  
de Oaxaca o de otros estados del país. Hasta la fecha, hemos asistido al estado de  
Hidalgo a dos intercambios que se realizaron con niños indígenas y mestizos  
de diferentes partes del país; también nos han visitado estudiantes chocholte- 
cos de Oaxaca, triquis de la región baja, así como niños de Cuautepec de Hinojosa, 
Hidalgo. Todos tienen acceso a computadoras, donde hacen trabajos en las tres 
lenguas mencionadas. 

La participación de los padres y madres de familia, así como de la comunidad, 
es fundamental. A ellos les hemos pedido que enseñen a sus hijos todo lo que 
saben, desde la lengua hasta la elaboración de artesanías y las faenas de la agri-
cultura. Para paliar el escaso tiempo que la escuela deja a los niños para que la 
comunidad les enseñe sus conocimientos, a los padres les decimos que no es nece-
sario que manden a sus hijos a la escuela en época de siembra, cosecha o durante 
la realización de festividades importantes. Estas sugerencias les causa extrañeza, 
pues lo normal es que se les pida que apoyen a sus hijos para cumplir mejor con 
las actividades escolares, lo cual hace que sean pocos los padres que los incorpo-
ran a sus actividades en tiempos escolares.

La escuela cuenta con sanitarios secos y un sistema de captación de agua de llu-
via y de bombeo que funciona utilizando una bicicleta (la bicibomba). Con la par-
ticipación en los diferentes programas (Escuelas de Calidad, Escuelas de Jornada  
Ampliada, Aula Siempre Abierta) que ofertaba la SEP, se financiaba la enseñanza 
de la música y el baile, así como el material necesario para que las madres y padres 
de familia enseñasen a sus hijos el arte del tejido de textiles y de otros objetos de 
uso personal, como los morrales, por ejemplo.

Nuestra aspiración es contar con una educación que complemente lo que se 
inculca en la comunidad, por eso tratamos, cada vez más, de enseñar lo que es útil 
para la vida, tanto en la comunidad como fuera de ella. De allí que disminuya la exi-
gencia a los alumnos de aprender conocimientos escolares que no consideramos 



310

FAUSTO SANDOVAL 

fundamentales. Estamos aprendiendo de la experiencia; esperamos que este pro-
ceso dure muchos años más y logremos con la nueva propuesta educativa que los 
niños obtengan elementos para organizar y realizar mejores planes de vida.

Se han hecho esfuerzos por unificar la grafía de las variantes habladas en  
la región alta y la baja, ya que ha habido mayor desarrollo en la región alta.  
Sin embargo, estos trabajos de estandarización se vieron interrumpidos por los 
conflictos que tuvieron lugar al final de la primera década del siglo XXI en San Juan 
Copala, los cuales resultaron en su proclamación como el Municipio Autónomo de 
San Juan Copala. Durante el tiempo de su sobrevivencia se intentó llevar a cabo 
un proyecto educativo autónomo, asesorado por profesores e investigadores de la 
Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco, sin embargo el pro- 
ceso fue interrumpido por los hechos violentos que sucedieron a enfrentamientos  
entre los miembros de la Unión de Bienestar Social de la Región Triqui (UBISORT),  
el Movimiento de Unificación y Lucha Triqui (MULT) y el Movimiento de Uni-
ficación y Lucha Triqui Independiente (MULTI), particularmente en San Juan 
Copala.

Referencias

Anónimo (2013). Copala: la autonomía aplastada. En El Universal. Recuperado de http://
www.zocalo.com.mx/new_site/articulo/copala-la-autonomia-aplastada (consultado 
el día 15 de febrero de 2019).

Erickson, E. (2008). Triqui de San Juan Copala. Instituto Lingüístico de Verano (ILV). 
México. Recuperado de http://www.mexico.sil.org/es/lengua_cultura/mixteca/triqui-
san-juan-copala-trc (consultado el día 20 de enero de 2019).

Lewin, P. y Sandoval, F. (2007).Triquis. México: Comisión Nacional para el Desarrollo de 
los Pueblos Indígenas.



[311]

Un análisis sociointercultural de la Universidad 
 Autónoma Intercultural de Sinaloa

Ernesto Guerra García1

María Eugenia Meza Hernández2

María Isabel Ramírez3

Introducción

Se aborda una crítica a la interculturalidad a partir de la propuesta de la 
sociointerculturalidad, que pretende ofrecer una mayor cobertura al fenó-

meno de la diversidad étnica y cultural en la educación superior. Aun cuando el 
análisis puede hacerse en diferentes niveles, el sujeto de estudio se limita a las 
universidades interculturales en México y específicamente a la Universidad Autó- 
noma Intercultural de Sinaloa (UAIS), antes Universidad Autónoma Indígena de  
México (UAIM).

El estudio inicia con la descripción del concepto metodológico de la sociointer-
culturalidad para luego utilizarlo en el análisis de la UAIM, hoy UAIS, con un enfoque 
histórico, ya que algunos elementos que pertenecieron a la primera institución no 
se continuaron en la segunda. Finalmente se presentan las conclusiones en rela-
ción con el análisis de cada una de las estructuras de la sociointerculturalidad. 

La sociointerculturalidad

En este mundo con una dinámica globalizadora matizada por vertiginosos 
cambios geopolíticos, las transformaciones se presentan en complejos tejidos 
sociales en los que se entrelazan las macroesferas económica, política y social; 
y las microesferas de género, clase, etnia y preferencia sexual. Guerras en Medio 
Oriente, protestas estudiantiles y culturales globalifóbicas, reestructuración de los 
bloques económicos mundiales, resurgimiento de las potencias orientales, movi- 

1 Universidad Autónoma Indígena de México (UAIM). 
2 Universidad Autónoma Indígena de México (UAIM). 
3 Universidad Pedagógica Experimental Libertador, Venezuela. 



312

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

mientos decolonizadores en América Latina y la actual lucha político-xenofóbica 
racista y discriminatoria con los Estados Unidos de América son sólo algunos de 
los hechos más visibles desde México en los últimos años. 

Estos y otros fenómenos más, están ligados policrónicamente con las dinámi-
cas de los procesos culturales, intraculturales, interculturales e intrasociales cuyo 
análisis, desde las macro y microesferas, constituye la propuesta sociointercultural 
que abordamos en este trabajo.

Para tal efecto, uno de los primeros análisis por realizar tiene que ver con la 
distinción entre los asuntos teóricos ideales y los que en la realidad práctica suce-
den. Analizar la diversidad étnica y cultural en contextos globales y locales lleva 
inevitablemente a considerar y conjugar: 1) las utopías, tengan éstas o no objetivos 
ocultos, perversos para algunos e ideales para otros, y 2) lo que muchos olvidan, las 
realidades reflejadas en la práctica, por más crudas que éstas sean. Ambos aspectos 
se presentan algunas veces de manera excluyente y otras entremezclados, yuxta-
puestos y sobrepuestos, pero es innegable que los resultados forman parte de la 
dinámica que las sociedades no pueden controlar.

El problema radica en que la interculturalidad en el contexto latinoameri- 
cano es, parafraseando a Weber, de tipo ideal (Weber, citado por De Donato, 2007), 
en el sentido de que —cuando menos en el caso gubernamental mexicano— es un 
concepto formado hegemónicamente de manera unidimensional y unilateral al 
tratar de sintetizar, sin lograrlo, una serie de fenómenos concretos encontrados en 
la diversidad étnica y cultural del país.

Parafraseando a De Donato (2007), al igual que otros tipos ideales en ciencias 
sociales, la interculturalidad no tiene una teoría sólida y científica que la soporte. 
Aun cuando no la necesite para que instituciones como la Coordinación General 
de Educación Intercultural y Bilingüe (CGEIB) la propicien en México, sin embar-
go sí es necesario intentar la comprobación empírica de su existencia, como mera 
idealización. A partir de este punto se problematiza si el concepto ideal de inter-
culturalidad es suficiente, en un sentido epistemológico, para reflejar la realidad 
de los fenómenos que pretende explicar. 

En las sociedades no sólo se observan procesos interculturales, existen dinámi-
cas intrasociales e intraculturales que pudieran ser en determinado momento más 
intensivas en las relaciones entre las culturas. En otras palabras, cuando se atiende 
a la sociedad o a la cultura en forma separada se comete un error lamentable. Desde  
una perspectiva bourdiana, la primera está estructurada desde dos tipos de rela-
ciones: las de la fuerza, referidas al valor de uso y de cambio, y que abarcan de  



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

313

manera entretejida otro tipo de relaciones que son las de sentido, responsables de 
la organización de las relaciones de significación en la vida social; estas últimas 
constituyen a la o las culturas que participan en ellas (García, 2004, p. 32). 

Se tiene entonces dos conceptos ampliamente trabajados y que se definen 
de manera concreta. Para García (2004), la sociedad “es concebida como el con-
junto de estructuras más o menos objetivas que organizan la distribución de los  
medios de producción y el poder entre los individuos y los grupos sociales, y que 
determinan las prácticas sociales, económicas y políticas” (p. 32).

Por otro lado, de las muchas definiciones de cultura se retoma la formulación 
que Gashé realiza en torno a la interacción de las culturas indígenas con la socie-
dad nacional envolvente; es decir, se presenta un concepto de cultura que se con-
sidera como el resultado observable de la actividad humana y no como una serie 
de elementos, representaciones y valores simplemente disponibles y que, según 
algunos, determinan el actuar humano. 

Nuestro concepto parte del hecho que el contexto actual de la interacción […] coloca 
a menudo a las personas ante varias alternativas posibles —maneras tradicionales, 
convencionales y maneras de actuar observadas en y adoptadas desde la sociedad 
envolvente. Esta situación confiere a la persona la libertad de reproducir su cultura de 
manera idéntica o modificada e inspirada por modelos o ejemplos exteriores a su socie-
dad. La cultura considerada como resultado de la actividad no es entonces una entidad 
estable, sino evolutiva cuya realización y aspecto concreto depende de las opcio- 
nes que sus miembros toman en cada instante de su actuar. (Gashé, 2004, p. 3)

De esta manera, la sociointerculturalidad trata de la relación dinámica de varias 
sociedades con sus culturas, que asisten a un evento regional, nacional o insti-
tucional como parte de su historia política. Se plantea como un holograma con 
efectos dinámicos entre las micro y las macroestructuras, en aspectos totalmente 
interdependientes.

Es necesario aclarar que en esta propuesta se considera que actualmente los 
conceptos de sociedad, cultura y etnia van más allá de los pueblos indígenas y 
que ahora se están dando en una disyuntiva de macrodinamismo, en donde las 
fronteras sociolingüísticas, religiosas y territoriales dejaron de ser factores defini-
dores de cohesión.



314

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

Abordaje desde la complejidad

Esta propuesta sociointercultural se enmarca desde una perspectiva epistemoló-
gica de la complejidad, no en el sentido de enfrentar el fenómeno como una caja 
negra, ni de hacerlo ver como indescifrable, sino más bien para ubicar el abordaje 
partiendo de un enfoque específico que a continuación se explica. 

Siguiendo a Mandelbrot en su artículo seminal, “¿Cómo medir la costa de Gran 
Bretaña?”, se deja al descubierto que las realidades se observan diferenciadas de 
acuerdo con la “distancia” a la cual se encuentre el objeto estudiado. Así, el autor 
muestra que la isla no se observa igual desde la luna que pisando las playas de 
arena; incluso los métodos de medición y los resultados cuantitativos cambian.

Los fenómenos de la diversidad humana, étnica, cultural, social y de cualquier 
índole cambian su fisonomía si se observan desde las macroperspectivas mun-
diales; adquieren diferentes matices en localizaciones específicas; se describen en 
forma diferente en cada continente; toman características históricas diferenciadas 
en cada país, incluso entre instituciones y, de forma única, en algunas organizacio-
nes, hasta llegar al análisis de las relaciones entre dos personas que aun siendo de 
la misma cultura, presentan diferencias significativas, por ejemplo, los contrastes 
culturales entre abuelos, padres y nietos. Si nos damos cuenta es un fenómeno que 
se observa diferente de acuerdo con los distintos niveles, y además, cambia con el 
tiempo. El fenómeno sociointercultural que alguna vez se describió, difícilmente 
volverá a ocurrir y será difícil determinar las características semejantes entre un 
suceso y otro. 

En este trabajo se presentan dos niveles: 1) las macroesferas política, social y 
económica, y 2) las microesferas de clase, género y etnia. 

Las macroesferas política, social y económica

En los estudios sobre la diversidad étnica y cultural intervienen aspectos que  
provienen de las macroesferas política, social y económica. En términos actua-
les, estos aspectos parten de las políticas de corte mundial que provocan macro-
dinámicas de movilización y de interpretación de grupos enteros de población.  
También tienen que ver con la dinámica del fenómeno de la globalización en turno, 
en la que las fuerzas de las perspectivas económicas provocan cambios debido a 
intereses que se manejan más allá de lo local. El neoliberalismo y los paradigmas 
del capitalismo tardío se presentan muchas veces dominando los intentos de eco-
nomía social y solidaria en contextos más locales. 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

315

Muchos de estos fenómenos se corresponden con el interculturalismo o mul-
ticulturalismo de cada nación (Olivé, 2004); es decir, con las políticas públicas 
relacionadas con lo que un país desea hacer con su diversidad étnica y cultural en 
determinado momento. 

Las microesferas: las relaciones de clase, género y etnia

La desigualdad étnica constituye un fenómeno complejo y polifacético que reú-
ne características estructurales y culturales al mismo tiempo, y afirma que en las 
sociedades pueden distinguirse, al menos, tres dinámicas: de clase, género y etnia. 
Estas dinámicas componen la trilogía de principios estructurales de las identida-
des colectivas que son vitales para comprender la escuela y otras instituciones 
educativas.

En este contexto es necesario entender por etnia una organización ético- 
-política cuyos símbolos dan un sentido al ordenamiento de la vida (Rubi- 
nelli, 2002, p. 268); se refiere a un grupo con un proyecto político que, con base en 
un acervo cultural, se convierte en una realidad social y forja un proceso histórico 
(Korsbaek y Álvarez, 2002, p. 198).

En cuanto a la clase, en este contexto es necesario apuntar que para Bourdieu 
y Passeron (2001) “las clases no sólo se diferencian por su relación con la produc-
ción de acuerdo con la propiedad de ciertos bienes, sino también por el aspecto 
simbólico del consumo” (p. 20). En este sentido, la producción y el consumo de la 
diversidad cultural estructura las diferentes clases sociales. 

En cuanto al género, aun cuando lo que hay que discutir del concepto es muy 
amplio, se hace una referencia breve. Para Brígida García, el género

[…] se refiere a la construcción sociocultural de la diferencia sexual, aludiendo con 
ello al conjunto de símbolos, representaciones, reglas, normas, valores y prácticas 
que cada sociedad y cultura elabora colectivamente a partir de las diferencias corpo-
rales de hombres y mujeres. El sistema sexo/género establece las pautas que rigen 
las relaciones sociales entre hombres y mujeres, las cuales generalmente sitúan en 
desventaja a estas últimas, definen lo considerado masculino y femenino y estable- 
cen modelos de comportamiento para cada sexo en los diferentes planos de la reali-
dad social. (García, 2000, p. 23)

En este apartado es necesario incluir también el tema del racismo, que no es 
universal antropológico, pues sus expresiones históricas han sido tan diversas  



316

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

como sus definiciones. Sin embargo, para este caso es importante resaltar que 
su especificidad se encuentra en el momento y en el espacio en el que se vive  
(Castellanos, 2000, p. 165). 

Como menciona Apple (2002) “la raza no es una categoría estable. Cuestiones 
como qué significa, cómo se usa, quién la usa, cómo se moviliza en el discurso 
público y qué papel desempeña en la política educativa y en la política social en 
general tienen un carácter contingente e histórico” (p. 247).

Las prácticas sociales de la clasificación racial son elaboradas y contestadas 
a través de la sociedad y dentro de las instituciones por acciones personales y 
colectivas. En México, los hitos de sus manifestaciones son la dominación colo- 
nial, el proceso de formación de la nación, la influencia de las teorías racistas 
decimonónicas que se desarrollan en Estados Unidos, así como su relación con 
el nacionalismo revolucionario y el neoliberalismo (Castellanos, 2001, p. 166).

El rechazo al indio se ha encontrado inmerso en las políticas educativas mexica-
nas, y aun cuando pareciera contradictorio, el racismo existe de diversas formas y 
a veces de manera más cruda en las instituciones que se llaman interculturales. 

La intrasocialidad 

Una gran cantidad de aspectos en la educación superior para el análisis de la diver-
sidad cultural tienen que ver con temas intrasociales. La participación o no de las 
nuevas tecnologías de la información y la comunicación (NTIC), los asuntos de  
la pobreza de las comunidades, la participación en partidos políticos, el desarrollo 
comunitario, el bien vivir, la vigilancia de las leyes constitucionales, entre otros, 
son de gran relevancia en el análisis de la diversidad étnica y cultural. 

En este rubro se encuentran también los estudios sobre los jornaleros, la fuerza 
del trabajo, los mercados laborales y todos los asuntos relacionados con las pers-
pectivas económicas, políticas y sociales a nivel macro y micro que determinan la 
orientación de las instituciones de educación superior. 

La marcada influencia economicista en los currículos universitarios y su pro-
pensión a la evaluación y la acreditación de la calidad influyen en las políticas 
interculturales, en muchos casos, de imposición de los no indígenas y de aplica-
ción de instrumentos de supeditación y control, más que de emancipación. 

Los asuntos intrasociales evidencian, en gran medida, la complejidad de las 
relaciones interculturales y ponen de manifiesto las incertidumbres y las dificul-
tades para determinar cualquier aspecto de la sociedad. 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

317

La intraculturalidad 

Las sociedades están compuestas por hombres y mujeres que en conjunto produ-
cen y, eventualmente, renuevan su cultura influenciados por la memoria colectiva 
y las nuevas necesidades “intra”, así como por la actividad de la periferia. Es decir, 
las etnias y las culturas no son un todo uniforme, por este motivo el análisis de la 
diversidad cultural lleva necesariamente a estudiar la dinámica de los cambios 
internos, lo intracultural, lo intraétnico, referidos a las diferentes formas en que 
los miembros de una etnia o una cultura manifiestan o no su identidad, intentan 
o no realizar cambios, sean estos intrascendentes o estructurales, o motivados o 
no por otras etnias o culturas.

También se toma en consideración que los repertorios culturales son dinámi-
cos; ninguna cultura permanece estática. De aquí que lo intracultural tome mayor 
relevancia en el estudio del fenómeno de la diversidad étnica y cultural, ya que 
ahora más que nunca es difícil concebir a las etnias y a las culturas como entes 
homogéneos y estáticos para el análisis. 

La interculturalidad 

Es importante considerar en este rubro que en la dinámica sociointercultural no 
siempre existen diferencias conciliables entre las culturas y que a veces las visio-
nes del mundo de cada una de ellas son inconmensurables, de aquí que se encuen-
tre en estos casos que sus miembros viven en mundos distintos aun cuando en la 
realidad conviven en el mismo lugar. Algunas relaciones pueden llevar a interac-
ciones con cierto tipo de racionalidad, pero indistintamente, la cultura dominante 
tiende a imponerse y a exigir que la dominada ceda en su perspectiva.

En este contexto, los procesos interculturales se pueden observar de muy diver-
sas formas, pues ello depende de las simetrías, los equilibrios o desequilibrios de 
las culturas que participan y de los propósitos en las relaciones.

Muchas de las propuestas de interculturalidad parten de objetivos ideales, y 
para asegurar el carácter con el que son expresadas se les han agregado adjetivos 
que delimitan su contexto. Se habla de interculturalidad real, científica, unidirec-
cional, entre indígenas, crítica, funcional, de hecho, deseable, de papel, cósmica, 
equitativa, productiva, positiva, interna, etcétera.



318

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

En la práctica, se encuentra que los procesos interculturales son más bien acul-
turadores y como actos equitativos, simétricos, congruentes y responsables no 
son más que una intención ideal —aparentemente ingenua— y un propósito que 
en las circunstancias actuales son una meta lejana de alcanzar (Ochoa, 2002).

Eventualmente, las propuestas educativas que se limitan a la interculturalidad 
conllevan a procesos de violencia real que confrontan a diario a los culturalmente  
no semejantes. Siempre se dan en circunstancias desventajosas para alguien,  
ya que favorecen los procesos de integración, supeditación y, en su caso, extin- 
ción, en perjuicio de las sociedades étnicas involucradas. En el caso de los siste-
mas universitarios, aun los interculturales, la violencia puede ejercerse de manera 
simbólica o real en los actos educativos. 

Estos procesos pueden ser más o menos intensivos en su relación, hasta llegar 
al caso del multiculturalismo, donde la autonomía y el respeto por los valores cul-
turales tienen mayor peso que el del intercambio. 

La Universidad Autónoma Intercultural de Sinaloa

El 5 de diciembre de 2001 se fundó la Universidad Autónoma Indígena de  
México (UAIM); una institución con personalidad jurídica y patrimonio propio. 
La Universidad tiene dos sedes: la principal en Mochicahui en el municipio de  
El Fuerte, la otra en Los Mochis en el municipio de Ahome, al norte del estado  
de Sinaloa en México. 

El origen de la UAIM es producto de una serie de coincidencias políticas que se 
dieron en este estado, pero principalmente se originó gracias a la visión, el tesón 
y la perseverancia del antropólogo Jesús Ángel Ochoa Zazueta y de un grupo de 
personas que invirtieron gran parte de su vida en lo que inicialmente era un pro-
yecto, y ahora una realidad que difiere mucho del sueño de sus fundadores. 

“Es un sueño de locos, para gente sensata”, mencionaba Ochoa al inicio del pro-
yecto. El surgimiento de la UAIM es significativo en muchos sentidos: es la primera 
institución de educación superior orientada a la atención de los pueblos indígenas, 
reconocida por el gobierno federal mexicano; es la más antigua de las que ahora 
se reconocen como universidades interculturales en México, de tal forma que su 
funcionamiento es un referente tomado como positivo o negativo para las demás; 
se origina en plena globalización en el periodo de la alternancia política y forma 
parte del nuevo indigenismo que se formó a partir del año 2000 en este país.

La UAIM es una institución innovadora que motivó la búsqueda de modelos edu-
cativos alternativos con el objetivo de atender la diversidad cultural en educación 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

319

superior; pero el choque con las estructuras del gobierno estatal y federal, espe-
cialmente con las de educación, motivaron su transformación inversa hasta quedar 
en este momento con las mismas prácticas y vicios que las demás instituciones 
de educación pública en México. 

El modelo educativo inicial, que se fue desmantelando poco a poco, se basaba 
en el aprendizaje autogestivo, donde los titulares académicos (estudiantes) cons-
truían el conocimiento apoyados en técnicas de investigación, la asesoría de los 
facilitadores, las tecnologías de la información como el internet y demás escena-
rios informativos. 

A partir de agosto de 2016, la UAIM pasó a ser la Universidad Autónoma Inter- 
cultural de Sinaloa (UAIS) para tener una mayor alineación con las políticas  
interculturales nacionales y con el objetivo de ser acreditada por los organismos 
correspondientes de la Secretaría de Educación Pública (SEP). 

Esta institución ha crecido y ahora cuenta con un campus en Choix y diversas 
e importantes extensiones en El Carrizo, Topolobampo y El Tajito. Para inicios del 
ciclo 2017-2018 la UAIS contaba con alrededor de 5 000 estudiantes, 60 % no indí-
genas y 40 % provenientes de alguna cultura originaria (cuadro 1). 

En este punto vale la pena recalcar que a pesar de los nobles fines que ha 
perseguido esta Universidad, desde su fundación la relación con las comunida-
des indígenas cercanas, las yoreme mayo, ha sido tenue, con pocas concesiones 
políticas a los indígenas y la reducción de su identidad cultural a meros aspectos 
folklóricos.

La UAIS ofrece actualmente cuatro programas educativos en ingenierías:  
Ingeniería en Sistemas Computacionales, Ingeniería en Sistemas de Calidad, Inge- 
niería Forestal e Ingeniería en Desarrollo Sustentable. Y cinco licenciaturas: 
Sociología Rural, Psicología Social Comunitaria, Derecho, Turismo Empresarial y  
Contaduría. Todas las carreras con una duración de cuatro años, cursadas des- 
pués del bachillerato. Además, cuenta con algunos programas de posgrado. 

De acuerdo con los datos históricos, la cobertura de la institución es muy 
amplia y dispersa, ya que los titulares académicos (alumnos) provienen de más 
de 10 estados de la República mexicana. 

El idioma convencional en la institución es el español, sin embargo, es de resal-
tar que aun cuando los dominios orales y escritos sean muy dispersos, aproxi- 
madamente 75 % de los estudiantes indígenas son bilingües, mientras que en el 
caso de los profesores sólo 5 % son indígenas y hablan yoreme mayo y español. 



320

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

La institución cuenta actualmente con alrededor de 150 profesores; 75 % son de 
planta y otro 25 % restante cubren asignaturas por horas. El reto de la UAIS sigue 
vigente: resolver cómo hacer de la institución una generadora de prácticas y diná-
micas sociointerculturales simétricas entre las culturas indígenas y la cultura occi-
dental, que supere la mera formación de individuos para el mercado laboral del 
capital, sin que los aísle de sus comunidades o etnias. El peligro inminente es que, 
contrario a sus aspiraciones, se convierta en una de las instituciones de avanzada 
del proceso esofágico vigente (Díaz, 2006).

La macroesfera política en la UAIS

El mapa étnico del noroeste mexicano es bastante complejo; en él se observan 
registros de expresiones nativas que no se circunscriben a la delimitación geo-
gráfica del estado. En Sinaloa, los yoreme mayo habitan de manera dispersa 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

321

principalmente la región norte, pero sus pueblos se encuentran también en Sonora. 
En 1998, en dicha zona se encontraban numerosos jóvenes con un gran potencial 
e interés en formarse como universitarios, sin embargo, debido a sus condiciones 
históricas de sujeción económica, no contaban con la posibilidad real de incorpo-
rarse a un programa educativo de nivel superior (UAIM, 2001, p. 10).

En ese mismo año, las políticas educativas neoliberales habían avanzado signi- 
ficativamente hacia la consolidación de la llamada “calidad educativa”, por lo que 
en las universidades públicas se implementaron una serie de estrategias que bus-
caban alinearse con los objetivos trazados. Entre éstas se encontraban la aplicación 
del examen de admisión y el incremento de cuotas escolares para que el Estado 
disminuyera una parte de su responsabilidad en relación con las finanzas univer-
sitarias. Las universidades locales del norte de Sinaloa no fueron la excepción y la 
aplicación fiel de las disposiciones institucionales promovidas por la SEP generó 
cambios significativos en la conformación de su matrícula.

Esta situación provocó que la totalidad de estudiantes de origen indígena 
quedara sin posibilidad de ingreso a las opciones universitarias, debido a dos 
razones principales: primero, el examen del Centro Nacional de Evaluación para 
la Educación Superior (CENEVAL) diseñado por y para mestizos, predominan-
temente de clase media y de ubicación urbana, no posibilitaba que los jóvenes 
indígenas pudieran resolverlo satisfactoriamente al encontrarse muy alejado 
de su cosmovisión y su perfil cultural; segundo, el aumento de las cuotas incre- 
mentó significativamente los gastos familiares en educación, además, como los 
centros universitarios se encontraban en las principales ciudades, los estudiantes 
de los ejidos y las comunidades rurales que tenían que pagar diario el transporte,  
la alimentación y los gastos escolares se vieron directamente en desventaja.

La política educativa de “calidad” puso al descubierto, en aquel entonces, las asi-
metrías sociales y culturales en relación con los jóvenes provenientes de las comu- 
nidades indígenas. Se hizo evidente la desigualdad de oportunidades de acceso a 
la educación universitaria, la inequidad con la que fueron tratados los indígenas 
y la exclusión a la que asimismo fueron sometidos. En este caso se observó cla-
ramente cómo la dinámica en la esfera política educativa marcaba claramente el 
destino de los jóvenes yoremes que quedaron en ese entonces, fuera de la educa-
ción superior.

En ese mismo año 1998, un grupo de académicos mestizos adscritos a la  
Universidad de Occidente, al observar éste y otros fenómenos adversos a las 
comunidades indígenas en la región, propuso el proyecto Mochicahui Nuevas 
Fronteras que dio origen a la UAIM. La dinámica en la macroesfera política dio 



322

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

cabida a la Universidad, pues surgió al inicio de la administración del gobernador  
Juan S. Millán, quien vio en dicha institución una forma de vínculo del Estado con 
el pueblo yoreme mayo, que tradicionalmente se había dado a través de la promo-
ción de programas sociales que poco habían impactado en las comunidades y que 
sólo enriquecieron a algunos funcionarios y líderes indígenas. 

Los sucesos anteriores coincidieron, asimismo, con una nueva generación de 
indígenas, que de una u otra forma habían cursado sus estudios hasta el bachi- 
llerato y que además habían sido bombardeados por los medios de comunica-
ción. Es decir, la demanda de estos jóvenes para realizar estudios superiores era 
patente.

Tales exigencias ya se habían manifestado e incluso hubo muchos inten-
tos fallidos de educación superior antes que la UAIM fuera creada en diciembre  
de 2001. En México era difícil crear esta opción educativa. Muchos habían sido 
los proyectos, las solicitudes, las peticiones y gestiones de los indígenas en 
todo el país para establecer centros de educación de acuerdo con su etnicidad;  
la respuesta fue poco favorable (Sandoval, 2002, p. 17).

De esta forma, la UAIM se fraguó en la macroesfera política del Gobierno del 
Estado de Sinaloa, no sin que los grupos políticos al interior ofrecieran resistencia, 
pues muchos de los detractores del proyecto criticaban la apertura de esta insti-
tución porque existían otras universidades de carácter público en la región.

Para agosto de 1999, la UAIM había admitido (aún como Instituto de Antropo- 
logía de la Universidad de Occidente) a los primeros 350 estudiantes, en su mayo-
ría yoremes mayo, que dieron vida a las primeras actividades universitarias.

La política federal y la Comisión para el Desarrollo  
de los Pueblos Indígenas 

El surgimiento de la UAIM coincidió con la alternancia política en el gobierno fede-
ral mexicano. Después de que el Partido Revolucionario Institucional (PRI) mono-
polizara el poder en México durante muchos años, en el año 2000 se instauró en 
el mando otro partido y Vicente Fox Quesada quedó como el primer presidente de 
oposición electo en 72 años. La administración foxista cambió, entre otras cosas, 
la manera en que el estado mexicano se había relacionado con los pueblos indí-
genas. Por eso, una vez que la UAIM inició su labor, la primera representante de la 
Comisión para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas (CDI), Xóchitl Gálvez Ruiz, 
realizó una campaña para que jóvenes de las diferentes etnias del país ingresaran 
a la mencionada casa de estudios. 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

323

Fue así como a partir de 2002 se contó con la participación de estudiantes 
provenientes de etnias de otros estados de la República, tales como ch’ol, mam, 
zoque, chinanteco, tzeltal, tzotzil, mazahua, zapoteco, rarámuri, etcétera, así como 
de algunos países latinoamericanos (Nicaragua, Ecuador y Venezuela), lo que pro-
yectó a esta Universidad como la primera en su género y la de mayor presencia de 
expresiones étnicas de todo el país (Guerra, 2008).

Es de notarse que esto cambió estructuralmente los primeros objetivos plantea-
dos en el documento de planeación de la UAIM, pues si originalmente se pretendía 
atender a la cultura yoreme mayo, la llegada de estudiantes de muy diversas etnias 
dejaba totalmente fuera de toda prevención el tipo de educación que se pretendía 
impartir. No es lo mismo atender a una cultura y los problemas de sus comuni-
dades cercanas a la institución, que atender toda una diversidad étnica y cultural 
latinoamericana con estudiantes que pasarían grandes temporadas fuera de sus 
alejados lugares de origen. La dinámica de la macroesfera política replanteaba así 
los fines de la Universidad. 

Las dificultades con la Subsecretaría de 
Educación Superior y Científica

Sin embargo, no todos los órganos del gobierno federal estuvieron de acuerdo con 
la creación de la UAIM y con sus fines educativos; los funcionarios que estuvieron 
más renuentes a aceptar la propuesta original fueron los de la Subsecretaría de 
Educación Superior y Científica (SESyC), que en 2001 era dirigida por el Dr. Julio 
Rubio Oca. Esto significó el retardo y el condicionamiento para otorgar el presu-
puesto, lo cual motivó las severas crisis iniciales de la institución. 

Ante las presiones, los funcionarios de la SESyC motivaron en 2001 la creación  
de la Coordinación General de Educación Intercultural y Bilingüe (CGEIB) y la ini-
ciativa de una serie de universidades interculturales para atender de manera con-
trolada y acotada las demandas de educación superior de los pueblos indígenas. 

Estas instituciones, incluyendo la UAIM, deberían seguir las políticas públicas 
interculturales, subordinarse al modelo educativo intercultural que la CGEIB defi-
niera para tal efecto y atenerse al presupuesto que se les otorgaría, previa autoriza-
ción. De aquí que a partir de 2004 y después de muchas luchas políticas internas, 
la Universidad reorientó su política hacia la atención definitiva de las indicaciones 
de la CGEIB y las directrices de la aplicación de la interculturalidad institucional 
entendida por el Estado. 



324

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

Para finales de 2015 los destinos de la UAIM se fraguaban en una lucha continua 
de intereses entre los deseos del gobierno estatal en turno, las indicaciones de la 
Secretaría de Educación Pública y Cultura del estado, las exigencias de la CGEIB, las 
opiniones diversas de la CDI y del Instituto Nacional de Lenguas Indígenas (INALI), 
así como los resultados de la micropolítica al interior de la UAIM generados por la 
H. Junta Ejecutiva, el rector y su grupo de asesores, y aprobados por el H. Consejo 
Educativo. Claro está, que también existió resistencia desde abajo, algunos grupos 
yoremes, titulares académicos y facilitadores presentaron continuas resistencias, 
activas y pasivas. Es decir, los destinos de esta institución se tramaban cons-
tantemente en diversas esferas políticas, y más que autonomía, la heteronomía  
—que en muchos casos era divergente— ocasionaba que la institución se encon-
trara en un caos continuo. 

En agosto de 2016, la UAIM dio un vuelco de 180 grados, pues la administra-
ción en turno impulsó la iniciativa de que el gobierno saliente (del estado de 
Sinaloa) abrogara la Ley Orgánica de la UAIM mediante la generación de una nue-
va ley con la que ahora se constituiría la Universidad Autónoma Intercultural de  
Sinaloa (UAIS). 

Las protestas no se hicieron esperar. Las organizaciones indígenas y no indí-
genas promovieron más de diez amparos ante la Suprema Corte de Justicia de la 
Nación en contra de lo sucedido, alegando la acción de inconstitucionalidad por-
que no se realizó la consulta a los pueblos indígenas, como era costumbre en las 
universidades interculturales, violentando así el Convenio 169 de la Oganización 
Internacional del Trabajo (OIT), que menciona:

Artículo 1
Los gobiernos deberán asumir la responsabilidad de desarrollar, con la participación 
de los pueblos interesados, una acción coordinada y sistemática con miras a proteger 
los derechos de esos pueblos y a garantizar el respeto de su integridad. 
Artículo 5 
a) Deberán reconocerse y protegerse los valores y prácticas sociales, culturales, reli-

giosas y espirituales propios de dichos pueblos. 
b) Deberá respetarse la integridad de sus valores, prácticas e instituciones.
c) Deberán adoptarse, con la participación y cooperación de los pueblos interesados, 

medidas encaminadas a allanar las dificultades que experimenten al afrontar nue-
vas condiciones de vida y de trabajo.

Artículo 27
a) Los programas y los servicios de educación destinados a los pueblos interesados 

deberán desarrollarse y aplicarse en cooperación con éstos. 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

325

b) Se deberá asegurar la formación de los miembros de estos pueblos con miras a 
transferir progresivamente a dichos pueblos la responsabilidad de la realización 
de programas y proyectos de desarrollo. 

c) Los gobiernos deberán reconocer el derecho de esos pueblos a crear sus propias 
instituciones y medios de educación. (Convenio 169 de la OIT, 1989, arts. 1, 5 y 27). 

Los artículos anteriores permiten considerar que todos los gobiernos tienen el 
deber de promover el progreso de las comunidades sin imponer condiciones que 
impliquen renunciar a su cosmovisión, su lengua y en general a sus usos y costum-
bres, ni obligarlas a desarrollar procesos interculturales desventajosos, en donde se 
asegure la prevalencia de la cultura dominante en detrimento y hasta la extinción 
de las culturas minoritarias. 

Desafortunadamente la nueva Ley Orgánica de la UAIS contempla una menor 
participación de los grupos indígenas en la institución, sobre todo en el nivel de 
Rectoría y de la Honorable Junta Ejecutiva. Esta iniciativa ha sido apoyada por 
el nuevo gobierno estatal y federal entrante en 2017, de tal manera que a pesar 
de la inconstitucionalidad, la política neoindigenista se impone, en el sentido de 
que los gobiernos dejan claro el destino que desean sobre su diversidad étnica y 
cultural. 

Las microesferas etnia, género y clase en la UAIS 

Las relaciones étnicas

Es importante mencionar que el hecho de que la UAIS haya surgido por inicia- 
tiva de un grupo mestizo para educar a indígenas genera en sí mismo una tensión 
que ha estigmatizado las relaciones interétnicas al interior de esta institución. 

El ejemplo está en que ningún representante de los yoremes ni de alguno de 
los grupos étnicos de procedencia de los estudiantes ha participado en el diseño, 
la planeación y la gestión de esta Universidad. 

Algunos de los yoremes, al sentirse excluidos de la institución, lo han mani-
festado como sigue: “para qué envío a mi hijo a esa escuela de yoris (mestizos o 
blancos), si después de poco tiempo no va a querer regresar con nosotros” (comu-
nicación personal de un padre indígena yoreme, Mochicahui, 2001).

Las relaciones entre yoremes y mestizos parece libre de problemas, pero un 
buen número de estudiantes de esta etnia manifiesta, al interior de su cultura, 
sentirse discriminado por los profesores que en su gran mayoría son mestizos.



326

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

De manera concreta, la relación de los mestizos con los yoremes es de domi-
nio, ya que no se les da a estos últimos la más mínima concesión de poder. Quizá 
el ejemplo más claro sea el de la lucha por la Rectoría, ya que ésta siempre ha sido 
dirigida por mestizos a pesar de las solicitudes de algunos indígenas para ser con-
siderados como aspirantes a rector. En general, los tomadores de decisiones de 
los gobiernos estatales han pensado que los yoremes no están preparados para 
tal puesto, que no tienen el nivel académico o que la UAIM (hoy UAIS) en manos de  
ellos sería un desastre. Además, si algún grupo de esta etnia se había manifes- 
tado por un partido político distinto al del poder, se justificaba más el no otorgarles 
apoyo. El temor a concederles algo de poder era inminente. 

Por otra parte, el cambio de la Ley Orgánica para que la Universidad dejara de 
ser indígena y pasara a ser intercultural, legitimaría precisamente la permanencia 
de rectores no indígenas. 

En el aspecto de las relaciones étnicas en la Universidad, el intercambio entre 
los estudiantes de las diversas etnias es muy diverso. Los estudiantes de Chiapas 
y de Oaxaca históricamente han tomado el liderazgo político al interior de la insti- 
tución, y son los que organizan movimientos, paros y protestas. En cierto sentido 
son discriminados, sobre todo por su talla pequeña; pero a la vez son temidos por 
su capacidad de asociación colaborativa. 

Las relaciones de género 

Las relaciones de género en la UAIS han tomado diversos matices desde la fun-
dación de este centro. Se puede decir que la organización tuvo un corte de tipo 
patriarcal en sus inicios; la máxima autoridad siempre había sido varón (el rector) 
y difícilmente se pensaba que una mujer ocupara este puesto. 

Pero a partir de 2017 ocupó el cargo la primera rectora de la Universidad  
Autónoma Intercultural de Sinaloa, la doctora María Guadalupe Ibarra Ceceña, 
quien ha dado un impulso sin precedente a las políticas de equidad de género. 

Llama la atención el equilibrio de género que siempre ha tenido la matrícula 
en general, sin embargo, en los estudiantes indígenas se ha mantenido 6 % más  
la diferencia a favor de los hombres. Esto se debe a que convencionalmente en las 
comunidades indígenas persisten ciertas formas de machismo que impiden que 
las jóvenes salgan de casa para estudiar. 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

327

A pesar de esta actitud machista, las jóvenes han optado por salir de sus comu-
nidades, es decir, el acceso y la permanencia en la institución ha sido más difícil 
para las mujeres indígenas que para los varones. Una investigación pendiente es 
la de saber qué ha pasado con las egresadas indígenas de la institución.

En la práctica cotidiana se entremezclan muy diversas costumbres en el com-
portamiento de estudiantes hombres y mujeres, desde actitudes muy conserva- 
doras hasta las más liberales. Desde la búsqueda de pareja en el mismo grupo  
étnico, aunque en la mayoría prevalecen las relaciones interétnicas. 

Entre los profesores, la discriminación más fuerte no ha sido por el género, 
sino más bien por las tensiones constantes entre los diferentes estatus maritales. 
Eventualmente las parejas de profesores son discriminadas por grupos de varo-
nes, alumnos y maestros solteros que asumen actitudes francamente machistas, 
particularmente contra las maestras. 

La comunidad universitaria elabora y reelabora constantemente símbolos, 
representaciones, reglas, normas, valores y prácticas a partir de las diferencias de 
hombres y mujeres, principalmente por su origen étnico, sus costumbres, su esta-
tus marital y su condición de crianza. Por otro lado no se observa una discrimi- 
nación franca respecto de las preferencias sexuales. La homosexualidad no tiende 
a ocultarse ni en hombres ni en mujeres. 

Las relaciones de clase

Las clases se marcan en diferentes sentidos. En primer término, se establecieron 
desde que los dueños de la oferta educativa fueron personas no indígenas a quie-
nes se les asignó el poder desde el Gobierno del Estado para hacerse cargo de la 
institución. Estas personas son las que reciben el mayor producto marginal por su 
trabajo y por poseer la autorización para el uso de los recursos universitarios. 

La clase media universitaria la constituyen los administradores de menor 
jerarquía y los profesores, cuyos ingresos son inferiores a los de los funcionarios 
de primer nivel, pero se encuentran en mejores condiciones económicas que los 
estudiantes, quienes en su gran mayoría provienen de los estratos más pobres 
de la sociedad mexicana. Las becas que algunos de ellos reciben no alcanzan a 
menguar, en lo más mínimo, su difícil situación. Es común encontrar que estu-
diantes que reciben un apoyo de alrededor de mil pesos mexicanos mensuales  
(menos de 55 dólares americanos) los deban enviar a sus padres o hermanos, que 
se encuentran en una situación peor que la de ellos. La pobreza trae consigo múl-
tiples problemas sociales y de salud que no son fáciles de sortear para los estu-
diantes de la UAIM. 



328

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

En conclusión, las diferencias de clase son marcadas en la institución, que 
reproduce desde su estructura estas diferencias entre mestizos e indígenas y no 
prevé ningún esquema de movilidad social. 

El racismo

Las actitudes racistas en la institución son consecuencia de las relaciones de géne-
ro, clase y etnia que se practican de manera cotidiana. Además, las últimas rectorías 
en turno han establecido ciertos códigos estéticos que discriminan grosso modo 
a los indígenas y privilegian a los mestizos. La prueba está en que la matrícula es, 
cada vez más, no indígena. 

Este racismo se expresa al interior de la Universidad de muy diversas formas, 
incluídas en un tipo particular de acoso muy marcado. Es común escuchar tér-
minos como “los oaxaquitas”, “el indígena”, o expresiones autopeyorativas como  
“se me salió lo indio”. 

A pesar de los últimos esfuerzos emprendidos por revertir el segregacionismo, 
al dar mayor espacio en la Universidad a los yoremes y a su lengua, las condicio-
nes de racismo, xenofobia y discriminación aún prevalecen, debido a que son de 
carácter estructural y van más allá de su existencia en la institución. 

El racismo al interior de la UAIS existe y es más grave aún, ya que en teoría no 
debería de hallarse en este tipo de instituciones. 

La intrasocialidad en la UAIM-UAIS

Una de las discusiones de los funcionarios de la CGEIB con Jesús Ángel Ochoa 
Zazueta era sobre el asunto de la oferta educativa. Mientras la primera pro- 
puesta abogaba por restringir la oferta a carreras de corte cultural, la segunda apos-
taba por ampliar el número de programas tanto como se pudiera. Esta discusión 
cobraba tremenda relevancia, pues colocaba al asunto educativo en el diálogo de 
la sociedad y las culturas. 

En las primeras reuniones de universidades interculturales que se llevaron a 
cabo, algunos rectores criticaban el hecho de que la UAIM ofreciera la carrera de sis-
temas computacionales, pues para ellos, los egresados sufrirían un pobre destino 
de discriminación y subempleo. El problema que se observa en esta situación es 
que los aspectos intrasociales se entrelazan con los interculturales, pues un asun-
to es la discriminación étnica y otro diferente, el problema de las estructuras en 
los mercados laborales. 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

329

Los primeros funcionarios de la UAIM pensaban que los indígenas tenían dere-
cho a ser cosmopolitas. La Universidad debería generar espacios para el desarrollo 
de ciudadanos y comunidades cosmopolitas, pero en el sentido de un cosmopo-
litismo decolonizador (De Sousa, 2008), que aun cuando se identifiquen con una 
cultura propia y específica, reconozcan la existencia de otras, respeten su realidad 
y su derecho a florecer y desarrollarse conforme a su autodeterminación, estén 
abiertos a aprender de ellas y a incorporar, de acuerdo con su discrecionalidad, ele-
mentos de dichas culturas a su mundo. Una vez se puso al respecto un letrero en 
las puertas de la institución que mostraba la frase que uno de los yoremes expuso 
en alguna de las reuniones previas a la conformación de la UAIM: “Queremos lle-
gar a la luna, pero queremos seguir siendo yoremes” (comunicación personal de 
indígena yoreme, Mochicahui, 1999).

Las asociaciones indígenas frecuentemente han demandado su participación 
en asuntos de carácter mundial, sobre todo respecto a sus problemas y recursos.  
Un ejemplo es el de las nuevas tecnologías de la información y la comunicación 
(NTIC) que se han convertido en elementos del paisaje cotidiano de una buena 
parte de la población mundial (Núñez y Liébana, 2004, p. 40). El papel que jue-
gan las NTIC es trascendente por muchos motivos, entre los que destacan los  
cambios que provocan en las estructuras sociales, económicas, laborales, cultu-
rales, interculturales e individuales (Núñez y Liébana, 2004, p. 40). 

La desigualdad que se observa en la sociedad por la brecha digital se debe  
a la separación entre las personas (o comunidades, estados y países) que utili- 
zan las NTIC como una parte rutinaria de su vida cotidiana y aquellas que no 
tienen acceso a las mismas o que, aunque lo tengan, no saben cómo utilizarlas  
(Felicé, 2003, p. 7). De hecho, las NTIC tal y como se presentan en la actualidad son 
fuente de desigualdad social y generan exclusión debido a que muchas perso- 
nas o comunidades no poseen los recursos y aptitudes para responder satisfac-
toriamente a las exigencias y demandas del entorno y la sociedad (Felicé, 2003,  
pp. 7 y 8). 

La paradoja estriba en que tales recursos son imprescindibles en la actua-
lidad para lograr no sólo mayores posibilidades de comunicación simétrica 
entre las culturas, sino permitir el desarrollo sincrónico de los pueblos (Núñez y  
Liébana, 2004, p. 40).

Esta situación se percibe hasta en las más altas esferas, cuyas decisiones afec-
tan a todo el orbe. En este sentido, los organismos rectores en el ámbito interna-
cional tales como el Banco Mundial (BM), el Fondo Monetario Internacional (FMI) y 
la Organización para la Cooperación y el Desarrollo Económicos (OCDE) proponen 



330

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

una estrategia: “toda la humanidad, pero los países pobres en especial, deben 
tener acceso a toda la información y al conocimiento que ya circula en la Internet.  
Se decide que los desclasados deben ser incluidos en los ‘grandes’ beneficios que 
proporciona la información a la economía mundial. Incluir en el mundo digital a 
todos, se volvió uno de los objetivos del nuevo milenio” (González, 2008, p. 49).

La Resolución 56/183 del 21 de diciembre de 2001 de la Asamblea General de 
las Naciones Unidas aprobó la celebración de la Cumbre Mundial sobre la Socie-
dad de la Información (CMSI) en dos fases. La primera se celebró en Ginebra,  
Suiza, del 10 al 12 de diciembre de 2003, y la segunda, en Túnez del 16 al 18 de 
noviembre de 2005 (Unión Internacional de Telecomunicaciones [UIT], 2006).

Es de observar que previo a la segunda fase se llevó a cabo el Primer Taller  
Indígena de Tecnologías de la Información y la Comunicación en la Ciudad de 
México del 28 al 30 de noviembre de 2005, al que asistieron representantes indí-
genas de 19 países de América Latina. Este hecho pone de manifiesto la gran rele-
vancia de los asuntos intrasociales que hay que despejar en las relaciones entre 
las culturas. 

Otro ejemplo de participación indígena se encuentra en el tratamiento de 
la pobreza de sus comunidades, que nuevamente, se puede ver como un asun-
to intrasocial dentro de las relaciones interculturales. Uno de los yoremes lo 
explicaba de forma más clara: “Ya no queremos estar como estamos, pero quere-
mos seguir siendo lo que somos” (comunicación personal de indígena yoreme,  
Mochicahui, 1998). 

Sucede que el pueblo yoreme —al igual que los mestizos de la localidad—  
se encuentra sujeto a los embates de las fuerzas económicas en plena globaliza-
ción, y aún más, forma parte de las trincheras donde las luchas ideológicas son 
más férreas: entre las teorías económicas neoliberales capitalistas e individua- 
listas y las teorías económicas indígenas, tradicionales, de trueque y colaborativas. 
Este hecho se tenía claro al originarse la UAIM, ya que sin pretender ingenuamente 
que la institución pudiera controlar las dinámicas sociales, se pensaba que era más 
importante hacer énfasis en los problemas intrasociales que en los interculturales. 
De esta forma, por ejemplo, enfocarse en ofrecer oportunidades de estudio a los 
trabajadores, jornaleros, mini y microempresarios y a los yoremes era un asunto 
de vital importancia. 

En este sentido, la educación para la diversidad cultural se torna compleja, pues 
si bien ninguna institución puede controlar la dinámica sociointercultural, sí pue-
de participar en ella. Ante esto, tenemos que regresar a las diferencias entre los 
distintos ideales que se plantean, así como a las prácticas observadas. 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

331

Los fines, las aspiraciones y los objetivos de la UAIM y de cualquier institución 
intercultural, son sólo ideales que muchas veces chocan con la cruda realidad.  
Por poner un caso, mucho se ha planteado que los fines de las universidades 
interculturales deben ser que sus egresados permanezcan en sus comunida- 
des de origen para apoyar su desarrollo. En la práctica, las tensiones intrasocia-
les e interculturales hacen que los egresados tengan múltiples opciones, y unos 
regresan y apoyan o no al desarrollo, otros buscan oportunidades de trabajo y 
estudio en la ciudad donde estudiaron su licenciatura, pero algunos otros van más 
allá, a enfrentar la globalización en otras urbes y otras culturas. El problema para 
el diseño de los planes y programas de estudio, al menos en la UAIM, es que en 
la práctica: 1) es imposible determinar los perfiles de entrada de los estudiantes. 
¿Cómo es el perfil psicopedagógico de un aspirante de origen yoreme?, ¿y el de 
cada uno de los estudiantes con distintos orígenes? A ciencia cierta, se desconoce; 
2) existe un nivel de incertidumbre significativo en los sucesos y las acciones que 
se desarrollan durante su estancia en la institución, especialmente en los planes y 
programas de estudio; la historia de la Universidad evidencia la gran dinámica de 
cambios que han alterado los métodos de intervención y los currículos en general,  
y 3) es imposible determinar el perfil de egreso —es posible idearlo y soñarlo, más 
no determinarlo— ni a qué se dedicarán los egresados ya sea indígenas o mestizos. 
Es decir, en la práctica la prescripción pedagógica es difícil. 

Ante esto, la educación para la diversidad étnica y cultural es sólo un inten-
to fallido de manipular las complejas dinámicas sociointerculturales. En la prác-
tica, a veces se encuentran esquemas de reproducción social, pero no siempre; 
como dice Apple (1997), el problema de esta afirmación es que “la ‘escuela’ 
no es —únicamente— una institución de reproducción donde el conocimiento 
explícito e implícito que se transmite convierte inexorablemente a los estudian-
tes en personas pasivas, necesitadas y ansiosas de integrarse en una sociedad  
desigual” (p. 30).

Para Apple (1997, p. 30) esta tesis falla en dos aspectos básicos; primero, en 
la visión de los estudiantes indígenas como receptores pasivos de los mensajes 
sociales, y segundo, en considerar que lo que la institución enseña no se modifica 
por la cultura de etnia, clase o género, ni por el rechazo de los mensajes sociales 
dominantes. Evidentemente, menciona este autor, debemos ver a las escuelas 
como algo más complejo que un simple mecanismo reproductor.

A partir de 2017 las tensiones acerca de qué tipo de carreras se deben ofrecer  
en estas instituciones, y específicamente en la actual UAIS, prevalecen. La tendencia 
es a que los programas educativos deban obedecer a los mercados laborales, que 



332

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

en términos generales no existen en las comunidades rurales de donde provienen 
los estudiantes indígenas. A lo sumo se idealizan pequeñas microempresas arte-
sanales y de estudio de idiomas orientadas a un escaso turismo que, en el norte 
de Sinaloa, no ha servido ni siquiera para la supervivencia. 

El entrelace de los asuntos intrasociales ha sido determinante para explicar 
muchas de las prácticas de la UAIS, lo cual se vuelve imposible de realizar sólo con 
la estructura de las propuestas interculturales. 

Desde la perspectiva de lo propuesto, la institución se modifica continuamente 
por las tensiones que se dan en lo macro y en lo micro, y por las relaciones intraso-
ciales, intraculturales e interculturales, entremezcladas de alguna forma. 

La intraculturalidad en la UAIS

Lo intracultural toma una mayor relevancia en el estudio del fenómeno sociointer-
cultural, ya que ahora más que nunca es difícil concebir a las etnias y las culturas 
como entes homogéneos y estáticos para el análisis. Además de las profundas dife-
rencias de género, clase y etnia de los profesores, cada uno de los grupos étnicos 
que participan en la UAIM lo hacen de forma diferenciada. 

Los estudiantes yoremes, por ejemplo, muestran tremendas diferencias cul-
turales entre ellos mismos. Después de la derrota de Bachomo en 1915, muchos 
padres yoremes optaron por la estrategia de que sus hijos hablaran mejor el espa-
ñol y manejaran la lengua materna sólo en los espacios familiares; incluso algu-
nos intentaron que sus descendientes ya no la hablaran para evitar en lo posible 
ser discriminados. 

De esta forma, actualmente se encuentra no sólo un fenómeno muy marca-
do de dislalia. La derrota obligó a este grupo a dispersarse, de tal manera, que el 
siglo XX marcó una época de pulverización de la vida cultural comunitaria de los 
yoremes. 

Esto explica por qué, al interior de la UAIS, no todos hablan de la misma forma 
su propia lengua, ni profesan la misma religión; aún más, las costumbres son dife-
rentes dependiendo del origen rural o urbano. Los intereses políticos, las trayecto-
rias educativas y las vocaciones también son disímiles entre ellos. Lo mismo pasa 
para cada uno de los grupos étnicos de la UAIS, aun cuando su historia sea dife- 
rente: es difícil encontrar estudiantes de un mismo grupo étnico que provengan 
de una misma localidad, que hablen la misma variable lingüística, que sean bilin-
gües de los mismos idiomas, o que compartan la misma cosmovisión. Esto nos da 
un ejemplo de cómo los grupos étnicos cada vez más son menos homogéneos en 
sus creencias y en sus prácticas. 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

333

La lengua materna como elemento de tensión intracultural

El dominio de la lengua materna al interior de cada grupo étnico en la UAIS no sólo 
es completamente heterogéneo, sino que la preferencia y la promoción de su uso 
también es diferenciado, pues aun cuando algunos estudiantes hablan su idioma 
en mayor o menor medida, no a todos les hubiera gustado que los procesos edu-
cativos fueran intensivos en su idioma. Los que están a favor mencionan que el  
objetivo es evitar que se pierda la lengua e impulsar su rescate. Sin embargo,  
el contexto de la UAIS no es necesariamente propicio para la implementación de 
la práctica educativa en lengua materna.

Si en la Universidad el fomento de la lengua yoreme mayo, que es la cultura 
anfitriona, está en ciernes, pensar en promover las demás lenguas originarias que 
además se producen en contextos alejados de las tierras sinaloenses, significa 
entrar en complejidades aún mayores (Sandoval y otros, 2010). 

Los motivos de los estudiantes indígenas que opinan que los procesos educa-
tivos no deben llevarse a cabo en lengua materna no cuestionan el futuro de su 
idioma, sino más bien piensan en la operatividad de la UAIS, su preocupación es la 
factibilidad económica y la posibilidad real de conjuntar profesores de los diferen-
tes idiomas de las comunidades a las que pertenecen los estudiantes. 

El problema es de tal complejidad que cualquier análisis se antoja simplista. 
La pertinencia de la enseñanza en lengua materna, a final de cuentas, obedece 
principalmente al replanteamiento de las políticas públicas nacionales, al inter-
culturalismo, al destino que el Estado desea para los pueblos indios y lo que los 
propios grupos indígenas desean para sí mismos. La interculturalidad en las uni-
versidades interculturales tiene su expresión en la diversidad étnica, cultural y lin-
güística, pero también en el marco pedagógico que orienta la práctica educativa 
en la institución, y en el caso idiomático, la hegemonía del castellano, además de 
ser impositivo, es excluyente de la práctica de los idiomas indígenas. Aunque la 
retórica diga lo contrario, se continúa castellanizando a los indios.

A partir de 2015 se implementó la enseñanza obligatoria de la lengua yoreme 
mayo en la UAIS. Sin embargo, el resultado global es que ésta se ha enseñado no 
como lengua principal, sino como un idioma adicional. Los resultados de dicho 
intento aún están por estudiarse, pero la tendencia es que en lugar de mejorar la 
situación se ha encontrado que las actitudes lingüísticas son negativas hacia el 
yoreme, principalmente porque no tiene un uso en la práctica económica. 

Como vemos, en el uso de la lengua se tiene uno de muchos elementos de ten-
sión intracultural al interior de la UAIS. En general, existen muchos otros aspectos 



334

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

por analizar al interior de cada etnia y cada cultura, que se presentan de manera 
heterogénea. Estudiar estas dinámicas intraculturales permite entender de una 
manera más clara las relaciones interculturales.

La interculturalidad en la UAIS

En los 16 años de vida de la UAIM y en los pocos años de inicio de la UAIS el peso 
ponderado de la cultura occidental, es decir, de los no indígenas con respecto a 
los demás grupos étnicos, especialmente con el pueblo yoreme mayo, ha sido evi-
dentemente mayor, de forma que los resultados han sido, como ya se ha mencio- 
nado, adversos a los que originalmente se plantearon en el documento Mochi- 
cahui, Nuevas Fronteras. 

De hecho, la mayor parte de la estructura organizacional se encuentra ocupada 
por no indígenas y desde un inicio fue evidente la no aceptación de yoremes en 
los órganos de decisión. La iniquidad en el acceso a los cargos de representación 
universitaria no ha sido momentánea, ya que desde el comienzo la institución ha 
asegurado prácticamente toda su estructura a los grupos mestizos, que han con-
seguido el beneficio de acuerdo con su alineación política al gobierno en turno.

Por otro lado, la lucha continua en el currículo universitario se da entre el relati- 
vismo cultural y el universalismo utópico, entre la preparación para las compe-
tencias económicas y la reanimación étnica y el desarrollo de las comunidades, 
entre la individualidad y el colectivismo, y entre muchos otros aspectos éticos y 
estéticos que aún están por resolverse, donde cotidianamente se impone la visión 
del mundo mestizo occidental por sobre la de las demás culturas que conviven en 
la institución. 

Pero el hecho de que fuera un grupo mestizo el que iniciara el proyecto para la 
atención de los indígenas transfirió a su origen el conflicto ético de la intercultura-
lidad y éste se reforzó en el escenario más crudo que es el de la educación, ya que 
como menciona Giroux (1999), la pedagogía “es en parte una tecnología del poder, 
lenguaje y práctica que produce y legitima formas de regulación moral y polí- 
tica que construyen y brindan a los seres humanos puntos de vista particulares 
sobre sí mismos y sobre el mundo” (p. 180).

El acto pedagógico en sí y la organización con predominio mestizo manifiestan 
continuamente el papel de la institución en los actos de violencia simbólica en las 
relaciones interculturales. Esta situación se detectó y trató de evitar a través de la 
innovación educativa, pero el peso ponderado de Occidente continúa avanzando 
en los actos cotidianos de desigualdad, inequidad y exclusión. 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

335

Actualmente la institución se adscribe a la interculturalidad institucional que 
propone la CGEIB, que independientemente de los ideales, en la práctica es unidi-
reccional: de los mestizos respecto a todos los indígenas y del poder hegemónico 
hacia los marginados. 

Es una interculturalidad “de hecho” en el sentido de que las relaciones inter-
culturales existen aun cuando se orienten principalmente a la aculturación.  
Su propuesta evita presentar posturas críticas en el currículo, pues podría generar 
problemas de gobernabilidad. 

En general, la propuesta habla de ideales, es decir, de una interculturalidad 
utópica, deseable y hasta irreal, que sólo existe en el papel; forma parte sólo del 
imaginario de funcionarios y de algunos facilitadores y se aplica aun sin una com-
prensión completa, como un “deber ser”. 

A veces se utilizan esquemas pedagógicos que aun alejados de las propuestas 
para la atención a la diversidad intercultural se les denomina “educación inter-
cultural”. Es decir, políticamente se usa el adjetivo “intercultural” para legitimar 
acciones totalmente opuestas. 

La UAIS maneja una interculturalidad urbana, pues la mayoría de sus activi-
dades se desarrolla en sus instalaciones ubicadas en las ciudades y poblados del 
norte de Sinaloa. De manera contraria, sus prácticas no son intensivas en lo rural, 
aun cuando la mayoría de sus estudiantes provienen del campo, ya sea en primera 
o segunda generación. 

El modelo adoptado es funcional en el sentido de que busca la utilidad de la 
propuesta educativa, y en las últimas tendencias trata de que sus programas se 
orienten a la productividad y a la ecología. La diversidad étnica y cultural es vista 
al interior como parte de la diversidad biológica, por eso ahora la institución le da 
prioridad a los programas orientados a la ecología y la sustentabilidad. 

Aun cuando en la práctica existe una interculturalidad indígena en la UAIS, 
ésta se subordina a la categoría de mayor peso: la de los mestizos. Su ejercicio es 
antidemocrático y evita las posturas científicas para abordar el tema, y más bien 
se orienta desde posiciones políticas e institucionales.

Por otro lado, la interculturalidad indígena también es asimétrica; todos se 
toleran, pero en la práctica existe cierto tipo de discriminación que se acentúa en 
el género femenino.

En este sentido no es una interculturalidad que combata las asimetrías: no tiene 
programas específicos para el desarrollo de las comunidades ni para el rescate e 
inclusión de los conocimientos indígenas ni pretende transformar las relaciones de 



336

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

la sociedad con las culturas indígenas. Al interior de la UAIS, la interculturalidad se 
entiende sólo por el hecho de que coinciden personas que provienen de diversas 
culturas y diferentes etnias. 

A manera de conclusión

La sociointerculturalidad que se presenta es un constructo metodológico que 
permite analizar los complejos fenómenos que se presentan en la educación para 
la diversidad cultural. En el presente documento se muestra su aplicación en el 
análisis de la UAIS, la universidad más antigua del sistema de universidades inter-
culturales en México. 

A través de este texto se demuestra que las estructuras propuestas para el 
análisis intercultural no sólo son insuficientes, sino que reducen los entendi-
mientos y evitan profundizar en aspectos más importantes que caen fuera de la 
institucionalidad. 

Se tiene entonces que la interculturalidad no puede explicar desde lo metodo-
lógico lo que en la práctica sucede en las universidades interculturales, debido a 
la participación de otros factores expuestos en este artículo. Existe de antemano 
una tendencia a situarse sólo en los ideales utópicos e irreales y a evitar el análisis 
de las prácticas cotidianas desde una perspectiva crítica. 

Si bien es cierto que debamos distinguir los discursos, las retóricas y los imagi-
narios de las acciones, así como los procesos y los sucesos que viven las institucio-
nes, las prácticas son determinantes para caracterizar el fenómeno de la diversidad 
étnica y cultural en la educación superior. 

Específicamente, los elementos metodológicos que componen el análisis 
sociointercultural son: 1) las macroesferas política, social y económica; 2) las 
microesferas estructuradas por las relaciones de clase, género y etnia; 3) la intra-
socialidad; 4) la intraculturalidad, y 5) la interculturalidad.

Para el caso de la UAIS se encontró que los destinos de la institución se fraguan 
en diversas esferas políticas. La heteronomía que ésta vive se describe a lo largo 
de su historia, de tal forma que los procesos educativos han sido perfilados en 
una lucha continua de intereses entre los deseos del gobierno estatal en turno, las 
indicaciones de la Secretaría de Educación Pública y Cultura del mismo estado, 
las exigencias de la CGEIB, las opiniones diversas de la CDI y del INALI, los resulta-
dos de la micropolítica al interior de la UAIM generados por la H. Junta Ejecutiva,  
la Rectoría en turno, la aprobación del H. Consejo Educativo y la resistencia activa 
y pasiva de los de abajo: los yoremes, los estudiantes y los profesores. 



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

337

En el interior, las microesferas de género, clase y etnia presentan una diná- 
mica en la que sus relaciones étnicas mantienen el estigma de que esta institu-
ción surgió por iniciativa de un grupo no indígena para educar a los indígenas. 
Sus relaciones de género no son simétricas pues presentan las discriminaciones 
que fueron descritas. En cuanto a las relaciones de clase, éstas se observan de una 
manera clara. La clase superior es la de los miembros de la Rectoría, le siguen los 
facilitadores educativos y los administradores de segundo nivel, mientras que la 
clase baja la constituyen los estudiantes; las diferencias en este sentido son muy 
marcadas. Esta dinámica se resume en las actitudes racistas características de la 
Universidad. 

En cuanto a la intrasocialidad en la UAIS se destaca que el diseño de los planes 
y programas de estudio ha obedecido más a intereses intrasociales, tales como 
presentar esquemas de desarrollo comunitario, el acceso a las NTIC, el combate a 
la pobreza y otros muchos aspectos que no se adscriben solamente a las relacio-
nes interculturales. 

Las diferencias intraculturales en la UAIS son notorias; la evidencia más signi-
ficativa se encuentra en el uso de la lengua materna, pues no todos los estudian-
tes indígenas hablan de la misma forma su lengua, ni todos profesan la misma 
religión, aún más, las costumbres son diferenciadas dependiendo si su origen  
es rural o urbano. Los intereses políticos, las trayectorias educativas y las vocacio-
nes también son disímiles entre ellos mismos. Es difícil encontrar estudiantes de 
un grupo étnico que provengan de la misma localidad, que hablen la misma varia-
ble lingüística o que hablen su lengua pero al mismo nivel, que sean bilingües de 
los mismos idiomas o que compartan la misma cosmovisión. 

La interculturalidad en la UAIM era institucional ya que se adscribía a la de 
la CGEIB que, independientemente de los ideales, en la práctica era unidirec- 
cional: de los no indígenas respecto a todos los indígenas, y del poder hegemó-
nico respecto a los marginados. Es una interculturalidad “de hecho”; orientada a 
la aculturación. 

En general, la propuesta habla de ideales, es decir, de una interculturalidad 
utópica deseable y hasta irreal, que sólo existe en el papel; forma parte sólo del 
imaginario de funcionarios y de algunos profesores. No es una interculturalidad 
que combata las asimetrías, no tiene programas específicos para el rescate e inclu-
sión de los conocimientos indígenas, ni pretende transformar las relaciones de la 
sociedad respecto a las culturas indígenas.

Para finalizar, es necesario remarcar que el cruce de las tensiones entre 
las macroesferas y las microesferas descritas en las relaciones intrasociales, 



338

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

intraculturales e interculturales produjo los continuos cambios en la UAIM; su prác-
tica cotidiana cayó en el ámbito de la complejidad, pero no en el sentido de que 
no pueda ser entendida, sino en que su análisis contempla los aspectos descritos 
que van más allá de la interculturalidad.

Referencias:

Apple, M. W. (2002). Educar “como Dios manda”, mercados, niveles, religión y desigual-
dad. Madrid: Paidós.

______ (1997). Educación y poder. Barcelona: Paidós. 

Bourdieu, P. y Passeron, J. C. (2001). La Reproducción. Madrid: Popular. 

Castellanos, A. (2001). Notas para estudiar el racismo hacia los indios de México.  
Papeles de población (28) 165-179. México: Universidad Autónoma del Estado de 
México. 

De Donato, X. (2007). El carácter de los tipos ideales weberianos y su relación con las cien-
cias naturales. Diánoia, 52(59), 151-157. 

Díaz-Polanco, H. (2006). Elogio de la Diversidad. Globalización, multiculturalismo y etno- 
fagia. México: Siglo XXI. 

Felicé, A. M. (2003). La desigualdad y exclusión en la sociedad de la información. Acceso: 
Revista Puertorriqueña de Bibliotecología y Documentación 5(001). 1-20.  Puerto Rico: 
Sociedad de Bibliotecarios de Puerto Rico.

García, B. et. al (2000). Mujeres y Relaciones de Género en los Estudios de Población. 
En B. García (Coord.), Mujer, género y población en México (pp. 19-60). México: 
Centro de Estudios Demográficos de El Colegio de México/Sociedad Mexicana de 
Demografía.

García, N. (2004). Diferentes, desiguales y desconectados: mapas de la interculturalidad. 
Argentina: Gedisa. 

Gasché, J. (2004). Niños, maestros, comuneros y escritos antropológicos como fuentes de 
contenidos indígenas escolares y la actividad como punto de partida de los procesos 
pedagógicos interculturales: un modelo sintáctico de cultura. Recuperado de http://
red.pucp.edu.pe/ridei/wp-content/uploads/biblioteca/ninos_maestros_comune-
ros_modelo_sintactico_de_cultura.pdf, (consultado el 21 de noviembre de 2011).

Giroux, H. (2003). La escuela y la lucha por la ciudadanía. Pedagogía crítica de la época 
moderna. México: Siglo XXI.



UN ANÁLISIS SOCIOINTERCULTURAL DE LA UNIVERSIDAD AUTÓNOMA INTERCULTURAL DE SINALOA

339

Gobierno del Estado de Sinaloa (5 de diciembre de 2001). Decreto No. 724. Ley Orgánica 
de la Universidad Autónoma Indígena de México. En El Estado de Sinaloa. Órgano 
Oficial del Gobierno del Estado. Tomo XCII, 3ra. época (146). Culiacán, Sinaloa: 
Secretaría General del Gobierno.

González, J. A. (2008). Digitalizados por decreto: cibercultur@ o inclusión forzada en 
América Latina. En Estudios sobre las Culturas Contemporaneas pp. 47-76. XIV(027), 
México: Universidad de Colima.

Guerra, E. (2008). La experiencia educativa de la Universidad Autónoma Indígena de 
México. En D. Mato (Coord.), Diversidad cultural e interculturalidad en educación su-
perior (pp. 349-358). Venezuela: UNESCO/Instituto Internacional de la UNESCO para la 
Educación Superior en América Latina y el Caribe (IESALC)/Asociación Colombiana 
de Universidades (ASCUN). 

Korsbaek, L., Reyes L. y Álvarez F. (2002). Lengua y etnicidad: dos casos en el Estado de 
México. En Convergencia pp. 181-216. 9(29), México: Universidad Autónoma del 
Estado de México.

Mandelbrot, B. (1967). How Long Is the Coast of Britain? Statistical Self-Similarity and 
Fractional Dimension. Science, New Series 156(3775), 636-638. 

Núñez, M. P. y Liébana J. A. (2004). Reflexión ética sobre la (des)igualdad en el acceso a la 
información. Comunicar (022), 39-45. España: Grupo Comunicar. 

Ochoa, J. Á. (2002), Primer informe anual de actividades del rector. Documento de trabajo. 
México: Universidad Autónoma Indígena de México. 

Portugal, P. (2010). Descolonización: Bolivia y el Tawantinsuyu. En Vicepresidencia 
del Estado Prulinacional de Bolivia, Descolonización, estado plurinacional, eco-
nomía plural, socialismo comunitario, debates para el cambio (pp. 63-95). Bolivia: 
Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia y Fundación Bolivariana para 
la Democracia Multipartidaria. 

Rubinelli, M. L. (2002). La interculturalidad: reflexiones actuales acerca de un tema presen-
te en cuatro pensadores latinoamericanos: José Martí, Raúl Scalabrini Ortiz, Rodolfo 
Kush y Arturo A. Roig. Cuadernos de la facultad de humanidades y ciencias sociales. 
(015), 265-277. Argentina: Universidad de Jujuy.

Sandoval, E. A. (2002). Universidad indígena: modelo alternativo del conocimiento. 
Apertura Universitaria, (29), octubre de 2002, año II. México: Universidad Autónoma 
del Estado de México.

Sandoval, E. A. y otros. (2010). Pertinencia del uso de la lengua materna en la UAIM: opinan 
los estudiantes. En A. Celote y otros (Coords.) Diversidad Cultural, lenguaje y enten-
dimiento (pp. 18-43). España: Eumed. 



340

ERNESTO GUERRA GARCÍA / MARÍA EUGENIA MEZA HERNÁNDEZ / MARÍA ISABEL RAMÍREZ 

Sousa Santos De, B. (2008). Conocer desde el Sur, para una cultura política emancipatoria. 
Bolivia: CLACSO, CIDES-UMSA, Plural Editores. 

Unión Internacional de Telecomunicaciones (UIT) (2006). Información básica: acerca de 
la CMSI. Recuperado de http://www.itu.int/wsis/basic/about-es.html (Consultado  
el 11 de abril de 2010). 

Universidad Autónoma Indígena de México (UAIM) (2011). Programa Estratégico de 
Investigación y postgrado. Recuperado de http://www.uaim.edu.mx/joomla15/ 
index.php?option=com_content&view=article&id=67&Itemid=65 (consultado el 28 de 
diciembre de 2011). 

______ (2001). Mochicahui: Nuevas Fronteras. Documento de trabajo. México: UAIM. 



[341]

Interculturalidad y la nueva ley educativa en Bolivia

Xavier Albó

La educación es intracultural, 
intercultural y plurilingüe
en todo el sistema educativo.

(Arts. 1, 6)

Dos aclaraciones de partida. La primera es que, desde 2002, ya no he estado  
directamente involucrado en temas de educación intercultural bilingüe.  

Mis referentes son, por lo tanto, la Ley de Reforma Educativa de 1994 con sus 
enfoques teóricos y resultados reales hasta el año 2002. Tengo después un vacío 
de casi una década. 

La segunda aclaración es que sólo me referiré al manejo que da la nueva  
ley educativa al tema de la interculturalidad, el cual incluye también el trata- 
miento de las lenguas. No entraré en otros asuntos, por relevantes o controver- 
tidos que sean.

Reitero que me referiré sólo al texto de la ley y, para ello, me concentraré  
sobre todo en los siete artículos del Título I o “Marco filosófico y político” de todo 
el sistema educativo, con base en sus objetivos generales principales. Ésta es la 
parte más audaz, aunque quizá resulta un poco repetitiva. El resto de la ley es más 
administrativo y operativo, aunque en sus diversos subsistemas y niveles se repi- 
ten los principios señalados en el primer título. Por supuesto, todavía es algo 
reciente como para entrar a asuntos más prácticos. Donde queda más trabajo pen-
diente en lo referente al nuevo currículo es en que la ley no va mucho más allá del 
criterio general de distinguir entre el currículo base “intercultural” y los currículos 
“regionalizados y diversificados de carácter intracultural” (artículo 69).

Con estas limitaciones, mi primera apreciación es que entre aquella ley de  
reforma educativa (Ley 1565) promulgada en julio de 1994 y la nueva ley del 20 de 
diciembre de 2010 hay más continuidades que rupturas respecto al mencionado 
tema de la interculturalidad, en el que sí existe cierta profundización.

En la ley de 1994, el tema se resumió en las siglas EIB: educación intercul- 
tural bilingüe. Pero entonces la principal novedad era el rasgo “intercultural”, pues 
de alguna forma el tema del bilingüismo ya se abordaba desde antes. Un primer 
problema de aplicación fue que, en la práctica (no en el texto de la ley), muchos 



342

XAVIER ALBÓ

pensaban que si en el campo se hacía cierto uso de la lengua materna —distinta 
del castellano— por lo menos en los primeros años de la educación primaria, ya se 
cumplía con toda la propuesta de EIB. Otro problema fue que sólo se aplicó al área 
rural, contra el texto de la ley. A la larga, debido al cambio de maestros previamen-
te entrenados y de autoridades en los distintos niveles del ministerio —incluidos 
muchos ministros—, en muchos lugares ya no se pudieron mantener estos logros 
ni siquiera reducidos a su mínima expresión. 

A partir del cambio de gobierno en agosto de 2002, la Reforma Educativa  
de 1994 ya nunca volvió a levantar cabeza. Poco después, en octubre de 2003, la  
crisis general sacó a Goni1 y su gente del poder; desde entonces hasta finales  
de 2005, hubo dos gobiernos provisorios y, desde enero de 2006, se asentó el pri-
mer gobierno de Evo Morales.

Félix Patzi, el primer ministro de Educación de Evo, presentó el borrador de una 
nueva ley en un Congreso de Educación en Sucre, donde surgieron problemas con 
diversos sectores y, al final, todo el asunto quedó postergado para después de que 
se aprobase y promulgase la nueva Constitución Política del Estado (CPE), algo 
que ocurrió hasta febrero de 2009. Recién entonces se desempolvó el asunto para 
cotejarlo con la nueva CPE, y así se trabajó en la nueva ley que se aprobó casi dos 
años después, el 20 de diciembre de 2010 (Ley 070 ASEP, Ley de Educación Aveli-
no Siñani y Elizardo Pérez). 

¿Cuál es el énfasis más significativo que percibo en nuestro tema? De las múl-
tiples propiedades de la nueva educación, señaladas en el artículo 1, resalto las 
siguientes:

La evolución de educación intercultural bilingüe (EIB)  
en 1994 a educación intracultural intercultural plurilingüe 
decolonizadora (EIIPD) en 2010

Esta fórmula, no sé si didáctica o innecesariamente complicada, muestra ya un  
nuevo énfasis complementario, que de todos modos supone el mismo enfoque 
de EIB expresado en la ley anterior, pero a la vez lo complementa y profundiza.  
Veámoslo por su sigla, letra por letra, sin considerar la “E” que, obviamente, quiere 
decir “educación”.

1 Gonzalo Sánchez de Lozada, presidente constitucional de Bolivia de 1992 a 1996, y por segunda 
vez de 2002 a 2003, no completó el periodo constitucional por el levantamiento popular que lo sacó del 
poder en 2003.



INTERCULTURALIDAD Y LA NUEVA LEY EDUCATIVA EN BOLIVIA

343

Intercultural: I      Intracultural e Intercultural: I I

Se explica mejor algo que ya estaba implícito en la ley de 1994, pero que ahora 
cobra un mayor protagonismo. Recordemos la manera en que la ley de 2010 expli-
ca esos dos términos en sus artículos 6-I y II.

Intraculturalidad. Promueve la recuperación, el fortalecimiento, el desarrollo 
y la cohesión en el interior de las culturas de las naciones y los pueblos indíge-
nas originarios campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas, para 
la consolidación del Estado Plurinacional, con base en la equidad, solidaridad, 
complementariedad, reciprocidad y justicia. En el currículo del Sistema Educa- 
tivo Plurinacional se incorporan los saberes y conocimientos de dichas naciones, 
pueblos y comunidades.

Interculturalidad. Es el desarrollo de la interrelación e interacción de conoci- 
mientos, ciencia y tecnología de cada cultura con las demás, lo que fortalece la 
identidad propia y la interacción en igualdad de condiciones entre las culturas 
bolivianas y las del resto del mundo. Se promueven prácticas de interacción entre 
diversos pueblos y culturas, que contribuyen a desarrollar actitudes de valoración, 
convivencia y diálogo entre distintas visiones del mundo para proyectar y univer-
salizar la sabiduría propia. 

Nótese que la intraculturalidad no se aplica sólo a los pueblos originarios, sino 
también a los afrobolivianos y las llamadas “comunidades interculturales”. Este 
último término es usado en el artículo 3 de la CPE para referirse a todos los demás 
bolivianos: los chapacos, vallegrandinos, los antes llamados “colonizadores” y los 
de las ciudades, donde vive la mayoría de la población boliviana. Consolidar la 
propia identidad y cultura es tarea de todos. 

En cuanto a la interculturalidad, en la ley se prioriza lo que en otras partes he 
llamado la interculturalidad conceptual por referirse a conocimientos y cosmovi-
siones. Incluso, las “actitudes de valoración, convivencia y diálogo” —que aluden 
más a personas— en el texto de la ley se relacionan en seguida con esas “visiones”. 
Si bien es correcto que se expliciten y enfaticen estos asuntos, en ese contexto edu-
cativo, encuentro que falta un énfasis semejante vinculado de manera directa con 
la dimensión interpersonal. Además, las personas son quienes viven sus diversas 
culturas, se comunican, conviven y dialogan, y fácilmente discriminan o son dis-
criminadas. Por eso, propongo complementar lo que aquí dice esta ley con lo que 



344

XAVIER ALBÓ

establece la CPE, insistiendo en lo que hace falta y que se refiere más a esas acti-
tudes interpersonales. Después de afirmar que “la diversidad cultural constituye 
la base esencial del Estado Plurinacional Comunitario”, el artículo 98-I de la CPE 
añade: “La interculturalidad es el instrumento para la cohesión y la convivencia 
equilibrada entre todos los pueblos y naciones. La interculturalidad tendrá lugar 
con respeto a las diferencias y en igualdad de condiciones” (CPE, art. 98-I).

Sólo cabe una verdadera interculturalidad si es de igual a igual. Como punto de 
partida, por lo tanto, es necesario que cada uno de los interlocutores deban estar 
bien enraizados en su propia cultura. Esta condición previa es algo particular- 
mente importante para que los pueblos indígenas originarios no acaben alie-
nados, rechazando sus propias raíces. De lo contrario, los dos (si no es que más) 
polos de una deseada relación intercultural enriquecedora para ambos lados ya  
resulta irreal, de superior y dominante a inferior y dominado, y todo queda en nada. 
Este enfoque acabaría siendo entonces una nueva manera, quizás más refinada,  
de impulsar la asimilación del indígena, que se encuentra en una posición inferior, 
para que vaya adquiriendo más y más rasgos de la cultura que se siente superior  
y que acabaría absorbiendo a la otra. Obviamente, en tal situación, los no indígenas 
que están en una posición dominante tampoco sentirán la necesidad de fomentar 
la interculturalidad de igual a igual hacia los indígenas. A lo sumo, se les acercarán 
para mandarles o, en el mejor de los casos, enseñarles, civilizarles o convertirles. 

Hay que enfatizar, con todo, que lo intra- e intercultural deben ir siempre de 
la mano en ambos sentidos. Si hablamos sólo de interculturalidad sin asegurar 
una sólida intraculturalidad en las clases hasta ahora discriminadas, no cabe una 
genuina interculturalidad de igual a igual. Pero si eliminamos la interculturalidad 
para dejar sólo lo intracultural, tampoco se consigue la apertura que todos nece-
sitamos hacia los “otros” distintos. Cada grupo quedaría destacado en su propio 
mundo, como si fuera una serie de republiquetas en las que cada una estaría ence-
rrada en sí misma.

Nótese bien que la práctica educativa (no el texto de las leyes de 1994 y 2010) de 
los sectores dominantes no indígenas sólo resulta intracultural, pero no intercul-
tural en relación con la población indígena originaria del entorno. Dichos grupos  
no indígenas se abren a las culturas de otros países, sobre todo los del norte, mas no  
a las de sus conciudadanos más cercanos; aunque por el tamaño de su influencia, 
tales sectores fueran ya una “republicota” en su mentalidad, y de cara al resto del 
país siguieran siendo una miope “republiqueta”.



INTERCULTURALIDAD Y LA NUEVA LEY EDUCATIVA EN BOLIVIA

345

Esta combinación entre lo intracultural y lo intercultural aparece ya en los dos 
nombres o “patrones” por los que se denomina a la nueva ley: el del indio aymara  
Avelino Siñani y el del q’ara Elizardo Pérez, cuando ambos se encontraron en 
Warisata para una empresa educativa común y compartida.

Bilingüe: B        Plurilingüe: P

Entramos aquí en la dimensión lingüística. La lengua es sólo una de las muchas 
dimensiones de la cultura; pero se le privilegia porque es la base de la comunica-
ción oral y escrita, sirve para denominar todos los elementos culturales y aparece 
en casi todas las actividades de quienes pertenecen a una u otra cultura. Incluso 
los sordomudos, que manejan códigos de otra índole para comunicarse, suelen 
adaptar éstos en función de una u otra lengua del medio social en que viven;  
es decir, sus propios códigos también tienen algo de “bilingües”, los cuales no 
pasan por la voz y los usos del entorno. Las lenguas son, por lo tanto, el compo-
nente simbólico básico de todo el sistema educativo. 

El concepto de bilingüismo de la ley de 1994 implicaba que, además de la 
lengua materna (fuera indígena o el castellano, según la situación concreta), el 
sistema educativo fomentara la enseñanza de una segunda lengua, ya fuese el cas-
tellano o español (en el caso de los pueblos originarios) o la indígena del entorno 
(para los hispanohablantes). 

Lo anterior se debía aplicar a todo el sistema educativo, uno de cuyos objetivos 
lingüísticos finales era que en el futuro todos quienes pasaran por este sistema 
acabarían siendo de alguna manera bilingües: los que de niños hablaban sólo una 
lengua originaria, al final debían ser también competentes en español; y los que 
de niños eran monolingües en español, al final debían ser también competentes 
en la lengua indígena local. 

Sin embargo, en la práctica, sólo se impulsó la primera situación: quienes tenían 
una lengua indígena como materna aprenderían bien el español como segunda. 
Los demás siguieron siendo monolingües en español, como en el pasado, o quizá 
con ciertos rudimentos de algún otro idioma extranjero, sobre todo el inglés.

Ahora, la ley de 2010 sólo habla de ser plurilingüe y el ministro Félix Patzi, 
quien impulsó el primer borrador en este sentido, precisó que la tercera lengua, 
en nuestro contexto, debía ser el inglés. Por lo tanto, todo el sistema educativo y 
sus subsistemas o niveles deben ser plurilingües, aunque los currículos (básicos 
y regionalizados) especifiquen dosificaciones, modalidades, etcétera. 



346

XAVIER ALBÓ

En este punto retomo un elemento de aquella ley de 1994, más sus regla- 
mentaciones —en la que se distinguían dos modalidades lingüísticas dentro del 
sistema educativo: la monolingüe y la bilingüe—, en referencia a cuál o cuáles 
debían ser las lenguas en que los docentes y alumnos se comunicarían en el aula; 
es decir, la lengua que sería medio de la enseñanza. En los centros educativos 
cuyos alumnos hablaran alguna lengua originaria, se debía adoptar la modali-
dad bilingüe; o sea, se utilizarían ambas lenguas para la comunicación regular.  
En cambio, allí donde los alumnos ya hablaban castellano, se adoptaría la modali-
dad monolingüe, para que la comunicación regular entre docentes y alumnos se 
llevara a cabo en este idioma, aunque se enseñara también aymara, chiquitano, 
etcétera, como segunda lengua (naturalmente, al usarlas también en las clases 
dedicadas a ellas). La ley de 2010 no entra todavía en esas precisiones. Pero éste 
es un asunto que deberá afrontarse en el arduo trabajo pendiente de elaboración 
de los currículos. 

Colonizadora: C        Decolonizadora: D

“Decolonizador” es un término nuevo, introducido y reiterado sólo en la ley de 
2010. Es la primera característica base que se menciona en el capítulo II sobre esta 
temática (artículo 3-I). Ahí aparece acompañado de otros términos explicativos, 
como liberador, revolucionario, antimperialista, y se añade otro término igual de 
nuevo: despatriarcalizador, en alusión al carácter patriarcal y machista que tam-
bién se pretende superar en nuestra nueva sociedad. 

En cuanto al primer término, es más fácil anunciarlo que desarrollarlo después 
en el currículo teórico y, más complicado aún, en el oculto, donde sin explicitar 
suelen reproducirse las grandes estructuras neocoloniales de nuestra sociedad y 
sus estructuras propias, por mucho que “de boca para afuera” se usen frases boni-
tas, audaces y transformadoras. 

El objetivo, muy laudable y necesario, es contribuir a que todos en el país —muy 
en particular, los sectores mayormente indígenas que fueron y siguen “coloniza-
dos” por grupos neocoloniales ajenos a ellos— se liberen de esa discriminación y 
opresión. Este objetivo está, por lo tanto, muy ligado al componente intracultural 
ya mencionado: adquirir confianza tanto en uno mismo como en su propia iden-
tidad y práctica cultural. Al tratarse de una actitud, ante todo hay que arrancar la 
mentalidad neocolonialista de la propia cabeza, el corazón y las vísceras de los 
mismos colonizados: tiene que ver con la razón, la voluntad, los afectos, los sen-
timientos y el subconsciente tanto de ellos, como de los que consideran natural 
sentirlos mientras dominan. Es así, una tarea primordialmente educativa.



INTERCULTURALIDAD Y LA NUEVA LEY EDUCATIVA EN BOLIVIA

347

Pero esto no es simple, pues si tales actitudes se reproducen es porque están 
también plasmadas en toda la estructura del sistema educativo, en su organigrama 
y sus normas concretas, la medición de la calidad, los procedimientos y criterios 
para nombrar a quienes tomarán las decisiones clave, las asignaciones presupues-
tarias, etcétera.

Asimismo, la decolonización debe ir siempre de la mano de la interculturalidad; 
es decir, la apertura a lo “otro” y a los “otros distintos”, sea en el ámbito cultural o 
en cualquier otro, pero nunca acomplejados. Encerrados en nuestro cascarón, tam-
poco. Sacudidos como plásticos u hojas secas por cualquier viento o moda para 
después podrirse en cualquier rincón, de ninguna manera.

No es fácil mantenerse firme entre esos dos polos: las propias raíces y las ten-
siones hacia fuera. Otro ministerio, el de Cultura, lo vive a diario entre sus dos 
viceministerios, uno de los cuales se llama “de Decolonización”, y el otro, “de Inter-
culturalidad”; a veces, los funcionarios de uno y otro se miran como enemigos, 
cuando debería ser cada uno el complemento indispensable del otro. 

Tenemos que ser como los árboles frondosos que pueden expandir sus ramas 
más lejos y hacia arriba, a los cuatro vientos, en la medida que tengan las raíces 
hondas y en suelo firme, con un tronco igual de sólido, como esos ceibos inmensos 
tan bellos. 

Decolonizar no debe consistir tampoco en eliminar todo lo “ajeno”, porque 
lo trajeron los colonizadores de antes o de hoy. Si miramos del presente hacia el 
pasado, tendremos claro que para decolonizarnos no necesitamos desechar el celu-
lar o la internet, por mucho que sean inventos del “imperialismo”, pues pueden 
ser también instrumentos muy útiles para consolidar cualquier pueblo y cultura.  
Lo mismo pasa con muchos elementos que llegaron con la Colonia, los cuales aho-
ra son instrumentos útiles para todos. Por ejemplo, la escritura, la comunicación 
internacional en español, numerosas innovaciones técnicas y algunos valores. 

El carácter complementario de la interculturalidad en la decolonización puede 
entenderse mejor si lo comparamos con lo que en el tema de género sería “despa- 
triarcalizar”: lo que debemos superar es que los varones, en apariencia más 
poderosos y fornidos, impongan su hegemonía en los diversos campos al construir 
y perpetuar una sociedad machista. Pero la solución tampoco es “darle vuelta a 
la torta” y que un feminismo radical quiera imponer un régimen matriarcal igual 
de radical y excluyente. El ideal es el chacha warmi, o warmi chacha, indiferente-
mente; o más gráfico y profundo todavía, el célebre concepto del yin y yang chino 
(figura 1), en el que resulta imposible imaginar a una de las partes sin la otra. 



348

XAVIER ALBÓ

Un buen currículo decolonizador no puede ignorar todo lo propio ni tampoco 
encerrarse en lo particular y ancestral. Ni hojitas secas separadas del tronco que 
acaben perdidas por el viento en cualquier parte, ni mucho menos fósiles o piezas 
de museo. El currículo tiene que facilitar y fomentar de manera permanente la 
habilidad de combinar y adaptar lo propio y lo ajeno, lo antiguo y lo nuevo. Para 
ello, quienes pasen por dicho currículo tienen que desarrollar seguridad en sí mis-
mos; mantener “la sartén por el mango”, pero con sentido crítico y capacidad de 
discernimiento, a partir de algunos valores básicos de carácter ético y humano,  
de los cuales resalta la capacidad de acoger y esforzarse por comprender a los otros 
sin dejar de ser uno mismo.

Unidad en la diversidad 

El actual sistema educativo, al igual que el Estado y tantas otras instituciones esta-
tales, lleva el apellido de “plurinacional” justo porque se pretende que contribuya 
a conformar este nuevo tipo de “Estado plurinacional”. Y es precisamente ese tipo 
de educación intracultural intercultural plurilingüe decolonizadora (EIIPD) uno de 
los principales instrumentos para lograrlo.

En el artículo 3-II, se afirma que la segunda base de la nueva educación bolivia-
na es su carácter de “comunitaria, democrática, participativa y de consensos en la 
toma de decisiones... reafirmando la unidad en la diversidad.” 

Si seguimos con la comparación anterior acerca del yin y yang o el género, la 
principal diferencia es que la intraculturalidad e interculturalidad no implican dos, 
sino muchas más dimensiones. No tenemos para esto una imagen tan bien lograda 
como el yin y el yang. La bandera wiphala multicolor (figura 2), como el arcoíris 
en que se inspira, se acerca un poco al concepto, sobre todo si nos empezamos a 



INTERCULTURALIDAD Y LA NUEVA LEY EDUCATIVA EN BOLIVIA

349

imaginar a cada uno de nosotros como el punto de intersección de líneas horizon-
tales, verticales y diagonales, y constatamos que el color de cada pueblo reaparece 
en cada línea horizontal y vertical.

¿Se imaginan una wiphala monocolor? ¡Imposible! A lo sumo sería algo muy  
plúmbeo: pesado y a la vez opaco. Tampoco podemos imaginar ni promover un 
Estado y una sociedad boliviana plúmbea, donde los ciudadanos fueran todos igua-
litos, como soldaditos de plomo y con un mismo uniforme monocolor.

Sin embargo, construir algo así y mantenerlo relativamente estructurado y con-
sistente no es fácil; entonces, el mástil guía o la gran bisagra clave es la intercultu-
ralidad, que atraviesa toda la wiphala de un extremo al otro para asegurar muchas 
relaciones e interacciones y modificar el tipo de vínculos previos cuando chirríen 
por anidar prescindencias, desprecios y abusos. Éste es el gran trabajo de artesa-
nía cuidadosa y sofisticada que debe realizar el sistema educativo de la EIIPD.

El desafío intercultural en las ciudades

Mucha de la retórica y conceptualización “plurinacional” de la ley parece pensada 
ante todo para sectores rurales. Ocurrió ya, con un acento todavía mayor, en los 
primeros borradores de esta ley antes de la CPE, e incluso en el texto mismo de ésta, 
que da el marco para la presente ley. Pienso, por ejemplo, en la intraculturalidad, 
el bilingüismo o —en el caso de la CPE— las autonomías indígenas originarias. 

Sin embargo, la mayoría de quienes se autodefinen como miembros de algún 
pueblo o nación originaria ya no viven en el campo sino en las ciudades, aunque 
posiblemente un grupo significativo de ellos aún mantenga vínculos con sus 



350

XAVIER ALBÓ

lugares de origen. Por lo tanto, al aplicar los principios y criterios de la ley de edu-
cación, debemos reflexionar y preguntarnos con cierta especificidad cómo hacerlo 
en estas ciudades tan llenas de indígenas. 

Ya he insinuado antes, que no encuentro muy afortunada la expresión y el 
uso constitucional de “comunidades interculturales”. En la CPE y en esta misma 
ley, se encaja a las ciudades, sin fijarse mucho en sus demás rasgos específicos, 
dentro de la amplia categoría más genérica de comunidades interculturales, 
como si ya fueran en verdad “interculturales” o como si las otras dos categorías  
—las naciones y los pueblos indígenas originarios campesinos y las comunidades 
afrobolivianas— no debieran llegar a serlo. ¡Todos debemos ser interculturales!  
(CPE, artículos 1 y 98), aunque con diversos acentos y modalidades según los con-
textos en que nos movamos.

Ahora veamos algunos desafíos especiales que plantea la interculturalidad en 
las ciudades. De éstas, las principales ciertamente ya son multiculturales, porque 
allí confluyen personas de variados orígenes; son un chayro (enredo) humano y 
social. Con frecuencia, estos diversos pueblos e individuos de todo color y condi-
ción tienen también mucho de ch’enqo, despelote, conflicto, discriminación o caos 
en las relaciones e interacciones, dentro de sí mismos. Pero en otros muchos hay 
un poco de interculturalidad positiva y creativa. Recordemos la ciudad capital de 
Sucre durante la Asamblea Constituyente, el 24 de mayo de 2008.

Pero ya que la CPE y esta ley nos han legado la caracterización como “comuni-
dades interculturales”, tomémosla como una advertencia y una meta muy opor-
tuna para no olvidar que las ciudades son el gran laboratorio, donde tenemos 
que poner a prueba de fuego el enfoque intercultural de toda nuestra educación.  
Y es cabalmente en estos escenarios urbanos donde debemos hacerlo con un em- 
peño especial, porque también son los principales caldos de cultivo para un 
enfoque educativo neocolonial, que sería todo lo contrario al espíritu de la ley  
de 2010. 

Debemos plantearnos, por lo tanto y muy específicamente, cómo asegurar 
y diseñar un enfoque intracultural y decolonizador y, a la vez, intercultural para 
esas nuevas generaciones de alumnos indígenas originarios pero urbanos; y cómo 
hacerlo también para los citadinos que nunca fueron o ya no se consideran indí-
genas originarios. 

La Ley de Reforma Educativa de 1994 se aplazó en este ámbito porque nunca 
supo cómo afrontar la EIB, ya ni siquiera la interculturalidad en esos medios urba-
nos ni en primaria, que era su principal población meta, ni mucho menos en la 
secundaria y la universidad, niveles a los que sólo empezó a aproximarse al final, 
cuando aquella reforma ya estaba “con un tiro en el ala”.



INTERCULTURALIDAD Y LA NUEVA LEY EDUCATIVA EN BOLIVIA

351

La ley actual, debe afrontar y aprobar esa asignatura pendiente en todos sus 
niveles y en ese ambiente urbano, particularmente complejo. Lo que allí pasa en 
primer plano es sin duda la interculturalidad; pero ésta debe ejercerse sin renunciar 
a su propósito decolonizador y, por lo tanto, sin olvidar ni la intraculturalidad de 
los grupos que confluyen y se encuentran en cada escuela o colegio, ni el objetivo 
bilingüe de todo el sistema. La diferencia es que, para muchos jóvenes, incluso si 
provienen del campo, la primera lengua tal vez sea el español, por el interés que 
tuvieron sus padres de que supieran bien este idioma para que en la ciudad no 
sufran como ellos pudieron padecer. ¿Cómo cambiar entonces esta actitud here-
dada del Estado neocolonial? En este sentido, tiene que acentuarse mucho la veta 
afectiva-festiva: lo nuestro es bello, lindo; lo del vecino, también. La lengua propia, 
aunque quizás ya sea la segunda, entrará mejor al combinarla con el canto, los gru-
pos y festivales folklóricos o incluso literarios. El centro y radio Wayna Tambo de 
El Alto nos sugiere pistas muy pertinentes también para los centros educativos. 

Fijémonos en el ámbito más audaz, el de las universidades, que en su inmensa 
mayoría son también urbanas por su ubicación fija, por la mayoría de sus docentes 
y alumnos y por sus enfoques académicos. 

El artículo 53 de la ley propone, como parte de los objetivos de la formación 
superior universitaria, las dos dimensiones de la interculturalidad a las que ya me 
he referido antes, la conceptual y la interpersonal:

1. Formar profesionales científicos, productivos y críticos […] capaces de articular la 
ciencia y la tecnología universal con los conocimientos y saberes locales. 

2. Sustentar la formación universitaria como espacio de participación, convivencia 
democrática y práctica intracultural e intercultural que proyecte el desarrollo cultu-
ral del país. (Ley de Reforma Educativa, 1994)

¿Cómo cumplir estos objetivos concretamente para que se no queden, una vez 
más, como buenos deseos sin mayores consecuencias prácticas? ¿Corresponde a 
cualquier universidad hacerlo?

En el artículo 55, la ley reconoce cuatro tipos de universidades: públicas autó-
nomas, privadas, indígenas y de régimen especial (militar y policial). Pero los 
objetivos que acabamos de citar, junto con los demás del artículo 53, son comu-
nes a cualquiera de esos cuatro tipos, aunque, claro está, cada uno se realizará de 
acuerdo con su ubicación y especialidad (ingeniería agraria, militar, etcétera), con 
determinados ritmos y acentos. 

Los acentos especiales que el artículo 60 señala para esas universidades indí-
genas, que son también de carácter público, son los siguientes: están “articuladas 



352

XAVIER ALBÓ

a la territorialidad y organización de las naciones y pueblos indígenas originarios 
campesinos” por medio de “juntas comunitarias compuestas por organizaciones 
indígenas nacionales y departamentales”. Además, en su currículo “desarrollan 
procesos de recuperación, fortalecimiento, creación y recreación de conocimien-
tos, saberes e idiomas de las naciones y pueblos indígenas originarios campesinos, 
desde el espacio académico científico, comunitario y productivo” (Ley de Reforma 
Educativa, 2010).

Ya se han iniciado los trabajos de las primeras universidades en los ámbitos 
rurales andino, chaqueño y amazónico. Percibo que el Instituto Plurinacional de 
Estudio de Lenguas y Culturas, que esta misma ley crea (artículo 88), tiene una 
buena articulación tanto con estas mismas instituciones como con las otras.

Sin embargo, sería un error garrafal pensar que sólo las universidades indí-
genas y ese instituto deben encargarse de la dimensión de fortalecimiento intra-
cultural, de modo que las demás, que están mayormente en ambientes urbanos, 
podrían (o quizá deberían) desentenderse del asunto. Sería igual de erróneo asu-
mir que estas universidades, por ser indígenas y rurales, ya pueden también olvi-
darse de desarrollar simultáneamente la dimensión intercultural. Como vimos, la 
intraculturalidad y la interculturalidad son dos rasgos esenciales y complemen-
tarios de todo el sistema educativo y, dentro de éste, de cualquier universidad en 
sus cuatro tipos.

...Y cinco etcéteras

Aquí debería parar. Pero no me resisto a explicitar, como parte del menú pendiente, 
siquiera otros cinco puntos donde la aplicación de la interculturalidad reclamada 
por esta ley y la CPE deberá “hincarle el diente”. Los presento en la forma de otras 
tantas pastillitas que han de ser masticadas y digeridas con lentitud:

a.	 La capacitación de las nuevas generaciones de docentes. Aquí debe ponerse 
el mayor esfuerzo y dedicar el mejor personal con miras al futuro. Durante la 
Reforma Educativa de 1994, el aymara Víctor Hugo Cárdenas, entonces vicepre-
sidente del país, llamaba a los Institutos Normales Superiores (INS) —donde se 
forman los nuevos docentes—, la “vena yugular de la Reforma”. Parte quizá del 
debilitamiento posterior de la propuesta fue que se la quiso acelerar y expan- 
dir demasiado rápido, remodelando a profesores de la vieja escuela.

b.	 Aprovechar los recursos humanos más calificados, que se forjaron en los mejo-
res tiempos de la Reforma Educativa de 1994. De hecho, varios de ellos están 



INTERCULTURALIDAD Y LA NUEVA LEY EDUCATIVA EN BOLIVIA

353

ya en cargos clave. Pero a veces da pena constatar cómo se han desaprove-
chado algunos recursos que fueron preparados con bastante costo y adquirie-
ron buenas experiencias, para ahora estar desviados hacia otras actividades 
poco relevantes en el tema EIB en el que se habían especializado. ¿No podrían 
jugar roles más pertinentes, por ejemplo, en la capacitación de las nuevas 
generaciones?

c.	 Asegurar una buena participación de los pueblos originarios en la elaboración 
del nuevo currículo no sólo en su modalidad regionalizada más intracultural 
sino incluso en el currículo base y común más intercultural, para que se incor-
pore bien la riqueza del largo capítulo que la misma CPE (artículos 77 a 105) 
dedica a la “educación, interculturalidad y derechos culturales”. La CPE (artícu-
lo 298-II-17) define también que fijar las “políticas del sistema de educación” 
es una competencia exclusiva del nivel central del Estado, y el artículo 299-II-2  
añade que la “gestión” de dicho sistema es una competencia “concurrente”, 
algo que la ley del año 2010 aplica a la elaboración del currículo regionalizado 
(artículo 70-II-2). Pero, a la luz del mencionado capítulo dedicado a la educa-
ción, no hay duda de que entre esas políticas comunes a todo el sistema (y, por 
lo tanto, reiteradas también en el currículo base) debe estar la intraculturalidad 
e interculturalidad, el plurilingüismo y los derechos de los pueblos indígenas, 
originarios o campesinos. Pero, ¿cómo se asegurará que sean debidamente 
tomados en cuenta si éstos no participan en la elaboración detallada del currí-
culo base y regionalizado, en función de su derecho a la consulta libre, previa 
e informada “cada vez que se prevean medidas […] susceptibles de afectarles” 
(art. 30 de la Constitución Política del Estado Plurinacional de Bolivia (2009), 
numerales 2, 9, 12, 15)? Si algo es fundamental y susceptible de afectar la iden-
tidad de cada pueblo de este tipo es toda su cultura, que es también parte esen-
cial del sistema educativo. 

d.	Especificar dentro del currículo las dimensiones ética y religiosa de la inter-
culturalidad y los mecanismos para garantizar y fomentar su cumplimiento. 
Todo lo explicado sobre la interculturalidad, como una actitud y conducta de 
respeto y convivencia por los otros distintos, es parte de la dimensión ética 
de la educación que la ley de 2010 desarrolla mucho mejor que la reforma de 
1994, más centrada en competencias y destrezas. Convendrá resaltar y hacer 
operativos los valores enfatizados, entre otros, en los numerales 2, 6, 8, 11, 12  
y 13 de su largo artículo 3. Además, el numeral 8, que precisa en qué consiste el 
carácter “laico” de la nueva educación y el Estado (CPE, artículo 4), nos conduce 
a una formación profundamente religiosa y espiritual que, por lo mismo, debe 



354

XAVIER ALBÓ

ser también muy respetuosa de las diversas opciones: “fomenta el respeto y 
la convivencia mutua entre las personas con diversas opciones religiosas, sin 
imposición dogmática y propiciando el diálogo inter-religioso”, sin descuidar 
en ello el diálogo con y entre las “espiritualidades”, tan centrales en casi todas 
las naciones y pueblos indígenas originarios campesinos, cuyos miembros sue-
len ser integrantes activos de determinadas iglesias. Recordemos que tanto en 
el censo de 1992 como en la encuesta nacional que completó el censo de 2001, 
apenas 2 % del país se autodefinió como no creyente. 

e.	 Diseñar los contenidos y la composición humana del Observatorio Plurina- 
cional de la Calidad Educativa en función de estos criterios de la intracultura-
lidad e interculturalidad. Este observatorio será el sucesor del antiguo Sistema  
de Medición de la Calidad Educativa (SIMECAL), que en su tiempo cumplió un 
papel importante pero nunca logró despojarse de su enfoque monocultural, 
por mucho que incorporara traducciones de sus instrumentos de medición al 
aymara, quechua y guaraní. Traducir criterios e instrumentos de otra cultura es 
sólo eso: traducir algo pensado en y para otra cultura. Puede ser oportuno para 
determinados elementos de la base común y universal. Pero otros muchos ele-
mentos intraculturales y las actitudes interculturales y éticas quedaron fuera, 
por lo que sus índices ni siquiera respondían al cimiento intercultural en que 
pretendía sustentarse también aquella reforma. Paradójico pero real: muchos 
INS específicos para pueblos originarios empezaron a poblarse con gente no 
indígena porque aquellos a quienes se dirigían prioritariamente no pasaban 
el examen del SIMECAL. ¿Lo habrían aprobado los candidatos no indígenas si 
se incluían también en el examen esos otros elementos y actitudes intracultu-
rales e interculturales? Que el nuevo observatorio aprenda también de aquella 
experiencia.

El Alto de La Paz, Chukiyawu, abril de 2011.

Referencias:

Constitución Política del Estado Plurinacional de Bolivia (2009).

Ley de Reforma Educativa. (1994). Bolivia: Ley 1565 de 7 de julio de 1994.

Ley de Reforma Educativa. (2010). Bolivia: Ley Avelino Siñani-Elizardo Pérez. Núm. 070. 
La Paz, 20 de diciembre de 2010.



IV
Interculturalidad y práctica social





[357]

Acotaciones lingüísticas en torno a la interculturalidad1

E. Fernando Nava L.2

Introducción

El presente escrito versa sobre la diversidad de lenguas y la intercultura- 
lidad. Frente al contundente hecho de tener en México, aún a principios del  

siglo XXI, un extenso conjunto de lenguas originarias vivas con presencia social, 
pertenecientes a once familias lingüísticas indoamericanas, no podemos decir que 
contamos con una definición del concepto de interculturalidad —y de su práctica— 
plenamente consensado en nuestro país. Al respecto, se aclara que el propósito no 
es hacer un análisis de la definición del concepto, ni mucho menos nos atrevemos 
a proponer uno.3 Lo que en esta oportunidad nos interesa es ponderar la impor-
tancia, la coherencia con el modelo y la necesidad de considerar la diversidad de 
lenguas en cualquier actividad o planteamiento concebidos a la luz de la intercul-
turalidad, cualquiera que sea la definición que se adopte y, desde luego, cuando 
las circunstancias sociolingüísticas así lo requieran.

En razón de lo anterior, este texto se divide en dos partes. La primera se ocupa 
de caracterizar los escenarios de la interculturalidad, al considerar la presencia de 
una o más lenguas en éstos. La segunda parte se dedica a ofrecer datos lingüísti-
cos empíricos, y a partir de los mismos, poner a consideración algunas reflexio-
nes que podrían abonar a la teoría y práctica de la interculturalidad en escenarios 
bilingües o multilingües. 

1 Hago público mi agradecimiento a Sonia Comboni, por su amable —y para mí, honrosa— invitación 
para participar en esta publicación; así como a Sarah Corona Berkin y a Inés Olivera Rodríguez por la 
ayuda prestada.

2 Instituto de Investigaciones Antropológicas, UNAM.
3 Cfr. Walsh (2007). La definición de interculturalidad de Walsh es particular por la claridad con que la 

presenta como una verdadera postura ideológico-política.



358

E. FERNANDO NAVA L. 

Si bien la interculturalidad ha tenido un desarrollo particular en el ámbito de 
la educación formal administrada por el Estado, una de las premisas en las que 
se basan estas líneas es su inclusión como un eje transversal. Esto es, la intercul-
turalidad, en cualquiera de sus modalidades y a partir de cualquiera de sus defi-
niciones, debe ser asunto de todos los espacios socioculturales; de otra manera, 
limitada a una sola esfera de atención —como podría ser la idea de únicamente 
hablar de ella en la escuela primaria o secundaria—, la pretendida interculturalidad 
no seguirá siendo más que demagogia. Por este motivo hemos traído a colación 
algunos aspectos del ámbito de la salud, terreno en el que urge incorporar el enfo-
que intercultural para eliminar, entre otras prácticas, la violación a los derechos 
humanos.

De cualquier manera, los contextos de la gestión gubernamental, la educa-
ción, la salud, así como cualquier otro campo de la experiencia humana, no deben 
entenderse como entidades antagónicas. Todos los espacios convergen tanto en el 
currículo formativo como informativo, desde la educación básica hasta la universi-
taria, y más aún, en la vida profesional. He aquí otra de las razones de la transver-
salidad; un argumento a favor del ensanchamiento, digamos, de la horizontalidad 
educativa, si pensamos que la interculturalidad dedicada a la mejor comprensión 
y atención de la salud se requiere, como lo dejan ver los hechos, desde los prime-
ros años de la escuela hasta los estudios de posgrado.

Es alentador contar con avances, al menos en papel, en el sentido de la sensibi-
lidad hacia el reconocimiento de prácticas curativas no hegemónicas en la salud 
pública.4 A este respecto, el apartado B del artículo 2.º constitucional afirma:

Para abatir las carencias y rezagos que afectan a los pueblos y comunidades indíge-
nas, las autoridades, tienen la obligación de: 
[…]
III. Asegurar el acceso efectivo a los servicios de salud mediante la ampliación de 

la cobertura del sistema nacional, [aprovechando debidamente la medicina tra-
dicional], así como apoyar la nutrición de los indígenas mediante programas de 
alimentación, en especial para la población infantil. (Ley General de Derechos 
Lingüísticos de los Pueblos Indígenas, 2003)

A su vez, el Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo (OIT)  
—jerárquicamente superior a cualquier ley mexicana y sólo por debajo de nues-
tra Carta Magna— dispone que los servicios de salud deberán planearse y admi- 

4 Al respecto, consúltese la relativamente reciente publicación de la Secretaría de Salud (2008).



ACOTACIONES LINGÜÍSTICAS EN TORNO A LA INTERCULTURALIDAD

359

nistrarse en cooperación con los pueblos interesados, tomando en cuenta las con- 
diciones especiales, así como los métodos de prevención tradicionales, las prácti-
cas curativas y medicamentos tradicionales. Esto implica que los pueblos indíge-
nas y tribales deben jugar un papel protagónico en la forma en que se administren 
los servicios de salud e higiene. 

Por otra parte, encontramos en la Ley General de Salud, que el Sistema Nacional 
de Salud tiene los siguientes objetivos: “Impulsar el bienestar y el desarrollo de las 
familias y comunidades indígenas que propicien el desarrollo de sus potencialida-
des políticas, sociales y culturales; con su participación y tomando en cuenta sus 
valores y organización social” (Ley General de Salud, art. 6, 2008).

Y para el periodo 2007-2015, el Programa Sectorial de Salud contempló las 
siguientes estrategias:

1.	 Promover políticas interculturales de respeto a la dignidad y derechos huma-
nos de las personas.

2.	 Incrementar el conocimiento de las medicinas tradicionales y comple- 
mentarias.

3.	 Impulsar una política integral para la atención de la salud de los pueblos 
indígenas.

El encuadre legislativo-programático anterior sirve como base para la caracteriza-
ción de los escenarios interculturales, así como para la presentación de los datos 
lingüísticos —y las reflexiones derivadas de ellos— a los que a continuación nos 
abocaremos.

Escenarios para la interculturalidad con una o más de una lengua 

Sería pretencioso anunciar que en este texto ofreceremos una clasificación exhaus-
tiva de los tipos de escenarios donde se aplica o podría aplicarse el enfoque de la 
interculturalidad. Aunque por supuesto que dicha tipología nos parece absoluta-
mente necesaria. La prueba de su pertinencia, la confirma la Dirección General 
de Educación Intercultural y Bilingüe de la Secretaría de Educación Pública, al 
referirse a una de las características de la política educativa mexicana (al menos 
a partir del siglo XXI): “la educación tiene el enfoque intercultural para todos los 
habitantes del territorio mexicano […] e intercultural y bilingüe para las regiones 
multiculturales del país” (Ahuja y otros, 2004, p. 13).



360

E. FERNANDO NAVA L. 

Por lo pronto, ponemos a consideración una caracterización altamente opera-
tiva de los distintos escenarios socioculturales. El propósito general de este ejer-
cicio es abogar por la conveniencia de aplicar el enfoque de la interculturalidad 
de manera diferenciada; y el propósito específico es proponer la caracterización 
mencionada para no perder de vista un escenario particular, omnipresente, en el 
que debe robustecerse la interculturalidad en nuestro país.

Para proceder con nuestro ensayo de caracterización, en la tabla que sigue pre-
sentamos cuatro escenarios posibles a partir de las relaciones lógicas que resultan 
de entrecruzar las categorías “cultura” y “lengua” con las variables “igual” o “dife-
rente”. Se da por hecho que para cada escenario existe un conjunto poblacional 
correspondiente. 

Escenario 1. Visualizamos a un grupo homogéneo de personas que crean y 
recrean la misma cultura, observando las mismas pautas de conducta y, por aña-
didura, hablando la misma lengua. De manera pragmática, ante la población de 
este escenario la aplicación de la interculturalidad podría pensarse en términos, 
digamos, esencialmente “teóricos” o informativos respecto de la existencia de 
escenarios sociolingüísticamente diferentes al propio. 

Escenario 2. Se observa que la población tiene culturas diferentes; esto es, un sub-
conjunto de la población es actuante de una “cultura A”, en tanto que al menos otro 
subconjunto lo es de una “cultura B”, y por encima de dicha diferencia todos los 
integrantes de este escenario hablan la misma lengua. Como ejemplo podemos 
referir en el ámbito de la salud, por un lado, a los galenos que ocupan los man- 
dos superiores de las oficinas de la Secretaría de Salud en la Ciudad de México  
—son actuantes de una cultura médica—. Y por otro lado, a los médicos tradicio- 
nales que moran y trabajan en la misma ciudad —actuantes de otra cultura médi-
ca—. Desde el espíritu de este análisis, es a todas luces recomendable que la 



ACOTACIONES LINGÜÍSTICAS EN TORNO A LA INTERCULTURALIDAD

361

aplicación del enfoque intercultural en el escenario 2 debe proceder con el uso de 
la misma lengua, por supuesto, con una “estrategia A” para uno de los subconjun-
tos de la población, y una “estrategia B” para el otro subconjunto, y en ambos casos, 
ocupándose de la interculturalidad tanto en lo teórico como en lo práctico.

Escenario 3. Por ahora vamos a obviar este escenario por no ser pertinente por 
el momento detenernos a pensar o imaginar ejemplos de una población que en 
una comunidad, colonia o ciudad de nuestro país sea portadora de una misma cul- 
tura y a la vez esté integrada por al menos dos subconjuntos, cada uno con una 
lengua diferente. En este ensayo se otorga a la lengua un peso tal, que un cam-
bio en esta categoría subsume concomitantemente un cambio en la categoría 
cultural.5

Escenario 4. Es por ahora nuestro centro de interés. Al destacar en la tabla anterior 
las palabras en negritas, tratamos de anticipar que en este caso particular, tanto la 
cultura como la lengua son diferentes. Sin más rodeos: este es un escenario alta-
mente frecuente en México, no sólo en parajes rurales sino también en el paisa-
je urbano, y es el único del que nos ocuparemos en estas páginas. En síntesis, se 
trata de un escenario en el que interactúan personas que pertenecen a diferente 
matriz cultural, indoamericana por un lado y occidental por el otro; y que hablan 
diferentes lenguas, de origen indoamericano muchas y de procedencia de la rama 
itálica, la otra.

Por consiguiente, coexisten lenguas altamente diferenciadas, vinculadas a 
matrices culturales también muy contrastantes, como hemos advertido. En este 
escenario, entonces, el enfoque intercultural debe aplicarse con determinadas 
características, entre ellas el enfoque del multilingüismo. Al respecto, el Instituto 
Nacional de Lenguas Indígenas (INALI) afirma:

El enfoque del multilingüismo es presentado y definido por el Instituto Nacional de 
Lenguas Indígenas, como una práctica eminentemente transversal de las institucio-
nes públicas del Estado mexicano caracterizada por el uso de las lenguas reconoci-
das como nacionales, a saber: las lenguas indígenas, el castellano —o español— y la 
lengua de señas mexicana; a su vez, tal uso de las lenguas nacionales debe hacerse 

5 Una discusión no menos importante acerca de la relación entre una determinada unidad cultural y 
sus diferencias lingüísticas presentes está pendiente respecto de la población ciega y, en particular, de la 
población sorda, al menos en el mundo hispanoparlante. Como punto de entrada a los debates, consúltese 
Montoro Martínez (1992-1998) y Fridman Mintz (2012).



362

E. FERNANDO NAVA L. 

con carácter obligatorio, incondicional, cotidiano, planeado, normado y calificado  
—según corresponda—, equitativo, con la debida pertinencia cultural y debe tener apli-
cación generalizada en todos los espacios de la atención y administración públicas.  
(INALI, 2009)

La efectividad del enfoque del multilingüismo como nuevo paradigma institucio-
nal y social depende en buena parte de tres factores principales: a) su adopción 
por parte de toda la población nacional, en un marco de reconocimiento y respeto 
a las culturas indígenas y, muy especialmente, a sus portadores; b) un escenario 
social donde se procure la equidad e igualdad de oportunidades plenas hacia la 
población indígena, y c) la aplicación en paralelo, y también de manera transversal, 
de la perspectiva de la interculturalidad. Por su parte, el posicionamiento paralelo 
del enfoque del multilingüismo y de la perspectiva de la interculturalidad busca 
que esta última cuente con más espacios sociales de aplicación para llevarla más 
allá del campo de la educación institucionalizada, contexto de donde parece surgir 
y al que no debe quedar limitada.

El enfoque del multilingüismo, concebido como una forma de proceder o un modus 
operandi de las instituciones públicas mexicanas, no es sólo una preocupación por el 
estímulo al uso de las lenguas indígenas en todos los ambientes privados, comunita-
rios o familiares de la población indígena mexicana. Dicho enfoque persigue, primor- 
dialmente, el cumplimiento de derechos humanos fundamentales, al fundar sus 
argumentos en los principios básicos de equidad, así como en el reconocimiento 
y valoración de la diversidad cultural que se pregonan tanto en el plano guberna- 
mental, como en ciertos nichos de la sociedad nacional. Por supuesto que desde antes 
de que el propio INALI apareciera en escena, la población indígena en el país ha llegado  
a recibir atención con pertinencia lingüística, lo que en el contexto de una nueva 
política pública en materia de lenguas indígenas corresponde identificar como bue- 
nas prácticas gubernamentales, debido precisamente al uso institucional de las len-
guas indígenas.

El enfoque del multilingüismo se propone como un elemento más —a la par 
del enfoque de género, por ejemplo— del proceso de construcción de un país más  
justo. Ante ello, la nueva sociedad mexicana debe ser consecuente con la naturaleza 
multicultural que ha caracterizado y caracteriza a la población ocupante del actual 
territorio nacional, la diversidad cultural, considerando su conocimiento, aprecio, res-
peto, fomento, desarrollo y atención gubernamental; el rompimiento cada vez más 
necesario de los esquemas desde siempre obsoletos de la discriminación; la legisla- 
ción a favor de la diversidad en general; y la convivencia social alimentada cotidia-
namente por las diferencias. 

Además, y de manera preponderante, el enfoque del multilingüismo considera que 
la nueva sociedad nacional debe ser en todo coherente con el reconocimiento guber-
namental dado a las lenguas indígenas como lenguas nacionales —junto con el 



ACOTACIONES LINGÜÍSTICAS EN TORNO A LA INTERCULTURALIDAD

363

español y, por ahora, la lengua de señas mexicana— y su uso oral, escrito o cual-
quier otro, de conformidad con las ideas y actividades de sus usuarios y en 
todos los espacios de la vida pública y privada en nuestro país.

Así como la legislación internacional en materia de lenguas originarias y/o minori-
zadas es un asunto relativamente nuevo, una política pública mexicana con el enfoque 
del multilingüismo dirigida a los pueblos indígenas y a la sociedad nacional en su con-
junto es una preocupación reciente; además, su diseño, socialización y estrategias de 
aplicación son verdaderos y novedosos retos. No es suficiente que el Gobierno Mexi-
cano, en cualquiera de sus tres niveles, cuente con programas dirigidos a la pobla-
ción indígena. Es inaplazable que tales programas consideren la importante variable 
que es el uso de las lenguas indígenas […] respecto de la perspectiva intercultural al 
enunciar uno de los argumentos esenciales en nuestro escenario; de tal manera que 
los usuarios de dichas lenguas, precisamente, puedan ser atendidos con la pertinencia 
lingüística y cultural que les corresponde.

El enfoque de multilingüismo tendrá que ser del conocimiento de la sociedad en 
general y deberá tener aplicación prioritaria por parte de las instituciones públicas 
para combatir el acceso limitado o inequitativo a los servicios públicos a que todo 
mexicano tiene derecho y al cual los indígenas aún no pueden acceder en plenitud. 
De ahí que en el plano de las políticas públicas, incorporar el enfoque de multilin-
güismo precisa identificar y modificar barreras culturales, económicas, políticas y 
legales que impiden a hombres y mujeres hablantes de lengua indígena contar con 
plenas oportunidades para su desarrollo humano, social, cultural, político y econó- 
mico. (Nava, 2016, en prensa)

En suma, hemos caracterizado un escenario sociocultural omnipresente en México  
—así como en otros tantos países— donde interactúan individuos hablantes de 
diferentes lenguas y actuantes de distintas culturas. Asimismo, hemos dicho 
que la interculturalidad en tal escenario debe aplicarse considerando el enfoque  
del multilingüismo. Ocupémonos ahora de los datos lingüísticos y del papel 
que les corresponde desempeñar en torno a los enfoques intercultural y del 
multilingüismo.

Algunas reflexiones sobre la interculturalidad 
a partir de los datos lingüísticos

Hemos circunscrito la atención a aquel tipo de escenario sociocultural donde 
conviven personas que hablan diversas lenguas y practican diferentes culturas. 
Asimismo, señalamos que un modelo intercultural plenamente aplicado a tal 
espacio, no puede menos que esforzarse en dar el mismo valor a las lenguas que 
están en contacto y darles el mismo tratamiento, tanto en la teoría como en la 
práctica; esto es, desarrollar la interculturalidad con el enfoque del multilingüismo.  



364

E. FERNANDO NAVA L. 

Luego entonces, las preguntas en este punto son ¿cómo abordar las lenguas 
indígenas?, ¿de qué rama de la lingüística podemos echar mano para abordarlas?, 
¿qué tipo de estudios son pertinentes para el caso que nos ocupa?

En este contexto, el interés por las lenguas indígenas no se detiene en el 
conocimiento estructural de sus registros o en el reconocimiento de su situación 
sociolingüística. La plataforma sobre la que estamos colocados ahora, es decir, la 
interculturalidad como postura ideológico-política, nos demanda reflexiones sobre 
el conjunto de procesos que permitirán, a final de cuentas, eslabonar determina-
dos aspectos de la realidad empírica con la atención gubernamental dirigida a los 
usuarios de las lenguas indígenas nacionales. Así, nos referimos a continuación 
al componente lengua-cultura, que se explica mediante el siguiente esquema:

El esquema anterior subsume una secuencia lógica sencilla: a partir de la existen-
cia y presencia social contemporánea de un pueblo indígena, se deriva que dicho 
pueblo posee un conjunto de conocimientos culturales, mismos que se encuen-
tran codificados en la lengua originaria del grupo; a su vez, tanto el conjunto de 
conocimientos como el de las expresiones lingüísticas que los refieren son sus-
ceptibles de ser sistematizados mediante la aplicación de las técnicas y métodos 
correspondientes. La sistematización de los conocimientos culturales particulares 
de un pueblo indígena y de sus respectivos recursos lingüísticos es lo que con-
forma el componente lengua-cultura en nuestro esquema. En términos tangibles, 
el componente lengua-cultura puede quedar plasmado en una hoja de papel, un 
tríptico, un cartel, un folleto, un libro o una enciclopedia, dependiendo de la cober-
tura temática y la profundidad de los acercamientos. Mas lo que queremos hacer 



ACOTACIONES LINGÜÍSTICAS EN TORNO A LA INTERCULTURALIDAD

365

notar aquí no es ni el formato gráfico, impreso o electrónico, ni la cantidad de infor-
mación contenida en él. Deseamos destacar tanto el componente lengua-cultura, 
como uno de sus ámbitos de aplicación.

En breve diremos que el componente lengua-cultura suministra los datos 
empíricos que están detrás de la hipótesis Sapir-Whorf, que sustenta que la len-
gua influye sobre la manera de pensar de las personas que la emplean. De esta 
forma, una expresión lingüística (algo aparentemente simple como una palabra, 
o más aún, una raíz, o bien, una frase o construcción más grande) es una ventana 
al pensamiento de sus hablantes, a sus categorizaciones y categorías, a sus cla-
sificaciones y clasificadores, al acomodo que dan a las cosas del mundo.6 Y cada 
lengua, con sus formas y significados distintos, reza la referida hipótesis porque 
representa una forma particular de ver el mundo: una cosmovisión particular.  
De ahí el valor del componente lengua-cultura de ser uno de los recursos más  
efectivos para acercarnos a algunos de los pensamientos inconscientemente com-
partidos por las colectividades.

Y con el fin de entender pensamientos y sacar un provecho práctico de tales, 
nos ponemos al cobijo de la interculturalidad suministrada por medio del enfoque 
del multilingüismo. En otras palabras, las expresiones lingüísticas en una lengua 
indígena proporcionan más que una simple materia prima: como el componente 
lengua-cultura que son, representan la parte del mecanismo de la interculturalidad 
que permite ver con mayor claridad las referencias conceptuales entre los inte-
grantes de las distintas culturas y comprender sus diferencias. Dicha visión y com- 
prensión son altamente significativas en un escenario sociocultural en el que 
conviven individuos hablantes de distintas lenguas y practicantes de diferentes  
culturas, siempre y cuando esté en la voluntad de las respectivas autoridades algún 
modelo de atención pública que pueda considerarse intercultural, aplicado desde 
las aspiraciones de un equilibrio lingüístico, esto es, desde el multilingüismo.

En los párrafos siguientes se exponen ejemplos del componente lengua- 
-cultura, donde se harán algunas comparaciones ilustrativas. Antes de presentar 
los datos, es importante considerar que en un programa intercultural no se trata de 
traducir un tema de una lengua a otra; lo relevante es la codificación de las ideas, 
las nociones que se originan en cada lengua, así como lo que nos arroja la compa-
ración entre una y otra forma de codificación. Para familiarizarnos con la metodo-
logía de la observación del dato lingüístico —la codificación— y con los ejercicios 

6 Cfr. Duranti (2011). Este autor se refiere precisamente a la antropología lingüística como el estudio 
de las lenguas a modo de entidades en nada inocentes, sino que existen con una cierta inclinación insal-
vablemente dada.



366

E. FERNANDO NAVA L. 

comparativos, partamos de aspectos de lo más consabidos para el lector hispano-
hablante, expresiones en lengua castellana con las que se hace la codificación lin-
güística de algunas nociones de enfermedad o de sus síntomas, a saber: “hinchar” 
y “doler”. En la siguiente tabla se encuentran algunas de estas expresiones.

Las expresiones 1a y 1b son aceptables gramatical y semánticamente; sólo nos 
permitiremos observar que en 1a, entre las palabras “Juan” y “le” se requiere de la 
palabra “se”, y no así entre “Pedro” y “le” de 1b. Cuando se hacen los cambios nece-
sarios en 1 para que “Juan” y “Pedro” sean, respectivamente, los sujetos gramati-
cales, resultan las oraciones 2a y 2b. Observamos en 2a que entre “se” e “hinchó” 
se ha eliminado “le”. En cambio, quitando “le” en 2b o dejándola en 2b’, tenemos 
dos expresiones gramaticalmente mal formadas; es necesario introducir “se” entre 
“Pedro” y “dolió” para tener en 2b’’ una expresión bien formada y aproximada- 
mente comparable en significado a la expresión en 2a.

Las expresiones analizadas nos dan cuenta de las distintas propiedades gra-
maticales de los verbos castellanos “hinchar” y “doler”, dado que tales verbos no 
coinciden con el manejo de las palabras “se” y “le”, ya sea por su presencia o su 
ausencia. Lo que nos interesa destacar en este contraste es que la diferencia gra-
matical que presentan las oraciones corresponde a distintas formas de codificar  
una y otra noción. Continuemos con las expresiones del cuadro para eviden- 
ciar esta diferencia en la codificación.



ACOTACIONES LINGÜÍSTICAS EN TORNO A LA INTERCULTURALIDAD

367

En 3a tenemos la palabra “hinchada”, participio del verbo “hinchar”. En con-
traste, en 3b tenemos tres formas derivadas del verbo “doler”, que son “dolida”, 
“doliente” y “adolorida”; si acaso, sólo este último participio (adolorida) podría 
equivaler semánticamente con la expresión 3a (hinchada). Además del contraste 
en número de las formas derivadas (una forma para el verbo “hinchar” y tres para el  
verbo “doler”), observamos que la forma “adolorida” presenta el prefijo a– por  
el latin ad– que significa “cercanía” o “hacia”, antepuesto a –dolor, que es una base 
diferente de –dol que tienen las otras dos derivaciones.

Como vemos, estamos ante distinciones entre los verbos “hinchar” y “doler”, 
que corresponden a sus participios. Y más distinciones seguimos encontrando. 
En la oración 4a la expresión negativa de la palabra “hinchada” se forma antepo-
niendo el prefijo des–, pero dicho prefijo no es funcional para construir las formas 
negativas de –dolida, –doliente ni –adolorida, en la oración 4b.

Estos datos demuestran que los verbos del español “hinchar” y “doler” tienen 
un tratamiento gramatical diferente porque las nociones que codifican son conce-
bidas, en esencia, de manera distinta. Significa que para la visión de un hispanoha-
blante, la hinchazón y el dolor son padecimientos que se sufren o se experimentan 
de manera diferente, como lo hace evidente su comportamiento gramatical. Como 
argumento adicional y para conducir hacia el aspecto en el que queremos centrar 
la atención, observamos que la forma que mejor corresponde semánticamente a 
5a es la oración 5b’ y no la 5b. A la expresión “me hinché”, conjugada en primera 
persona, le corresponde “me dolió”, conjugada en tercera persona, y no “me dolí”, 
como debiera corresponder en primera persona.

En conclusión, en castellano la noción de “hinchar” se codifica de una forma y la 
noción de “doler”, de otra, en razón de ser enfermedades o padecimientos pertene-
cientes a distintas categorías o concebidos de manera diferente. En razón del modo 
en que una y otra noción se asocian con el sujeto gramatical —ténganse presentes 
las expresiones en primera persona en 5a y 5b—, diremos que “hinchar” se codifica 
como una noción que guarda relación estrecha con el sujeto experimentador de la 
hinchazón; mientras que “doler” se codifica como una noción cuya relación con el 
sujeto que experimenta el dolor es distante. En los términos más llanos posibles, 
se podría decir que para el significado de “hinchar” la relación con el sujeto es 
estrecha porque la persona “se puede hinchar”, experimentando la hinchazón en 
sí misma, en forma directa. En contraste, para “doler” la relación es distante, por-
que la persona “no se puede doler” o “no se duele”, sino que “le duele” una parte de 
su cuerpo, experimenta el dolor no en sí misma, sino de cierta forma indirecta.



368

E. FERNANDO NAVA L. 

Ahora, emprendamos el ejercicio de observar y comparar, de forma verda-
deramente exploratoria, cómo se expresan algunas nociones de enfermedad en 
diferentes lenguas indígenas; más que contar con la traducción, interesa identi-
ficar el tipo de codificación correspondiente a la enfermedad o al padecimiento. 
Tengamos presente, en esta exploración, el contraste entre la codificación de una 
relación estrecha y la de una relación distante. En otras palabras significa que la 
relación estrecha corresponde a estados o padecimientos sufridos por la perso-
na en sí misma, en su integridad; mientras que la relación distante corresponde 
a estados o padecimientos sufridos en una de las partes de su cuerpo, no en su 
integridad. Observemos lo que ocurre gramaticalmente con las siguientes cuatro 
nociones: “enfermar”, “agripar”, “doler” e “hinchar”. En los cuadros que siguen se 
consigna la expresión castellana de una enfermedad o padecimiento, y debajo, en 
dos columnas, la misma expresión pero en lenguas indígenas, según se trate de la 
codificación de una relación estrecha o una distante. 



ACOTACIONES LINGÜÍSTICAS EN TORNO A LA INTERCULTURALIDAD

369

De acuerdo con el cuadro anterior y el análisis de los datos, todas las lenguas 
aquí consideradas codifican la noción “enfermar” de la misma manera, es decir, 
en una relación estrecha con el sujeto. Independientemente de los términos com-
puestos que se señalan para los idiomas acateco, kiliwa y huave, el “estar enfermo” 
se concibe como una enfermedad o padecimiento experimentado íntegramente 
por la persona.

Observemos ahora el siguiente cuadro: 

De acuerdo con nuestro análisis, la noción “agripar” —y todas las siguientes en 
este texto— unas lenguas la codifican en una relación estrecha con el sujeto, mien-
tras que otras lo hacen en la relación distante. Para la noción “agripar”, seis de las 
nueve lenguas consideradas la codifican en una relación estrecha; en términos lla-
nos, diríamos que la persona padece la gripa a partir de sí misma, desde su propia 
integridad; en cambio, el chatino, el acateco y el kiliwa son lenguas que codifican 
esta noción en la relación distante, es decir, en términos de un padecimiento que 
“llega” desde fuera de la persona, sin que surja de ella misma.



370

E. FERNANDO NAVA L. 

Observemos el siguiente cuadro:

Como vemos, la noción “doler” se codifica en la relación estrecha para el tarasco, 
el totonaco y el huichol; esto es, los significados de “doler”, de “cabeza” —para 
este caso— y de la persona “yo” se presentan de manera integrada en una misma 
palabra. Esta forma de codificación contrasta con la que se da en la relación dis-
tante observada para el resto de las lenguas, donde los significados de “doler” y 
de “cabeza” —en este caso, “mi cabeza”— se expresan con palabras diferentes.



ACOTACIONES LINGÜÍSTICAS EN TORNO A LA INTERCULTURALIDAD

371

Veamos un último cuadro:

Dos lenguas codifican la noción de “hinchar” de acuerdo con la relación estrecha; 
es decir, el tarasco y el totonaco expresan en una misma palabra los significados de 
“hinchar” y de “pie” (parte del cuerpo empleada en este ejemplo) y la persona “yo”.  
De acuerdo con nuestra interpretación, la hinchazón y la parte del cuerpo en don-
de ésta se manifiesta se encuentran estrechamente relacionadas con la integri-
dad de la persona; el pie y la enfermedad o padecimiento guardan una relación 
equiparable con la persona. Lo anterior contrasta con la codificación de “hinchar” 
de la mayoría de las lenguas revisadas, para las cuales por un lado se encuentra 
la persona, y por otro, la parte de su cuerpo —el pie, en este caso— donde se pre-
senta la hinchazón. En el grupo de lenguas que codifican en la relación distante 
con el sujeto, no encontramos los significados en cuestión integrados en una mis-
ma palabra, sino que por un lado está la persona, y por el otro, la enfermedad o el 
padecimiento asociado con una parte de su cuerpo. Hemos puesto al idioma mixe 
aparte, dado que con la información disponible no era fácil asignar los términos a 
una o a otra forma de codificación.



372

E. FERNANDO NAVA L. 

En esta segunda parte del texto deseamos destacar el ya mencionado compo-
nente lengua-cultura, que conviene emplear en los modelos interculturales apli-
cados desde el enfoque del multilingüismo, dejando atrás, consecuentemente, la 
mera interpretación de una palabra de una lengua en otra. No es que la traducción 
esté reñida con la equidad lingüística, sino que nuestra plataforma de acción es la 
interculturalidad y no el manejo de las lenguas con fines comunicativos. La inter-
culturalidad requiere más que la traducción, y son precisamente esos elementos 
adicionales los que pretendemos cubrir, al menos en parte, con el componente 
lengua-cultura.

Es posible afirmar que el componente lengua-cultura puede tener como punto 
de partida la traducción, pero debemos insistir en que la interculturalidad requiere 
mucho más que la simple traducción. Puestos en otro escenario, en el ambiente 
hotelero, por ejemplo, observamos que en Occidente es fácil toparse con el tér-
mino “señorita” —dirigido a determinada empleada— en otras lenguas, como girl 
(inglés), fräulein (alemán), fille (francés), o signorina (italiano). No obstante “seño-
rita”, en sueco fröken, tiene otras implicaciones, que son incomprensibles a partir 
de la mera traducción y que, en cambio, pueden ser entendidas desde la cultura 
escandinava. Así lo refiere el autor de una guía de turismo: “The point here is that 
some people consider the fröken to be better in Scandinavian than elsewhere. 
Or, to put it another way, they feel that the Nordic girls are more approachable.  
The thing to remember when in Sweden […]” (Morgan, 1973).

En este espacio hemos tratado el componente lengua-cultura sólo de manera 
introductoria. Con un método más riguroso que el ensayado aquí, la intercultura-
lidad debe identificar sus codificaciones en las diferentes lenguas; interpretar sus 
bases lógicas, de visión y de pensamiento, para luego deliberar sobre las formas 
más adecuadas de proceder en la aplicación de tales conocimientos.7 De regre-
so al ámbito de la salud, de gran utilidad resultaría saber si para los hablantes 
de una determinada lengua, la enfermedad o padecimiento se genera desde el 
interior del sujeto —relación estrecha—, o si “llega y ataca” al sujeto desde afuera 
de él —relación distante—. Los síntomas y, en especial, el tratamiento terapéutico 
pueden ser diametralmente distintos cuando un problema se ataca como surgido 
“desde adentro”, que si se trata como proveniente de agentes externos. Con datos 

7 Las metodologías de la lingüística aplicada no se circunscriben a las lenguas indígenas. El estudio de 
Diana Rodríguez (2010) es una muestra sumamente interesante de ensayo metodológico sobre palabras 
homófonas del español discutidas en torno a dos propuestas de escritura en Braille.



ACOTACIONES LINGÜÍSTICAS EN TORNO A LA INTERCULTURALIDAD

373

de los distintos significados a la mano, podríamos, incluso, ensayar formas aná-
logas de acercamiento a ciertas enfermedades, relativas a más de un conjunto de 
población. 

En los cuadros anteriores, observamos cómo el huichol, el tarasco y el totonaco 
—en particular las dos últimas lenguas— tienden a codificar distintas nociones de 
enfermedad en relación estrecha con el sujeto, lo que podría significar que para 
esos pueblos indígenas las opciones médicas (diagnósticos, medicamentos, tra-
tamientos, etcétera) sean de un tipo A, por ejemplo, en contraste con las opciones 
médicas relativas a otros pueblos, que serían del tipo B.

La simple traducción no permite siquiera llegar a este tipo de conclusiones 
o aproximaciones, así como es impensable que la interculturalidad quede inte- 
grada con la mera correspondencia de una palabra o expresión de una lengua, 
con la de otra.8 

Comentarios finales 

En este análisis nos hemos movido en torno a dos realidades: la diversidad de len-
guas y el concepto de interculturalidad. La primera es una realidad contundente,  
a pesar de que para algunos sectores tanto públicos como privados no es una 
cuestión social ni digna de atención.9 La segunda sigue en proceso de definición 
y, en el mejor de los casos, de posicionamiento. Presentamos aquí unas cuan-
tas acotaciones justo sobre esos procesos de definición y posicionamiento de la 
interculturalidad. Entre otras, la de tipificar el escenario sociocultural donde se  
planea insertar el enfoque intercultural, considerando entre las principales 
variables que la población correspondiente hable la misma lengua o diferen-
tes, y practique una cultura o distintas. Con todo, la delimitación a la que hemos 
dado más peso corresponde a un llamado, una advertencia o moción metodoló- 
gica; nos referimos a la inserción de los datos lingüísticos en el modelo o los mode-
los interculturales. Para ello, hemos sido elocuentes respecto de no dejar las cosas 
en el campo de la traducción, e insistimos en que se requiere de un procedimiento 
para acceder a lo que denominamos el componente lengua-cultura. En ese mismo 
sentido y para terminar, añadiremos las siguientes restricciones.

8 Una obra a todas luces recomendada, paradigmática por sus enfoques y alcances en términos de 
conocimientos y aplicaciones lingüísticas y culturales, es la de Lenkersdorf (2008).

9 Cfr. Stavenhagen (2010), sobre las sobradas razones por las cuales es necesario mantener el debate 
acerca de los pueblos indígenas —con todos sus valores, costumbres, instituciones, etcétera—. 



374

E. FERNANDO NAVA L. 

Una política pública con perspectiva intercultural estima el componente  
lengua-cultura como uno de sus ejes rectores; sin él, la política no debe ufanarse de 
“intercultural”, dado que podría quedar sólo en la esfera de la traducción y resul-
tar fuera de su alcance la interpretación de los datos y la aplicación de acciones 
debidamente orientadas por el análisis de la información.

Desde las consideraciones ideológico-políticas de la interculturalidad, la falta 
del componente lengua-cultura debilitaría asimismo el enfoque del multilingüis-
mo, y con ello, daría continuidad a la asimetría sociocultural que subsume el uso 
hegemónico de una sola lengua, ya que ésta es uno de los instrumentos predomi-
nantes en la interacción humana. 

La interculturalidad debe valerse de elementos tales como el componente  
lengua-cultura como una de sus principales herramientas para alcanzar una aten-
ción verdaderamente mejorada en los distintos campos de la atención pública.  
En el ámbito de la salud, confiamos en que al interior de los centros hospitalarios 
de la administración gubernamental la atención a los diferentes sectores de la 
población se puede mejorar; y ante la variable que representan las poblaciones 
hablantes de lenguas indígenas y practicantes de culturas diferentes a las de los 
sectores hispanoparlantes, la interculturalidad es una perspectiva prometedora, 
siempre y cuando, según nuestro punto de vista, sepamos insertar, desde las fases 
de planeación hasta las de aplicación —preventivas, remediales, entre otras—, todo 
lo que significa la gran diversidad de lenguas indígenas. Una interculturalidad 
ignorante del dato lingüístico e indispuesta al uso de las lenguas minorizadas en 
el hacer y el quehacer institucional es, como hemos dicho, pura demagogia.



ACOTACIONES LINGÜÍSTICAS EN TORNO A LA INTERCULTURALIDAD

375

Referencias: 

Ahuja, R. y otros. (2004). Políticas y Fundamentos de la Educación Intercultural Bilingüe en 
México. México: SEP, Coordinación General de Educación Intercultural y Bilingüe/ 
Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas.

Duranti, A. (2011). Linguistic Anthropology: the Study of Language as a Non-neutral  
Medium. En Rejend Mesthrie (Ed.), The Cambridge Handbook of Sociolinguistics  
pp. 28-46. Nueva York: Cambridge University Press. 

Fridman, B. (2012). Las etnicidades del sordo: los señantes y los hablantes. II Congreso 
Iberoamericano de educación bilingüe para sordos. Asunción, Paraguay (ponencia). 

Gómez, P. (1999). Huichol de San Andrés Cohamiata, Jalisco. Archivo de Lenguas 
Indígenas de México, (22). México: El Colegio de México.

Hinojosa, F. (Ed.) y D. Lyon (Comp.). 1980. Mixe de Tlahuitoltepec. Archivo de Lenguas 
Indígenas de México, (8). México: El Colegio de México.

Lenkersdorf, C. (2008). Ja sju’unil ja ‘ajnanumi tojol’ab’al - kastiya. Manual médico español- 
-tojolabal. México: Plaza y Valdés Editores.

Levy, P. (1990). Totonaco de Papantla, Veracruz. Archivo de Lenguas Indígenas de  
México, (15). México: El Colegio de México. 

Ley General de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas. Diario Oficial de la 
Federación. México, D. F., 13 de marzo de 2003.

Mixco, M. J. (1996). Kiliwa del Arroyo León., Baja California. Archivo de Lenguas Indígenas 
de México, (18). México: El Colegio de México.

Montoro, J. (1992-1998). Los Ciegos en la Historia. 5 tomos. Madrid: Organización Nacional 
de Ciegos Españoles, ONCE.

Morgan, K. R. (1973). Speaking your English? A Lighthearted Guide to World Travel.  
New York: Fielding Publications, Inc.

Moser, M. B. (1996). Seri de Sonora. Archivo de Lenguas Indígenas de México, (19). México: 
El Colegio de México.

Nava, E. F. (2016) (en prensa). La necesidad de construir nuevas políticas públicas en 
materia de lenguas indígenas en México. En Beatriz Arias y Julio Serrano (Eds.), 
Políticas Lingüísticas en Galicia y México. México: Universidad Nacional Autónoma 
de México.

Rodríguez, D. (2010). Estudio exploratorio sobre la escritura de palabras homófonas en 
español, en Braille grado 1 y Braille grado 2. México: Secretaría de Salud/Consejo 
Nacional para las Personas con Discapacidad /Universidad Nacional Autónoma de 
México. 



376

E. FERNANDO NAVA L. 

Secretaría de Salud (2008). Interculturalidad en Salud. Experiencias y aportes para el  
fortalecimiento de los servicios de salud. México, Secretaría de Salud.

Stairs G. A. y Stairs E. F. (Comps.). 1983. Huave de San Mateo del Mar. Archivo de Lenguas 
Indígenas de México, (11). México: El Colegio de México.

Stavenhagen, R. (2010). Los pueblos originarios: el debate necesario. Buenos Aires: Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales/Instituto de Estudios y Formación de la 
Central de Trabajadores de la Argentina.

Walsh, C. (2007). Interculturalidad y (de)colonialidad: diferencia y nación de otro modo. 
Pretextos educativos. Revista Boliviana de Educación. (7), 27-43.

Zavala, R. (1992). Acateco de la Frontera Sur. Archivo de Lenguas Indígenas de México, (17). 
México: El Colegio de México.



[377]

Nuestro gran desafío:
ser iguales y solidarios en la diversidad

...Y para ello,
seamos inter-culturales 
inter-religiosos
inter-lo que sea.

Xavier Albó

I. Interculturalidad

Si analizamos la palabra interculturalidad, el prefijo inter– supone la relación 
entre dos o más personas, grupos, enfoques, etcétera. Por lo que intercultural, 

en un sentido amplio, se refiere a aquellas relaciones entre humanos, sus grupos e 
instituciones mediante productos de toda índole (materiales; sociales; simbólicos; 
en forma de valores, ideas, creencias y ritos aprendidos, transmitidos y modifica-
dos socialmente). La interculturalidad puede darse en cualquier área. Por ejemplo, 
puede haber relaciones inter– en:

•  • géneros (dual);
•  • generaciones (pocos casos);
•  • numerosos individuos que están atomizados, cada uno con su “conglome- 

rado” cultural;
•  • disciplinas, profesiones, ocupaciones;
•  • aficiones, gustos, deportes, formas de descanso;
•  • opciones políticas, ideológicas, religiosas;
•  • clases sociales y económicas con oportunidades e intereses distintos;
•  • lugares, comunidades, regiones, pueblos, etnias, naciones, Estados;
•  • indígenas “originarios” y forasteros, inmigrantes;
•  • internet y otros medios de comunicación; 
•  • ¡lo que sea!



378

XAVIER ALBÓ 

En cualquier ámbito la interculturalidad implica un proceso, en el que se pasa 
de ser monoculturales (de hecho o como ideal), a pluri– o multiculturales (diversi-
dad biológica, cultural, sexual, etcétera)1 y finalmente, interculturales.

Al respecto, en este punto inicial se propone un asunto para el debate. Pensar 
cuáles de los inter– antes enumerados (u otros) tendrían mayor potencial para:

1. generar complementariedades constructivas,
2. generar identidades grupales comunes y a la vez diversificadas,
3. provocar conflictos y polarizaciones.

Elementos para el análisis de la interculturalidad

A. Rasgos generales de las relaciones interculturales

1.	 Pueden recorrer toda la gama de relaciones, desde negativas (destructivas, 
opresivas), positivas (solidarias, constructivas), o en un punto medio (la simple 
tolerancia hacia el “otro distinto”, la cual no es aún una relación positiva).

2.	Tienen tres perspectivas complementarias:

a.	 Las relaciones interpersonales. Son más frecuentes en el nivel micro y coti-
diano. Ejemplo: los grupos locales.

b.	 Las relaciones estructurales. Se encuentran más a nivel macro. Ejem-
plos: las instituciones y su organización interna, las políticas públicas y 
sus leyes, incluso la organización del Estado (que pasa de monocultural a 
plurinacional).

c.	 La elaboración conceptual entre culturas. Culturas que articulan sus diver-
sas lógicas, cosmovisiones, sistemas de valores, etcétera. Ejemplos: el sincre- 
tismo, el pluralismo jurídico y la interlegalidad. Esta tercera perspectiva será 
fruto de las dos anteriores.

3.	 Aceleran el “metabolismo” de las culturas. Las culturas, si están vivas, tie-
nen un permanente metabolismo: continuidades, cambios, asimilaciones y 
rechazos. Este metabolismo se acelera si además se incorporan relaciones 
interculturales. 

1 Cfr. Declaración Universal sobre la Diversidad Cultural (UNESCO).



NUESTRO GRAN DESAFÍO: SER IGUALES Y SOLIDARIOS EN LA DIVERSIDAD

379

La interculturalidad implica:

•  • valorar tradiciones, memoria colectiva y raíces históricas;
•  • pasar por continuas transformaciones: desde adentro (lo intracultural) y desde 

afuera (lo intercultural), así como adaptaciones a los nuevos contextos (demo-
grafía, caminos, medioambiente);

•  • portar elementos diferenciadores de la cultura y otros compartidos por diversos 
grupos, viejos y nuevos (que facilitan la interculturalidad).

•  • desempeñar la función de creadora de identidades individuales y sociales.

B. Presencia de dos polos clave y dialécticos en las relaciones 
     interculturales

1.	 El polo intracultural: requiere tener mis/nuestras raíces “bien puestas”; es decir, 
autoestima.

2.	El polo intercultural o de alteridad: supone una actitud de apertura hacia  
“lo otro distinto”, como una predisposición favorable hacia la aceptación, inclu-
so antes de comprender la lógica y razones de ese “distinto”. Si es una actitud 
genuina, se busca la comprensión.

Puesto este contexto, si en las sociedades... 

• • sólo se cumple el polo intracultural, se da lugar a fundamentalismos intole-
rantes y excluyentes. 

• • sólo se cumple el polo intercultural, se crean alienaciones, dependencias.

Si en las sociedades humanas aparecen ambos polos, cabe una amplia gama de 
actitudes e intereses. En este punto valdría preguntarnos, ¿por qué se combinarían 
los dos polos? ¿Por curiosidad?, ¿para aprender?, ¿para sacar ventaja?, ¿por una 
estrategia de mercadotecnia?, ¿para negociar?, ¿para capturar o hacer prosélitos?, 
¿para complementarse y necesitarse mutuamente?, ¿por compasión?, ¿por amor?, 
¿para buscar juntos?, ¿para caminar juntos?, ¿para construir juntos?, ¿para qué?

Debemos distinguir entre lo que compartimos en un aspecto simplemente 
práctico (que afecta menos nuestras identidades) y lo simbólico, que incide en la 
identidad, y que por su mismo carácter, incorpora muchos más elementos de tipo 
subjetivo y emotivo que suscitan “construcciones socioculturales”. Compartir los 



380

XAVIER ALBÓ 

símbolos genera un mayor potencial, ya sea para la solidaridad (entre los indivi-
duos que se sienten parte de una misma identidad colectiva) o para la polarización 
(frente a los sujetos que portan otras identidades). Ilustraremos lo anterior a partir 
de ejemplos que nos muestren cada una de las situaciones descritas:

Sexo y género. A partir del dato objetivo de la existencia de sexos distintos sur-
gen diversas construcciones sociales, que pueden derivar en machismo, homose-
xualidad, heterosexualidad, homofobia, matrimonios entre homosexuales, roles 
de género, etcétera.

Raza y racismos. A partir de determinados rasgos físicos, surgen construcciones 
sociales que nos clasifican en razas a las que se les atribuyen valores y/o defectos 
que van más allá de lo físico. En América Latina, desde 1492 prevalece el racismo 
de los “blancos” frente a los “indios” (¿de la India?) y los “negros”; también puede 
haber racismo entre los discriminados (por ejemplo, cuando se nombra a los de 
afuera, a los extraños no indígenas, como “q’aras” o “blancoides”). Prueba de esto 
es que, antes, el nombre de muchos pueblos originarios significaba “gente”, como 
si los demás no lo fueran. Pero en este rubro cabe también valorar la diversidad de 
razas, que exige la interculturalidad positiva.

C. Construcción de múltiples identidades en la interculturalidad

En las dimensiones mencionadas (y otras más) distintos individuos pueden com-
binar una o más identidades:

•  • Identidades asignadas de manera automática, o sea, se dan al nacer (hombre o 
mujer, de tal lugar, nacido en tal año, entre otras).

•  • Identidades adquiridas, el individuo las moldea a lo largo de su desarrollo (pro-
fesión, pasatiempos, costumbres, ideologías, creencias, entre otras).

Algunas identidades asignadas pueden cambiar por elección o presiones externas: 
nacionalidad, lengua, cultura, religión... ¡hasta sexo!

Debido al incremento de comunicaciones, viajes y migraciones en todo el 
planeta, actualmente aumenta la posibilidad de compartir muchas identidades, 
incluso pueden generarse dos tipos de constelaciones de identidades grupales 
(figura 1).



NUESTRO GRAN DESAFÍO: SER IGUALES Y SOLIDARIOS EN LA DIVERSIDAD

381

En este punto, cabe la siguiente reflexión en torno a la construcción de identida-
des desde el enfoque de la interculturalidad: ¿será la solución uniformarnos todos 
por igual en una “América mestiza”?, ¿cuáles serían los pros, los contras y las pos-
turas alternativas?

D. Cruce de la interculturalidad con las lógicas del poder 
(político, económico, social, simbólico, etcétera)

En los siguientes esquemas se aprecia la dinámica de la interculturalidad en su 
cruce con dos diferentes lógicas del poder.



382

XAVIER ALBÓ 

1. Alteridad intercultural con una estructura de poder igual

En la mayoría de las lenguas llamadas universales, tales como inglés, español, 
francés, etcétera, cuya utilización ha implicado su incorporación como lenguas 
francas en territorios nacionales o transfronterizos, las relaciones de poder que 
hay entre ellas son de equilibrio y equivalencia, es decir, no existen relaciones en 
las que dominen unas lenguas sobre las otras. Esto puede ejemplificarse mediante  
un esquema (figura 2) que relacione a los pueblos que las hablan de manera 
equivalente, por ejemplo, la relación entre el inglés y el francés que se habla en 
Canadá.

Ello no implica que a pesar de ser lenguas equivalentes no se distinga entre:  
“el yo y el nosotros” (es decir, los que pertenecemos a un grupo específico, nuestro 
clan, nuestro territorio o región) y “el tú y el ustedes” (aquel que está afuera, los de 
enfrente, los que de alguna manera exhiben una diferencia, aunque en igualdad  
de condiciones). Esto se muestra en el esquema con la línea horizontal y las rela-
ciones de ida y vuelta que implican la inclusión (en el caso del círculo del yo y 
nosotros) y la exclusión de los otros (en el círculo del tú y ustedes).

En este sentido, en todas las lenguas se marca la distancia y la exclusión entre 
el yo, me, moi, ik, así como el nous, we, nosotros, por un lado, y el you, toi, tú, vous, 
you, ustedes, por el otro. Es decir, en todas se expresa la misma inclusión entre 
lo mío, lo cercano, lo que abrazamos y reconocemos, y los otros, la otredad, la 
distancia, marcada de alguna manera por el tú y el ustedes. Lo que cambia son 
las relaciones de poder marcadas por la validez y el reconocimiento de las len- 



NUESTRO GRAN DESAFÍO: SER IGUALES Y SOLIDARIOS EN LA DIVERSIDAD

383

guas debido a su prestigio y presencia sustentada en el dominio de ciertas pobla-
ciones, sus lenguas y conocimientos, frente a otras poblaciones colonizadas, de 
una u otra manera, mediante relaciones de poder y dominación negativas, don-
de se invisibiliza su lengua, su cultura y sus conocimientos. Tal es el caso de los 
españoles u otros pueblos dominantes con los pueblos originarios de América.  
En estos pueblos originarios se da el tipo de relaciones antes descritas, un ejem-
plo es la lengua quechua (cuadro 1), hablada en las zonas andinas de Bolivia, Perú 
y Ecuador.

2. Alteridad intercultural con una estructura de poder desigual 

En el siguiente esquema (figura 3) se ilustran las relaciones inequitativas y asi-
métricas que se dan en los grupos dominantes, a través de cuya lengua se ejerce 
el poder y el reconocimiento franco, de prestigio y de comunicación nacional.

La flecha vertical más gruesa en el esquema muestra una relación clara de 
sumisión de los de abajo respecto a los de arriba y la invisibilización que ejercen 
los de arriba respecto a los de abajo, mostrada a través de la flecha punteada. 

En la relación lateral del “nosotros” se observa un bloqueo, una “no-comuni-
cación” o comunicación interrumpida que se presenta entre los dominados res- 
pecto a los de arriba (por eso la flecha está trunca por los dos lados y no establece 
la comunicación).



384

XAVIER ALBÓ 

Por otra parte, los que se sienten de abajo construyen relaciones de domina-
ción/sumisión, tanto frente a un “nosotros”, como respecto a los “otros”, con quie-
nes no tienen relación ni reconocimiento.

En esta segunda situación con una estructura de poder desigual, que es la más 
frecuente, ocurre un desfase entre los polos de la interculturalidad. Así, quienes 
se relacionan de manera sumisa con los de arriba, reconocen, sin embargo, su pre-
sencia y lo que ésta implica. Por ello, la relación es desigual y no equivalente, por 
lo tanto, se da el desfase entre los dos polos de la interculturalidad. Lo anterior da 
como resultado dos posibilidades:

•  • La autoestima es fuerte en los que detentan el poder y baja en los que no lo 
tienen.

•  • En cambio, con la apertura al “otro distinto”, ocurre lo contrario, la autoestima 
es baja en los poderosos en relación con los otros distintos que no tienen el 
poder (por ejemplo, los indígenas). Estos últimos, sin embargo, tienden a imitar 
a los que sí lo tienen por la necesidad de escapar de la discriminación, pero al 
hacerlo con baja autoestima, hay mayor riesgo de alienación.



NUESTRO GRAN DESAFÍO: SER IGUALES Y SOLIDARIOS EN LA DIVERSIDAD

385

Por tanto, podemos decir que en una estructura de poder dada existen ciertas 
prioridades interculturales:

Prioridades interculturales en una estructura de poder

1.  Fortalecer en los oprimidos de abajo la actitud positiva hacia adentro de la pro-
pia cultura, para consolidar su estructura interna personal y grupal: la propia 
identidad. Es la primera “cabeza” del puente intercultural.

2. Despertar y fortalecer en los poderosos la actitud de apertura hacia abajo, hacia 
la cultura de los que no tienen poder y son discriminados. Ésta es la otra cabeza 
del puente.
Para que esta actitud sea plenamente positiva debe superar no sólo las habitua-
les discriminaciones, sino también la actitud de un simple servicio “salvador” 
de quien se siente con todas las soluciones, y aceptar al distinto como tal, aun-
que esté socialmente ubicado en una situación desfavorable. Esta postura es 
fundamental también para educadores y evangelizadores.

3. Facilitar a los de la cultura oprimida, en cuanto lo deseen, los medios para la 
necesaria comprensión y manejo de aquellos elementos propios de una cultura 
común, de rasgos más universales.
Muchos de esos elementos son probablemente parte (y quizás monopolio) de 
las culturas dominantes y con mayor poder. Esta tarea tiene, por tanto, algo  
de apertura hacia arriba. Pero hay que despojar a estos elementos de su aso-
ciación con la cultura de los poderosos y hacerlos más bien parte de la cultura 
común. 

4. El conocimiento y desempeño en una cultura común deben ir siempre acom-
pañados del reconocimiento y fortalecimiento de las diversas culturas e identi-
dades originarias, más locales.

De esta forma disminuirán, e incluso podrían desaparecer, las relaciones hacia arri-
ba o abajo, para aceptarse unos a otros desde sus identidades diversas pero iguales 
en poder y oportunidades. De ahí todos confluiremos hacia el centro. Es decir, cada 
uno que se acepta a sí mismo, tiende desde ahí un puente hacia los otros, y todos 
se encuentran en el centro de una sociedad realmente pluricultural.



386

XAVIER ALBÓ 

II. Interreligiosidad

La religión es una de las dimensiones clave de la inmensa mayoría de las culturas y 
sociedades, dentro de su esfera simbólica, según la perspectiva de la antropología 
religiosa y de la sociología de la religión. Tampoco debería descartarse de manera 
automática cualquier expresión de una “religión secular” (o “atea”).

Todo lo dicho hasta aquí es aplicable en este ámbito como la dimensión reli- 
giosa de la interculturalidad. Desde nuestra propia perspectiva religiosa, podría-
mos añadir que el ecumenismo y el diálogo interreligioso son los nombres que 
hemos dado a este tipo de relaciones. La misionología, la pastoral indígena o afro- 
americana y otras especialidades semejantes, también tienen que ver con ello.

Repasando algunos de los rasgos anteriormente señalados, la interculturalidad 
religiosa tiene las siguientes características:

A. Rasgos generales de la interculturalidad religiosa

1.	 Puede ser negativa y fundamentalista o muy positiva y abierta.
2.	Toca lo cotidiano interpersonal, lo estructural intra e intereclesial y lo concep-

tual (sincretismos).
3.	 Fueron notables los cambios en su “metabolismo” desde antes y después del 

Vaticano II, con momentos de mayor apertura o de involución.

B. Presencia de dos polos clave en la interreligiosidad

1.	 El polo intracultural. Cuando las iglesias y religiones sólo toman en cuenta  
“su verdad” intracultural e intrareligiosa, son un ejemplo clásico de fundamen-
talismo (concepto que proviene de la esfera religiosa). Y, si la imponen desde 
su poder a los demás —quizás gracias a sus alianzas con el poder político, eco-
nómico, social, etcétera—, pasan a ser una muestra clara de neocolonialismo o 
de proselitismo poco respetuoso.
Por otra parte, la esfera religiosa en que todos estos actores se mueven tiene 
una de las mayores dosificaciones simbólicas, con su particular potencial movi-
lizador, sea para unir o polarizar. En este caso, al tratarse de símbolos y creen-
cias consideradas sagradas y vinculadas con la fe, y a veces, con un monopolio 



NUESTRO GRAN DESAFÍO: SER IGUALES Y SOLIDARIOS EN LA DIVERSIDAD

387

de la verdad, si prevalecen actitudes fundamentalistas, su potencial polariza-
dor podría ser mayor frente a los que tienen filiaciones y creencias religiosas 
distintas.

2.	El polo de la alteridad. Desde este polo hay también notables posibilidades de 
diálogo ecuménico e interreligioso; a veces éstas son más fáciles y obvias en  
la convivencia cotidiana, pero están sujetas a mayores trabas burocráticas  
en las altas esferas, al menos en las religiones más estructuradas, sobre todo si 
se involucionan por temor a perder o diluir su identidad.
Como ejemplo podemos mencionar el de cientos de diáconos casados en Chia-
pas, que sin embargo fueron frenados desde Roma por temor de que, por esa 
permisividad, ya no hubiera candidatos indígenas al sacerdocio célibe. Otro 
ejemplo: ¿misa con bebida no alcohólica donde ésta es vista como diabólica?

C. Construcción de múltiples identidades en la interreligiosidad

Los militantes de determinada religión suelen tener otras varias identidades en 
diferentes esferas (ser indígena, ser de tal partido o de tal país, etcétera). No es raro 
que recurran también a diversas Iglesias, según lo que cada una ofrezca. Por ejem-
plo, se afilian a la católica para defender sus derechos, a la “originaria cósmica”  
para ritos agrarios, al programa “Compasión” de diversas iglesias evangélicas para 
obtener alimentos y otros recursos.

En el caso de las religiones y espiritualidades indígenas y afroamericanas, las 
situaciones pueden ser bastante variadas y complejas: 

1.	 La mayoría está bautizada y se reconoce cristiana (católicos o de otros grupos, 
según el lugar y el momento). Pero a la vez mantienen y adaptan más o me- 
nos elementos de su experiencia religiosa originaria (de su cosmovisión, creen-
cias, ritos, valores, espiritualidades, chamanismo y agentes religiosos, etcétera).  
La evangelización llegó muchas veces de la mano del poder colonial o, ahora, 
neocolonial. Este es su pecado original.

2.	No existe una única “cultura indígena” ni “afroamericana” sino muchas, tan-
tas como grupos étnicos hay, e incluso más, según sus procesos diversificados 
de enculturación y el ambiente de vida (andino, amazónico, caribeño, rural y 
urbano). 

3.	 Hay, por tanto, grandes diferencias en los grados y estilos de los sincretismos 
resultantes. En el caso religioso, oscilamos entre dos polos:



388

XAVIER ALBÓ 

a.		 Catequistas, diáconos, sacerdotes, religiosas/os, pastores e incluso algunos 
obispos, que sin olvidar sus orígenes son a la vez cristianos devotos y mili-
tantes. Algunos rechazan los elementos originarios, pero otros se esfuerzan 
por incorporarlos, en mayor o menor grado.

b.		 Grupos que desean seguir con su cosmovisión y espiritualidad sin influen-
cias ajenas, o que desean extirpar cualquier signo cristiano considerado 
como “neocolonial”.

La mayoría está en alguna situación intermedia entre estos dos polos: no cues- 
tionan su condición cristiana pero tampoco les importan mucho las normas ofi-
ciales de su respectiva iglesia. 

Entre los del polo b, anticolonial, hay asimismo dos modalidades:

b1.	Grupos de contacto reciente o relativamente aislados. Varios han quedado 
expuestos de golpe a misioneros evangélicos, a veces bastantes fundamen-
talistas, como Nuevas Tribus o el Instituto Lingüístico de Verano (ILV). 

b2.	Algunas élites militantes dentro de pueblos indígenas que, después de lar-
gos contactos con cristianos, buscan reforzar sus raíces sin esa influencia 
“neocolonial”. Por ejemplo, militantes entre mayas de Guatemala, los mapu-
ches de Chile (conquistados recién a fines del siglo XIX) o entre aymaras de 
la nueva Bolivia. Hay incluso procesos de “etnogénesis” con reinvención  
de ritos. Algunos consideran radicales y fundamentalistas a estos grupos, 
pero se tendrá que analizar si están reaccionando a su vez a actitudes de 
cristianos fundamentalistas contra sus pueblos. 

Esa gama de situaciones, tiene su espejo en el también variado repertorio de acti-
tudes de los agentes católicos y las diversas oleadas de misioneros evangélicos 
de todo color y condición, incluso misioneros no cristianos, como los mormo- 
nes, los bahai o los hare Krishna. Los que más crecen en número son los pentecos-
tales, con su notable variedad interna.

Entre los católicos y varios grupos protestantes, sobre todo los históricos, ha 
habido interesantes experiencias de inculturación y de diálogo; por ejemplo, con el 
Consejo Indigenista Misionero (CIMI) en el Brasil. Estas experiencias a veces han 
entrado en conflicto con otras visiones, por ejemplo, lo sucedido en diócesis indí-
genas de México. En ciertas situaciones, las conferencias episcopales de algunos 



NUESTRO GRAN DESAFÍO: SER IGUALES Y SOLIDARIOS EN LA DIVERSIDAD

389

países han llegado a cambiar obispos y, en casos extremos, conducido al cierre de 
diócesis completas. Ejemplo de lo anterior es lo que ocurrió en Sucumbios (Ecua-
dor) y en el sur andino de Perú.

En algunas circunstancias, el diálogo ecuménico o interreligioso ya no es tanto 
entre cristianos e indígenas con sus propias espiritualidades, sino entre esas diver-
sas expresiones religiosas cristianas (o no) dentro de las mismas comunidades 
indígenas o afroamericanas. Algunas de estas expresiones tienen fuertes víncu-
los internacionales pero otras son de origen muy local. En los centros urbanos es 
común y notable el contraste entre un gran templo católico histórico y un sinfín 
de pequeños salones evangélicos en el entorno.

En este momento cabría reflexionar si para un miembro de pueblo originario, 
y desde la perspectiva de la interculturalidad, sería mejor optar entre ser cristiano 
“o” mantener su religiosidad indígena, o ser cristiano “y” mantener su religiosidad 
indígena. ¿Qué supondrían estas disyuntivas en sus esquemas de valores y sis-
temas de creencias? Sistemas donde se siguen dando expresiones religiosas pro-
pias dentro de procesos dinámicos de cambio, así como la prevalencia y el rechazo 
tanto de lo propio como de lo cristiano. En muchos casos, se construye un juego 
entre los empréstitos y lo propio, que convergen en un espacio sociocultural de 
costumbres e identidades cambiantes y dinámicas.

D. Cruce de la interreligiosidad con el poder 

Muchos de los cambios mencionados tienen que ver con las diversas relaciones de 
los grupos religiosos con el poder, sea éste político, social, económico o simbólico. 
Por lo tanto, las prioridades interreligiosas, en principio, debieran ir por el mismo 
camino señalado en la primera parte de este texto.

En este campo religioso, la primera y tercera prioridad podrían fundirse en una, 
semejante a la segunda de las alternativas presentadas en el tema de la reflexión 
anterior, al menos para aquellos indígenas y afroamericanos que ya viven una 
situación sincrética con el cristianismo. La prioridad podría expresarse así:

“Ayudar a los indígenas y afroamericanos que mantienen sus raíces espirituales 
originarias y a la vez se sienten cristianos, para que logren convivir y juntar sus dos 
experiencias religiosas, desarrollando lo mucho en común y lo complementario 
que hay en ambas. Así se mantendrán orgullosos de su pueblo y sus raíces, y la vez, 
se abrirán a los otros, buscando caminos de solidaridad y equidad entre todos.”

Dentro de los sectores eclesiásticos la apertura a la religiosidad, la cosmovi-
sión y las espiritualidades de cada pueblo indígena y afroamericano debería ser 



390

XAVIER ALBÓ 

una parte fundamental del currículo en los seminarios y en la planificación de 
las regiones con este tipo de población. En la medida que los agentes religiosos 
presentes y futuros puedan convivir de cerca con estos pueblos, su preocupación 
central ya no será “convertir” a esos paganos o malos cristianos, sino convivir y 
caminar junto a ellos. De esa manera unos y otros serán más “evangelizados”.

E. Misionología interreligiosa y teologías indias2 

Si la mayoría de las poblaciones indígenas siguen siendo pobres, una puerta privi-
legiada para proclamarles la buena nueva son las teologías indias. Aquí se juntan 
dos vertientes:

•  • La de la liberación, por tratarse de pueblos oprimidos y a la vez discriminados 
por su condición étnica, tanto dentro de la sociedad como, a veces, dentro de 
la estructura eclesiástica. 

•  • La reflexión teológica a partir de la cosmovisión y espiritualidades de cada pue- 
blo, como un camino que a la vez les fortalece y puede contribuir al enriqueci-
miento mutuo, de ellos y de toda la Iglesia.

Por ser su experiencia más sentida, primero prevaleció la vertiente de la liberación, 
semejante de un pueblo a otro, por lo que se hablaba más de teología india (en sin-
gular), como una rama especializada de la teología de la liberación. Pero consoli-
dada ya esta vertiente se le añadió la segunda, más cercana a nuestra temática de 
la interreligiosidad, con énfasis en la intrarreligiosidad. Desde entonces se habla 
de las teologías indias, en plural.

No es casual que —como la teología de la liberación— tanto estas teologías 
indias como los propios pueblos indígenas den prioridad a las “espiritualidades”. 
Prefieren hablar de ellas y no de “religiones” indígenas, porque ven ese último 
concepto demasiado asociado a instituciones autoritarias que controlan y regulan 
tanto las conductas como las creencias y rituales de sus miembros.

Estas teologías indias han nacido en el seno de la Iglesia católica por inicia- 
tiva de sacerdotes y laicos indígenas católicos, en diálogo con miembros de otras 

2  Seguro podría decirse algo semejante para los pueblos afroamericanos, pero no he estudiado su 
perspectiva teológica.



NUESTRO GRAN DESAFÍO: SER IGUALES Y SOLIDARIOS EN LA DIVERSIDAD

391

denominaciones cristianas. Su principal portavoz, el sacerdote zapoteco Eleazar 
López, insiste en solicitar que las teologías indias sean formalmente reconocidas 
como una especialidad muy legítima dentro de la Iglesia.

Lo anterior puede efectivamente contribuir a que la Iglesia comprenda mejor 
otras dimensiones de su “catolicidad”. Esta potencialidad ya había sido enfatiza-
da por la Santa Sede en el documento Diálogo y Anuncio (Boletín del Consejo de  
Diálogo Interreligioso, núm. 26, 1991), donde se recomendaron cuatro niveles  
de diálogo, que se explican con frases como las siguientes:

•  • El diálogo de la vida, en el que las personas se esfuerzan para vivir en un espí-
ritu de apertura y buena vecindad, compartiendo sus alegrías y penas, sus pro-
blemas y preocupaciones humanas.

•  • El diálogo de la acción, en el que los cristianos y las demás personas colaboran 
con vistas al desarrollo integral y la libertad de la gente.

•  • El diálogo de la experiencia religiosa, en el que las personas, enraizadas en sus 
tradiciones religiosas, comparten sus propias riquezas espirituales.

•  • El diálogo del intercambio teológico, en el que los expertos tratan de entender 
de manera más profunda sus respectivas herencias religiosas y de apreciar sus 
respectivos valores espirituales.

Todo ello es también aplicable al diálogo con las religiones y espiritualidades 
indígenas que expresan un sentido de la divinidad al que “hay que acercarse con 
gran sensibilidad, puesto que contienen valores espirituales y humanos”, inclui-
dos temas de nueva actualidad como su relación sagrada y armónica con la Madre 
Tierra y la creación, con el mundo sobrenatural y con los demás seres humanos, 
dentro del paradigma que ahora ellos mismos tienden a llamar el vivir bien, en 
contraposición al vivir mejor unos pocos a costa de los demás.





[393]

Los autores…

Xavier Albó
Doctor en Lingüística Antropológica por la Universidad de Cornell, Nueva York; 
licenciado en Teología por la Facultad Borja, Barcelona y la Loyola University,  
Chicago. Doctor en Filosofía por la Universidad Católica del Ecuador, Quito.  
Realizó estudios en Humanidades en Cochabamba, Bolivia, y luego en la Univer-
sidad Católica del Ecuador, Quito; es cofundador del Centro de Investigación y 
Promoción del Campesinado (CIPCA) en Bolivia. Algunas de sus publicaciones 
son Lo indígena originario campesino en la nueva Constitución y Del indio nega-
do al permitido y al protagonismo en América Latina.  En 1995 fue miembro de la 
asamblea y del equipo de la Unidad de Acción Política del CIPCA, del que actual-
mente forma parte. 
Correo electrónico: xalbo@cipca.org.bo

Bruno Baronnet
Sociólogo y antropólogo. Doctor en Ciencias Sociales por El Colegio de México  
y por la Université Sorbonne Nouvelle de París (2009), con una tesis premiada  
sobre la educación indígena y la lucha por la autonomía, la cual fue codiri- 
gida por Rodolfo Stavenhagen y Christian Gros. Es profesor investigador de tiem-
po completo en el Instituto de Investigaciones en Educación de la Universidad 
Veracruzana (UV), en Xalapa, donde estudia los procesos de educación intercul- 
tural y de autonomía indígena en México y América Latina. Es coordinador y coau-
tor de los libros Luchas “muy otras”: zapatismo y autonomía en las comunidades 
indígenas de Chiapas y Autonomía y educación indígena: las escuelas zapatistas 
de la Selva Lacandona en Chiapas, México. Desde 2014, Bruno Baronnet es coor-
dinador del subgrupo “Educación, interculturalidad y racismo”, de la red de inves-
tigación Red Integra (Conacyt/CEIICH-UNAM).
Correo electrónico: bruno.baronnet@gmail.com



394

Juan Bello Domínguez
Doctor en Sociología por la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM); 
profesor investigador de la Universidad Pedagógica Nacional (UPN); miembro del 
Sistema Nacional de Investigadores. Sus principales líneas de investigación son 
educación, inclusión, interculturalidad, indígenas, discapacidad y género. Algunas 
de sus publicaciones son La educación inclusiva: reflexiones desde Latinoaméri-
ca y Educación inclusiva: un debate necesario. Actualmente es coordinador del 
cuerpo académico “Educación Intercultural e Inclusión” en la Universidad Peda-
gógica Nacional.
Correo electrónico: juanbell@hotmail.com 

Sonia Comboni Salinas
Profesora investigadora del Departamento de Relaciones Sociales de la Univer-
sidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco (UAM-X). Socióloga por la  
Universidad Católica de Lovaina, Bélgica; licenciada y maestra en Ciencias de  
la Educación por la Universidad de París V y doctora en Sociología por el Instituto 
de Altos Estudios en América Latina, París III, Francia. Ha sido coordinadora del 
posgrado en Desarrollo Rural; es integrante del Sistema Nacional de Investiga- 
dores, nivel III; es autora de diversos libros y coordinadora de nueve obras colecti-
vas; cuenta con más de 140 artículos y capítulos de libros, y ha participado en más 
de 300 eventos nacionales e internacionales. Ha asesorado diversos proyectos 
educativos en México y América Latina.
Correo electrónico: sonia.comboni@gmail.com 

Ernesto Díaz-Couder
Profesor investigador de la Universidad Pedagógica Nacional (UPN) en la Ciudad 
de México. Es candidato a doctor en Antropología por la Universidad de Califor-
nia, Berkeley. Algunas de sus publicaciones son “Multiculturalismo y educación”, 
publicado en Cultura y representaciones sociales, y “Las lenguas indígenas de 
Guerrero”, en Estado Económico y Social de los Pueblos Indígenas de Guerrero.  
Las líneas de investigación en las que actualmente trabaja son: política del len- 
guaje, ciudadanía y diversidad sociocultural, y Educación Bilingüe.
Correo electrónico: ediaz@upn.mx 



395

Ernesto Guerra García
Doctor en Enseñanza Superior por el Centro de Investigación y Docencia en 
Humanidades del Estado de Morelos. Obtuvo la maestría en Economía en la Uni-
versidad Autónoma de Nuevo León (UANL). Formó parte del grupo fundador de la 
Universidad Autónoma Indígena de México (UAIM), hoy Universidad Autónoma  
Intercultural de Sinaloa (UAIS). Es miembro honorífico del Sistema Sinaloense  
de Investigadores y pertenece al Sistema Nacional de Investigadores, nivel II. 
Actualmente se desempeña como Coordinador General de Investigación y Pos-
grado de la UAIS.
Correo electrónico: drguerragarcia@gmail.com.

José Manuel Juárez Núñez
Profesor investigador en el Departamento de Relaciones Sociales de la Univer- 
sidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco (UAM-X). Doctor en Sociología 
Urbana por la Universidad de París III y en Sociología de la Religión y la Cultura 
por la Escuela de Altos Estudios en Ciencias Sociales de París; egresado del doc-
torado en Sociología de la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM); 
maestro en Sociología de la Educación por la Universidad de París VIII. Ha sido 
coordinador de la licenciatura en Sociología y del posgrado en Educación en la 
UAM-X. Ha impartido cursos de licenciatura y posgrado en Educación en la UAM y 
en la UNAM. Es autor y coautor de numerosos artículos sobre educación. Miembro 
del Sistema Nacional de Investigadores, nivel II.
Correo electrónico: jmajun4209@gmail.com

Patricia Medina Melgarejo 
Doctora en Pedagogía por la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM) 
y en Antropología por la Escuela Nacional de Antropología e Historia (ENAH).  
Es docente investigadora de la Universidad Pedagógica Nacional (UPN); docente 
en el posgrado en Pedagogía de la Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM. Algu-
nas de sus publicaciones son Identidad y conocimiento. Territorio de la memo-
ria: experiencia intercultural yoreme mayo de Sinaloa y Repensar la educación 
intercultural en nuestras Américas. Es miembro del Sistema Nacional de Investi-
gadores, nivel II, y desde 1998, también del Consejo Mexicano de Investigación 
Educativa.
Correo electrónico: patymedmx@yahoo.com.mx



396

Pablo Mejía Montes de Oca
Doctor en Pedagogía por la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM). 
Profesor investigador del Área Cultura y Sociedad, perteneciente al Departamento  
de Política y Cultura de la División de Ciencias Sociales y Humanidades de la  
Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco (UAM-X). Ha parti-
cipado en diversas publicaciones, como coordinador en los libros El poder y la 
educación en el proyecto de nación (2017) y Cambios y desafíos en la educación 
superior hoy (2016).
Correo electrónico: pmejia@correo.xoc.uam.mx

María Eugenia Meza Hernández
Maestra en Educación Social por la  Universidad Autónoma Indígena de México 
(UAIM) y facilitadora del Programa Educativo de Sociología Rural de la misma 
institución. Coautora del estudio El corto y sinuoso camino de la UAIM y del libro 
Instituciones interculturales de educación superior en América Latina, editado 
por UNESCO-IESALC.
Correo electrónico: uaim_mmeza@yahoo.com

Francisco Miranda López 
Es doctor en Ciencias Sociales por El Colegio de México y profesor investigador 
de la Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales (FLACSO), México. En 1999 
ganó el Premio de la Academia Mexicana de Ciencias en el área de Sociología por 
su tesis de doctorado. Pertenece al Sistema Nacional de Investigadores, nivel II.  
Algunas de sus publicaciones son Mejora de la calidad educativa en México: 
posiciones y propuestas; Guía de Lecturas. Diplomado Superior en Gestión Insti-
tucional y Liderazgo Académico, Coahuila. Unidad III; La Educación Básica entre 
siglos. Agenda para el futuro (editada por la Universidad Autónoma del Estado de 
Hidalgo [2011] y Liderazgo e Innovación Educativa. Actualmente es titular de la 
Unidad de Normatividad y Política Educativa del Instituto Nacional para la Eva-
luación de la Educación (INEE). 
Correo electrónico: fmiranda@inee.edu.mx



397

Rosalinda Morales Garza
Doctora en Administración Pública por la Universidad Anáhuac. Actualmente es 
Directora de Educación Indígena de la Secretaria de Educación Pública (SEP), don-
de por tres décadas ha desarrollado una gestión pública con buenos resultados en 
la educación básica, media y superior para poblaciones rurales, migrantes, urbano- 
-marginales e indígenas. Fue directora de Educación Comunitaria del Consejo 
Nacional del Fomento Educativo. Entre sus publicaciones se encuentra Profe-
sionalización y formación continua para docentes indígenas y en contextos de 
diversidad (SEP-DGEI, [2012]). Sus principales líneas de investigación son género, 
gobernanza, educación inclusiva y derechos humanos.
Correo electrónico: rosalinda@nube.sep.gob.mx

Fernando Nava
Es lingüista por la Escuela Nacional de Antropología e Historia (ENAH). Estudió la 
maestría en Lingüística en la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM) 
y en El Colegio de México, y obtuvo en 2004 el grado de doctor en Antropología 
con la tesis La voz media en p’urhepecha. Sus principales tópicos de investigación 
han sido las lenguas purépecha, náhuatl y chichimeco jonaz; el plurilingüismo  
originario de México; los derechos lingüísticos de los indígenas; la música tradi-
cional mexicana; las canciones en lengua indígena; la música de las danzas popu-
lares con los temas de la Conquista y la música de la poesía oral improvisada.  
Ha sido director general (fundador) del Instituto Nacional de Lenguas Indígenas  
(2004-2010). Actualmente es investigador titular de tiempo completo de la espe-
cialidad de Lingüística del Instituto de Investigaciones Antropológicas-UNAM.
Correo electrónico: fnava@unam.mx



398

Carlos Ornelas
Profesor del Departamento de Educación y Comunicación en la Universidad  
Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco (UAM-X). Es doctor en Educación 
por la Universidad de Stanford. Ha sido profesor en la Universidad Juárez de 
Durango (UJED) y la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM); también 
ha colaborado como profesor visitante en el Centro de Investigación y Docencia 
Económicas, en el Tecnológico de Monterrey y la Universidad Iberoamericana 
(UIA), entre otras de nivel internacional. Fulbrigth Scholar en la Escuela de Gra-
duados en Educación de la Universidad de Harvard. Es editorialista del periódico 
Excélsior. Su área de investigación es la política educativa. Es miembro del Sis-
tema Nacional de Investigadores, nivel III, y del Consejo Mexicano de Investiga-
ción Educativa, la Comparative and International Education Society y la Latin  
American Studies Association.
Correo electrónico: carlos.ornelas10@gmail.com

María Isabel Ramírez
Asesora, investigadora y docente en el Programa EIB UPEL-Mácaro, en los Centros  
de Atención de Amazonas y Apure. Miembro fundador activo del Centro de 
Investigaciones Lingüísticas y Literarias “Hugo Obregón Muñoz” y el Centro  
de Investigaciones “Culturas y Lenguas”. Miembro de la Asociación de Lingüística 
y Filología de América Latina (ALFAL) desde el 2000. 
Correo electrónico: maixaram@gmail.com

Nicanor Rebolledo Reséndiz
Es doctor en Antropología Social por la Universidad Iberoamericana (UIA); pro-
fesor investigador de la Universidad Pedagógica Nacional (UPN). Fue profesor 
visitante del posgrado de Antropología Social de la Universidad Federal de Santa 
Catarina, Brasil. Miembro del Sistema Nacional de Investigadores, nivel I. Algunas 
de sus obras son Escolarización interrumpida. Un caso de migración y bilingüismo 
indígenas en la ciudad México, Cultura, escolarización y etnografía y Los palikur 
en el amazonas brasileño del Bajo Uaça. Las líneas de investigación en las que 
actualmente trabaja son antropología de la educación, bilingüismo, intercultura-
lismo, así como inmigración e infancia indígena.
Correo electrónico: nrebolle@upn.mx



399

Jaime Romero
Doctor en Pedagogía. Estudió Psicología Educativa en la Universidad Autónoma 
Metropolitana, Unidad Xochimilco (UAM-X), luego la maestría y el doctorado en 
Pedagogía en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional Autó-
noma de México (UNAM). Ha trabajado en programas de alfabetización con vende-
doras ambulantes emigrantes latinoamericanas en Nueva York. Ha sido educador 
en los bachilleratos populares para trabajadores en Buenos Aires, Argentina.  
Ha impartido cursos de formación docente en universidades y centros educativos 
en Oaxaca, Chiapas y Guerrero. Realizó posdoctorado en la maestría de Desarrollo 
y Planeación de la Educación de la UAM-X. Ha sido ganador del XVII Premio Nacio-
nal de Cuento “Juan José Arreola”. 
Correo electrónico: jaime.romerode@gmail.com

Fausto Sandoval Cruz
Profesor de educación indígena. Es originario de San Andrés Chicahuaxtla, muni-
cipio de Putla, Villa de Guerrero, Oaxaca. Ha desempeñado diversos puestos a 
nivel comunitario: jefe de policía, integrante de la tesorería municipal y síndico 
municipal.
Correo electrónico: faustoj_o@yahoo.com.mx



Interculturalidad y diversidad en la educa-
ción: concepciones, políticas y prácticas, 

coordinado por Sonia Comboni Salinas y
José Manuel Juárez Núñez,

se terminó de imprimir en octubre de dos 
mil veinte. El tiro consta de 500 ejemplares 
impresos sobre papel cultural de noventa 

gramos; cubiertas impresas sobre cartulina 
sulfatada de 12 puntos. 

Formación e impresión: 
Monarca impresoras. Constantino 338-A, 

col. Vallejo, alcaldía G. A. Madero,
C. P. 07870. Tel. 55.19.97.80.45  

monarcaimpresoras@hotmail.com.






