
Mapuce
una nación

El pueblo

Silvio Winderbaum
Hugo Alvarez



© Copyright Silvio Winderbaum 
edicionespidolapalabra@gmail.com

www.enseñarlapatagonia.com.ar

TE: +54 - 0299 - 155 046442

Hecho el depósito que marca la ley 11.723

Libro de edición argentina

ISBN 978-987-45960-4-8

Primera edición: abril 2021

Primera reimpresión: noviembre 2022

Winderbaum,  Silvio Daniel

   El pueblo mapuce : una nación /  Silvio Daniel Winderbaum ;  Hugo Alvarez ; 

Comentarios de  Marcelo Valko ; Ilustrado por Héctor Sanguiliano. - 1a ed ilustrada. 

1a reimp. - Neuquén : Pido La Palabra ; Neuquén : Confederación Mapuce de 

Neuquén, 2022.

   120 p. : il. ; 24 x 17 cm.

   ISBN 978-987-45960-4-8

   1. Historia. 2. Pueblos Originarios. I. Alvarez,  Hugo II. Valko,  Marcelo, com. III. 

Sanguiliano, Héctor, ilus. IV. Título.

   CDD 980.004

La reproducción total o parcial de este libro en cualquier forma que sea, idéntica o modificada, 

escrita a máquina por el sistema “multigraph”, mimeógrafo, impreso, etc., no autorizada por 

los editores, viola derechos reservados.



Silvio Winderbaum
Hugo Alvarez

Mapuce
una nación

El pueblo

Ilustraciones

Sanyú

Prólogo

Marcelo Valko

Edición

Diego Arguindegy

Fotos

Confederación Mapuce de Neuquén
Omar Maraury
Celeste Bustos

Diseño Grafíco y Arte de Tapa

Guillermo Olivera

Diseño Cartográfico

Juan Andrés Maure

Fotos del arte de tapa: Confederación Mapuce de Neuquén. 
En la imagen, María Kalfin Nawel y Namku Nawel.



Silvio Daniel Winderbaum es director de Pido la palabra Editorial (www.ense-
ñarlapatagonia.com.ar). Este es su octavo libro: los anteriores son “Neuquén para 
chicos y grandes” (1999), “Enseñar Neuquén” (2001), “Neuquén, preguntas para 
entender la ciudad” (2004), “Para pensar y entender Río Negro” (2006), “Neuquén, 
temas y problemas” (2012), “Patagonia, temas y problemas” (2014) y “Río Negro, 
temas y problemas” (2018). Es Maestro Especializado en Educación Primaria, 
Profesor y Licenciado en Historia (Fa-Hu-UNCo). Fue Profesor de Didáctica de las 
Ciencias Sociales en distintos IFD de Neuquén, dictó numerosos cursos y actual-
mente sigue dedicado a la formación de maestras, maestros y profesores.

Hugo Alberto Alvarez es Vicedirector en el CPEM N° 69 “Carlos Fuentealba”. 
Neuquén capital. Coordina la Revista digital Viento del Sur, disponible en http://
www.revistavientodelsur.com.ar/- https://www.facebook.com/VientoDelSu-
renPuelmapu. Producción y guion de “La Chispa” documental basado en el libro 
de Ariel Petruccelli “Docentes y Piqueteros”; sobre la lucha docente en Neuquén 
1982/2010 bajo la dirección de Juan Manuel Rada, disponible en YouTube/lachis-
padocumental (2012). Esp. en Investigación Educativa. Escuela Marina Vilte-CTE-
RA (2008). Prof. en Historia egresado de la FaHu-UNCo (1996).



La idea de lo que hoy es este libro surgió durante los 77 días en que estuvo desaparecido 

el cuerpo de Santiago Maldonado, en 2017. Surgió mientras marchábamos y nos pregun-

tábamos ¿Dónde esta? Porque además, hay que recordar que Santiago estuvo “desapareci-

do” en el contexto de una protesta social reprimida por el Estado. Este es un libro que se 

escribió mientras la investigación oficial de su muerte y la de Rafael Nahuel se encuentran 

estancadas, paralizadas. Nació de la bronca y la impotencia de escuchar, una tras otra, las 

mentiras que todavía hoy se reiteran como una letanía sobre el pueblo mapuce, muchas 

veces desde el desconocimiento y otras desde la estigmatización y el racismo.

La propuesta fue tomando forma hasta convertirse en el libro que el lector hoy tiene 

en sus manos, pero la intención fue, desde el principio, ofrecer un panorama lo más 
amplio y fundamentado posible sobre la historia, la concepción de la vida y el 
presente del pueblo mapuce. Pretendiendo modestamente que resultara un material 

de lectura accesible al público en general.

Desde luego, cualquier pretensión de objetividad es imposible: nos posicionamos en 
la defensa irrestricta de los derechos del pueblo-nación mapuce consagrados en 
la Constitución Nacional y en los convenios internacionales a los que Argentina 
adhiere. Por eso, desde un inicio, buscamos para esta iniciativa la colaboración de la 

Confederación Mapuce de Neuquén.

Al iniciar la investigación y salir de la superficie de los acontecimientos que aparecen en 

las noticias cotidianamente, nos fuimos internando en una cultura milenaria, compleja 

y fascinante, en otra mirada del mundo y de la vida que muchas veces tenemos a nuestro 

lado pero somos incapaces de ver y comprender. Fuimos indagando en la tragedia que 

significó y significa el genocidio, el epistemicidio y el despojo territorial, que continúan 

en el presente. Fuimos descubriendo la enorme heterogeneidad del pueblo mapuce, con 

sus importantes diferencias territoriales y de estrategias políticas, a uno y otro lado de 

la cordillera. Fuimos encontrando el hilo que une su pasado milenario con este presente 

de lucha y revitalización de su identidad. Fuimos aprendiendo a pensar a un pueblo más 

allá de las fronteras de los dos Estados nacionales que se construyeron sobre su territorio 

ancestral.

El resultado entendemos es una aproximación, seguramente incompleta y parcial, a la 

complejidad del pasado y el presente de este pueblo. No abordamos, por ejemplo, el caso 

de las comunidades que abrazan el culto evangélico, que no son pocas. Ni profundizamos 

en las características de la vida de los mapuce de las ciudades, que son la amplia mayoría 

y tienen muy distintos niveles de reconocimiento de su identidad. Son temas que quedan 

pendientes. La indagación se complejiza porque son muy diversas las realidades que se 

viven en cada espacio territorial y no abundan las organizaciones que expresen sus inte-

reses y necesidades.

En algunos casos debimos recurrir a simplificaciones para facilitar la lectura, como iden-

tificar Gulumapu (tierras del oeste) con Chile y Puel Mapu (tierras del este) con Argentina. 

En un sentido estricto, no es así: los Estados se asentaron sobre un Wajmapu (país mapu-

ce) preexistente a ambos lados de la cordillera de los Andes, y Puelmapu y Gulumapu ya 

Introducción y agradecimientos



existían con anterioridad. Se trata de aproximaciones, del mismo modo que en aquellos 

conceptos -como el rakizuam- que no tienen traducción exacta del mapuzugun al español. 

Fueron muchas las personas que colaboraron para que este libro sea posible y a quie-

nes agradecemos su apoyo y colaboración. A Jorge Nawel, logko de la Confederación 
Mapuce de Neuquén, con quien compartimos nuestra propuesta desde el inicio y nos 

alentó, en todo momento, a llevarla adelante, además de concedernos varias entrevistas, 

comentar y realizar significativos aportes al material. A Marcos Britos, quien se ocupó de 

desgrabar las primeras entrevistas con las que dimos inicio a la investigación. A la genero-

sidad de nuestros entrevistados: Pedro Cayuqueo, Eusebio Antieco, Víctor Canuillán, 

Lefxaku Nawel, Maitén Cañicul Quilaleo y Pety Piciñam. A María Xalkan Nahuel, 
quien se sentó junto a nosotros a revisar el material para hacer sus contribuciones. A Jor-
gelina Villarreal, quien más de una vez evacuó nuestras dudas. A Chele Díaz y Daniela 
Baigorria, quienes nos ofrecieron su hospitalidad y generosidad, proporcionándonos ma-

teriales y conocimientos para acercarnos al pasado y el presente del pueblo mapuce en la 

provincia de Chubut. A Virginia Lincán, quien nos ofreció su trabajo de investigación y 

gracias a quien pudimos conocer en el terreno la experiencia de recuperación territorial 

mapuce-tehuelche en Santa Rosa Leleque, Chubut. A Irma Maliqueo, del lof Roberto 
Maliqueo de Bariloche, quien nos acercó fotos y documentación sobre la lucha en su 

territorio. A Adrián Moyano, quien nos facilitó contactos y material. A Marcelo Valko, 

quien aceptó prologar esta obra.

 Finalmente, a Héctor Sanguiliano (Sanyú), quien llenó de arte ilustrando con su maes-

tría habitual muchas páginas de este libro. A los fotógrafos: “Negro” Ramirez, Celeste 
Bustos y Omar Maraury, quienes ofrecieron desinteresadamente sus registros fotográ-

ficos. A Guillermo Olivera, por el diseño de tapa e interior. A Pedro Carimán, por sus 

comentarios y la elaboración del glosario de términos en mapuzugun que el lector encon-

trará en las últimas páginas de este libro.

A todas y todos ellos, nuestro agradecimiento. Los errores y omisiones corren bajo nues-

tra exclusiva responsabilidad. 

Los autores



Nos encontramos atravesando tiempos de cambios. La historia oficial obra maestra de 

la oligarquía dominante y dominadora comienza a resquebrajarse. Un nuevo paradigma 

asoma en el horizonte. ¿A qué me refiero? El genocidio, despojo e invisibilidad padeci-

do por los pueblos originarios que los grupos de poder pretendieron ocultar en forma 

definitiva comienza a salir a la luz con nitidez. Las voces que pretendieron silenciar por 

siempre toman la palabra, se hacen acción y la verdad surge incontenible. Celebro decir 

que El Pueblo Mapuce una nación se inscribe dentro de este movimiento emancipatorio 

de reafirmación de la identidad que durante estos últimos cinco siglos desde la Conquista, 

Colonia y periodo Republicano logró resistir con éxito los peores embates.

Homogenizar a cualquier precio fue la consigna del Estado para lo cual se utilizaron 

matanzas disciplinadoras, evangelizaciones forzadas y una escolarización impuesta para 

suprimir diferencias y particularidades. Con distintos nombres el genocidio que se repitió 

a lo largo de la historia continental tras el Descubri-MIENTO de 1492 se enmascaró con 

nombres tan edulcorados como Encuentro de Dos Mundos y otros tan tendenciosos como 

Conquista del Desierto en el sur y Conquista del Oeste en norte américa. En ambos casos 

más que conquistar un desierto, se buscó crearlo, desertificarlo, vaciarlo de seres huma-

nos considerados inferiores o subhumanos. En ese sentido es muy instructivo advertir que 

en la mayoría de nuestros países el 12 de octubre se conmemora bajo la denominación Día 

de la Raza como hasta hace algunos años ocurría en Argentina. Pues bien, si buceamos 

en el articulado de tal conmemoración lo primero que llama la atención es que más allá 

de lo erróneo que implica hablar de raza cuando la humanidad es una sola, los decretos 

utilizan el singular, no dice razas en plural, se refieren a una única raza, la que llego en 

las naves. El decreto insiste en los intrépidos navegantes, en el idioma de Cervantes, los 

abnegados sacerdotes, los valerosos soldados o la exuberante naturaleza, pero no hay un 

mínimo renglón acerca de los habitantes originarios. Resulta increíble pero es así, los 

invito a investigar el tema y verán que pareciera que los que llegan son los únicos que 

están por eso terminan hablando de Conquista del Desierto… Esa cuestión no es gratuita 

y guarda relación con la percepción de la otredad. El otro carece de existencia, sus bienes 

se transforman en un botín, en un tesoro a saquear, no tienen propiedad de las tierras que 

habitan hace generaciones, se tergiversan sus actos y su resistencia se considera violencia, 

se silencia su voz, no se toma en cuenta su dolor ni su tragedia y se invisibiliza su cosmo-

visión quitando los derechos más elementales a los hijos de la tierra tal como exponen los 

autores en estas páginas.

No creo equivocarme al afirmar que de todo el continente, Argentina es el país que más 

se esforzó en destacar su “excepcionalidad blanca y europea” diferenciándose del resto al 

negar la existencia de los originarios como lo demuestran los manuales y textos que los 

conjugan en tiempo pasado “habitaban, cazaban, creían”. Son pasado, son ausencia, ya no 

existen y si aparecen indudablemente deben ser extranjeros como los guaraníes paragua-

yos, kollas bolivianos o mapuches chilenos. Tal como explico en mis investigaciones fue 

Estanislao Zeballos, ideólogo de Julio Roca, el impulsor del extraño silogismo que separa 

a los “los malvados indios chilenos invasores (mapuches) de los buenos indios argentinos 

(tehuelches)”.

Prólogo

Hacia un nuevo paradigma



Con elocuencia Silvio Winderbaum y Hugo Álvarez presentan los momentos iniciales 

de la conquista castellana donde exponen no solo la resistencia de líderes emblemáticos 

como Lautaro sino que exhiben las huellas de la presencia inmemorial del pueblo mapuce 

resaltando algo tan simple y evidente como la toponimia que prueba la enorme disper-

sión regional pese a los intentos negadores por ausentificar su presencia o para circuns-

cribirla a un único lado de la cordillera falacia en la que siempre insistió el imaginario 

oficial contando con la colaboración mediática de grandes periódicos que luego fogonean 

las cadenas televisivas como sucedió en su momento con la instalación del RAM como un 

peligroso grupo que “esparce una violencia anárquica” colocando en esa burda puesta 

en escena a los asesinatos de Santiago Maldonado y Rafael Nahuel. Estos actores mediá-

ticos para nada inocentes como La Nación o El Mercurio son productores de sentido, no 

comercian naranjas venden sentido, son industrias creadoras de discurso cultural donde 

la información vertida y el modo en que es trasmitida busca una única finalidad: control 

social afín a una historia oficial homogénea y así manipular el imaginario popular. 

El Pueblo Mapuce, una nación utiliza una prosa clara y directa que facilita al lector que 

se asoma por primera vez a esta problemática a tomarse de un hilo conductor nítido y a 

la vez contundente que le permite interiorizarse sobre una serie de cuestiones como la 

concepción de la sabiduría ancestral, la percepción mapuce acerca de salud y enfermedad 

que no se centra en la sintomatología sino en la estructura productora de la patología, la 

vivencia de la temporalidad cíclica agraria y terrenal que apunta al equilibrio y armonía 

con el entorno en lugar del saqueo extractivo, adentrarse en ceremonias como el Guilla-

tun o los cantos sagrados e incluso en la comprensión de la wenufoye, el emblema que 

el mundo vio flamear erguido y orgulloso en 2019 en la plaza Italia de Santiago de Chile 

rebautizada tras el estallido social como Plaza Dignidad y que nos invita a pensar en cuál 

es el significado de lo plurinacional. Es simple. Lo plurinacional es una realidad que eng-

loba múltiples realidades y democratiza la palabra en un plano de igualdad. El libro nos 

conduce por esa senda y constituye sin duda una herramienta de recuperación de newen, 

de la energía proporcionada por la ancestralidad y el territorio y se inscribe en un proceso 

de rescate identitario que se produce en ambos lados de la cordillera y en ese sentido no 

pueden menos que citar a un autor de palabra autorizada como Pedro Cayuqueo.

Winderbaum y Álvarez no eluden adentrarse en uno de los temas más problemáticos de 

la actualidad: la tenencia de la tierra. A mi juicio se trata del tema central y base de toda 

la conflictividad que acontece en ambos lados de la cordillera. Los autores mencionan 

como ejemplo los despojos territoriales padecidos por comunidades de Vaca Muerta, Villa 

La Angostura o Nahuelpán producto de conductas aberrantes de empresarios inmobilia-

rios, hacendados y comerciantes que mediante viles artimañas lograron que “gente que 

no sabía leer ni escribir diera su conformidad por escrito” a la cesión de sus tierras, una 

situación inverosímil que sin embargo fue avalada por funcionarios judiciales y políticos 

de turno. Muchos más podría argumentar sobre este libro al que valoro como un escalón 

para avanzar y profundizar acerca de la nación mapuce pero pienso que es tiempo de 

ceder la palabra a los que saben, sus autores. Soplan nuevos vientos, asoma un nuevo 

paradigma, sabemos que es lento, pero viene…

MARCELO VALKO



Índice

Capítulo 1

Capítulo 2

La historia de un pueblo vivo
Un origen milenario .........................................................................................12

La vida en libertad  ............................................................................................14

El rechazo a los primeros invasores ..............................................................15

La independencia mapuce ...............................................................................16

Y todo cambió .................................................................................................... 17

Ganaderos y comerciantes ..............................................................................18

Acuerdos, malones y despojo territorial ......................................................19

Los grandes logko  ............................................................................................ 20

Inventando un enemigo ................................................................................. 22

El genocidio  ...................................................................................................... 25

El aporte de la “ciencia” al exterminio  ........................................................27

Una “guerra contra el indio” que no existió .............................................. 28

Dos campañas militares coordinadas .......................................................... 29

Ceferino Namuncurá y el papel de la Iglesia  ............................................. 30

Cuando la Constitución y la ley no importan .............................................31

Wajmapu histórico  ..........................................................................................32

Un pueblo, una nación
El pueblo mapuce, una Nación ..................................................................... 34

Estado y Nación son cosas diferentes ............................................................35

Lo que dice nuestra Constitución ................................................................. 36

Cuando no había Estado ..................................................................................37

La organización social en el Wajmapu histórico  ...................................... 38

Estados opresores y Estados pluralistas ....................................................... 39

¿Un “crisol de razas”?  ..................................................................................... 40

“Proponemos un estado plurinacional” .......................................................41



Capítulo 3

Capítulo 4

Capítulo 5

El sistema de vida (kvme felen)
El capitalismo, un invento muy reciente .................................................... 60

¿”Progreso” o “buen vivir”?  ............................................................................61

Propiedad privada y territorios comunitarios  ........................................... 62

Conocimiento y pensamiento mapuce  ....................................................... 63

El kvme felen (sistema de vida) mapuce ..................................................... 64

El lof  ................................................................................................................... 65

Las autoridades mapuce  ................................................................................. 66

Otra forma de hacer justicia .......................................................................... 68

La wenufoye  ......................................................................................................70

La bandera mapuce-tehuelche  ....................................................................... 71

La educación de la “gente pequeña” (picikece)  ..........................................72

La economía mapuce  .......................................................................................74

Salud y enfermedad ..........................................................................................75

Vivir según el mapuce kimvn  ........................................................................77

El kulxug .............................................................................................................78

La revitalización de una identidad
De ayer a hoy: continuidad del genocidio  .................................................. 80

Ocultar la identidad para preservarla ...........................................................81

Parques Nacionales: otra forma de despojo  ............................................... 82

La escuela, herramienta del epistemicidio ................................................. 84

Villa la Angostura: el despojo al lof Paicil Antriao  ................................... 86

Lof Campo Maripe: el atropello en “Vaca muerta” ................................... 88

El desalojo de la colonia Nahuelpán .............................................................91

La colonia Gualjaina ........................................................................................ 93

Furilofce (Bariloche) mapuce ......................................................................... 94

El fortalecimiento de una identidad ............................................................ 96

Nuevos lof y vuelta al territorio ancestral  ..................................................97

Otra vez, el “enemigo” mapuce .................................................................... 99

Extractivismo y conflictos ............................................................................. 101

Cuando la palabra vale más que los papeles .............................................103

Mujeres mapuce, ayer y hoy .........................................................................105

El tayvl, canto sagrado ...................................................................................107

Diversidad de situaciones y estrategias ......................................................108

Tradición oral y “oralitura”  ..........................................................................109

Movimiento musical mapuce ....................................................................... 110

La mirada sobre las pandemias .................................................................... 112

El aporte mapuce hoy  ................................................................................... 113

El Mapuzugun .................................................................................................. 114

Glosario de términos en mapuzugun  ........................................................ 114

Bibliografía general ........................................................................................ 118

La sabiduría (kimvn) mapuce
La diversidad de vidas, ixofijmogen  ............................................................ 44

¿Los seres humanos, una especie “superior”?  ........................................... 45

Ser ce  .................................................................................................................. 47

La identidad territorial y familiar  ................................................................ 48

La conexión con todas las vidas .................................................................... 49

Los gen, entes protectores  ..............................................................................51

La concepción mapuce del tiempo ............................................................... 52

El gijatun  ........................................................................................................... 54

Wiñoy Xipantu, el inicio de un nuevo ciclo ............................................... 55

La importancia de ancianos y ancestros  ......................................................57

La muerte, un viaje a otra vida ra vida  ..................................................................... ..................................................................... 5858



La historia 
de un pueblo vivo

capítulo 1

Confederación M
apuce de N

euquén

11



12

El pueblo mapuce, una nación

¿Sabías que el nombre de la localidad de Malargüe (Malalwe), en 

el sur de la provincia de Mendoza, es de origen mapuce, y significa 

“lugar donde hay corrales”?

¿Sabías que los nombres de muchos pueblos y ciudades de la 

provincia de Buenos Aires también son de origen mapuce, como el 

balneario Claromecó (Kvlarvmeko, “tres arroyos con juncos”), o las 

ciudades de Trenque Lauquen (Xvgkvrlafken, “laguna redonda”), y 

Carhué (Karvwe, “lugar verde”)? 

¿Sabías que en el sur de Córdoba y en San Luis también hay 

localidades con nombres escritos en mapuzugun, el idioma del pueblo 

mapuce? ¿Y que gran parte de las localidades de Río Negro (Kurvlewfv) 

y Neuquén (Nvwken), muchas de La Pampa y algunas de Chubut, 

también?

Hay muchas ciudades, ríos, calles, lugares que tienen nombres de origen 

mapuce. ¿Por qué? Porque cuando se formó nuestro país, estas denomi-

naciones ya existían, y así quedaron. Son las huellas que dejaron quienes 

habitan esos lugares desde mucho antes de que exista la Argentina. 

Hoy la gran mayoría del pueblo mapuce vive en las ciudades. Gene-

raciones enteras han nacido lejos del ámbito comunitario, pero van 

organizándose en lof empujados por el ánimo y el sueño de recuperar 

vida comunitaria y con ello su identidad, idioma, cosmovisión. 

Su Wajmapu (territorio) se extiende desde el oceáno Pacífico hasta el 

Un origen milenario

El hallazgo del más antiguo enterramiento 
tribal para la zona que va de Hua Hum a Cha-
pelco Chico se produjo en pleno ejido de San 
Martín de los Andes. Se trata de los restos de 
una mujer, cuyo ADN mitocondrial es compa-
tible con la actual etnia mapuche.

El enterramiento nativo de una mujer que 
los arqueólogos han dado en llamar “la don-
cella de los Siete Manzanos”, reveló restos 
con una datación de 900 años en la zona 
de Chacra 30 de esta ciudad, y ADN compa-

Una doncella mapuche 
de 900 años 

tible con la actual etnia mapuche, según 
confirmaron arqueólogos del laboratorio de 
Etnohistoria del proyecto Lanín-Collón Cura, 
integrado por la Universidad de Buenos Aires, 
la Universidad Maimónides y la Fundación 
Azara, entre otras instituciones.

El trabajo es liderado por el arqueólogo Al-
berto Pérez y la paleontóloga Silvia Rosales 
(...).

“Es un asentamiento como muchos que 
hay en la cuenca Lácar y dentro del actual 
ejido urbano, son residenciales y funerarios, 



13

Silvio Winderbaum - Hugo Álvarez

casi en pleno centro y en general de una an-
tigüedad de 500; pero este es de un período 
alfarero temprano, datado entre el 900 y el 
1300 de nuestra era”, explicó Pérez.

Análisis genéticos realizados sobre los res-
tos permitieron determinar la existencia del 
“grupo mitocondrial ‘A’”, que analiza el linaje 
genético materno y que “se corresponde con 
lo que hoy conocemos como mapuches”. “En 
toda la zona no encontramos descendientes 
de Tehuelches, que se corresponden con el 
grupo mitocondrial ‘D’”, afirmó Pérez, ante 
una consulta sobre la frecuente polémica 
respecto de los orígenes de los habitantes de 
la zona.

océano Atlántico, desde el sur de Córdoba hasta el noroeste de Santa 

Cruz. Los últimos descubrimientos demuestran que los primeros 

pobladores de este territorio (ver mapa en la página 32) vivieron aquí 

hace, por lo menos, 11.000 años. 

Del mismo cuerpo se extrajeron muestras 
que (...) permitieron establecer que “vivían 
sobre todo de la recolección de vegetales: 
frutas, tubérculos, hongos, flores... y también 
algo de pesca”. Además (...) “tenían un fuerte 
desarrollo en la musculatura de los miem-
bros superiores, que creemos es producto de 
una intensa actividad de molienda o también 
por el uso de la canoa por los lagos...”.

Los restos, que datan del año 1300, for-
maron parte de un asentamiento integrado 
a una misma tribu situada en parajes de la 
cuenca Lácar.

Diario “Río Negro” (adaptación), 27/5/2016



14

El pueblo mapuce, una nación

Sabemos poco sobre las épocas más remotas. En este Wajmapu 

(territorio) que llegaba desde un océano al otro, la cordillera de los 

Andes no era un límite entre países, porque los Estados modernos no 

existían. Los distintos grupos son parte del mismo pueblo y hablan 

un mismo idioma, pero cada uno tenía, y tiene en la actualidad, su 

propia identidad territorial: Wijice (gente del sur), Lafkence (gente de 

zona de lagos), Pewence (gente del Pewen) y otros...

Cada grupo organizaba -y hoy también lo hacen- su vida de acuerdo 

al entorno natural en que se encontraba: en los bosques, en la costa 

del mar, en la meseta, en las montañas. Su vestimenta, sus viviendas, 

su alimentación, sus herramientas, sus instrumentos musicales, su 

forma de vivir tiene que ver con lo que la naturaleza les ofrece en 

cada territorio. 

Las investigaciones 

arqueológicas nos dicen 

que en los primeros 

tiempos cazaban 

guanacos, pescaban en 

los ríos, lagos, arroyos 

o recolectaban frutos y 

brotes... Era una sociedad 

cazadora y recolectora 

que fabricaba sus propias 

armas y herramientas, su 

alfarería, y trabajaba el 

cuero para la confección 

de su vestimenta y sus 

viviendas estacionales. 

Dejaron en rocas 

y cavernas el testimonio de sus expresiones artísticas: figuras 

geométricas, animales, figuras humanas. Lo que era escaso o no 

había en un lugar se encontraba en otro, y por eso eran habituales 

los intercambios “comerciales” (Xafkiñtun). También se realizaban 

Gvbamtuwvn (encuentros sociales, familiares y comunitarios) donde 

las autoridades de cada territorio daban a conocer la situación 

material y espiritual en sus comunidades, intercambiaban 

conocimientos y opiniones, se aconsejaban y también jugaban al 

palin.

La vida en libertad



“Les encuentro razón para 
el recelo y desconfianzas que 
tienen de nuestras promesas; 
y confieso que es efecto de 
nuestros malos e infames 
procedimientos con ellos... (...)

De la Cruz, Luis. “Viaje desde el Fuerte de 
Ballenar hasta Buenos Aires”. En: Colección 

Pedro de Angelis, Tomo II, Plus Ultra, 
Buenos Aires, 1969.

Lo dijo un español

15

Silvio Winderbaum - Hugo Álvarez

Los primeros que intentaron, entre 

los años 1400 y 1500, avanzar sobre el 

Wajmapu para extender su imperio 

fueron los Incas, pero fracasaron.

Poco después, en 1492, llegaron los 

españoles a América: alli comenzó 

la conquista y el genocidio de sus 

pueblos originarios.

En Gulumapu (hoy actual territorio 

de Chile), hacia 1550, Pedro de 
Valdivia intentó extender el 

imperio español hacia el sur pero el 

pueblo-nación mapuce se lo impidió. 

Una larga guerra que duró más 

de 100 años -llamada “La guerra 
del Arauco”- terminó con la firma de una serie de tratados que 

reconocieron la autoridad mapuce en las tierras al sur del río Bio 

Bio (Fiwfiw). Sus comandantes también cruzaron la cordillera hacia 

Puelmapu (actual territorio de la Argentina), encabezando expedicio-

nes esclavistas llamadas “malocas” en busca de mano de obra para 

trabajar en las minas, pero también fueron rechazados. De todos 

modos, lograron atrapar y llevarse a muchos 

mapuce. 

Los españoles también recorrieron la costa 

del océano Atlántico, buscando un paso 

marítimo que les permitiera cruzar hacia el 

Pacífico. Lo lograría Hernando de Magalla-

nes, en 1520. En cada punto de la costa que 

tocaban intentaron establecer poblaciones 

pero, una y otra vez, fracasaron: no pudieron 

sobrevivir a los rigores del clima y adaptarse 

al territorio. Recién pudieron establecer el 

primer fuerte permanente sobre el río Negro 

mucho después, en 1779.

También buques ingleses y holandeses 

recorrieron las costas patagónicas explorando y 

pescando ballenas y lobos marinos.

Todos ellos fracasaron: en todo ese tiempo 

nadie logró dominar a los pueblos originarios 

de la Patagonia, que siguieron siendo libres.

El rechazo a 
los primeros invasores



1 https://www.pedrocayuqueo.cl/
post/el-pacto-de-quilín

El toki Lautaro

16

El pueblo mapuce, una nación

La independencia
mapuce

Después de 100 años de sangrienta 

lucha, los españoles debieron recono-

cer lo que nunca aceptaron de ningún 

otro pueblo americano: que no podían 

dominar ni derrotar a los mapuce. La 

Guerra del Arauco terminó con el 

Pacto de Quilin, una serie de acuer-

dos que se concretaron el 6 de enero 

de 1641.

Allí los españoles reconocieron una 

independencia relativa al pueblo 

mapuce y se estableció el río Bio Bio 

como límite entre ambos territorios. 

Los españoles aceptaron sus usos, 

costumbres, creencias y éstos, al 

mismo tiempo, se reconocieron vasallos del rey, lo que los obligaba 

a servir como guerreros a la Corona si así se los pidiera. Eso explica 

el apoyo, 200 años después, de gran parte de los mapuce de Gulumapu 

(actual Chile) a los españoles durante las luchas por la independen-

cia.

Así se dirigía el 

lonko Butapichún 

a los españoles en 

ese parlamento: “Ni 
pienses que el miedo o 
el temor nos obliga a 
rendirnos ante ti o tus 
soldados. Bien saben 
ellos como experimen-
tados en la guerra que 
las veces que nos hemos 
encontrado, la fortuna 
nos ha dado tantas vic-
torias que nos pudieran 
animar a conseguir 
otras muchas. (...) 
Montones de huesos es-
pañoles están por estas 
quebradas blanquean-
do sin sepultura...” 1

Lautaro (Lefxaru) fue el más importante toki (jefe mi-
litar) mapuce durante la Guerra del Arauco. Nació apro-
ximadamente hacia 1534 cerca de la actual provincia 
de Concepción, (Chile) y era hijo del lonko Kurvñamku. 
Cuando tenía 11 años fue capturado por los españoles 
que estaban al mando de Pedro de Valdivia, y pasó tres 
años a su servicio. Allí fue testigo de los castigos y las 
mutilaciones a los que sometía Valdivia a los mapuce 
derrotados, y aprendió mucho sobre estrategias milita-
res. Convertido en un gran jinete, se fugó y regresó con 
su pueblo, donde demostró tener condiciones para ser 
un gran líder.

Dirigió a los mapuce en una serie de batallas victorio-
sas entre 1554 y 1557, en una de las cuales dieron muerte 
a Valdivia.

En 1557 fue capturado y asesinado por los españoles, 
quienes mutilaron su cadáver y exhibieron su cabeza 
en la Plaza de Armas de Santiago.

Grabado del Parlamento 
de Quilín por Alonso de 
Ovalle (1646)

es
.w

ik
ip

ed
ia

.o
rg



17

Silvio Winderbaum - Hugo Álvarez

Y todo cambió
Aunque el pueblo mapuce consiguió que los españoles les reconocie-

ran una relativa independencia, su presencia cercana le transformó 

la vida completamente.

Los conquistadores trajeron consigo muchos objetos, animales y 

también costumbres que en América eran desconocidas. En su inten-

to de dominar y someter a los mapuce, les “regalaban” herramientas 

y armas de hierro, bebidas alcohólicas, naipes y otros objetos para 

hacerse “amigos” y provocar peleas entre los distintos lof.
También intercambiaban productos. Cada uno tenía para ofrecer algo 

que el otro quería o necesitaba. Los pehuenche (Pewence), por ejemplo, 

extraían sal de la mina de Truquico, cercana a la actual ciudad de Chos 

Malal, y elaboraban tejidos artesanales; ambos productos eran muy re-

queridos por los españoles. Una bolsa de sal, que en esos tiempos era muy 

valiosa para conservar las carnes, se cambiaba por una bolsa de harina.

Cada tanto se realizaban parlamentos, reuniones donde españoles 

y mapuce negociaban, por ejemplo, la devolución de prisioneros, el 

intercambio de productos o el final de algún conflicto.

Fueron muchos los cambios provocados por el intercambio cultural 

entre los colonizadores 

y los mapuce. El más 

importante de ellos lo 

provocó la existencia de 

miles y miles de cabezas 

de ganado cimarrón 

-sobre todo vacuno y 

equino- que encontró 

un ambiente ideal para 

reproducirse en la llanu-

ra pampeana. La vida 

cotidiana del pueblo 

mapuce se transformó al 

comenzar a utilizar el 

caballo como medio de 

transporte y de carga.

También los españoles 

aprendieron y admira-

ron muchos aspectos 

de la cultura mapuce, 

como su platería, su medicina, sus tejidos, y el entrenamiento que 

daban a sus caballos.



18

El pueblo mapuce, una nación

El ganado que los 

españoles trajeron de 

Europa se reprodujo 

en estado cimarrón en 

la actual provincia de 

Buenos Aires y fue la 

base de dos importantes 

circuitos ganaderos. 

Los mapuce lo trasla-

daban hacia los valles 

cordilleranos de la actual 

provincia de Neuquén, 

donde descansaban y 

engordaban después de 

la larga travesía. Al llegar 

el verano, eran vendidos 

a hacendados de la 

Gobernación de Chile, 

que preparaban con ellos 

carnes saladas, sebos y 

cueros para comercializar 

a otros países. 

Los mapuce se fueron 

transformando en 

ganaderos e intermediarios de este importante comercio. En la zona 

cordillerana el control de los pasos más transitados para el traslado 

de los animales pasó a ser fundamental.

En el territorio ocupado por los españoles y criollos, la posesión de 

ganado también se transformó en una de las principales riquezas. 

Las familias más poderosas de Buenos Aires, los Anchorena, los 

Martinez de Hoz, los Rosas, los Pereyra Iraola, los Alzaga, crearon 

estancias y saladeros donde criaban sus animales y preparaban los 

sebos y cueros que vendían en Europa.

Por eso desde 1750 el ganado cimarrón comenzó a ser más escaso, 

y estallaron los conflictos entre el pueblo mapuce y los estancieros 

bonaerenses.

Ganaderos y
comerciantes



19

Silvio Winderbaum - Hugo Álvarez

A partir de 1810, cuando los criollos formaron un gobierno propio y 

rompieron los vínculos con España, la situación se fue poniendo cada 

vez más difícil para el pueblo mapuce.

No existió nunca una línea exacta que separara a criollos de mapuce: 

se trató siempre de un territorio de relaciones, de acuerdos y muchas 

veces de enfrentamientos, que fueron ocurriendo entre 1810 y 1879. 

Los pehuenche (Pewence), por ejemplo, colaboraron con San Martín 

para el cruce de la cordillera de los Andes. También se firmaron 

muchos parlamentos y tratados, en los que los criollos reconocían 

y acordaban con las 

autoridades mapuce.

Los dueños de los 

saladeros de Buenos 

Aires buscaron 

apropiarse cada 

vez de más tierras 

productivas para 

hacer crecer su 

negocio exportador. 

Se apoderaron de un 

territorio cada vez 

mayor del Wajmapu y 

después trataron de 

impedir que los ma-
puce recuperaran esas 

tierras realizando 

acuerdos: entregaban 

“raciones” (alimentos 

y ganado) a cambio 

del compromiso de 

parte de los logko de 

no realizar malones, 

es decir, de que no 

ataquen los nuevos territorios que los criollos les habían robado. 

Así, durante la gobernación de Martín Rodriguez (1823), y de 

Juan Manuel de Rosas (1833) los criollos lograron avanzar muchos 

kilómetros sobre el territorio mapuce.

Acuerdos, malones y 
despojo territorial



20

El pueblo mapuce, una nación

Desde la década de 1830 en adelante, el avance y la presión wigka 

sobre el territorio mapuce obligó a quienes ocupaban las distintas 

zonas a definir posicionamientos y liderazgos más centralizados que 

permitieran negociar, y si era necesario, combatir a los criollos.

Así surgieron grandes confederaciones mapuce, entre ellas las 

lideradas por Juan Calfucurá (Kajfvkura) y Valentín Sayhueque 
(Sayweke). 

Juan Calfucurá fue el Ñizol logko (el principal entre sus pares) y 

toki (jefe guerrero) que, establecido en las Salinas Grandes -en el 

límite entre la actual provincia de la Pampa y la de Buenos Aires- 

dirigió una enorme confederación durante cuarenta años, entre las 

décadas de 1830 y 1870. Hábil político, su poder, su influencia y sus 

relaciones iban mucho más allá del territorio que efectivamente 

ocupaba, llegando hasta el actual territorio de Chile y, hacia el sur, 

hasta el que ocupaban los gunen a küne (tehuelche, Cewvlce). Cuando 

fue aliado de Juan Manuel de Rosas, a partir de 1834, participó del 

intercambio de mercadería, animales y favores que en Buenos Aires 

llamaban “negocio pacífico de indios”. 

Cuando Rosas fue derrotado y la 

provincia de Buenos Aires se separó 

de la recién formada Confederación 

Argentina, hacia 1852, intentó 

negociar con las dos partes en 

conflicto para conseguir más 

beneficios para su pueblo, 

pero la etapa de la diplomacia 

había terminado. 

Los años siguientes, 

entre 1855 y 1872, fueron 

de grandes malones: 

las localidades de 

Azul, Tandil, Junín, 

Melincué, Olavarría, 

Alvear, Bragado 

y Bahía Blanca, 

entre otras, fueron 

Los grandes logko



21

Silvio Winderbaum - Hugo Álvarez

arrasadas por sus tropas. En 1872, después 

de atacar 25 de Mayo, Alvear y 9 de Julio, 

fue derrotado finalmente en San Carlos 

de Bolívar. Murió un año después, en 

1873. Años después, durante la llamada 

“Campaña al desierto”, su tumba fue 

profanada por el teniente coronel Nicolás 

Levalle y su cráneo llevado al Museo de 

La Plata. 

Valentín Sayhueque, de origen mapuce 

y günen a küne (tehuelche), gobernó 

el llamado “País de las Manzanas”, que 

abarcaba la zona suroeste de la actual 

provincia de Neuquén y los alrededores 

del lago Nahuel Huapi, a partir de 1860. 

Al dominar varios pasos cordilleranos, se 

trataba de un territorio muy importante 

para el paso de mercaderías y personas 

de uno a otro lado de los Andes. 

Sayhueque mantuvo, en este período, una 

permanente política de negociaciones 

y pactos con el gobierno argentino. 

Recibió en sus tolderías al inglés George 

Musters y colaboró con las exploraciones 

de Francisco “Perito” Moreno. Sin 

embargo, cuando se desataron las campañas militares para ocupar 

el territorio de la Patagonia, el Ejército lo persiguió de todos modos. 

Combatió hasta 1885, en que debió entregarse con los hombres que le 

quedaban. 

Hubo, en este período, muchos otros logkos importantes, que 

adoptaron distintos posicionamientos frente al avance del Estado: 

Mariano Rosas, por ejemplo, lideró una confederación rankulce 
con centro en Leubucó durante un largo período de relativa paz. 

Santiago Reuque Curá (Rewkekura), en la zona cordillerana de la 

actual provincia de Neuquén, combatió con su gente hasta que debió 

entregarse, mientras Cipriano Catriel colaboró directamente con el 

Ejército Argentino.

Después de intentar negociar por todos los medios con el 
General Roca y el Coronel Conrado Villegas que le permitie-
ran permanecer en sus territorios con su gente, Sayhueque 
se vió obligado a retirarse. Así lo relata y se queja ante el 
gobierno en la siguiente carta: 

“Y ahora, mi amigo, tengo que contar del ataque espantoso 
que me hicieron el 19 de marzo, cuando tres ejercitos caye-
ron sobre mis tribus y mataron sin aviso, a un número muy 
grande de mi gente. Llegaron furtivamente y armados a mis 
tolderias cual si fuera yo un enemigo y asesino. Yo tengo com-
promisos serios con el Gobierno desde hace mucho tiempo, y 
por lo tanto no puedo luchar ni disputar con los ejércitos. Me 
alejé, pues, con mi gente y mis toldos, para tratar de evitar 
sacrificios y desgracias […] las tierras de mis antepasados y 
Dios me dieron, me han sido arrebatadas, lo mismo que todos 
mis animales, hasta 50.000 cabezas entre vacunos, yeguas y 
ovejas y arrias de caballos de labor e incontables grupos de 
mujeres, niños y ancianos.”

Fuente: AGN, Sala VII, Fondo Justiniano Carranza. Tomado 
de: Stefanelli, Lía Sofía. “El último cacique en resistencia”, 
Prohistoria, Rosario, 2019. 

La retirada de Sayweke



22

El pueblo mapuce, una nación

Inventando un enemigo

Hacia 1867, los criollos decidieron apropiarse de muchas más tierras 

pertenecientes al Wajmapu: sacaron una ley autorizando al Ejército 

a “someter” y “desalojar” a los “indios bárbaros” de sus territorios y 

correrlos hasta los ríos Neuquén y Negro.

Para hacerlo, necesitaron inventar mentiras para convencer a 

la población y a los propios soldados de que la expedición que 

preparaban era una tarea necesaria y “noble”.

 Presentaron a los pueblos originarios de la Patagonia como 

“bárbaros” y “salvajes”, hasta el punto de no llegar a considerarlos 

como seres humanos. Esta mentira se basaba en la falsa idea de 

que la forma de vida de los criollos era mejor y más “civilizada”, y 

que la de los pueblos originarios era “primitiva”. La realidad era la 



23

Silvio Winderbaum - Hugo Álvarez

contraria: tanto mapuce como tehuelche tenían una forma de vivir 

perfectamente organizada, y una forma de pensar tan rica, compleja 

y diferente que resultaba incomprensible para los criollos. 

 Con el mismo argumento, presentaron a la Patagonia como un 

“desierto” que era necesario conquistar para incorporarlo al progreso 

capitalista que avanzaba en Europa y Estados Unidos, al que querían 

sumarse quienes mandaban en Buenos Aires.

 Dijeron que los mapuce “robaban” ganado de sus estancias... 

cuando en realidad lo que estaba ocurriendo era que ellos habían 

dejado a los mapuce sin las tierras donde habitaban desde hacía miles 

de años y no les dejaron más alternativa que realizar malones para 

abastecerse y defender lo que les quedaba de territorio. 

Jorge Nawel, logko de la
Confederación Mapuce de Neuquén

“Nosotros decimos que el primer 
terrorismo de Estado fue contra nuestro 
pueblo, que los primeros desaparecidos 
de la política del Estado argentino 
fueron los mapuce. Los primeros campos 
de concentración ocurrieron contra el 
pueblo mapuce, la primera desintegra-
ción de las familias con las primeras 
entregas de niños... las primeras abuelas 

“Los primeros desaparecidos del Estado
 argentino fueron los mapuce”

que reclamaron por sus nietos fueron 
del pueblo mapuce. Hubo una política 
de exterminio tan o mas grave que la 
ocurrida en la década del 1970 porque fue 
un genocidio planificado contra un pueblo 
nación. Pero eso es parte de la historia que 
está oculta...”

Archivo General de la Nación



Estanislao Zeballos en Thrarú- Lauquén, diciembre de 1879.

ht
tp

://
m

us
eo

ch
oe

le
ch

oe
l.o

rg
/C

ol
ec

ci
ón

 Z
eb

al
lo

s

24

El pueblo mapuce, una nación

Estanislao Zeballos: 
“destruyamos moralmente esta raza”

«Destruyamos, pues, moralmente esa raza, 
aniquilemos sus resortes y organización política. 
desaparezca su orden de tribus y si es necesario 
divídase la familia. Esta raza así quebrada y dis-
persa acabará por abrazar la causa de la civili-
zación»’”. 

“Es menester sostener las expediciones y ase-
gurar su resultado por medio una repetición 
constante y enérgica que amenace a los indios de 

frente, de flanco y de retaguardia, expedicionan-
do todas las fronteras, de suerte que el ejército 
indígena, acosado, deshecho, acribillado, disper-
so en mil fracciones, sin unidad de mando ni ele-
mentos de fuerza, se entregue al pavor de la fuga, 
a la salvación de su plebe o chusma, y al fin a la 
cautividad o la muerte en las travesías sin agua 
y sin pastos de la pampa”.

Zeballos, E.: “La Conquista de las Quince Mil Leguas. Es-
tudio sobre la traslación de la frontera sur de la República 
al Río Negro”, Buenos Aires, Hyspamérica, 1986

Diario La Prensa, 
Buenos Aires, 1 de marzo de 1878

Decía el diario “La Nación” en su tapa, el 17 de noviembre de 
1878, bajo el título “Impunidad”: 

“El regimiento Tres de Línea ha fusilado, encerrados en un co-
rral, a sesenta indios prisioneros, hecho bárbaro y cobarde que 
avergüenza a la civilización y hace más salvajes que a los indios 
a las fuerzas que hacen la guerra de tal modo sin respetar las 
leyes de humanidad ni las leyes que rigen el acto de guerra. Esa 
hecatombe de prisioneros desarmados que realmente ha tenido 
lugar deshonra al ejército cuando no se protesta del atentado. 
Muestra una crueldad refinada e instintos sanguinarios y co-
bardes en aquellos que matan por gusto de matar o por presen-
tarse un espectáculo de un montón de cadáveres”.

En 1878, el diario “La Nación” 
denunciaba crímenes 
contra la humanidad



25

Silvio Winderbaum - Hugo Álvarez

Hacia 1860, desde Inglaterra y el resto de Europa había una gran 

demanda de las lanas y cueros que se producían en nuestro país. 

Entonces, los sectores dominantes decidieron apropiarse de muchas 

más tierras para hacer crecer ese enorme negocio. También les pre-

ocupaba la posibilidad de que 

el gobierno de Chile avanzara 

sobre las tierras de este lado 

de la cordillera. Los grandes 

estancieros prestaron dinero 

al gobierno para equipar al 

Ejército con todo lo necesario 

y adueñarse completamente 

de los territorios de la pampa 

y la Patagonia. 

En 1876, Adolfo Alsina, 

Ministro de Guerra de la 

Nación, envió tropas para 

ocupar casi todo lo que hoy es 

la Provincia de Buenos Aires y 

El genocidio

La “Convención para la Prevención y la Sanción del Delito 
de Genocidio”, aprobada por la Organización de Naciones 
Unidas el 9 de abril de 1948, define en su artículo 11º: “Se 
entiende por genocidio cualquiera de los actos mencio-
nados a continuación, perpetrados con la intención de 
destruir, total o parcialmente, a un grupo nacional, étnico, 
racial o religioso como tal: a) Matanza de miembros del 
grupo; b) Lesión grave a la integridad física o mental de 
los miembros del grupo; c) Sometimiento intencional del 
grupo a condiciones de existencia que hayan de acarrear su 
destrucción física, total o parcial; d) Medidas destinadas a 
impedir nacimientos en el seno del grupo; e) Traslado por 
la fuerza de niños del grupo a otro grupo”.

Definición de genocidio



26

El pueblo mapuce, una nación

en los años siguientes se internó en lo que hoy es La Pampa, llevando 

adelante una política de negociaciones y construyendo una zanja 

defensiva de más de 300 kilómetros de largo. 

Poco después, con Julio Argentino Roca, la política cambió, y el 

gobierno decidió avanzar por la fuerza de las armas. Así, entre 1879 

y 1885 el Ejército argentino realizó las expediciones conocidas como 

“Conquista del desierto” y ocupó toda la Patagonia.

No sabemos exactamente cuántos habitantes había antes de las 

campañas militares, y por eso es 

imposible hablar de un número 

de víctimas directas. Casi no hubo 

batallas: se trató de una cacería, 

porque el ejército tenía armas 

mucho mejores. Muchos miles 

murieron; otros lograron escapar 

a Chile. A algunos prisioneros los 

llevaron como soldados al ejército, 

o a trabajar en las estancias de los 

ganaderos de Buenos Aires, a los 

cañaverales de Tucumán o a picar 

piedras a la isla Martin Garcia. Las 

calles empedradas de la ciudad de 

Buenos Aires son el resultado de ese 

trabajo esclavo. Los niños y las niñas 

fueron regalados. Algunas mujeres 

fueron llevadas para trabajar como 

sirvientas en las casas de familias 

ricas. 

Uno de los campos de concentración donde el 
Ejército dejaba morir de hambre y enfermedades 
a quienes apresaba se encontraba en Valcheta. Así 
recordaba el colono galés John Daniel Evans ese 
lugar:

 “En esa reducción creo que se encontraba la ma-
yoría de los indios de la Patagonia. (…) Estaban 
cercados por alambre tejido de gran altura; en ese 
patio los indios deambulaban, trataban de recono-
cernos; ellos sabían que éramos galeses del Valle 
del Chubut. Algunos aferrados del alambre con sus 
grandes manos huesudas y resecas por el viento, 
intentaban hacerse entender hablando un poco de 
castellano y un poco de galés: ‘poco bara chiñor, 
poco bara chiñor’ (un poco de pan señor)”.

Los campos de 
concentración



Perito F. Moreno

Estanislao Zeballos

27

Silvio Winderbaum - Hugo Álvarez

El aporte de la “ciencia” 
al exterminio

El genocidio fue llevado adelante por el Ejército Argentino, 

contó con el acompañamiento de la Iglesia Católica -en 

particular, de la orden de los salesianos- y el financiamiento 

de los grandes hacendados de la provincia de Buenos Aires. 

Pero, además, necesitaba una justificación “científica”, es 

decir, alguien que afirmara en nombre del conocimiento 

académico que los mapuce no eran seres humanos sino 

“salvajes” de una “raza inferior” y les permitiera llevar 

adelante sus acciones en nombre de la “civilización”.

Era generalizada entonces, en Europa y Estados Unidos, 

la creencia que consideraba a la cultura europea como 

la máxima expresión del “progreso” y asumía los nuevos 

descubrimientos tecnológicos como la expresión de la 

absoluta superioridad de los seres humanos sobre el resto de 

las fuerzas de la naturaleza. 

Con esa mirada, fueron varios los exploradores de distintas 

nacionalidades que recorrieron la Patagonia para estudiarla, 

para conocer a quienes la habitaban y para luego informar 

a sus autoridades sobre sus riquezas naturales y las posibles 

dificultades que encontrarían al intentar apropiarse de ellas: 

militares como Robert Fitz Roy, naturalistas como Charles 
Darwin, exploradores como George Musters, entre otros. 

Quienes cumplieron un importante papel para el gobierno 

argentino en este mismo sentido fueron Francisco 
Pascasio Moreno (conocido como el “perito” Moreno) y 

Estanislao Zeballos, quienes recorrieron la pampa y la 

Patagonia para conocer 

su geografía, sus 

habitantes, y poner ese 

conocimiento al servicio 

del Estado. Ambos se 

dedicaron, después de las 

“campañas al desierto”, 

a coleccionar cráneos y 

esqueletos mapuce, günen 

a küne y aonik enk que 

se acumularon en el 

Museo de La Plata.

“Por los salvajes de América siento una invencible 
repugnancia sin poderlo remediar. Esa canalla no son más 
que unos indios asquerosos a quienes mandaría a colgar 
ahora. Incapaces de progreso, su exterminio es providencial 
y útil, sublime y grande. Se los debe exterminar sin ni 
siquiera perdonar al pequeño, que tiene ya el odio instintivo 
al hombre civilizado.”

“Una invencible repugnancia”

Artículo de D. F. Sarmiento publicado en “El Nacional” de Chile, 
25 de noviembre de 1866



Portada del diario 
La Nación, 1878.

28

El pueblo mapuce, una nación

Una “guerra contra
el indio” que no existió

Los diarios de la época 

llamaban a las acciones 

militares del Ejército “guerra 

contra el indio”. Pero tal 

“guerra” nunca existió: los 

crímenes que el Ejército 

Argentino y los estancieros 

patagónicos llevaron 

adelante contra los pueblos 

originarios constituyeron un 

genocidio. ¿Por qué? Porque 

ellos tomaron y llevaron 

adelante la decisión de 

exterminar a estos pueblos y 

aniquilar su cultura.

Los hechos confirman esto:

• Casi no hubo enfrenta-

mientos armados entre el 

ejército y los pueblos originarios. En muchos casos el ejército atacaba 

directamente las tolderías donde solo había mujeres y niños cuando 

los hombres no estaban. En otros se trató directamente de fusila-

mientos, como los que llevaron adelante, entre otros, el estanciero 

José Menéndez y Alexander Mac Lennan en Tierra del Fuego. 

• Las familias apresadas eran dispersadas y las madres separadas 

de sus hijos - de 2, 3 y hasta 8 años- para que no se reprodujera su 

cultura, sus conocimientos y tradiciones. Unos y otros eran entrega-

dos, por separado, como mano de obra esclava, incluso publicando 

avisos en los diarios. Grupos enteros fueron enviados a los ingenios 

azucareros del norte del país. 

• Existieron varios campos de concentración en cercanías de las 

actuales localidades de Valcheta, Junin de los Andes, Carmen de 

Patagones, Chichinales, Rincón del Medio, Malargüe, la isla Martín 

García. Allí murieron de hambre y enfermedades gran cantidad de 

mapuce y tehuelche, e integrantes de otros pueblos.



Cornelio Saavedra

Juan M. Olascoaga

29

Silvio Winderbaum - Hugo Álvarez

Dos campañas 
militares coordinadas

Las campañas militares para expulsar al pueblo mapuce de sus 

territorios, llamadas “Conquista del desierto” en Argentina 

y “Pacificación de la Araucanía” en Chile, ocurrieron casi en 

forma simultánea: en Chile finalizó en 1881, en Argentina en 1885. 

En ambos casos dijeron que los mapuce representaban la “barba-

rie” frente al “progreso” que venían a traer los nuevos Estados. 

Pero el verdadero propósito fue apropiarse de sus riquezas para 

insertar a los nuevos países en formación en el orden económico 

mundial de esa época como proveedores de productos agrícolas, 

ganaderos, forestales y mineros. 

En este sentido, el periodista e historiador Pedro Cayuqueo nos 

plantea en relación a lo sucedido: “Acá había una sociedad muy avan-
zada, rica, ganadera, comerciante, con vastos territorios, con abundancia... 
Así lo relatan los cronistas que la recorrieron de punta a punta. Una socie-
dad de bienestar, muy poblada, que tenía las mejores tierras para el cultivo 

y los mejores ganados del 
cono sur de América. Eso 
motivó que dos repúblicas 
que estaban en formación 
decidieran invadir a 
estos vecinos que gozaban 
quizás de una bonanza 
económica que ameritaba 
una invasión militar”.

 El resultado fue, 

además del genocidio 

y el despojo de sus 

riquezas, la división 

artificial y forzosa del 

pueblo mapuce y de 

su Wajmapu histórico 

en dos estados-nación 

diferentes, la desarticu-

lación de su organiza-

ción social y territorial 

y la imposición por la 

fuerza de la cultura de 

los vencedores.

Las cartas entre militares argentinos y chi-
lenos son la prueba de la colaboración entre 
ambos ejércitos. El principal promotor de esta 
alianza fue el lugarteniente de Roca, Coronel 
José Manuel Olascoaga, quien el 29 de abril 
de 1881 escribió al General chileno Cornelio 
Saavedra: “El general Roca cree como usted que 
estos dos países tienen como condición indis-
pensable de su seguridad y engrandecimiento 
el deber de vivir en paz y buena relación, unien-
do los esfuerzos contra la barbarie que desde 
siglos ha estado asediándolos en sus fronteras 
australes... (Guevara, 1878: 425)”

El 27 de setiembre de 1882 le escribe a este 
mismo general chileno el Coronel Conrado 
Villegas: “Por mi parte estoy dispuesto a 
ayudar en todo lo que sea posible a las fuerzas 
chilenas, pues sólo aunando nuestros esfuer-
zos podremos arrojar al salvaje de sus guaridas 
(Guevara, 1878: 428)...”

En: Cayuqueo, Pedro. “Historia 
secreta mapuche 2”, Santiago, 

Editorial Catalonia, 2020.

“Unir esfuerzos
 contra la barbarie”



La Iglesia Católica -la orden de los salesianos en particular- cumplió 

un papel central en el genocidio del pueblo mapuce. Compartían la 

mirada de que se trataba de “salvajes” que había que “civilizar”, y 

por eso acompañaron al Ejército en su campaña militar.

Decía Don Bosco, el fundador de la congregación salesiana: “sólo 
el misionero con su conducta de paz puede poco a poco deponer el odio 
contra lo europeo y con la religión introducir la civilización”. Sabían 

perfectamente que se trataba de un exterminio y así lo justificaba 

Giacomo Costamagna, quien estaba al mando de la misión 

salesiana y acompañó al ejército en 1879, en una carta: “mi querido 
Don Bosco, es necesario adaptarse por amor o por la fuerza! En esta 
circunstancia es necesario que la cruz vaya tras la espada, y paciencia!”.

Así, los curas católicos dieron legitimidad al genocidio y se 

dedicaron a bautizar, quitarles su verdadero nombre e identidad a 

miles y miles de prisioneros que fueron trasladados a los campos de 

concentración, a la cosecha de azúcar, a los obrajes o a las casas de 

las familias ricas, cuando no murieron en el camino.

El caso de Ceferino Namuncurá (Hamuhkura) es un 

ejemplo claro del papel que cumplió y todavía hoy cumple 

la Iglesia en el genocidio y el epistemicidio del pueblo 

mapuce. Nacido en 1886, ya terminadas las campañas 

militares, era nieto del toki Calfucurá e hijo de su 

heredero Manuel Namuncurá, que combatió a las tropas 

de Julio Argentino Roca. Su padre, que se rindió en 1884, 

no tuvo alternativa: quiso salvarlo del camino de esclavitud 

en el que se encontraban miles de sus hermanos y cedió a 

la presión de Monseñor Cagliero que prometió educarlo 

y formarlo, para lo cual ingresó en un internado salesiano. 

Lejos de los suyos, se convirtió al catolicismo y muy joven 

enfermó de tuberculosis.

Pero la Iglesia estaba decidida a convertir a Ceferino 
Namuncurá en un ejemplo de cómo se podía “civilizar la 

barbarie”, en especial porque se trataba de un descendiente 

directo de grandes logkos mapuce: a los 17 años fue 

trasladado a Roma, donde siguó sus estudios y allí se 

entrevistó con el Papa Pío X, a quien le regaló un quillango 

y recibió una medalla destinada a los príncipes. Pero su 

salud no se recuperó y falleció en 1905. Desde entonces la 

Iglesia lo convirtió en un “indiecito santo” y miles de fieles 

realizan procesiones y esperan milagros de él.

Ceferino Namuncurá

30

El pueblo mapuce, una nación

Ceferino Namuncurá 
y el papel de la Iglesia



31

Silvio Winderbaum - Hugo Álvarez

Cuando la Constitución 
y la ley no importan

En la Constitución 

Nacional que regía cuando 

en 1879 el general Roca 

decidió emprender la 

llamada “Campaña al 

desierto”, decía que el estado 

debía “Proveer a la seguridad 
de las fronteras; conservar el 
trato pacífico con los indios, 
y promover la conversión de 
ellos al catolicismo” (artículo 

67). Sucedió exactamente 

lo contrario: campos de 

concentración, asesinatos, 

torturas, separación forzosa 

de los niños y niñas de sus 

madres y padres... no les 

importó lo que decía la 

letra de la Constitución que 

estaban obligados a cumplir.

La misma ley que 

escribieron para 

financiar la campaña 

militar incumpliendo la 

Constitución Nacional (ley 947, del 4 de octubre de 1878), decía 

que el estado debía disponer “el establecimiento de la línea de fronteras 
sobre la margen izquierda de los ríos Negro y Neuquén, previo sometimiento 
por desalojo de los indios bárbaros de la Pampa”. Tampoco esto se 

cumplió. Después que Roca llegó al punto que indicaba la ley (en la 

confluencia de los ríos Limay y Neuquén), otras columnas militares 

siguieron avanzando hacia la cordillera y hacia el sur, y en los años 

siguientes el Estado argentino terminaría de ocupar todo el territorio 

de la Patagonia.

Lo que decía la Constitución y las leyes que ellos mismos 

escribieron no importó. Quienes dirigían el país entonces impusieron 

por la fuerza su “civilización” a los “indios bárbaros”, con el único 

propósito de apropiarse de sus riquezas y hacer desaparecer una 

cultura milenaria. 



W
aj

m
ap

u 
hi

st
ór

ic
o

Datos obtenidos a partir de la Infraestructura de Datos Espaciales de la República Argentina (IDERA) complementados 
con indicaciones de la Confederación Mapuce de Neuquén. Diseño cartográfico: Juan Andrés Maure.

32


